
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

Autor: Kern, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

1. Unterschiedliche Wertung der Barmherzigkeit

Divergent ist die philosophische und geistesgeschichtliche Wertung der
Barmherzigkeit. Pejorative und affirmative Auffassungen sind zu finden.
Für den römischen stoischen Philosophen Seneca (4 v.-65n.Chr.) z.B. ist

Barmherzigkeit «ein Laster des Geistes»1. Barmherzigkeit gehört für die
Stoa zu den «zu überwindenden sinnlichen Erregungen, der wahre Weise ist
nicht eleémon» erbarmend).2 Auch in Kants «Metaphysik der Sitten»
kommt der Barmherzigkeit nur eine sittlich minderwertige Stellung zu.3

Bekannt ist Friedrich Nietzsches Invektive gegenüber der Barmherzigkeit.
In seinem «Antichrist» schreibt er: «Die Schwachen und Missratenen sollen
zu Grunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe. Und man soll ihnen
noch dazu helfen. Was ist schädlicher, als irgendein Laster? - Das Mitleiden
der Tat mit allen Missratenen und Schwachen - das Christentum.. ,»4 Und in
seinem Werk «Also sprach Zarathustra»5 sagt Nietzsche: «Wahrlich, ich mag
sie nicht, die Barmherzigen, die selig sind in ihrem Mitleiden: zu sehr

gebricht es ihnen an Scham.»
Höchsten Rang dagegen hat für Sören Kierkegaard die Barmherzigkeit.

«Die Barmherzigkeit ist das wahrhaft Bedeutende», heisst es in seinem Werk
«Der Liebe Tun».6 «...die Barmherzigkeit, welche ein Tun der Liebe ist»7,

hat für Kierkegaard essentielles Gewicht. - Beachtung in der literarischen
Öffentlichkeit hat jüngst Daniii Granins eindrückliches Plädoyer der
Barmherzigkeit gefunden. Bestürzt diagnostiziert er den Verlust von Barmherzigkeit

in der heutigen Gesellschaft. «Und in der Tat - was geht eigentlich mit
uns vor? Wie haben wir es so weit gebracht, wie konnte es geschehen, dass

normales Mitgefühl für den anderen sich verkehrt hat in Gleichgültigkeit
und Herzlosigkeit, die nun ihrerseits zur Norm geworden sind?»8 Leiden-

1 Zitiert bei L. Wolker, Die Barmherzigkeit und das Almosen, Freiburg/Br. 1946, 8.
2 R. Hauser, Barmherzigkeit I, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der

Philosophie, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 754.
3 R. Hauser, a.a.O. 754.
4 F. Nietzsche, Der Antichrist, in: Nietzsches Werke, 1. Abt. Bd. VIII, Leipzig 1904,

218.
5 Nietzsches Werke, Taschenausgabe, Bd. VII, Leipzig o. J., 127.
6 S. Kierkegaard, Gesammelte Werke, 19. Abt., Düsseldorf/Köln 1966, 361.
7 S. Kierkegaard a. a. O. 363.
8 D. Granin, Über Barmherzigkeit, in: Sinn und Form 39 (Berlin 1987) H. 5, 893-903,

hier 894.



126 Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

schaftlich fragt D. Granin: «Wie konnte es geschehen, dass dieses Gefühl
(sc. Barmherzigkeit) in uns verstummte, verkümmerte?», denn «Auf die

Barmherzigkeit verzichten bedeutet den Menschen einer der wichtigsten
Offenbarungen der Sittlichkeit berauben. Dieses uralte, notwendige Gefühl
zeichnet die Gemeinschaft der Lebewesen in ihrer Gesamtheit aus: Erbarmen

mit den Bezwungenen, vom Unglück Betroffenen.»9 Bitter beklagt
Granin das Verbannen, Diskriminieren von Barmherzigkeit aus der Gesellschaft,

selbst in der Kunst, als gefordertes gesellschaftliches Verhalten, denn

Barmherzigkeit galt «als Vergehen: ...Beweis für mangelndes Klassenbe-
wusstsein, ein Hindernis im Klassenkampf»10. Aber mit der Barmherzigkeit
verlieren wir den «Gradmesser der gesellschaftlichen Humanität»11.

Dominierend ist in den Industriegesellschaften des Ostens und des

Westens der Verlust von Barmherzigkeit. Zwar kommt es angesichts von
Katastrophen und Unglück immer wieder zu überraschend breitem, tätigem,
karitativ-fruchtbarem, erbarmendem Handeln - und das soll und darf nicht
diskreditiert werden -, aber damit ist noch nicht die Tiefe der Barmherzigkeit

erreicht. Barmherzigkeit als Grundorientierung für das Tun der
Menschen bedarf der aktuellen Entdeckung.

2. Exemplarische Hinweise auf das biblische Feld der Barmherzigkeit

Kierkegaard12 fordert: «... lasst uns niemals überhören, dass das Christentum

wesentlich von Barmherzigkeit spricht... Aber man predigt und predigt
geistlich-weltlich und weltlich-geistlich von Freigebigkeit und Wohltätigkeit
- man vergisst... die Barmherzigkeit. Das ist im christlichen Sinne,
unanständig.» - Wer über Barmherzigkeit nachdenkt, kommt nicht daran vorbei,
sich mit den biblischen Aussagen zur Barmherzigkeit zu beschäftigen, da

diese zumindest für den abendländischen Raum prägend für den Wert von
Barmherzigkeit sind. Ich kann im Folgenden nur ein paar exemplarische
Hinweise zum biblisch-theologischen Begriff und Wert von Barmherzigkeit
geben.13

9 D. Granin a. a. O. 896.
10 D. Granin a.a.O. 899.
11 D. Granin a. a. O. 898.
12 S. Kierkegaard a. a. O. 347.
13 Literaturangaben und Grundaussagen zum biblisch-theologischen Wert der

Barmherzigkeit sind zu finden in dem Artikel: Barmherzigkeit der TRE (hg. v. G. Krause/
G. Müller, Berlin/New York 1976ff.) Bd. V, 215-238. Vgl. ebda, auch zum Folgenden!



Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung 127

«Barmherzigkeit/barmherzig (auch verneint) und Erbarmen/Erbarmer/
(sich) erbarmen steht im Deutschen für folgende hebräischen Äquivalente:
vor allem häsed (auch Plural) und rahamîm (bzw. Verb oder Adjektiv der
Wurzel), dann für hnn/hannûn und seltener auch für hûs, hmlund nhm.. .so¬

wie sedaqa (nur Dan. 4,24, vgl. Matth. 6,lf; II Kor. 9,9...)».14 Die hebräischen

Begriffe von der Barmherzigkeit beschreiben einen weiten, aber

jeweils konkret profilierten Bedeutungs- und Wertgehalt. Erbarmen, Gnade,

Gnädigsein, Gerechtigkeit, bundesgerechtes Verhalten u.a. gehören
zum alttestamentlichen Bedeutungsspektrum der Barmherzigkeit. Wobei zu
beachten ist - und Martin Luther hat das in seiner Bibelübersetzung vorbildlich

praktiziert -, dass über das semantische Vorkommen hinaus, der Tat-
und Sachbestand der Barmherzigkeit in vielfältiger Weise zum Ausdruck
kommen. - Barmherzigkeit wird sowohl von Gott wie auch vom Verhalten
Gottes zum Menschen und von dem Verhältnis der Menschen untereinander
ausgesagt.

Gott erbarmt sich des Sünders (Gen 37ff.).15 Sein Erbarmen gilt dem

sündigen, dem Gericht verfallenen Volk (Ex33,19). Gott (Jahwe) ist «der
Erbarmer» (rhm) schlechthin (Jes 49,10; 54,10). Er ist gnädiger und
barmherziger Gott (Ex 34,6). Durch Barmherzigkeit leitet Jahwe das Volk
(Ex 15,13). Die Barmherzigkeit Gottes führt zur Befreiung aus der Fremde,
dem Exil (Hos 2,21). Durch Gottes Erbarmen wird Neuanfang möglich. Die
Barmherzigkeit Gottes bewirkt Vergebung der Schuld (Mi 7,18). Auf Grund
von Barmherzigkeit ist Umkehr möglich. - Wichtig ist für das Alte Testament

der Zusammenhang von Barmherzigkeit (häsäd) und b'r'it (Bund,
Zusage, Verpflichtung; vgl. Dt 7,9.12; IKö8,23; Nehl,5; 9,32). Gottes
Bundesverhalten zum Volk ist durch Barmherzigkeit gekennzeichnet. Gottes

ewiges Erbarmen (vgl. Ps 136) ist Zufluchtsort. Die Barmherzigkeit Gottes

meint nicht nur eine Empfindung, ein Gefühl, «sondern eine Tat (z.B.
Jes 49,10.13; Jer 12,15), die dem Verhalten des Vaters gleicht (Ps 103,13;
Jer 31,20). Dabei können Gottes strafendes (Hos 1,6) und gnädiges Handeln

einander gegenübertreten (Jes 54,8; 60,10; Klg 3,32; Sa 1,16; 10,6; vgl.
Ps 102,14; 2 Kö 13,23; Jes 14,1; 30,18)».16

Gott gibt menschliche Barmherzigkeit (Gen 43,14; I Kön 8,50; Esr 7,28).
Der die Barmherzigkeit übende Mensch ist der von Gott gesegnete
(I Sam 23,21). Der Barmherzige ehrt Gott (Provl4,21; 19,17). Er handelt

14 H.D. Preuss, Barmherzigkeit. I. Altes Testament, in: TRE, Bd. V., 215-224, hier
217.

15 H.D. Preuss a.a.O. 221.
16 W. H. Schmidt, Erbarmen, in: W.H.Schmidt-G.Delling, Wörterbuch zur Bibel,

Berlin 1972, 95.



128 Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

nach Gottes Barmherzigkeit an anderen Menschen (I Sam 20,14). Barmherzigkeit

eröffnet Hoffnung und Zukunft. Barmherzigkeit kann in späteren
(apokryphen) alttestamentlichen Schriften als eschatologische Gabe gesehen

werden (IIMakk2,7; Weish3,9; 4,15; 11,24). Wo Barmherzigkeit ein
Volk prägend ergreift, wird Barmherzigkeit zur geschichtsprägenden Macht
überhaupt (Neh9). Gott «will Barmherzigkeit unter den Menschen, was
inhaltlich meint, dass jeder etwas zu essen hat, für den Mitmenschen gesorgt
wird, und er am Leben bleibt, nicht ausgeliefert wird u. ä. (Hos 6,6; 12,7;
Sach 7,9.. ,)».17 Von fundamentaler Bedeutung ist das Gebet um Barmherzigkeit,

wie es sich insbesondere in den Psalmen (23,6; 25,6f.; 40,12; 51,3;
69,17; 103,4; 119,77) äussert. Horst Dietrich Preuss18 sieht die Summe alt-
testamentlichen Verständnisses der Barmherzigkeit darin, «dass Barmherzigkeit

niemals nur ein Gefühl, stets jedoch ein Tun, nicht nur eine Gesinnung,

sondern eine konkrete Lebensäusserung beinhaltet.» So äussert sich

menschliche, gerechte Barmherzigkeit, die Gottes Barmherzigkeit korreliert,

im erbarmenden fürsorgenden Handeln gegenüber Armen und Elenden

(Prov 14,21.31) und der nichtmenschlichen Kreatur, dem Vieh
(Prov 12,10) gegenüber. Gerechtigkeit und Barmherzigkeit sind aufeinander
bezogen: «Der Gerechte erbarmt sich» (Prov 12,10). Die theologische
Grundlage des Bundesgedankens fundiert dies. Auch im menschlichen
Verhalten gehören Barmherzigkeit und Bund (berît) zusammen
(I Sam 20,8.14f.). Barmherzigkeit ist immer auch die Barmherzigkeit der
anderen (genitivus objectivus), also für die anderen.

Das Neue Testament übernimmt die alttestamentlichen Bestimmungen
der Barmherzigkeit und substantiiert sie insbesondere christologisch. Drei
Begriffe stehen im Neuen Testament im Vordergrund: tö ëkeoç, xà

ajrkdyxva und ô oixxippoç (mit Derivaten). Barmherzigkeit ist von Gott
geforderte Tat (vgl. Rom 12,8; Jak 3,17). Diese gilt auch den irrenden
Brüdern gegenüber (Jud22). Die Unbarmherzigen unterliegen erbarmungslos
dem Gericht (Jak 2,13; vgl. Mt 18,34). Erbarmen führt zur Rettung der
Heiden (Rom 15,9). Barmherzigkeit heisst erbarmendes Mitgefühl (vgl.
Phil. 2,1). Der Begriff xà ojtkàyxva bedeutet Eingeweide, Gefühl. Angesichts

grosser, offenliegender, sozusagen «geöffneter» Not, ist die helfende
Tat des Erbarmens notwendig (vgl. die Gleichnisse vom Schalksknecht und
vom Barmherzigen Samariter; Mt 18,21ff., bzw. Lk 10,25ff.). Gott, «der Vater
der Barmherzigkeit», macht uns fähig durch den Trost seiner Barmherzigkeit
zu tröstendem Handeln (I Korl,3f.). Gottes Erbarmen in Christus

17 H.D. Preuss a.a.O. 220f.
18 A.a.O. 219.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung 129

befähigt zur Barmherzigkeit. Wer barmherzig ist, erweist sich als einer, der
Gott angehört (Lk6,36). Wer aus der Barmherzigkeit Gottes leben will,
fällt aus dieser heraus, wenn er nicht barmherzig gegenüber seinem Nächsten

ist (Vgl. I Joh 3,17). Das Neue Testament betont die enge Verbindung
von Barmherzigkeit und Vergebung (Mt 18,21-35). Im eschatologischen
Gerichtsgedanken ist von dem Gericht nach den Werken der Barmherzigkeit
die Rede (Mt 25,31-46).

Grundlegend für die biblische Bestimmung der Barmherzigkeit ist die
«Voraussetzungslosigkeit» für den Empfang von Barmherzigkeit. Für diesen
müssen keine Vorleistungen erbracht werden. Für den Barmherzigen ist
nicht ein bestimmtes vom Barmherzigkeit-Empfangenden zu erbringendes
Niveau von Belang, sondern die notwendige Tat angesichts des Elends, bei
wem oder wo auch immer.

Auch die jüdische Sicht der Barmherzigkeit knüpft an das Alte Testament
an.19 Gott ist der Quell der Barmherzigkeit. Fundamental für die rabbinische
Auffassung der Barmherzigkeit ist die Auslegung von Ex 34,6. Der Mensch
wurde durch die Barmherzigkeit Gottes geschaffen. Die eigene Erlösung
bedarf der Barmherzigkeit Gottes. Gerechtigkeit und Barmherzigkeit sind

komplementäre Züge Gottes, aber es gilt die Prävalenz von Gottes
Barmherzigkeit. Grund der künftigen Auferstehung der Toten ist die göttliche
Barmherzigkeit. Durch Barmherzigkeit kommen die Bussfertigen auf den

Weg der Gerechtigkeit. Die mittelalterliche jüdische Philosophie interpretiert

die Barmherzigkeit «nicht als Teil des göttlichen Wesens, sondern als

Manifestation göttlichen Handelns in der Welt.»20

3. Barmherzigkeit als Weisheit, Innerlichkeit und Lust

Weisheit zeichnet sich biblisch gesehen durch Barmherzigkeit aus. «Weisheit,

die von oben kommt», heisst es im Jakobusbrief (3,17), «ist voller
Barmherzigkeit». Barmherzigkeit ist hier nicht wie bei Seneca «Laster des

Geistes», sondern notwendiges Kennzeichen rechten Erkennens, wahrer
Weisheit. Erkennen ohne Barmherzigkeit destruiert Weisheit, etabliert
unmenschliche, Wirklichkeit-zerstörende, schlimme Rationalität. Erkennen
ist als weisheitliches Erkennen auch auf Barmherzigkeit hin entworfen.

19 Vgl. zum Folgenden M. A. Signer, Barmherzigkeit. III. Judentum, in: TRE, Bd. V,
228-232.

20 M. A. Signer a.a.O. 230.



130 Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

Rationalität als humanes Erkennen darf sich nicht absondern, entfremden
von Barmherzigkeit. Das auf Barmherzigkeit orientierte Erkennen befähigt,

realistisch die Wirklichkeit zu sehen, so wie sie ist. Das durch Barmherzigkeit

geführte Denken und Erkennen kann durch Erbarmen auch den
schlimmen Asymetrien unseres Mensch- und Weltseinseins begegnen,
braucht sie nicht (ideologisch) zu verdrängen. Die erbarmende Zuwendung
zu Mensch und Natur ermöglicht fruchtbares, weisheitliches Erkennen,
fundierte Rationalität. Solches Erkennen befähigt zu unverstellter «Sachlichkeit»,

d.h. zur realistischer Aufnahme von Wirklichkeit. (Das gilt auch

epistemologisch.) Erbarmungsloses Denken ist eskapistisch, verlässt ständig
die Wirklichkeit, nistet sich in Fiktivem ein, wird der Relationalität unserer
Wirklichkeit bei Mensch und Natur nicht gerecht. Barmherzigkeit, Erbarmen

entspricht der Relationalität von Wirklichkeit. Der alttestamentliche
Konnex zwischen Barmherzigkeit und Bundesgedanke bringt das theologisch

zur Sprache. Wer aus der Barmherzigkeit aussteigt, verlässt das
relationale Gefüge der Wirklichkeit, wird zum unfruchtbaren gefährlichen
Phantasten.

Sören Kierkegaard hat davor gewarnt, Barmherzigkeit als «eine glänzende
Äusserlichkeit»21 quantitativer «Freigebigkeit», die das Feld redender

und zählender «Zeitungsschreiber und Rottmeister und Bettelvögte»22 sei,
misszuverstehen. Mit quantitativer, zu vermarktender glänzender Äusserlichkeit

hat nach Kierkegaard die dem Christentum wesentliche Barmherzigkeit

nichts zu tun.23 «O, die Barmherzigkeit, wofern du sie in Wahrheit
siehst, weckt kein Staunen (sc. wie die [äussere] Freigebigkeit), sie bewegt
dich, sie macht, eben weil sie Innerlichkeit ist, den innerlichsten Eindruck
auf dich.»24 Barmherzigkeit ist für Kierkegaard durch die Ewigkeit (Gott)
bestimmte «Innerlichkeit».25 Barmherzigkeit lässt sich nicht beweisend in
aufweisender Akzeptanz zur Darstellung bringen. Barmherzigkeit ist für
Kierkegaard qualitative, den Menschen bewegende Innerlichkeit. Der
Mensch kommt zu seiner Eigentlichkeit, wenn er dieser bewegenden
Innerlichkeit der Barmherzigkeit entspricht. Die so qua Innerlichkeit verstandene

Barmherzigkeit führt aber nicht in in-sich-selbst-selige Askese, sondern
bewegt uneigennützlich zum Tun der Liebe, die sich gaffender Vermarktung
sperrt. Kierkegaards Innerlichkeit der Barmherzigkeit hat zweifellos theologische

Legitimität. Sie verabsolutiert einen wichtigen Aspekt theologischen

21 A.a.O. 361.
22 A.a.O. 347.
23 A.a.O. 347.
24 A.a.O. 363.
25 A.a.O. 362.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung 131

Verstehens der Barmherzigkeit. Sie steht aber in der Gefahr, Barmherzigkeit

existentialistisch engzuführen. Biblische Barmherzigkeit kann nicht
hinreichend interpretiert werden in der Gegenüberstellung von Innerlichkeit
und Äusserlichkeit. Wenn man schon dieses «Kategorialsystem» wählt,
dann ist neben der zurecht von Kierkegaard betonten Innerlichkeit gleichberechtigt

die Äusserlichkeit der Barmherzigkeit hervorzuheben, deren harte
Konturen in ihrer das Elend aushaltenden Sperrigkeit nicht existential-
idealistisch eliminiert werden dürfen. Barmherzigkeit stellt sich den Konturen

inneren und äusseren Elends.
Überraschend mag für mancheinen die biblische Zuordnung von

Barmherzigkeit und Lust sein: «Übt jemand Barmherzigkeit, so tue er's mit Lust»,
übersetzt Luther Rom 8,12. Das griechische Wort für letztere heisst f|
EÀaoôxpç. Es wird mit Heiterkeit, Fröhlichkeit, Freundlichkeit wiedergegeben.26

In der alttestamentlich-jüdischen Tradition wird der Zusammenhang
von Fröhlichkeit und Almosengeben (als ein Werk der Barmherzgkeit) oft
betont.27 Paulus erinnert II Kor 9,7 an Prov 22,8: «Einen fröhlichen Geber
hat Gott lieb.» Paulus «hat einen scharfenBlick dafür, dass gerade in solchen

geistlichen Tätigkeiten (sc. wie «Werke der Barmherzigkeit») falsche Gesinnung,

Nachlässigkeit, niederdrückende Stimmungen und Gefühle Raum
gewinnen können.»28 Für Paulus gilt: «Wer Werke der Barmherzigkeit
vollbringt, tue es mit frohem Sinn, so dass er eine Atmosphäre der Freude um
sich schafft.»29 Nicht ist Barmherzigkeit gestaltet in lähmender, pessimistisch
(-religiös), das Elend der Welt vergötzender Haltung. Barmherzigkeit
bedeutet nicht ideelle Potenzierung und Verklärung des Jammertals. Nietzsche
irrt in bezug auf die wirklich Barmherzigen, wenn er - wie oben erwähnt -
den Barmherzigen vorwirft, schamlos selig zu sein in ihrem Mitleiden.
Barmherzigkeit geschieht êv E/.aoötriTi, in Heiterkeit, Fröhlichkeit,
Freundlichkeit, Lust. Sie ist unterschieden von murrender, gezwungener, unwilliger
Freigebigkeit (im Sinne Kierkegaards). Sie geschieht «in heiterer Freude des

Barmherzig-sein-Dürfens, in der fröhlichen Hingabe des selbst Empfangenden,

Dankenden und Schenkenden.»30 - Elementar wehrt Barmherzigkeit
der selbsteigenen Einnistung in Elendsfatalismus und dessen Ideologisie-
rung. Barmherzigkeit bricht den Elendsfatalismus auf, hindert seine Entfaltung.

Die Lust der Barmherzigkeit leuchtet in das Elend des Mensch- und

26 Vgl. W. Bauer, Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testamentes und der übrigen urchristlichen Literatur, Berlin 51958, 742.

27 Vgl. H. Schlier, Der Römerbrief, Leipzig 1978, 372f.
28 H. W. Schmidt, Der Brief des Paulus an die Römer, Berlin 1962, 212.
29 H.W. Schmidt a.a.O. 212.
30 H.Schlier a.a.O. 372.



132 Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

Weltseins. Mit dem Blick der Barmherzigkeit wird diese Wirklichkeit klar
und deutlich ansichtig. Aufrichtig und wirksam kommt es durch Erbarmen
zur Arbeit der Barmherzigkeit im Angesicht des Elends. Indem Barmherzigkeit

je und je im Angesicht des Elends aus dem Elend herausführt bzw.

begleitend den vom Elend Betroffenen beisteht, strahlt die Herrlichkeit,
Freundlichkeit und Lust der Barmherzigkeit auf. Der Barmherzige gewinnt
im konkreten Barmherzigsein fruchtbar die Lust der Barmherzigkeit. Er
gewinnt als Barmherziger eigene menschliche Identität. Indem er sich in
seinem Barmherzigsein dem anderen (Mensch und Natur) zuwendet,
kommt er zu sich selbst. So gebiert Barmherzigsein in seiner fröhlichen
Hingabe lustvolle Existenz. Dieses Lustvolle darf nicht falsch psychologi-
siert werden. Die Lust des Barmherzigseins durchschreitet Höhen und Tiefen,

überstreicht und durchdringt oft Abgründe, aber sie bewährt sich auch
in Niederlagen als souveräne dem Leben zugewandte Daseinsweise.

4. Die souveräne Lebensgestaltung der Barmherzigkeit als Mütterlichsein
und als Tat erbarmender Gerechtigkeit

«Der hebräische Ausdruck <Erbarmen, Barmherzigkeit) hängt
wahrscheinlich mit einem Wort für <Mutterschoss> zusammen, der das Leben
umfasst und beschützt.»31 J. Stöhr32 konstatiert: «Die etymologischen
Grundideen (sc. der Barmherzigkeit) sind <mütterlichsein> (rachas) und
<sich herabneigen> (chanan)». Barmherzig sein heisst mütterlich sein. Wo

Barmherzigkeit gedeiht, wächst Leben. Leben wird hier gehegt und
gepflegt. Fruchtbar wie ein Muttersschoss Leben gebend, formend und schützend

ist die Barmherzigkeit. In (be)sorgender Zuwendung wird qua
Barmherzigkeit dem Leben entsprochen. Idealtypisch werden im Alten Testament

die Fürsorge der Mutter (Jes 49,15) und des Vaters (Ps 103,13)

genannt. - Die Tat der Barmherzigkeit korreliert dem Mütterlichsein in der
dem Leben dienenden Tat. Barmherzigkeit bedeutet nicht ein wenig Gutes

tun, nicht karitatives Notprogramm, ist nicht Produkt und Tribut partikulärer

begrenzter Mitmenschlichkeit, die sich am Extraordinären, Spektakulären

selbstgefällig beweisend zur Geltung bringt. Barmherzigkeit heisst
erbarmendes Tun zumeist in der Alltäglichkeit. Nicht ein wenig Gutes tun ist

31 W.H.Schmidt a.a.O. 94.
32 J. Stöhr, Barmherzigkeit II, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie,

Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 754.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung 133

Barmherzigkeit, sondern alles tun, was tatsächlich notwendig ist. Mütterlichsein

erschöpft sich nicht in einmaligem Tun, sondern in bewahrender,
besorgender alltäglicher Tat. Das gilt auch von der Barmherzigkeit.

Das Tun der Barmherzigkeit ist tatsächlich notwendig. Wer Barmherzigkeit

verweigert, verliert den Grund. In theologischer Sprache heisst das:

«Wer Barmherzigkeit seinem Nächsten verweigert, der gibt die Furcht vor
dem Allmächtigen auf» (Hi 6,14). Verweigerung von Barmherzigkeit inklu-
diert Restauration und Utopismus. Das Tun der Barmherzigkeit behaftet
das Leben auf das unausweichliche «Jetzt». Barmherzigkeit wird fundamental

der Präsenzdimension von Leben gerecht. Sie flieht nicht vor dem
notwendigen Tun in der Gegenwart. Sie vertröstet nicht auf idealisierte Vergangenheit

und illusionäre Zukunft. Sie gibt heute wirklichen Trost. Heute,
jetzt ist die Barmherzigkeit notwendig, um die Gegenwart nicht zu verfehlen.

Wer jetzt wie der barmherzige Samariter im Gleichnis Jesu das für das

Leben Erforderliche tut, ist der Barmherzige. Aus seinem Tun wird ein Sein,
ein Sein,das Leben aus der Mitte von Leben bringt. Absage an Barmherzigkeit

hat zumindest partikuläre Lebensabwesenheit zur Folge.
Es gibt - wie oben gesagt - einen Zusammenhang von Barmherzigkeit

und Gerechtigkeit (vgl. Dan 4,24; II Kor 9,9)33 Wer barmherzig ist, der ist
gerecht. Barmherzigkeit verhilft durch erbarmende Tat den in ihren Lebensrechten

Verletzten auf den Weg der Gerechtigkeit. Die erbarmende, zuwendende,

Arme und Elende, Witwen und Waisen, Unterdrückte in ihr Lebensrecht

(Gerechtigkeit) befördernde Tat ist biblisch-theologisch (vgl.
Hi 31,16-23) erforderlicher «Ausweis» - nicht Beweis, denn: «Wenn du aber
Almosen gibst, so lass deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut»
(Mt 6,3). - des wahren Frommen, des Gerechten (Mt24,35ff.).

Frommer Verweigerung von Barmherzigkeit gilt der leidenschaftliche
Protest Jesu und biblischer Propheten. So fordert Arnos Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit und nicht kultisches Ergötzen und Geplärr. Barmherzigkeit
ruft Kritik an selbstgefälliger kultisch-institutionell sich eingrabender
Religiosität und Kirchlichkeit hervor. «Im Gleichnis vom barmherzigen Samariter

liegt das ganze Gewicht auf der Tatsache, dass ein Samariter (d.h. einer,
der Gott nicht auf die korrekte Weise anbetet) <Barmherzigkeit übt>

(Lk 10,37), während die kultisch makellosen Spezialisten des Gottesdienstes,

der Priester und der Levit, an dem Niedergeschlagenen vorübergehen.

33 «Die Worte Hiobs (sc. 29,12-17) entsprechen der Haltung der ganzen alttestamentli-
chen Lebensweisheit, für die Gerechtigkeit und Barmherzigkeit als besondere Tugenden
des Weisen gelten» (G. Fohrer, Das Buch Hiob, Berlin 1967, 408).



134 Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

Dies alles markiert einen Konflikt zwischen Barmherzigkeit und
institutionalisierter Frömmigkeit - einen Konflikt, der sich zuspitzt, wenn die Religion

für sich einen heiligen, abgeschirmten Raum reserviert, während die

Barmherzigkeit gezwungen ist, ihren Ort in der nicht-sakralen Welt zu
suchen, wo die konkrete Not zu Hause ist.»34 Der Barmherzige handelt
draussen in der Welt. Diesen Ort kann er nicht fliehen, wenn er denn der
Barmherzige ist. Er verflüchtigt auch nicht die Materialität des Barmherzigsein

und nistet sich nicht in idealer Innerlichkeit ein.
Die oben angerissene biblisch-theologische Voraussetzungslosigkeit der

Barmherzigkeit bewirkt mitunter Anfeindungen und Verdächtigungen des

Barmherzigen: «Siehst du darum scheel, dass ich so gütig bin?» (Mt 20,15).
Wer barmherzig ist, wird Verdächtigungen nicht vermeiden können. Die
erbarmende Tat ist eindeutig gerichtet auf die Elenden. - Die klare Option
der not-wendenden Tat der Barmherzigkeit sperrt sich auch klassenmässiger
parteilicher Vermarktung. Barmherzigkeit ist prinzipiell nicht eingrenzbar
auf bestimmte Menschen, Gruppen etc. Sie gilt, wie das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter zeigt, auch dem Feind; sie ist wahrhaft grenzenlos.
Erbarmen ist ein Allgemeinmenschliches. Knud Eiler Lpgstrup35 zählt die

Barmherzigkeit (wie Liebe, Aufrichtigkeit, Zutrauen) zu den «souveräne(n)
Daseinsäusserungen» des Menschen überhaupt, die «Leben aufbauen und
bedrohtes Leben stützen, während die zwanghaften Daseinsäusserungen
(Neid, Eifersucht usw.) dem Leben schaden und die menschliche Gemeinschaft

zerbrechen.»
Der Leben-aufbauenden Barmherzigkeit gilt es Raum zu schaffen in

unserer konkreten gesellschaftlichen Alltäglichkeit. Ohne die Tat der
Barmherzigkeit verfehlen wir uns selbst, den anderen, die Gesellschaft, die
Mitschöpfung. Wo Barmherzigkeit geschieht, wird Leben geboren und
bewahrt. Theologisch ist hier von Neuschöpfung die Rede. «Barmherzigkeit ist
sein (sc. Gottes) revolutionierendes Mittel der Neuschöpfung, indem er sich

ständig um den Notleidenden kümmert und ihm Recht verschafft, ihn
rechtfertigt.»36 Wer Barmherzigkeit tut, atmet das Leben. Er partizipiert unmittelbar

an der Wirklichkeit desselben. Die Barmherzigkeit, die heute
geschieht, die, wie wir sahen, unbedingt präsentisch strukturiert ist, hat
Zukunft, theologisch gesprochen: eschatologische Perspektive. Wer heute

barmherzig ist, hat Anteil an der Zukunft des Lebens. Für den Glaubenden

34 G. Wingren, Barmherzigkeit. IV. Ethisch, in: TRE, Bd. V, 235.
35 Vgl. G.Wingren a.a.O. 233f.
36 G. Wingren a.a.O. 233.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung 135

ist Barmherzigkeit, um mit Meister Eckhart zu reden, «Gottförmigkeit»37.
Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung, als «allgemein menschliche

Lebensäusserung»38 - also nicht Reservat und Spezificum bestimmter
religiöser, areligiöser u.a. Lebensentwürfe - ist dialogisch-kooperative
Lebensgestaltung. Der Barmherzige ratifiziert in seiner Alltäglichkeit Dialogi-
zität menschlichen Daseins, tiefste fruchtbare Menschlichkeit.

Udo Kern, Jena

37 Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke, hg. im Auftrage der Deutschen

Forschungsgemeinschaft, Stuttgart 1936ff., Die lateinischen Werke, Bd. IV, 122,3f.
38 G.Wingren a.a.O. 236. -

Der von mir hier vorgelegte Aufsatz ist etwas verkürzt als Referat am 6. Februar 1990 in
der Akademie der Wissenschaften in Berlin vorgetragen worden. Ich widme diesen Beitrag

meinem Kollegen in Jena Klaus-Peter Hertzsch zum 60. Geburtstag.


	Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

