Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Barmherzigkeit als souverdne Daseinsgestaltung
Autor: Kern, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Barmherzigkeit als souveridne Daseinsgestaltung
1. Unterschiedliche Wertung der Barmherzigkeit

Divergent ist die philosophische und geistesgeschichtliche Wertung der
Barmherzigkeit. Pejorative und affirmative Auffassungen sind zu finden.
Fiir den romischen stoischen Philosophen Seneca (4 v.—65 n. Chr.) z.B. ist
Barmherzigkeit «ein Laster des Geistes»'. Barmherzigkeit gehort fiir die
Stoa zu den «zu liberwindenden sinnlichen Erregungen, der wahre Weise ist
nicht eleémon» (= erbarmend).” Auch in Kants «Metaphysik der Sitten»
kommt der Barmherzigkeit nur eine sittlich minderwertige Stellung zu.?
Bekannt ist Friedrich Nietzsches Invektive gegeniiber der Barmherzigkeit.
In seinem «Antichrist» schreibt er: «Die Schwachen und Missratenen sollen
zu Grunde gehen: erster Satz unserer Menschenliebe. Und man soll ihnen
noch dazu helfen. Was ist schidlicher, als irgendein Laster? — Das Mitleiden
der Tat mit allen Missratenen und Schwachen — das Christentum...»* Und in
seinem Werk «Also sprach Zarathustra»’ sagt Nietzsche: «Wahrlich, ich mag
sie nicht, die Barmherzigen, die selig sind in ihrem Mitleiden: zu sehr
gebricht es ihnen an Scham.»

Hochsten Rang dagegen hat fiir Soren Kierkegaard die Barmherzigkeit.
«Die Barmherzigkeit ist das wahrhaft Bedeutende», heisst es in seinem Werk
«Der Liebe Tun».® «...die Barmherzigkeit, welche ein Tun der Liebe ist»’,
hat fiir Kierkegaard essentielles Gewicht. — Beachtung in der literarischen
Offentlichkeit hat jiingst Daniil Granins eindriickliches Plidoyer der Barm-
herzigkeit gefunden. Bestiirzt diagnostiziert er den Verlust von Barmherzig-
keit in der heutigen Gesellschaft. «Und in der Tat — was geht eigentlich mit
uns vor? Wie haben wir es so weit gebracht, wie konnte es geschehen, dass
normales Mitgefiihl fiir den anderen sich verkehrt hat in Gleichgiiltigkeit
und Herzlosigkeit, die nun ihrerseits zur Norm geworden sind?»® Leiden-

! Zitiert bei L. Wolker, Die Barmherzigkeit und das Almosen, Freiburg/Br. 1946, 8.

? R. Hauser, Barmherzigkeit I, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch der Philo-
sophie, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 754.

3 R. Hauser, a.a. 0. 754.

* F. Nietzsche, Der Antichrist, in: Nietzsches Werke, 1. Abt. Bd. VIII, Leipzig 1904,
218.

° Nietzsches Werke, Taschenausgabe, Bd. VII, Leipzig 0.7J., 127.

¢ S. Kierkegaard, Gesammelte Werke, 19. Abt., Diisseldorf/Koln 1966, 361.

7 S. Kierkegaard a.a. Q. 363.

¢ D. Granin, Uber Barmherzigkeit, in: Sinn und Form 39 (Berlin 1987) H. 5, 893-903,
hier 894.



126 Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdane Daseinsgestaltung

schaftlich fragt D. Granin: «Wie konnte es geschehen, dass dieses Gefiihl
(sc. Barmherzigkeit) in uns verstummte, verkiimmerte?», denn «Auf die
Barmherzigkeit verzichten bedeutet den Menschen einer der wichtigsten
Offenbarungen der Sittlichkeit berauben. Dieses uralte, notwendige Gefiihl
zeichnet die Gemeinschaft der Lebewesen in ihrer Gesamtheit aus: Erbar-
men mit den Bezwungenen, vom Ungliick Betroffenen.»’ Bitter beklagt
Granin das Verbannen, Diskriminieren von Barmherzigkeit aus der Gesell-
schaft, selbst in der Kunst, als gefordertes gesellschaftliches Verhalten, denn
Barmherzigkeit galt «als Vergehen: ...Beweis fiir mangelndes Klassenbe-
wusstsein, ein Hindernis im Klassenkampf»'°. Aber mit der Barmherzigkeit
verlieren wir den «Gradmesser der gesellschaftlichen Humanitit»".

Dominierend ist in den Industriegesellschaften des Ostens und des We-
stens der Verlust von Barmherzigkeit. Zwar kommt es angesichts von Kata-
strophen und Ungliick immer wieder zu iiberraschend breitem, tétigem,
karitativ-fruchtbarem, erbarmendem Handeln — und das soll und darf nicht
diskreditiert werden —, aber damit ist noch nicht die Tiefe der Barmherzig-
keit erreicht. Barmherzigkeit als Grundorientierung fiir das Tun der Men-
schen bedarf der aktuellen Entdeckung.

2. Exemplarische Hinweise auf das biblische Feld der Barmherzigkeit

Kierkegaard® fordert: «...lasst uns niemals {iberhdren, dass das Christen-
tum wesentlich von Barmherzigkeit spricht... Aber man predigt und predigt
geistlich-weltlich und weltlich-geistlich von Freigebigkeit und Wohltétigkeit
— man vergisst... die Barmherzigkeit. Das ist im christlichen Sinne, unan-
stindig.» — Wer iber Barmherzigkeit nachdenkt, kommt nicht daran vorbei,
sich mit den biblischen Aussagen zur Barmherzigkeit zu beschiftigen, da
diese zumindest fiir den abendlédndischen Raum prédgend fiir den Wert von
Barmherzigkeit sind. Ich kann im Folgenden nur ein paar exemplarische
Hinweise zum biblisch-theologischen Begriff und Wert von Barmherzigkeit
geben.”

?D. Granin a.a. O. 896.

¥ D. Granin a.a. 0. 899.

"'D. Granin a.a.O. 898.

12'S. Kierkegaard a.a.O. 347.

B Literaturangaben und Grundaussagen zum biblisch-theologischen Wert der Barm-
herzigkeit sind zu finden in dem Artikel: Barmherzigkeit der TRE (hg. v. G. Krause/
G. Miiller, Berlin/New York 1976ff.) Bd. V, 215-238. Vgl. ebda. auch zum Folgenden!



Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdne Daseinsgestaltung 127

«Barmbherzigkeit/barmherzig (auch verneint) und Erbarmen/Erbarmer/
(sich) erbarmen steht im Deutschen fiir folgende hebriischen Aquivalente:
vor allem hdsed (auch Plural) und rahamim (bzw. Verb oder Adjektiv der
Waurzel), dann fiir hnn/hanniin und seltener auch fiir hils, hmlund nhm...so-
wie sedaga (nur Dan. 4,24, vgl. Matth. 6,1f; II Kor. 9,9...)»." Die hebri-
ischen Begriffe von der Barmherzigkeit beschreiben einen weiten, aber
jeweils konkret profilierten Bedeutungs- und Wertgehalt. Erbarmen, Gna-
de, Gnidigsein, Gerechtigkeit, bundesgerechtes Verhalten u.a. gehoren
zum alttestamentlichen Bedeutungsspektrum der Barmherzigkeit. Wobei zu
beachten ist — und Martin Luther hat das in seiner Bibeliibersetzung vorbild-
lich praktiziert —, dass iiber das semantische Vorkommen hinaus, der Tat-
und Sachbestand der Barmherzigkeit in vielfdltiger Weise zum Ausdruck
kommen. — Barmherzigkeit wird sowohl von Gott wie auch vom Verhalten
Gottes zum Menschen und von dem Verhiltnis der Menschen untereinander
ausgesagt.

Gott erbarmt sich des Siinders (Gen 37ff.)."” Sein Erbarmen gilt dem
siindigen, dem Gericht verfallenen Volk (Ex 33,19). Gott (Jahwe) ist «der
Erbarmer» (rhm) schlechthin (Jes 49,10; 54,10). Er ist gnddiger und barm-
herziger Gott (Ex34,6). Durch Barmherzigkeit leitet Jahwe das Volk
(Ex 15,13). Die Barmherzigkeit Gottes fiihrt zur Befreiung aus der Fremde,
dem Exil (Hos 2,21). Durch Gottes Erbarmen wird Neuanfang moglich. Die
Barmherzigkeit Gottes bewirkt Vergebung der Schuld (Mi 7,18). Auf Grund
von Barmherzigkeit ist Umkehr moglich. — Wichtig ist fiir das Alte Testa-
ment der Zusammenhang von Barmherzigkeit (hdsdd) und brit (Bund,
Zusage, Verpflichtung; vgl. Dt7,9.12; 1Ko 8,23; Neh1,5; 9,32). Gottes
Bundesverhalten zum Volk ist durch Barmherzigkeit gekennzeichnet. Got-
tes ewiges Erbarmen (vgl. Ps 136) ist Zufluchtsort. Die Barmherzigkeit Got-
tes meint nicht nur eine Empfindung, ein Gefiihl, «sondern eine Tat (z. B.
Jes 49,10.13; Jer 12,15), die dem Verhalten des Vaters gleicht (Ps103,13;
Jer 31,20). Dabei konnen Gottes strafendes (Hos 1,6) und gnéddiges Han-
deln einander gegeniibertreten (Jes 54, 8; 60,10; Klg 3,32; Sa 1,16; 10, 6; vgl.
Ps102,14; 2 K6 13,23; Jes 14,1; 30,18)»."

Gott gibt menschliche Barmherzigkeit (Gen 43,14; I Kon 8,50; Esr 7,28).
Der die Barmherzigkeit iibende Mensch ist der von Gott gesegnete
(I Sam 23,21). Der Barmherzige ehrt Gott (Prov 14,21; 19,17). Er handelt

¥ H.D. Preuss, Barmherzigkeit. I. Altes Testament, in: TRE, Bd. V., 215-224, hier
217.

5 H.D. Preuss a.a.0. 221.

16 W.H. Schmidt, Erbarmen, in: W.H. Schmidt-G. Delling, Wérterbuch zur Bibel,
Berlin 1972, 95.



128 Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdane Daseinsgestaltung

nach Gottes Barmherzigkeit an anderen Menschen (I Sam 20,14). Barmher-
zigkeit eroffnet Hoffnung und Zukunft. Barmherzigkeit kann in spiteren
(apokryphen) alttestamentlichen Schriften als eschatologische Gabe gese-
hen werden (Il Makk 2,7; Weish 3,9; 4,15; 11,24). Wo Barmbherzigkeit ein
Volk préigend ergreift, wird Barmherzigkeit zur geschichtsprdgenden Macht
iiberhaupt (Neh9). Gott «will Barmherzigkeit unter den Menschen, was
inhaltlich meint, dass jeder etwas zu essen hat, fiir den Mitmenschen gesorgt
wird, und er am Leben bleibt, nicht ausgeliefert wird u.&. (Hos 6,6; 12,7;
Sach7,9...)»." Von fundamentaler Bedeutung ist das Gebet um Barmbher-
zigkeit, wie es sich insbesondere in den Psalmen (23, 6; 25, 6f.; 40,12; 51,3;
69,17; 103,4; 119,77) dussert. Horst Dietrich Preuss®™ sieht die Summe alt-
testamentlichen Verstidndnisses der Barmherzigkeit darin, «dass Barmher-
zigkeit niemals nur ein Gefiihl, stets jedoch ein Tun, nicht nur eine Gesin-
nung, sondern eine konkrete Lebensdusserung beinhaltet.» So dussert sich
menschliche, gerechte Barmherzigkeit, die Gottes Barmherzigkeit korre-
liert, im erbarmenden fiirsorgenden Handeln gegeniiber Armen und Elen-
den (Prov14,21.31) und der nichtmenschlichen Kreatur, dem Vieh
(Prov 12,10) gegeniiber. Gerechtigkeit und Barmherzigkeit sind aufeinander
bezogen: «Der Gerechte erbarmt sich» (Prov12,10). Die theologische
Grundlage des Bundesgedankens fundiert dies. Auch im menschlichen Ver-
halten gehoren Barmherzigkeit und Bund (b°1f) zusammen
(I Sam 20,8.14f.). Barmherzigkeit ist immer auch die Barmherzigkeit der
anderen (genitivus objectivus), also fiir die anderen.

Das Neue Testament tibernimmt die alttestamentlichen Bestimmungen
der Barmherzigkeit und substantiiert sie insbesondere christologisch. Drei
Begriffe stehen im Neuen Testament im Vordergrund: 10 £Aegog, T
omthGyyvo. und 6 oixtipuéds (mit Derivaten). Barmherzigkeit ist von Gott
geforderte Tat (vgl. Rom 12, 8; Jak 3,17). Diese gilt auch den irrenden Brii-
dern gegeniiber (Jud 22). Die Unbarmherzigen unterliegen erbarmungslos
dem Gericht (Jak 2,13; vgl. Mt 18,34). Erbarmen fiihrt zur Rettung der
Heiden (Rom 15,9). Barmherzigkeit heisst erbarmendes Mitgefiihl (vgl.
Phil. 2,1). Der Begriff t& onldyyva bedeutet Eingeweide, Gefiihl. Ange-
sichts grosser, offenliegender, sozusagen «gedffneter» Not, ist die helfende
Tat des Erbarmens notwendig (vgl. die Gleichnisse vom Schalksknecht und
vom Barmherzigen Samariter; Mt 18, 21ff., bzw. Lk 10, 25ff.). Gott, «der Vater
der Barmherzigkeit», macht uns fahig durch den Trost seiner Barmherzigkeit
zu trostendem Handeln (I Kor1,3f.). Gottes Erbarmen in Christus

"H.D. Preuss a.a. Q. 220f.
8 A.a.0.219.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdne Daseinsgestaltung 129

befdhigt zur Barmherzigkeit. Wer barmherzig ist, erweist sich als einer, der
Gott angehort (Lk 6,36). Wer aus der Barmherzigkeit Gottes leben will,
fillt aus dieser heraus, wenn er nicht barmherzig gegeniiber seinem Nich-
sten ist (Vgl. IJoh 3,17). Das Neue Testament betont die enge Verbindung
von Barmherzigkeit und Vergebung (Mt 18,21-35). Im eschatologischen Ge-
richtsgedanken ist von dem Gericht nach den Werken der Barmherzigkeit
die Rede (Mt 25,31-46).

Grundlegend fiir die biblische Bestimmung der Barmherzigkeit ist die
«Voraussetzungslosigkeit» fiir den Empfang von Barmherzigkeit. Fiir diesen
miissen keine Vorleistungen erbracht werden. Fiir den Barmherzigen ist
nicht ein bestimmtes vom Barmherzigkeit-Empfangenden zu erbringendes
Niveau von Belang, sondern die notwendige Tat angesichts des Elends, bei
wem oder wo auch immer.

Auch die jiidische Sicht der Barmherzigkeit kniipft an das Alte Testament
an.” Gott ist der Quell der Barmherzigkeit. Fundamental fiir die rabbinische
Auffassung der Barmherzigkeit ist die Auslegung von Ex 34,6. Der Mensch
wurde durch die Barmherzigkeit Gottes geschaffen. Die eigene Erlosung
bedarf der Barmherzigkeit Gottes. Gerechtigkeit und Barmherzigkeit sind
komplementére Ziige Gottes, aber es gilt die Prédvalenz von Gottes Barm-
herzigkeit. Grund der kiinftigen Auferstechung der Toten ist die gottliche
Barmherzigkeit. Durch Barmherzigkeit kommen die Bussfertigen auf den
Weg der Gerechtigkeit. Die mittelalterliche jiidische Philosophie interpre-
tiert die Barmherzigkeit «nicht als Teil des gottlichen Wesens, sondern als
Manifestation géttlichen Handelns in der Welt.»*

3. Barmherzigkeit als Weisheit, Innerlichkeit und Lust

Weisheit zeichnet sich biblisch gesehen durch Barmherzigkeit aus. «Weis-
heit, die von oben kommt», heisst es im Jakobusbrief (3,17), «ist voller
Barmherzigkeit». Barmherzigkeit ist hier nicht wie bei Seneca «Laster des
Geistes», sondern notwendiges Kennzeichen rechten Erkennens, wahrer
Weisheit. Erkennen ohne Barmherzigkeit destruiert Weisheit, etabliert un-
menschliche, Wirklichkeit-zerstorende, schlimme Rationalitit. Erkennen
ist als weisheitliches Erkennen auch auf Barmherzigkeit hin entworfen.

¥ Vgl. zum Folgenden M. A. Signer, Barmherzigkeit. ITI. Judentum, in: TRE, Bd.V,
228-232.
0 M. A. Signer a.a. 0. 230.



130 Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdne Daseinsgestaltung

Rationalitdt als humanes Erkennen darf sich nicht absondern, entfremden
von Barmbherzigkeit. Das auf Barmherzigkeit orientierte Erkennen befé-
higt, realistisch die Wirklichkeit zu sehen, so wie sie ist. Das durch Barmher-
zigkeit gefiihrte Denken und Erkennen kann durch Erbarmen auch den
schlimmen Asymetrien unseres Mensch- und Weltseinseins begegnen,
braucht sie nicht (ideologisch) zu verdréngen. Die erbarmende Zuwendung
zu Mensch und Natur erméglicht fruchtbares, weisheitliches Erkennen, fun-
dierte Rationalitdt. Solches Erkennen befdhigt zu unverstellter «Sachlich-
keit», d.h. zur realistischer Aufnahme von Wirklichkeit. (Das gilt auch
epistemologisch.) Erbarmungsloses Denken ist eskapistisch, verlésst standig
die Wirklichkeit, nistet sich in Fiktivem ein, wird der Relationalitit unserer
Wirklichkeit bei Mensch und Natur nicht gerecht. Barmherzigkeit, Erbar-
men entspricht der Relationalitdt von Wirklichkeit. Der alttestamentliche
Konnex zwischen Barmherzigkeit und Bundesgedanke bringt das theolo-
gisch zur Sprache. Wer aus der Barmherzigkeit aussteigt, verlésst das rela-
tionale Geflige der Wirklichkeit, wird zum unfruchtbaren geféhrlichen
Phantasten.

Soren Kierkegaard hat davor gewarnt, Barmherzigkeit als «eine glanzen-
de Ausserlichkeit»* quantitativer «Freigebigkeit», die das Feld redender
und zidhlender «Zeitungsschreiber und Rottmeister und Bettelvogte»® sei,
misszuverstehen. Mit quantitativer, zu vermarktender glinzender Ausser-
lichkeit hat nach Kierkegaard die dem Christentum wesentliche Barmher-
zigkeit nichts zu tun.” «O, die Barmherzigkeit, wofern du sie in Wahrheit
siechst, weckt kein Staunen (sc. wie die [4ussere] Freigebigkeit), sie bewegt
dich, sie macht, eben weil sie Innerlichkeit ist, den innerlichsten Eindruck
auf dich.»* Barmherzigkeit ist fiir Kierkegaard durch die Ewigkeit (Gott)
bestimmte «Innerlichkeit».” Barmherzigkeit ldsst sich nicht beweisend in
aufweisender Akzeptanz zur Darstellung bringen. Barmherzigkeit ist fiir
Kierkegaard qualitative, den Menschen bewegende Innerlichkeit. Der
Mensch kommt zu seiner Eigentlichkeit, wenn er dieser bewegenden Inner-
lichkeit der Barmherzigkeit entspricht. Die so qua Innerlichkeit verstandene
Barmherzigkeit fithrt aber nicht in in-sich-selbst-selige Askese, sondern
bewegt uneigenniitzlich zum Tun der Liebe, die sich gaffender Vermarktung
sperrt. Kierkegaards Innerlichkeit der Barmherzigkeit hat zweifellos theolo-
gische Legitimitét. Sie verabsolutiert einen wichtigen Aspekt theologischen

2. K.a.10.361,
2 A.a.0.347.
2 88,0, 347
# A.a.0.363.
5 A.a.0.362.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdine Daseinsgestaltung 131

Verstehens der Barmherzigkeit. Sie steht aber in der Gefahr, Barmherzig-
keit existentialistisch engzufiihren. Biblische Barmherzigkeit kann nicht hin-
reichend interpretiert werden in der Gegeniiberstellung von Innerlichkeit
und Ausserlichkeit. Wenn man schon dieses «Kategorialsystem» wiihlt,
dannist neben der zurecht von Kierkegaard betonten Innerlichkeit gleichbe-
rechtigt die Ausserlichkeit der Barmherzigkeit hervorzuheben, deren harte
Konturen in ihrer das Elend aushaltenden Sperrigkeit nicht existential-
idealistisch eliminiert werden diirfen. Barmherzigkeit stellt sich den Kontu-
ren inneren und dusseren Elends.

Uberraschend mag fiir mancheinen die biblische Zuordnung von Barm-
herzigkeit und Lust sein: «Ubt jemand Barmherzigkeit, so tue er’s mit Lust»,
ibersetzt Luther Rom 8,12. Das griechische Wort fiir letztere heisst 1
tAhapdtng. Es wird mit Heiterkeit, Frohlichkeit, Freundlichkeit wiedergege-
ben.” In der alttestamentlich-jiidischen Tradition wird der Zusammenhang
von Frohlichkeit und Almosengeben (als ein Werk der Barmherzgkeit) oft
betont.?” Paulus erinnert II Kor 9,7 an Prov 22, 8: «Einen frohlichen Geber
hat Gott lieb.» Paulus «hat einen scharfenBlick dafiir, dass gerade in solchen
geistlichen Tatigkeiten (sc. wie «Werke der Barmherzigkeit») falsche Gesin-
nung, Nachlédssigkeit, niederdriickende Stimmungen und Gefiihle Raum
gewinnen koénnen.»* Fiir Paulus gilt: «Wer Werke der Barmherzigkeit voll-
bringt, tue es mit frohem Sinn, so dass er eine Atmosphére der Freude um
sich schafft.»? Nicht ist Barmherzigkeit gestaltet in lihmender, pessimistisch
(-religios), das Elend der Welt vergétzender Haltung. Barmherzigkeit be-
deutet nicht ideelle Potenzierung und Verkliarung des Jammertals. Nietzsche
irrt in bezug auf die wirklich Barmherzigen, wenn er — wie oben erwéhnt —
den Barmherzigen vorwirft, schamlos selig zu sein in ihrem Mitleiden.
Barmherzigkeit geschieht év ihapdtntt, in Heiterkeit, Frohlichkeit, Freund-
lichkeit, Lust. Sie ist unterschieden von murrender, gezwungener, unwilliger
Freigebigkeit (im Sinne Kierkegaards). Sie geschieht «in heiterer Freude des
Barmbherzig-sein-Diirfens, in der fréhlichen Hingabe des selbst Empfangen-
den, Dankenden und Schenkenden.»® — Elementar wehrt Barmherzigkeit
der selbsteigenen Einnistung in Elendsfatalismus und dessen Ideologisie-
rung. Barmherzigkeit bricht den Elendsfatalismus auf, hindert seine Entfal-
tung. Die Lust der Barmherzigkeit leuchtet in das Elend des Mensch- und

%6 Vgl. W. Bauer, Griechisch-Deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen Testa-
mentes und der iibrigen urchristlichen Literatur, Berlin *1958, 742.

77 Vgl. H. Schlier, Der Romerbrief, Leipzig 1978, 372f.

2 H.W. Schmidt, Der Brief des Paulus an die Romer, Berlin 1962, 212.

¥ H. W. Schmidt a.a. O. 212.

% H. Schlier a.a. 0. 372.



132 Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdne Daseinsgestaltung

Weltseins. Mit dem Blick der Barmherzigkeit wird diese Wirklichkeit klar
und deutlich ansichtig. Aufrichtig und wirksam kommt es durch Erbarmen
zur Arbeit der Barmherzigkeit im Angesicht des Elends. Indem Barmherzig-
keit je und je im Angesicht des Elends aus dem Elend herausfiihrt bzw.
begleitend den vom Elend Betroffenen beisteht, strahlt die Herrlichkeit,
Freundlichkeit und Lust der Barmherzigkeit auf. Der Barmherzige gewinnt
im konkreten Barmherzigsein fruchtbar die Lust der Barmherzigkeit. Er
gewinnt als Barmherziger eigene menschliche Identitdt. Indem er sich in
seinem Barmherzigsein dem anderen (Mensch und Natur) zuwendet,
kommt er zu sich selbst. So gebiert Barmherzigsein in seiner frohlichen
Hingabe lustvolle Existenz. Dieses Lustvolle darf nicht falsch psychologi-
siert werden. Die Lust des Barmherzigseins durchschreitet Hohen und Tie-
fen, iiberstreicht und durchdringt oft Abgriinde, aber sie bewihrt sich auch
in Niederlagen als souveridne dem Leben zugewandte Daseinsweise.

4. Die souverine Lebensgestaltung der Barmherzigkeit als Miitterlichsein
und als Tat erbarmender Gerechtigkeit

«Der hebridische Ausdruck <Erbarmen, Barmherzigkeit> héngt wahr-
scheinlich mit einem Wort fiir <Mutterschoss> zusammen, der das Leben
umfasst und beschiitzt.»” J.Stohr**> konstatiert: «Die etymologischen
Grundideen (sc. der Barmherzigkeit) sind «miitterlichsein> (rachas) und
«sich herabneigen> (chanan)». Barmherzig sein heisst miitterlich sein. Wo
Barmherzigkeit gedeiht, wichst Leben. Leben wird hier gehegt und ge-
pflegt. Fruchtbar wie ein Muttersschoss Leben gebend, formend und schiit-
zend ist die Barmherzigkeit. In (be)sorgender Zuwendung wird qua Barm-
herzigkeit dem Leben entsprochen. Idealtypisch werden im Alten Testa-
ment die Fiirsorge der Mutter (Jes49,15) und des Vaters (Ps103,13)
genannt. — Die Tat der Barmherzigkeit korreliert dem Miitterlichsein in der
dem Leben dienenden Tat. Barmherzigkeit bedeutet nicht ein wenig Gutes
tun, nicht karitatives Notprogramm, ist nicht Produkt und Tribut partikuli-
rer begrenzter Mitmenschlichkeit, die sich am Extraordindren, Spektakula-
ren selbstgefillig beweisend zur Geltung bringt. Barmherzigkeit heisst er-
barmendes Tun zumeist in der Alltéglichkeit. Nicht ein wenig Gutes tun ist

' W. H. Schmidt a.a. O. 94.
32 J. Stohr, Barmherzigkeit II, in: J. Ritter (Hg.), Historisches Wérterbuch der Philoso-
phie, Bd. 1, Basel/Stuttgart 1971, 754.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souverine Daseinsgestaltung 133

Barmherzigkeit, sondern alles tun, was tatséchlich notwendig ist. Miitter-
lichsein erschopft sich nicht in einmaligem Tun, sondern in bewahrender,
besorgender alltdglicher Tat. Das gilt auch von der Barmherzigkeit.

Das Tun der Barmherzigkeit ist tatsédchlich notwendig. Wer Barmherzig-
keit verweigert, verliert den Grund. In theologischer Sprache heisst das:
«Wer Barmherzigkeit seinem Nichsten verweigert, der gibt die Furcht vor
dem Allméchtigen auf» (Hi 6,14). Verweigerung von Barmherzigkeit inklu-
diert Restauration und Utopismus. Das Tun der Barmherzigkeit behaftet
das Leben auf das unausweichliche «Jetzt». Barmherzigkeit wird fundamen-
tal der Prasenzdimension von Leben gerecht. Sie flieht nicht vor dem not-
wendigen Tun in der Gegenwart. Sie vertrostet nicht auf idealisierte Vergan-
genheit und illusiondre Zukunft. Sie gibt heute wirklichen Trost. Heute,
jetzt ist die Barmherzigkeit notwendig, um die Gegenwart nicht zu verfeh-
len. Wer jetzt wie der barmherzige Samariter im Gleichnis Jesu das fiir das
Leben Erforderliche tut, ist der Barmherzige. Aus seinem Tun wird ein Sein,
ein Sein,das Leben aus der Mitte von Leben bringt. Absage an Barmherzig-
keit hat zumindest partikuldre Lebensabwesenheit zur Folge.

Es gibt — wie oben gesagt — einen Zusammenhang von Barmherzigkeit
und Gerechtigkeit (vgl. Dan 4,24; II Kor 9,9)* Wer barmherzig ist, der ist
gerecht. Barmherzigkeit verhilft durch erbarmende Tat den in ihren Lebens-
rechten Verletzten auf den Weg der Gerechtigkeit. Die erbarmende, zuwen-
dende, Arme und Elende, Witwen und Waisen, Unterdriickte in ihr Lebens-
recht (Gerechtigkeit) befordernde Tat ist biblisch-theologisch (vgl.
Hi 31,16-23) erforderlicher «Ausweis» — nicht Beweis, denn: «Wenn du aber
Almosen gibst, so lass deine linke Hand nicht wissen, was die rechte tut»
(Mt 6,3). — des wahren Frommen, des Gerechten (Mt 24,35ff.).

Frommer Verweigerung von Barmherzigkeit gilt der leidenschaftliche
Protest Jesu und biblischer Propheten. So fordert Amos Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit und nicht kultisches Ergétzen und Geplédrr. Barmherzigkeit
ruft Kritik an selbstgefilliger kultisch-institutionell sich eingrabender Reli-
giositdt und Kirchlichkeit hervor. «Im Gleichnis vom barmherzigen Samari-
ter liegt das ganze Gewicht auf der Tatsache, dass ein Samariter (d. h. einer,
der Gott nicht auf die korrekte Weise anbetet) <Barmherzigkeit iibt>
(Lk 10,37), wiahrend die kultisch makellosen Spezialisten des Gottesdien-
stes, der Priester und der Levit, an dem Niedergeschlagenen voriibergehen.

¥ «Die Worte Hiobs (sc. 29,12-17) entsprechen der Haltung der ganzen alttestamentli-
chen Lebensweisheit, fiir die Gerechtigkeit und Barmherzigkeit als besondere Tugenden
des Weisen gelten» (G. Fohrer, Das Buch Hiob, Berlin 1967, 408).



134 Udo Kern, Barmherzigkeit als souverine Daseinsgestaltung

Dies alles markiert einen Konflikt zwischen Barmherzigkeit und institutio-
nalisierter Frommigkeit — einen Konflikt, der sich zuspitzt, wenn die Reli-
gion fiir sich einen heiligen, abgeschirmten Raum reserviert, wahrend die
Barmherzigkeit gezwungen ist, ihren Ort in der nicht-sakralen Welt zu
suchen, wo die konkrete Not zu Hause ist.»** Der Barmherzige handelt
draussen in der Welt. Diesen Ort kann er nicht fliechen, wenn er denn der
Barmherzige ist. Er verfliichtigt auch nicht die Materialitit des Barmherzig-
sein und nistet sich nicht in idealer Innerlichkeit ein.

Die oben angerissene biblisch-theologische Voraussetzungslosigkeit der
Barmherzigkeit bewirkt mitunter Anfeindungen und Verdachtigungen des
Barmherzigen: «Siehst du darum scheel, dass ich so giitig bin?» (Mt 20,15).
Wer barmherzig ist, wird Verdichtigungen nicht vermeiden konnen. Die
erbarmende Tat ist eindeutig gerichtet auf die Elenden. — Die klare Option
der not-wendenden Tat der Barmherzigkeit sperrt sich auch klassenmissiger
parteilicher Vermarktung. Barmherzigkeit ist prinzipiell nicht eingrenzbar
auf bestimmte Menschen, Gruppen etc. Sie gilt, wie das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter zeigt, auch dem Feind; sie ist wahrhaft grenzenlos.
Erbarmen ist ein Allgemeinmenschliches. Knud Eiler Laggstrup® zihlt die
Barmbherzigkeit (wie Liebe, Aufrichtigkeit, Zutrauen) zu den «souveréne(n)
Daseinsdusserungen» des Menschen iiberhaupt, die «Leben aufbauen und
bedrohtes Leben stiitzen, wihrend die zwanghaften Daseinsdusserungen
(Neid, Eifersucht usw.) dem Leben schaden und die menschliche Gemein-
schaft zerbrechen.»

Der Leben-aufbauenden Barmherzigkeit gilt es Raum zu schaffen in
unserer konkreten gesellschaftlichen Alltdglichkeit. Ohne die Tat der Barm-
herzigkeit verfehlen wir uns selbst, den anderen, die Gesellschaft, die Mit-
schopfung. Wo Barmbherzigkeit geschieht, wird Leben geboren und be-
wahrt. Theologisch ist hier von Neuschdpfung die Rede. «Barmherzigkeit ist
sein (sc. Gottes) revolutionierendes Mittel der Neuschépfung, indem er sich
stindig um den Notleidenden kiimmert und ihm Recht verschafft, ihn recht-
fertigt.»*® Wer Barmherzigkeit tut, atmet das Leben. Er partizipiert unmit-
telbar an der Wirklichkeit desselben. Die Barmherzigkeit, die heute ge-
schieht, die, wie wir sahen, unbedingt prasentisch strukturiert ist, hat Zu-
kunft, theologisch gesprochen: eschatologische Perspektive. Wer heute
barmbherzig ist, hat Anteil an der Zukunft des Lebens. Fiir den Glaubenden

¥ G.Wingren, Barmherzigkeit. IV. Ethisch, in: TRE, Bd.V, 235.
% Vgl. G. Wingren a.a.O. 233f.
% G.Wingren a.a. 0. 233.



Udo Kern, Barmherzigkeit als souverdne Daseinsgestaltung 135

ist Barmherzigkeit, um mit Meister Eckhart zu reden, «Gottférmigkeit»*’.
Barmherzigkeit als souverdne Daseinsgestaltung, als «allgemein menschli-
che Lebensdusserung»®® — also nicht Reservat und Spezificum bestimmter
religidser, areligioser u.a. Lebensentwiirfe — ist dialogisch-kooperative Le-
bensgestaltung. Der Barmherzige ratifiziert in seiner Allt4glichkeit Dialogi-
zitdt menschlichen Daseins, tiefste fruchtbare Menschlichkeit.

Udo Kern, Jena

¥ Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke, hg. im Auftrage der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart 1936ff., Die lateinischen Werke, Bd. IV, 122, 3f.
*¥ G.Wingren a.a. 0. 236. -
Der von mir hier vorgelegte Aufsatz ist etwas verkiirzt als Referat am 6. Februar 1990 in
der Akademie der Wissenschaften in Berlin vorgetragen worden. Ich widme diesen Bei-
trag meinem Kollegen in Jena Klaus-Peter Hertzsch zum 60. Geburtstag.



	Barmherzigkeit als souveräne Daseinsgestaltung

