Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Hiob 38 und die demotische Weisheit : Papyrus Insinger 24 ; Pfr. Dr. O.
Bachli zum 70. Geburtstag

Autor: Schneider, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hiob 38 und die demotische Weisheit
(Papyrus Insinger 24)*

Pfr. Dr. O. Bichli zum 70. Geburtstag

Uber die «Losung» des Theodizeeproblems des Hiobbuches in den Got-
tesreden, in denen Gott «die Allmacht des Schopfers (schildert), der der
Mensch nichts entgegenzusetzen hat», urteilt Rudolf Smend: «Gewiss ist es
keine lehrmissige auf der Ebene der Wechselreden mit den Freunden,
ebenso gewiss aber eine sehr alttestamentliche.»! Ahnlich ist nach
H. D. Preuss in Hiob 38ff. mit Theophanie und Gottesrede im Vergleich zu
Texten der altorientalischen Umwelt «ein besonderer israelitisch-alttesta-
mentlicher Beitrag zum Thema geleistet worden».? Um so reizvoller ist es,
einen neuen Zugang von einem Agyptischen Text her zu versuchen, der von
aller einschlégigen Literatur® bisher unbeachtet blieb und offenbar nur in der

* Fur die Aufnahme dieses Artikels in die ThZ zum 70. Geburtstag von Pfr. Dr.
0. Béchli danke ich herzlich Herrn Professor K. Seybold.

'R. Smend, Die altisraelitische Literatur, in: Altorientalische Literaturen (Neues
Handbuch der Literaturwissenschaft, Band 1), hg. von W. Rollig, Wiesbaden 1978, 273-
323: 307. Vgl. ders., Die Entstehung des Alten Testaments, 1984, 204.

2 H.D. Preuss, Jahwes Antwort an Hiob und die sogenannte Hiobliteratur des alten
Vorderen Orients, in: FS W. Zimmerli, Gottingen 1977, 323-343: 336.

3 Zur Forschung bis 1978 s. H.-P. Miiller, Das Hiobproblem (EdF 8), Darmstadt 1978,
101-122; seither u.a.: O. Keel, Jahwes Entgegnung an Ijob (FRLANT 121), Gottingen
1978; V. Kubina, Die Gottesreden im Buche Hiob (FrThSt 115), Freiburg 1979; A. Bren-
ner, God’s Answer to Job, VT 31 (1981) 129-137; M. V. Fox Job 38 and God’s Rhetoric,
Semeia 19 (1981) 53-61; H.L. Rowold, Yahweh’s Challenge to Rival: the Form and
Function of the Yahweh-Speech in Job 38-39, CBQ 47 (1985) 199-211; E. Kutsch, Un-
schuldsbekenntnis und Gottesbegegnung. Der Zusammenhang zwischen Hiob 31 und 38ff.
(1985), in: ders., KISchr zum AT (BZAW 168), Berlin 1986, 308-335; D. E. Gowan, God’s
Answer to Job: How is it an Answer? In: Horizons in Bibl. Theol. 8 (1986) 85-102; J. van
Oorschot, Gott als Grenze. Eine literar- und redaktionsgeschichtliche Studie zu den
Gottesreden des Hiobbuches (BZAW 170), Berlin 1987; S. Huberman Scholnick, Poetry in
the Courtroom: Job 3841, in: E. R. Follis (Ed.), Directions in Biblical Hebrew Poetry



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 109

monumentalen Einleitung Otto Eissfeldts* (als Beispiel fiir den Ubergang
von weisheitlichem zu hymnischem Stil) beildufig Erwdhnung fand: das
24. Kapitel der demotischen Lehre des Papyrus Insinger. Da dabei neben
inhaltlichen auch formale Parallelen zu einem Vergleich herausfordern, soll
ein Uberblick der neueren Diskussion zur Gattung der Gottesreden vor-
angehen.

II

Seit der Bestandesaufnahme durch H.-P. Miiller (1978)° wird in Ausein-
andersetzung mit den klassischen Interpretationsmodellen (weisheitlich,
psalmistisch, rechtlich) meist mehreren Gattungen ihr Anteil an der vorlie-
genden Form zugestanden. Nach J. van Oorschot ist mit dem oft gewéhlten
Begriff «Streitrede» ein «angemessener formgeschichtlicher Rahmen abge-
steckt»; dem Formenreichtum der Rede und ihrer Transferierung literari-
scher Formen aus ihrem Sitz im Leben in den vorliegenden «Sitz in Rede und
Buch» (G. Fohrer) werde man aber erst durch eine Einfiigung notwendiger
formgeschichtlicher Ergénzungen gerecht (1987, 4.80). Ebenso konstatiert
O. Keel das Vorkommen von Elementen aus allen drei genannten Berei-
chen, doch kénne weder einer von ihnen fiir das Gesamtwerk als Sitz im
Leben gelten noch sei eine ihrer Redeformen genuin verwendet — die form-
geschichtliche Unterbringung in nur einem Bereich sei zu einem «Prokru-
stesbett» geworden, wihrend bei literarischen Werken der «Sitz im Buch»
entscheidend sei (1978, 27f.).° Auch A. de Wilde, der im Hiobbuch weder
die Verhandlung einer Rechtssache (H. Richter) noch eine dramatische Kla-
ge (C.Westermann) sieht, erachtet die Qualifikation «Streitgespriach» als
am angemessensten (1981, 61). H. D. Preuss betont die Verwurzelung des
Hiobbuches in der Weisheit(sliteratur), aus der das Leitthema stamme und

(JSOT Suppl. Ser. 40), Sheftfield 1987, 185-204; D. W. Jamieson-Drake, Literary Structure,
Genre and Interpretation in Job 38, in: K. G. Hoglund (Ed.), The Listening Heart, FS
R. E. Murphy (JSOT Suppl. Ser. 58), Sheffield 1987, 217-235. Kommentare und Gesamt-
behandlungen: F. Hesse (ZBK AT 14, Ziirich 1978); A. de Wilde (OTS XXII, Leiden 1981);
V. Maag (FRLANT 128, Gottingen 1978); N. C. Habel (OTL, London 1985); A. van Selms
(Grand Rapids/Mich. 1985); J. Vermeylen (Stud. Bibl. II, Leiden 1986); H. Gross (NEB,
1986). Unzugénglich waren mir R. Gordis (New York 1978); L. Alonso-Schokel/J. L. Sicre
(1983); J. E. Hartley (1988).

4 Q. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament, 31964, 628.

’ Die folgenden Kurzverweise beziehen sich auf die in Anm. 3 zitierten Werke.

¢ Ebenso J. Vermeylen (1986, 50), der aber «un coté juridique» sieht (56).



110 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

nach der es verhandelt werde. Dariiber hinaus seien die Psalmen préigend,
jedoch nicht im Sinne C. Westermanns; zwar sprenge die Theophanierede
Jahwehs bewusst den weisheitlichen Rahmen, sie wiirde aber auch iiber
jedes priesterliche Heilsorakel als Ziel der Klagepsalmen hinausgehen. We-
der eine psalmistische noch eine rechtliche Basis konnten das Buch als
Ganzes erkldren. Obwohl es um Klage, Anklage, Verteidigung, Beweis
gehe und «Gott selbst wie die Weisheit mit ihrem Denken sozusagen vor
Gericht miissen», handle es sich doch um keinen wirklichen Prozess, der
«Prozessgegenstand» entstamme der Weisheit (1987, 99-101). Mit Blick auf
denselben Hintergrund definiert V. Maag den Gattungsrahmen der Gottes-
rede als padagogisch-didaktisch und gerade nicht der Rechtssphére enstam-
mend; sie stelle keine Streitrede, sondern ein Unternehmen mit padago-
gisch-seelsorgerischer Absicht dar, ein Lehrgespriach mit gezielten, hier aber
nicht zu beantwortenden Fragen aus der Naturweisheit, deren Ziel die
Gewinnung einer grundlegenden Erkenntnis und die in ihr tréstend erfahre-
ne Gegenwart Gottes sei (1982, 118-121). E. Kutsch wendet sich sowohl
gegen eine psalmistische Herleitung in der Art Westermanns als auch gegen
eine juridische, trotz einer Aufnahme gewisser Elemente des israelitischen
Rechtslebens, und lehnt auch eine Anwendung kombinierter Ansétze ab;
die Gottesrede sei eindeutig eine weisheitliche Streitrede (1985, 324f.328).
Als Verfechter einer rechtlichen Gattungsbestimmung der Gottesreden ur-
teilt A.van Selms, dass «both belong to the process of a legal trial» —
allerdings mit unterschiedlichem «Sitz im Prozess», von dem die Anordnung
Hi 38ff. deshalb abweiche, weil ein genaues Abbild eines Prozesses nicht
Ziel des Dichters gewesen sei (1985, 140). Auch nach N. C. Habel ist die
«legal metaphor» integral fiir das Hiobbuch, in den Reden erscheine eine
«wisdom cosmology» (1985, 54.57ff.).” Gerade auch die Gottesreden fiihren
G. Erikson/K. Jonasson zu einem juridischen Konzept.® Ein solches ist auch
fiir S. Huberman Scholnick bestimmend. Nach ihr ist der ganze poetische
Dialog im menschlichen Gerichtshof inszeniert, wo Gott «adresses the juri-
dical issues raised by the man from Uz». Mit dem Betreten des Gerichtshofs
zeige er Hiob jenseits der engen Grenzen gesetzlicher Ordnung die Perspek-
tive gottlicher Gerechtigkeit, bei der menschliche Kategorien aufhoéren,
zentral zu sein. Dabei hétten die in den Reden adaptierten Konventionen
der Schopfungsdichtung verbindende Funktion: einerseits wiirden sie als

7 Auch D.J. A. Clines, Job 1-20 (WBC Vol. 17), Dallas 1989, spricht von der «meta-
phor of the lawsuit» (xliv/xlv).
8 Jobsbokens juridiska grundménster, Svensk Teolog. Kvartalskrift 65 (1989).



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 111

Zeugnis fiir Gott den von seinem menschlichen Opponenten angestrengten
Prozess fortsetzen, andererseits als Offenbarung seine Losung fordern
(1987, 186f.201). V. Kubina sieht die Gottesreden im Rechtsleben verwur-
zelt, genauer als «nachgeahmten prophetischen Rechtsstreit», Partner die-
ser Rechtssache seien Gott und Hiob. Dabei ziele die Qualifikation «pro-
phetisch» (neben der Bezeichnung der Herkunft der Gattung) auf den An-
spruch ab, mit der Autoritdt und Giiltigkeit des prophetischen Wortes zu
sprechen, und zwar als existentielle, aktuelle Verkiindigung, nicht als praxis-
ferne Reflexion. Diese neue Definition der Reden, deren aus weisheitlichen
Kreisen stammender Autor innerhalb des prophetisch-juridischen Rahmens
von Hymnus, «Weisheit» und Mythos Gebrauch mache, erlaube eine «prizi-
sere Erfassung als mit dem bisherigen Konsensusbegriff <Streitrede>» (1979,
141f.). Auch H. Gross hélt bei Hi 38-42 die N#he zu prophetischen Redefor-
men fiir gegeben (1986, 8). H. Rowold schliesslich, nach dem die Reden eine
Disputation darstellen und Naturtraditionen adaptieren, postuliert als Gat-
tung ein «challenge to rival genre», da die Grundform die der Herausforde-
rung sei (1985, 211). Zwei weitere Ansitze rekurrieren in unterschiedlicher
Art auf die Psalmen. Nach D.W. Jamieson-Drake ist Hi 38, wie ein Ver-
gleich mit der «creation language» von Ps104 und 147 zeige, biblischen
«hymns of praise» dhnlich, ein Lied Gottes iiber die Schopfung, aber mehr
als ein blosser Schopfungshymnus, indem «the creation is made to witness
about humanity as well as God» (1987, 228). Demgegeniiber steht D. E.
Gowan, ohne dies aber explizit anzumerken, mit der Feststellung des Mus-
ters «complaint/appearance of God/expression of awe and praise» in der
Nachfolge des Westermannschen Ansatzes Klagepsalm-Heilsorakel (1986,
94). O. Kaiser schlédgt angesichts der Verwendung verschiedenster Gattun-
gen als Spezifikum des Buches den aus der dgyptischen Literatur entlehnten
Gattungsbegriff «Auseinandersetzungsliteratur» vor.” In die Diskussion
{iber den konkreten Stil der Gottesreden war Agypten aber schon frither und
mit einigem Einfluss eingebracht worden, als G. von Rad" die Listenweis-
heit und - in bezug auf die rhetorischen Fragen — die Fragen des satirischen
Papyrus Anastasi I zum Vergleich heranzog. Dieser kaum je vorbehaltlos
aufgenommene Ansatz (die Fragen des aus der Zeit Ramses’ II. stammen-
den Textes sind gerade nicht rhetorisch und stehen in anderem Kontext; der

? O. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament, Giitersloh *1984, 391f.

' G. von Rad, Hiob xxxviii und die altigyptische Weisheit, in: VTS 3 (1955) 293-301
(GesSt 1, 262-271). Dazu etwa Keel (1978) 25f.; Oorschot (1987) 110f. R. Smend, Die
Entstehung des Alten Testaments, *1984, 208; Preuss (1987) 93.



112 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

Abstand betriagt zudem iiber acht Jahrhunderte!) wurde jiingst grundsétzlich
von M. V. Fox bestritten."

II1

Die demotische Lehre des Papyrus Insinger” entstand vermutlich um 300
v. Chr., damit in unmittelbarer zeitlicher Nachbarschaft des meist ins 5. bis
3.Jh. gesetzten Hiobbuches.” Nach solchen zeitgendssischen dgyptischen
Texten zur Hiob-Problematik wurde kaum je gefragt, wihrend man den
anderthalb Jahrtausende zuriickliegenden Zeugnissen aus der 1. Zwischen-
zeit und dem Mittleren Reich™ oft «nur entfernte Ankldnge» (A. de Wilde,
1981, 23) zugestand.” Der Pap. Insinger lisst neben traditionellen Themen
der dgyptischen Lebenslehren deutlich seine Verwurzelung in dem «interna-
tional context» (M. Lichtheim, bei ihr ausfiihrliche Vergleiche mit der grie-
chischen Philosophie und Jesus Sirach) erkennen. Seinen Ausfithrungen
iiber praktische Lebensfragen und tiefere Probleme menschlicher Existenz
liegt die Dichotomie zwischen dem Weisen bzw. Gottesfiirchtigen («Mann
Gottes») und dem Toren bzw. Gottlosen zugrunde.” Er fragt nach der
Veranlagung des Menschen, der Verantwortung fiir sein Handeln (bei ihm
oder Gott?), nach Recht und Unrecht, Lohn und Vergeltung, nach dem Leid
auch des Gerechten, dem Bosen, nach dem Einfluss von Gliick und Schick-

' M. V. Fox, Egyptian Onomastica and Biblical Wisdom, VT 36 (1986) 302-310: 306ff.
mit Anm. 12. — Die von H.-W. Fischer-Elfert, Die satirische Streitschrift des Papyrus
Anastasi I (AgAbh 44), Wiesbaden 1986, 290 Anm. 29 versprochene Stellungnahme zur
These von Rads ist m.W. bisher nicht erschienen.

2 M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature in the International Context
(OBO 52), Freiburg/Schweiz-Gottingen 1983, 107-234 (mit #lterer Lit.); dies., Observa-
tions on Papyrus Insinger, in: E. Hornung/O. Keel (Hgg.), Studien zu altégyptischen
Lebenslehren (OBO 28), 1979, 283-305. Ubersetzungen: M. Lichtheim, a.a.0. 197-234;
dies., Ancient Egyptian Literature, III, Berkeley 1980, 184-217; H. Brunner, Altidgyp-
tische Weisheit, Ziirich/Miinchen 1988, 295-349,

B Pap. Insinger: der Papyrus stammt aus dem 1. Jh.n.Chr.; die Lehre entstand aber
wohl um 300 v.Chr. (H. Brunner a.a.O. 295), so auch E. Bresciani, Letteratura e poesia
dell’antico Egitto, Torino 1969, 585; M. Lichtheim setzt sie in die spitere Ptoleméerzeit
(Ancient Egyptian Literature, III, 184).

V.a. Werke der sog. «Auseinandersetzungsliteratur», bei denen S. Herrmann, in: GS
E. Otto, Wiesbaden 1977, 268 Anm. 32 vom «Hiobthema» spricht.

15 J. Lévéque, Job et son Dieu, Paris 1970, 1, 75f., zitiert einige spite inschriftliche
Aussagen (v.a. Petosiris), ldsst aber die demotischen Lehren ganz beiseite.

'8 M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature, 116-128 (zum Thema «Charak-
ter»).



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 113

sal, nach dem Verhéltnis zwischen Mensch und Gott. Wie die Hiobdichtung
auf die Losung in den Schlusskapiteln ausgerichtet ist, erreicht auch der Pap.
Insinger seine Kulmination in den zwei letzten Kapiteln («Lehren») 24 und
25. In Kap. 24 ist auch stilistisch «the largest measure of integration»' er-
reicht. Uber die zahlreichen Riickbeziige des ersten Teils dieses Kapitels soll
im folgenden zunichst an diesem Punkt der erreichte Stand der Uberlegun-
gen entfaltet, dann der darauf folgende zweite Teil (mit Blick auf Hi 38ff.)
erortert werden.

(688)

(690)

(695)

(700)

(705)

(710)

(715)

Die Anweisung, die Grosse Gottes zu kennen, damit du sie in dein Herz geben kannst.
Herz und Zunge eines Weisen — die Bedeutung ihres Ortes liegt darin, dass es auch der Ort
des Gottes ist.

Wenn Herz und Zunge fehlerlos sind, fiihrt das zu (richtiger) Steuerung.

Das Werk Gottes scheint nur ein Scherz im Herzen des Toren.

Das Leben des Toren ist eine Last fiir Gott.

Eine (lange) Lebenszeit wird dem Gottlosen gegeben, damit er im Leben noch Vergeltung
erfahrt.

Besitz wird dem Bosen gegeben, damit er dadurch nicht zum Atmen kommt.

Man kann das Herz Gottes nicht verstehen, bis das, was er angeordnet hat, geschehen ist.
Wenn die Menge die Hand erhebt — Gott weiss es.

Er kennt den Gottlosen, der auf Bdses sinnt.

Er kennt den Mann Gottes und weiss, dass er die Grosse Gottes in seinem Herzen trégt.
Bevor die Zunge befragt ist, kennt Gott schon die Antworten.

Fiir den Stoss der Lanze, die von weit kommt, ist die Stelle, an der sie trifft, schon
bestimmt.

Der Gottlose steht allein und leidet tausendfiltig,

(auch wenn) Gott ihn vom Richtblock entkommen ldsst, nachdem er schon gefesselt war.
Man sagt «ein Eingriff Gottes», wenn einer in Angst gerét, ohne dass ein Vorwurf vorliegt.
Gott ist des Nachts wachsam gegen die Reptilien der Dunkelheit.

Er leitet Herz und Zunge durch seine Weisungen.

Er gibt gute Bestimmung durch den Plan, den niemand kennt.

Er schafft Uberfluss ohne ein Vorratshaus hinter sich.

Er ist es, der den Weg sicher macht ohne Wachen.

Er ist es, der Gesetz und Recht schafft ohne ein Gerichtsurteil.

Er ldsst einen reich Geborenen sein Leben als Reicher verbringen wegen der Barmherzig-
keit.

Er macht den Armen, der bettelt, zu einem Vorgesetzten, weil er sein Herz kennt.

Der Gottlose sagt auch in dem Reichtum, den Gott verliehen hat, nicht: «Da ist Gott.»

Wer sagt: «Das kann nicht geschehen!» mége auf das Verborgene achten.

Wie bewegen sich Sonne und Mond am Himmel?
Wohin gehen, woher kommen Wasser, Feuer und Wind?

7 A.a.0.111. Die folgende Ubersetzung ist in der Regel diejenige von H. Brunner;
Zeilen des 24. Kap. sind im anschliessenden Kommentar kursiv gesetzt.



114

(720)

(725)

(730)

(735)

(740)

(745)

Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

Durch wen werden Amulette und Zauberspriiche zu Heilmitteln?
Sein verborgenes Werk zeigt Gott tiglich auf Erden.

Er hat Licht und Finsternis geschaffen mit jeder Kreatur darin.

Er hat die Erde geschaffen, die Millionen Wesen gezeugt, sie wieder verschluckt und
erneut geschaffen hat.

Er hat Tag, Monat und Jahr geschaffen durch die Befehle des Herrn der Befehle (= Gott).
Er hat Sommer und Winter geschaffen durch den Aufgang und den Untergang der Sothis.
Er hat Nahrung erschaffen fiir die, die leben — das Wunder des Feldes.

Er hat (Stern-)Konstellationen geschaffen mit dem, was im Himmel ist, so dass die auf
Erden sie kennen kdnnen.

Er hat siisses Wasser in ihm (dem Himmel) geschaffen, das alle Lander begehren.

Er hat Atemluft im Ei geschaffen, obwohl es keinen Zugang dorthin gibt.

Er hat Kinder geschaffen in jedem Mutterleib aus dem Samen, den er empfingt.

Er hat Sehnen und Knochen aus diesem selben Samen geschaffen.

Er hat Bewegung auf der ganzen Erde geschaffen, so dass der Erdboden zittert.

Er hat den Schlaf geschaffen, um die Miidigkeit, das Wachsein, um die Nahrungssuche zu
beheben.

Er hat Heilmittel geschaffen, um die Krankheit, Wein, um die Traurigkeit zu beheben.
Er hat den Traum geschaffen, um dem Trdumer in seiner Blindheit den rechten Weg zu
weisen.

Er hat das Leben und den Tod ihm (dem Menschen) vor Augen gestellt zur Qual des
Gottlosen.

Er hat die Arbeit geschaffen fiir den Toren, die Nahrung fiir den Mann der Menge.

Er hat bei ihnen (den Menschen) die Abfolge von Generationen geschaffen, damit sie zu
leben haben.

Er ldsst seine Weisungen fiir die Erdbewohner ihnen verborgen bleiben, damit sie ihn
nicht kennen.

Er ldsst die Nahrung fiir den, der sie bringt (den Diener), anders sein als die fiir den, dem
sie gebracht wird (den Herrn).

Er ldsst eine Frau aus dem koniglichen Harim diesen verlassen, wenn sie heiraten will.
Er ldsst einen Fremden, der von aussen gekommen ist, leben wie einen Einheimischen.
Kein Mitmensch kennt das Schicksal, das ihm bevorsteht.

Manche verfolgen ihren Plan und finden einen gewaltsamen Tod dabei.

Es gibt die Tat, die ein Boser ausfiihrt, und doch tut er etwas Gutes dadurch.

Es ist nicht (immer) der Anfiithrer, wer an der Spitze der Menge lauft.

Es ist nicht (immer) der Mérder, der unterwegs fillt.

Das Geschick und die Vergeltung wechseln und bringen zutage, was Er angeordnet hat.
Das Geschick sieht nicht voraus, und die Vergeltung kommt nicht grundlos.

Gross ist die Vorsehung Gottes, die eines nach dem anderen regelt.

Das Geschick und das Gliick, die kommen — Gott ist es, der sie sendet.



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 115
v

Die «Grosse Gottes» (688) soll der Weise zur Lebensbewiltigung erken-
nen, da es «ein tégliches Heilmittel ist, einer Krankheit dadurch vorzubeu-
gen, dass man sich die Grosse Gottes vergegenwirtigt» (16. Kap., Z. 411).
Von dem «Mann Gottes», der in der Fremde Gottesferne, den Verlust von
sozialem Ansehen und Sicherheit erfahren, durch Gott davor aber auch
bewahrt werden (739) konnte, heisst es: «Der Weise, der fortgeht und
wiederkommt, behilt die Grosse Gottes in seinem Herzen» (22.Kap.,
Z.650). Gottes Handeln in der Welt nach seinem Willen méchte die Lehre
aufzeigen — «die Lehre des Werkes Gottes» lautet ein Fragment des 1. Kapi-
tels, und das ebenfalls nur fragmentarisch erhaltene 2. Kapitel betont im
Gegensatz zu der Meinung des Toren (691): «[Es gibt kein] Werk, das
bestehen bleibt, ausser dem Werk Gottes.» Die Einsicht in Gottes Absicht,
das Wie oder Warum seines Handelns, bleibt verborgen (736), wie der
Leidener Amunshymnus im 200. Lied feststellt: «Er ist zu geheimnisvoll,
seine Hoheit zu enthiillen, zu gross, um ihn zu erforschen, zu stark, ihn zu
erkennen.»”® Das Herz als «Gabe Gottes» (Lehre des Amenemope, Z. 474)
ist das Organ, mit dem der Mensch den Willen Gottes erkennt, in das seine
Worte und Weisungen Eingang finden.” Thnen geméss und in Einklang
miteinander® sollen Gedanken und Worte des Weisen sein (689). So han-
delnd, fiihrt der Weise und «Mann Gottes» gottgefillig und die Mitwelt
achtend sein Leben (690), entspricht es dem «Masshalten, um das Passende
zu tun» (Maxime des 7. Kap.)* — Selbstbeherrschung, Scham, Zuverlissig-
keit, wiahrend Gier, Vollerei und Verschwendung nur zu Krankheit, Armut
und sozialer Isolation fithren (8. Kap.). Geduld («Die Geduld eines weisen
Mannes ist es, mit Gott zu Rate zu gehen», Kap. 18) und Ruhe («Lob wird
dem Weisen gezollt wegen seiner Ruhe», Kap.19) weisen auf den alten
Topos des «gerechten Schweigers», der traditionell dem «Heissen» gegen-
iibergestellt wurde. In Ermahnung zu richtigem Verhalten von Zunge und

18 J. Assmann, Agyptische Hymnen und Gebete, Ziirich/Miinchen 1975, Nr. 138; ders.,
Agypten. Theologie und Frommigkeit einer frithen Hochkultur, Stuttgart 1984, 275;
W. Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum AT, Gottingen 1975, 51.

¥ 8. etwa H.Brunner, Das hérende Herz (OBO 80), 1988, 25f.39f.; ders. (wie
Anm. 12), 23; S. Morenz, Gott und Mensch im alten Agypten, 21984, 99f.

2 Vgl. Z.574.599; Lehre des Ptahhotep, Z. 446; Lehre des Amenemope, Z. 251.

1 Zu der richtigen Lebensfiihrung zihlen auch Arbeit und Sorge um den Besitz unter
der Fiirsorge Gottes (Kap.2/3), Ehrung der Eltern (Kap. 6), richtiges Verhalten gegen-
iiber Frauen (Kap. 9) und die Unterweisung des Sohnes (Kap. 10).



116 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

Herz, zu Selbstbeherrschung, Aufrichtigkeit, Zufriedenheit und der Stel-
lungnahme gegen Unrecht warnt das 21. Kapitel — die «Anweisung, nicht zu
verachten, damit du nicht verachtet wirst» — vor Geringschédtzung, Verge-
hen, Willfdhrigkeit gegeniiber dem Pobel und Einschmeichelei. Dabei
kniipft sie an das 20. Kapitel an, das auch das Kleine zu achten als wichtig
hervorhebt (Z.5601:!): «Toédliches Unheil trifft den Torichten, weil er in
seinem Herzen Grosse verachtet. / Andererseits kommt Unheil iiber einen
grossen Mann, weil er eine kleine Sache gering achtet» (Z. 524f.). Wenn der
Tor das grosse Werk Gottes nicht ernst nimmt (691), sein Leben also fiir Gott
eine Last ist (692) — wieso dann sein langes Leben, sein Reichtum, sein
Wohlergehen, wie es die Realitit oft genug vor Augen fiihrt? Dass Gott
Schuld und Unschuld, Recht und Unrecht sehr wohl erkennt, betont 697f.,
aber auch 91f., wonach Gott «den Gottlosen und den Gottesfiirchtigen an
ihren Herzen erkennt» (7. Kap.; vgl. Z. 445.605.753.786). Gottergebene Le-
bensweise (16. Kap., Z. 372), nicht die Anhdufung von Schétzen (Z. 406), ist
mit Blick auf Tod und Jenseits (Z. 394ff.) geboten. «Vertrauen segnet Gott
mit Schutz», betont Kap. 12 (Z. 251). Vertrauen auf Gott kommt dem Wei-
sen zugute, wihrend das einem «Heillosen» gewéhrte Zutrauen ins Verder-
ben fithrt (13. Kap.). Das «Herz» des Weisen selber kann gepriift werden
(12. Kap., Z.264), bei einer solchen Probe aber «findet man ihn nur selten
vollkommen» (Z.272). Die im 11. Kapitel gegebene «Anweisung, dir Schutz
zu verschaffen, damit du nicht in Not gerétst» zeigt zwar Verhaltensweisen
auf, um sich die Protektion des irdischen Herrn zu verschaffen, betont aber
(Z.238): «Es gibt keinen wirklichen Schutz ausserhalb des Wirkens Gottes»,
und den Schutz gewéhrt Gott dafiir, dass der Weise ihm dient (Z. 203) — «Es
gibt keinen wahren Diener ausser dem, der ihm dient» (Z. 239). Die 16. Leh-
re sagt (Z.403): «Wer an Gott und seinen Schutz denkt, der tut das, was der
Gott auf Erden wiinscht.» In einer Welt, iiber die das 25. Kapitel urteilt:
«Gewalt, Not, Krinkung und Unbarmherzigkeit horen niemals, niemals
auf» (Z.791), ist aber, wie die Wirklichkeit zeigt, selbst der Weise und
Gottesfiirchtige nicht sicher, im Gegenteil. «Die Gabe Gottes fiir den Mann
Gottes ist es, ihn geduldig zu machen fiir die Zeit, da er des Mitleids bedarf»,
merkt die 16. Lehre an (Z.404). Dass die Welt oft gar kein Abbild der
traditionellen weisheitlichen Lehrmeinung ist, sondern der Bose Gliick und
Erfolg hat, wihrend der Weise Schmerz und Ungliick erfdhrt, war uniiber-
sehbar. Beispiele dafiir nennt das 24. Kapitel: der Gottlose lebt lange, erhilt
Besitz, wird durch Gott sogar vom Richtblock entlassen, nachdem er schon
gefesselt war (693f., 701f.). Die daran anschliessenden Begriindungen su-
chen eine Erkldrung innerhalb der traditionellen Kategorien: die Vergeltung
kommt dennoch zum Zuge (vgl. Z.753), der Gottlose, bar jedes gottlichen



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 117

Schutzes und der jenseitigen Hoffnung beraubt, «leidet tausendfiltig» (701).
Dass Gott dem Weisen und Gottesfiirchtigen Vernunft gibt und dadurch
Achtung, ein Begribnis, Ruhm, Schutz, Macht und Segen, Geld und Reich-
tum, dem Bosen und Gottlosen dagegen Ungliick wegen seiner Brutalitiit,
Hollenqualen, Gefédngnis, Strafe und Verwerfung, Machtlosigkeit, Besitz
ohne Bestand (Z.526f. / 26 und 395ff. / 101ff. / 203.207 / 251f. / 309.316 /
12.99.330.340.354 und 364f. / 252.633.754 / 757), wird durch die Realitit
widerlegt; sogar der Gottesfiirchtige kann im Gefédngnis sitzen (Z. 438f.; vgl.
die oben zitierte pessimistische Aussage von Z. 791). Allen Begriindungsver-
suchen steht die Einsicht entgegen, dass Gottes Plan fiir den Menschen
unergriindbar ist, erst seine Verwirklichung seinen Sinn offenbart (695):
«Man kann das Herz Gottes nicht verstehen, bis das, was er angeordnet hat,
geschehen ist.» Gottes Vorhaben sind verborgen (736). Sein Wirkungsfeld
liegt auch in den verborgenen und unverfiigbaren Bereichen menschlichen
Daseins.?” Das Thema des «leidenden Gerechten» steht im Mittelpunkt des
17. Kapitels («Lass die Sorge nicht iiberhand nehmen, damit du nicht ver-
stort wirst», Z. 417). Nicht zu verzweifeln, aufzugeben, gar Selbstmord zu
begehen oder sich einem Bdsen zuzuwenden, dem das Geschick gerade hold
ist, auch nicht rachsiichtig zu sein im Ungliick, schérft die «Lehre» dem
Weisen ein. Auch im Ungliick ist Gott Schutz und Halt des Gottesfiirchtigen
(im folgenden Z. 420-459 in Ausziigen):

«Gott ist es, der dem Weisen Geduld verleiht im Ungliick. / Der Gottlose, der Gott vergessen
hat, stirbt in Herzenstriibsal. / Eine kurze Zeit des Ungliicks ist im Herzen des Ungeduldigen wie
eine lange Zeit. / Der Halt des Gottesfiirchtigen im Ungliick ist Gott. / Der Térichte ruft in der
Not nicht zu ihm, weil er gottlos ist. / Wer standhaft ist im Ungliick, dessen Geschick kommt zwar,
geht aber auch wieder. / Das Geschick zusammen mit dem Gott bringt Gliick nach der Angst. /
(...) Sei nicht verzweifelt wegen einer Angelegenheit, die nicht mehr lduft. / Der Tag des
Verlustes geht vorbei (...) / Sei nicht verzweifelt im Gefiangnis — die Macht Gottes ist gross. / Der
Gottesfiirchtige kann zu seiner Sicherheit im Geféangnis sitzen. / (...) Was heute an Sorge an dir
vorbeizieht, betrachte es, als ob es gestern geschehen sei. / Was immer auch an Schwerem kommt
— gib dich dabei in die Hand Gottes. / (...) Gott tilgt die Angst in grosser Bedréngnis, wenn der
Tod nahe ist. / Er rettet den Ochsen, dem nach der Brandmarkung der Schlachtblock droht. / Bei
einem Gottesfiirchtigen geht die Angst ebenso wieder fort, wie sie kam. / Ein schweres Schicksal,
das nicht mit einer Siinde verbunden ist, braucht man nicht zu fiirchten. / Eine Ungliicksperiode
veranlasst einen Gottesfiirchtigen nicht dazu, aufzugeben.»

Dabei deutet die Aussage: «Rechte Lebenssteuerung [690] erwéchst aus
der Trauer nach dem Ungliick» (Z. 454) vielleicht an, dass das Leiden als
erzieherische Massnahme Gottes aufgefasst wurde.” Neben diesem singuld-

2 J. Assmann, in: Lexikon der Agyptologie, II, Sp. 772.
# Vgl. M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature (wie Anm. 12) 132.



118 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

ren Ansatz versuchen aber v.a. die sog. Paradoxien eine Anpassung der
traditionellen Weisheit an die Komplexitit der wirklichen Welt, «Gegenbei-
spiele» nach jedem Kapitel, die vor einer schablonenhaften Anwendung des
Tun-Ergehen-Zusammenhangs und voreiligen Riickschliissen warnen: ein
erfolgreicher Mensch muss nicht gut, ein Leidender kein Siinder sein. Als
Versuch zur Entschirfung der Theodizeeproblematik sollen sie die Umkeh-
rungen des Geschicks erkldren, Schicksal und Gliick als Werkzeuge Gottes
einfithren (mit dem jeweiligen Schlussatz: «Das Geschick und das Gliick, die
kommen — Gott ist es, der sie sendet»), hervorheben, dass Wendungen der
menschlichen Situation erwartet werden sollten und dass die Verbindung
zwischen Ursache und Wirkung vielfiltig und menschlichem Geist verbor-
gen ist**:

«In sum, though the paradoxes were designed to define the limits of man’s freedom and of his
understanding, their insistence on God’s omnipotence stopped short of reflections on the ultimate
source of evil. Indeed, the author’s piety prevented such reflections and would have made him
assent to the saying of Ben Sira 15:11: <Do not say, <From God is my sin>, for he does not do what
he hates.»»

Die Paradoxie des 11. Kapitels formuliert die Begrenztheit des Menschen
mit den Worten: «Vor Gott sind der Starke wie der Schwache nur ein
Spielzeug» (Z.245). Dass aber Glaube und Vertrauen auf Gott zur Rettung
fithren, betont auch die 22. Lehre (Z.649): «Wer den Namen Gottes aus-
spricht im Ungliick, der wird daraus errettet.» Gottes verborgener Plan ist
aber letztlich eine «gute Bestimmung» (706), eine Fiirsorge, die im 24. Kapi-
tel zunidchst in den Zeilen 703ff. ausgefiihrt wird. Gott ist allwissend (696—
700): Gottes Auge sieht alles (Z. 801, weshalb er dem Weisen ausgleichende
Gerechtigkeit zuteil werden lisst), er hort alles (Z. 605), steht gleichsam als
immer gegenwirtiger Zeuge hinter dem Menschen (Z.602). Er ladsst das
Gewissen von Missetétern sich bemerkbar machen (703), schiitzt vor Gefah-
ren (704.708), leitet richtig (705f.), schafft aus dem Nichts materiellen Uber-
fluss (707), sorgt ganz generell fiir Gesetz und Recht (709). Dies wird
entgegen den offenbaren Ungerechtigkeiten der Welt festgehalten. Dem
Reichen kann er seinen Reichtum lassen, um durch seine Almosen die
Armen zu sittigen (710); 15. Kap., Z. 341-347.352-356), aber auch den bet-
telnden Armen zu einem hohen Beamten machen (71). Aber selbst im
Reichtum als ihm von Gott allein geschenkter Gabe sieht der Tor nicht
Gottes Werk, um festzustellen: «Da ist Gott» (712).

2 M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature, 148-150 (auch folgendes Zitat).



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 119

Die ersten Zeilen 689-712 des 24. Kapitels blenden somit durch die Auf-
nahme zentraler Begriffe zuriick in die ausfiihrliche Abhandlung der haupt-
sdchlichen Fragen in den vorausgegangenen Kapiteln; der Leser/Zuhorer
hat sie damit gegenwirtig. Sie betonen, dass in der fiir den Menschen von
Unrecht und Ungliick geprégten Welt doch Gott mit seiner Fiirsorge, sei-
nem letztlich guten Plan und seiner Macht, auch den Geringen gross zu
machen, waltet.

A%

Dies wird nun von einer Stimme, die in 713 kurz zu Wort kommt, bezwei-
felt. Die Allmacht Gottes, seine Fihigkeit und sein Wille, etwas in dieser
Welt zum Positiven hin zu wenden, gerecht zu urteilen und zu handeln, wird
bestritten. Auf diesen Einwand eines Zweifelnden hin erfolgt in den Zeilen
714-740 eine ausfiihrliche Erwiderung, die sich in 1. Fragen, 2. die Darstel-
lung von Gottes Schopfungswerk und 3. Beispiele von Gottes gegenwiérti-
gem Handeln gliedert.

1. Die Fragen: Zu den rhetorischen Fragen u.a. von Hi38ff. fiihrte
O. Keel aus:

«Die rhetorische Frage ist, wie der Name andeutet, keine echte Frage, und zwar weil der, der
sie stellt, die Antwort nicht nur schon weiss, sondern sie als vollig evident betrachtet. Die
Frageform hat die Funktion, den Gefragten auf diese Evidenz aufmerksam zu machen, ihn dazu
zu bringen, diese Evidenz zur Kenntnis zu nehmen, ja sie zu bekennen, oft um ihn dann aufgrund
dieses Bekenntnisses zur Annahme einer bestimmten Schlussfolgerung zu zwingen.»>

Diese Feststellungen gelten uneingeschrinkt auch fiir die Fragen 714-716,
die, wie 717 expliziert, die Einsicht auf Gottes Urheberschaft lenken sollen;
ihre Antwort kann nur sein: «(durch, von, zu) Gott». Sie werden dem
Zweifelnden von einer Instanz gestellt, die sich als durch Erfahrung und
Tradition {iber ihm stehend betrachtet®: vordergriindig ist dies der Verfasser
der Lehre, durch ihn dann aber das zeitgendssische theologische Denken.
Aus ihm heraus sind die Antworten, wofiir hier nur wenige Belege angefiihrt
werden konnen, vollig evident. Dabei ist seit dem Neuen Reich neben der
Vorstellung eines die Welt erschaffenden Gottes auch diejenige eines mit ihr
identischen, eines Weltgottes entwickelt worden; zwei Theologien, die sich

» 0. Keel (1978) 29f.; s. auch M. Fox (1981) 58ff.; Preuss (wie Anm. 2) 339.
% Vgl. H. Brunner (wie Anm. 12), 17-21 (Lehrerméchtigung).



120 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

nicht von vornherein ausschliessen.” Uber Amun sagt eine Eulogie der
18. Dyn. etwa: «Der das Leben schafft, ndmlich Wind, Licht, Nil und Feuer,
von deren Wirken alles lebt.» Der (Sonnen-)Gott fihrt als «guter Hirte» der
Menschen am Himmel, wie schon die Lehre fiir Merikare betont (Z. 326). In
der Apologie des Schopfergottes (Sargtext 1130) zihlt der Sonnengott seine
vier guten Schopfungswerke auf, als erste zwei die vier Winde und die grosse
Flut.?® Er ist «Herr des Feuers, der Hitze und der Glut».?’ Dieser Gott wirkt
als «die Sonne des Tages, der Mond der Nacht, der den Himmel quert, ohne
zu ermiiden».* Die Vorstellungen eines «Weltgottes» sehen Sonne und
Mond als seine Augen an; «sein Schweiss ist der Nil, seine Augen das Licht,
seine Nase der Wind».*" Gottes lenkende und erhaltende Kraft #ussert sich
im Kosmos in der Dreiheit lebensspendender Elemente, Luft (Winde),
Wasser (Uberschwemmung) und Licht (Sonne/Mond); der pantheistische
Weltgott und der personale Herr der Gerechtigkeit, der sich um den Men-
schen kiimmert, sind aber ein und derselbe.** Die klassische Antwort zu der
in 716 gestellten Frage (beantwortet 730) findet sich in dem genannten
Schlusshymnus der Lehre fiir Merikare: «Er [Gott] schuf ihnen [den Men-
schen] den Zauber als Waffe, um den Schlag des Unheils abzuwehren.»*
Die gottlichen Krifte werden auch durch Gotterfigiirchen und Amulette in
den Dienst des einzelnen gestellt (vgl. Z. 532f.).%

In diesen Gegebenheiten der Welt (und den 718ff. aufgezéhlten Schop-
fungswerken) dussert sich Gottes verborgenes Handeln (713.717). Die Ver-
borgenheit Gottes betont wiederum schon die Lehre fiir Merikare,” und Jan
Assmann urteilt iiber diesen Text, der Gottes Handeln fiir die Menschen auf
seinen Schopferwillen zuriickfiihrt: «Die geschwundene Evidenz der Sinn-
haftigkeit menschlicher Existenz verlagert sich in die Transzendenz des

77 J. Assmann, Primat und Transzendenz. Struktur und Genese der #gyptischen Vor-
stellung eines «Hochstens Wesens», in: W. Westendorf (Hg.), Aspekte der spétigyptischen
Religion, Wiesbaden 1979, 28f. Die folgende Stelle a.a.O. 11.

* Dazu J. Assmann, Agypten (Anm. 18), 205.

¥ W. Golenischeff, Die Metternichstele, ND 1982 von 1877, 2 (um 350 v. Chr.).

0 J. Assmann (wie Anm. 28), 271 (Hymnus der 22. Dyn.).

3 Zitiert nach J. Assmann (wie Anm.27), 11 (18.Dyn.); weitere Belege (auch aus
spaterer Zeit) a.a.0. 10; ders. (wie Anm. 28) 271f.

32 J. Assmann (wie Anm. 27), 27.

3 H. Brunner (wie Anm.12), 154; W. Beyerlin (wie Anm. 18), 72; J. Assmann (wie
Anm. 28), 72.

¥ E. Hornung, Geist der Pharaonenzeit, Ziirich/Miinchen 1989, 58.

% H. Brunner (wie Anm. 12), 152 (Z.291); W. Beyerlin (wie Anm. 18), 71



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 121

unerforschlichen Willens eines verborgenen Gottes.»*® Auch in Hi 38ff. ist
das Moment der Verborgenheit Gottes zentral. Nach J. van Oorschot vertei-
digt die Gottesrede «die Freiheit Gottes, die der Mensch als dessen Verbor-
genheit erlebt», seine Verborgenheit stehe «am Beginn wahren Glaubens
und einer aus diesem Glauben wachsenden Erkenntnis».”” Die Uberwin-
dung der Krise liegt nach V. Maag in der Einsicht «Dieser Gott ist <wahrlich
ein verborgener Gott>, aber Gott».*

2. Die Darstellung des Schopfungswerkes Gottes: Die durch die rhetori-
schen Fragen und den sie auflosenden Hinweis auf Gottes verborgene Wer-
ke von dem Zweifelnden eingeforderte Erkenntnis wird nun in einer hymni-
schen Aufzéihlung einzelner Schopfungstaten Gottes (718-735)* bestirkt.
Ihre Funktion diirfte tatsdchlich in einer gewissen Traditionslinie mit der
Apologie des Schopfergottes (am Ende des sog. Zweiwegebuches,* Sarg-
text 1130) und dem Hymnus an Gott als den Guten Hirten am Schluss der
Lehre fiir Konig Merikare" stehen;* sie begegnet aber auch in Klagegebe-
ten.” Wihrend in 718-724 kosmische und irdische Voraussetzungen des
Lebens voranstehen (Licht/Finsternis, Erde, Nahrung und Regen; mit impli-
zitem Bezug auf den Menschen das Jahr in seinem Ablauf,* die Sternkon-
stellationen, um sie — etwa zur Bestimmung der Nachtstunden® - zu ken-
nen), erscheint Gott in 725-735 als Schopfer des Menschen (in Gegensatz zu
Hi 38ff.*) und seiner Lebensumstinde, zu denen Krankheit, Traurigkeit,

36 Wie Anm. 28, 204; ders., Agyptische Hymnen (wie Anm. 18), 44; E. Blumenthal,
Die Lehre fiir Kénig Merikare, ZAS 107 (1980) 5-41: 20.30.

37 J. van Oorschot (1987), 203.207 und passim 199-209. Vgl. Kubina (1978), 165.

3# V. Maag (1982) 117.

¥ Mit derselben grammatischen Konstruktion te = f hp(r) «er hat geschaffen» gegen-
iiber h© =f «er veranlasst» in 736-739 (F. Lexa, Papyrus Insinger, 1926, 1, 101-104).

% Zu dieser Stellung am Ende des Jenseitsfithrers s. Assmann (wie Anm. 28), 205.

“ A. Volten, Demotische Traumdeutung, Kopenhagen 1942, 42f.; ders., Zwei altigyp-
tische politische Schriften, K@gbenhavn 1945, 691. sieht so in Pap. Insinger 24 einen «spéten
Nachkommen» der Merikare-Theodizee.

* Eine Auslotung des sozialgeschichtlichen Hintergrundes, der bei der Auseinander-
setzungsliteratur bekannt ist (1. Zwischenzeit) und fiir Hiob und die Babylonische Theodi-
zee von R. Albertz untersucht wurde (in: Die Botschaft und die Boten, FS H. W. Wollff,
1981, 349-372), wire auch fir Pap. Insinger wichtig.

* Vgl. etwa das Gebet des Amenemopet bei W. Beyerlin (wie Anm. 18) 66f.

* Die falsche Angabe in 720 (Winter durch den Untergang der Sothis) erfolgte wohl
aufgrund der Symmetrie (H. Brunner, wie Anm. 12, 504).

* Vgl. Lexikon der Agyptologie I, 511ff.; 1036f.; V, 11ff.; Astrologie ist kaum gemeint
(zu ihr H. Brunner, Das hérende Herz (OBO 80) 1988, 224-229).

% S. dazu etwa H. Preuss (1987) 91f.



122 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

«Blindheit» auf dem Lebensweg (mit der gottlichen Hilfe des Traumes*’)
und Tod gehoren.®

3. Gottes individuelles Wirken: 736—739 schliesslich nennen exemplarisch
drei Bereiche von Gottes konkretem Wirken in der Gegenwart, im Schicksal
(740) des einzelnen: die soziale und berufliche Stellung (Diener/Meister),
die Familie (Heirat), die Verwurzelung in einer «Heimat» (Fremder/Einhei-
mischer). Sie nehmen damit frithere Kapitel auf (739 etwa das 22. Kap.) und
kniipfen etwa an 71If. an, leiten aber v.a. zu den Paradoxien 74/-744 und den
das Kapitel beschliessenden Maximen 745-748 iiber, die neben Gliick und
Geschick als Werkzeug Gottes die Vergeltung hervorheben.®

VI

Um zu Hi38ff. zuriickzukehren: was erbringt der Vergleich mit Pap.
Insinger 24 fiir das Verstindnis von formaler Konzeption und Inhalt der
Gottesreden?

1. Mit der demotischen Lehre haben wir einen weisheitlichen literari-
schen Text aus dem zeitlichen Umfeld der Entstehung des Hiobbuches vor
uns, der Fragen menschlicher Existenz und gottlichen Handelns in dieser
Welt, die Problematik der Theodizee und des «leidenden Gerechten» be-
handelt. Er fiigt damit seinen Teil zu unserem Bild des zeitgenossischen
geistigen Klimas und der Diskussion der im Hiobbuch aktuellen Streitfragen
in Israel und seiner Umwelt bei.

2. Uber die allgemeine Anlage der Werke, die auf eine Klimax am Ende
der Texte abzielen, hinaus weisen Hi 38 und Pap. Insinger 24 enge Parallelen
in der formalen und inhaltlichen Durchfiihrung ihrer «Losung» auf. In dem
demotischen Text werden an den Zweifelnden &hnliche rhetorische Fragen

“ Durch Tempelschlaf, Orakel usw.; s. Lex. d. Agyptol. VI, 745ff.; K. Zibelius-Chen,
Kategorien und Rolle des Traumes in Agypten, SAK 15 (1988) 277-293. Zur «Blindheit»
als Metapher fiir Gottesferne und die Beschrénktheit menschlicher Erkenntnis s. Lex. d.
Agyptol. I, 828ff.; E. Hornung, Der Eine und die Vielen, Darmstadt 1983, 142.

* Belege zu den Schopfungsaussagen etwa bei J. Assmann, Hymnen (wie Anm. 18);
zur Schopfung in Agypten: Die Schopfungsmythen (Quellen des Alten Orients I), 1964
(ND 1977) 35-99; J. P. Allen, Genesis in Egypt, New Haven/Conn. 1988.

“ Als Ausfiihrung dazu ist das letzte — 25. — Kapitel konzipiert: wihrend der Mensch
sich davor hiiten soll, Vergeltung zu iiben, ist sie in der Hand Gottes eine das Bose
bestrafende, gerechte, rachende Macht (Z. 753f.).



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 123

aus dem kosmischen und irdischen Verfiigungsbereich Gottes gerichtet wie
in den Gottesreden, sie zielen (wie dort) auf die Erkenntnis der Urheber-
schaft Gottes. Die rasche Auflosung der Fragen verhindert eine lingere
Fragenkette wie bei Hiob; statt dessen werden Schopfungswerke Gottes in
Aussageform aufgezihlt. Allerdings ist es der Verfasser der Lehre und durch
ihn die Weisheit, nicht der sich offenbarende Gott, der belehrt. In diesem
Punkt ist neben theologischen Intentionen auch die Gesamtkonzeption der
Werke (monologisch/dialogisch) bindend. Beide Texte zeigen an dieser Stel-
le aber den Ubergang von weisheitlichem zu hymnischem Stil.

3. Schliesslich ist die theologische Losung beider Texte (abgesehen von
der Theophanie bei Hiob) in ihrer Abstiitzung auf das Schopfertum Gottes
auf weite Strecken identisch. In den Gottesreden erweist nach J. Lévéque™
das «argument de la création» die Beschrinktheit des Menschen gegeniiber
dem erschaffenden und rettenden Gott, die Giite und Weisheit seiner
Schopfung, seine Zuwendung zu Welt und Mensch, die Hiob erst durch
diese Stellungnahme erkenne. Kernfrage ist fiir V. Maag™ die Weisheit der
Schopfungsokonomie; die rhetorischen Fragen sollen Hiob durch die Er-
kenntnis der Schépfungswunder zum Vertrauen gegeniiber seinem Schdpfer
und Schicksalsherrn fithren. Zwischen dem freien, unverfiigbaren Schopfer
und dem Geschopf wird — so J. van Oorschot™ — eine Grenze gezogen, die
Hiob in der Spannung zwischen dem Leid verursachenden und dem retten-
den Gott belasse; der Glaube an Gott als den Herrn der Welt umfasse auch
seine Verborgenheit, wihrend die Gleichsetzung von Weltgeschehen und
gottlichem Willen aufgehoben sei. Und schliesslich hat die Schépfungstheo-
logie der Gottesreden nach H. D. Preuss gerade bestreitende, weisheitskriti-
sche Funktion: die Schopfung umfasse keine dem Menschen erkennbare,
verstindliche Ordnung; Jahwe kénne von keinem Menschen, keiner Welt-
(ordnungs)theorie, keinem Tun-Ergehen-Zusammenhang gefangen genom-
men werden.” In diesem letzten Punkt wird man fiir den dgyptischen Text
etwas anders urteilen: die in der Maat bestehende Weltordnung existiert
weiterhin, doch hat Gott in seiner Allmacht die Moglichkeit eines Handelns,
das der Mensch in das ihm vertraute Schema von Weltordnung und Kausali-

% J. Lévéque, L’argument de la création dans le livre de Job, in: E. Blanquart/L. De-
rousseaux (Edd.), La création dans I'Orient Ancien, 1987, 261-299; zum Thema «Schop-
fung» bei Hiob s. die bei Preuss (1987) 208 Anm. 132 genannte Lit. und W. S. Miller, Job:
Creator’s Apprentice, Chicago Studies 26 (1987) 166-177.

L' V. Maag (1982) 117.

72 J. van Oorschot (1987) 258f. (ausfiihrlich 192-209).

% H.D. Preuss (1987) 92.



124 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

tdt von Tun und Wirkung nicht mehr einzuordnen vermag. Die Spannung
zwischen ungerechtem Leiden und Gottes rettender Zuwendung bleibt auch
hier bestehen; auch der Gott des Pap. Insinger ist verborgen und unverfiig-
bar. Hier wie bei Hiob soll der Aufweis seines Schopfertums den Menschen
zum Vertrauen auf seine grosse Vorsehung fithren, die «eines nach dem
anderen regelt» (747).

Thomas Schneider, Basel



	Hiob 38 und die demotische Weisheit : Papyrus Insinger 24 ; Pfr. Dr. O. Bächli zum 70. Geburtstag

