
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Hiob 38 und die demotische Weisheit : Papyrus Insinger 24 ; Pfr. Dr. O.
Bächli zum 70. Geburtstag

Autor: Schneider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hiob 38 und die demotische Weisheit

(Papyrus Insinger 24)*

Pfr. Dr. O. Bächli zum 70. Geburtstag

I

Über die «Lösung» des Theodizeeproblems des Hiobbuches in den
Gottesreden, in denen Gott «die Allmacht des Schöpfers (schildert), der der
Mensch nichts entgegenzusetzen hat», urteilt Rudolf Smend: «Gewiss ist es

keine lehrmässige auf der Ebene der Wechselreden mit den Freunden,
ebenso gewiss aber eine sehr alttestamentliche.»1 Ähnlich ist nach
H. D. Preuss in Hiob 38ff. mit Theophanie und Gottesrede im Vergleich zu
Texten der altorientalischen Umwelt «ein besonderer israelitisch-alttesta-
mentlicher Beitrag zum Thema geleistet worden».2 Um so reizvoller ist es,
einen neuen Zugang von einem ägyptischen Text her zu versuchen, der von
aller einschlägigen Literatur3 bisher unbeachtet blieb und offenbar nur in der

* Für die Aufnahme dieses Artikels in die ThZ zum 70. Geburtstag von Pfr. Dr.
O. Bächli danke ich herzlich Herrn Professor K. Seybold.

1 R. Smend, Die altisraelitische Literatur, in: Altorientalische Literaturen (Neues
Handbuch der Literaturwissenschaft, Bandl), hg. von W. Röllig, Wiesbaden 1978, 273-
323: 307. Vgl. ders., Die Entstehung des Alten Testaments, 31984, 204.

2 H. D. Preuss, Jahwes Antwort an Hiob und die sogenannte Hiobliteratur des alten
Vorderen Orients, in: FS W. Zimmerli, Göttingen 1977, 323-343: 336.

3 Zur Forschung bis 1978 s. H.-P. Müller, Das Hiobproblem (EdF 8), Darmstadt 1978,
101-122; seither u.a.: O. Keel, Jahwes Entgegnung an Ijob (FRLANT 121), Göttingen
1978; V. Kubina, Die Gottesreden im Buche Hiob (FrThSt 115), Freiburg 1979; A. Brenner,

God's Answer to Job, VT 31 (1981) 129-137; M. V. Fox Job 38 and God's Rhetoric,
Semeia 19 (1981) 53-61; H. L. Rowold, Yahweh's Challenge to Rival: the Form and
Function of the Yahweh-Speech in Job 38-39, CBQ 47 (1985) 199-211; E. Kutsch,
Unschuldsbekenntnis und Gottesbegegnung. Der Zusammenhang zwischen Hiob 31 und 38ff.
(1985), in: ders., KISchr zum AT (BZAW168), Berlin 1986, 308-335; D. E. Gowan, God's
Answer to Job: How is it an Answer? In: Horizons in Bibl. Theol. 8 (1986) 85-102; J. van
Oorschot, Gott als Grenze. Eine literar- und redaktionsgeschichtliche Studie zu den
Gottesreden des Hiobbuches (BZAW 170), Berlin 1987; S. Huberman Scholnick, Poetry in
the Courtroom: Job 38-41, in: E. R. Follis (Ed.), Directions in Biblical Hebrew Poetry



Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit 109

monumentalen Einleitung Otto Eissfeldts4 (als Beispiel für den Übergang
von weisheitlichem zu hymnischem Stil) beiläufig Erwähnung fand: das

24. Kapitel der demotischen Lehre des Papyrus Insinger. Da dabei neben
inhaltlichen auch formale Parallelen zu einem Vergleich herausfordern, soll
ein Überblick der neueren Diskussion zur Gattung der Gottesreden
vorangehen.

II

Seit der Bestandesaufnahme durch H.-P. Müller (1978)5 wird in
Auseinandersetzung mit den klassischen Interpretationsmodellen (weisheitlich,
psalmistisch, rechtlich) meist mehreren Gattungen ihr Anteil an der
vorliegenden Form zugestanden. Nach J. van Oorschot ist mit dem oft gewählten
Begriff «Streitrede» ein «angemessener formgeschichtlicher Rahmen
abgesteckt»; dem Formenreichtum der Rede und ihrer Transferierung literarischer

Formen aus ihrem Sitz im Leben in den vorliegenden «Sitz in Rede und
Buch» (G. Fohrer) werde man aber erst durch eine Einfügung notwendiger
formgeschichtlicher Ergänzungen gerecht (1987, 4.80). Ebenso konstatiert
O. Keel das Vorkommen von Elementen aus allen drei genannten Bereichen,

doch könne weder einer von ihnen für das Gesamtwerk als Sitz im
Leben gelten noch sei eine ihrer Redeformen genuin verwendet - die
formgeschichtliche Unterbringung in nur einem Bereich sei zu einem «Prokrustesbett»

geworden, während bei literarischen Werken der «Sitz im Buch»
entscheidend sei (1978, 27f.).6 Auch A. de Wilde, der im Hiobbuch weder
die Verhandlung einer Rechtssache (H. Richter) noch eine dramatische Klage

(C. Westermann) sieht, erachtet die Qualifikation «Streitgespräch» als

am angemessensten (1981, 61). H.D.Preuss betont die Verwurzelung des

Hiobbuches in der Weisheit(sliteratur), aus der das Leitthema stamme und

(JSOTSuppl. Ser. 40), Sheffield 1987,185-204; D.W. Jamieson-Drake, Literary Structure,
Genre and Interpretation in Job 38, in: K. G. Hoglund (Ed.), The Listening Heart, FS

R. E. Murphy (JSOT Suppl. Ser. 58), Sheffield 1987, 217-235. Kommentare und
Gesamtbehandlungen: F. Hesse (ZBK AT 14, Zürich 1978) ; A. de Wilde (OTS XXII, Leiden 1981);
V. Maag (FRLANT128, Göttingen 1978); N. C. Habel (OTL, London 1985); A. van Selms

(Grand Rapids/Mich. 1985); J. Vermeylen (Stud. Bibl. II, Leiden 1986); H. Gross (NEB,
1986). Unzugänglich waren mir R. Gordis (New York 1978); L. Alonso-Schökel/J. L. Sicre
(1983); J.E. Hartley (1988).

4 O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament, 31964, 628.
5 Die folgenden Kurzverweise beziehen sich auf die in Anm. 3 zitierten Werke.
6 Ebenso J. Vermeylen (1986, 50), der aber «un côté juridique» sieht (56).



110 Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit

nach der es verhandelt werde. Darüber hinaus seien die Psalmen prägend,
jedoch nicht im Sinne C. Westermanns; zwar sprenge die Theophanierede
Jahwehs bewusst den weisheitlichen Rahmen, sie würde aber auch über
jedes priesterliche Heilsorakel als Ziel der Klagepsalmen hinausgehen. Weder

eine psalmistische noch eine rechtliche Basis könnten das Buch als

Ganzes erklären. Obwohl es um Klage, Anklage, Verteidigung, Beweis
gehe und «Gott selbst wie die Weisheit mit ihrem Denken sozusagen vor
Gericht müssen», handle es sich doch um keinen wirklichen Prozess, der
«Prozessgegenstand» entstamme der Weisheit (1987, 99-101). Mit Blick auf
denselben Hintergrund definiert V. Maag den Gattungsrahmen der Gottesrede

als pädagogisch-didaktisch und gerade nicht der Rechtssphäre enstam-
mend; sie stelle keine Streitrede, sondern ein Unternehmen mit
pädagogisch-seelsorgerischer Absicht dar, ein Lehrgespräch mit gezielten, hier aber
nicht zu beantwortenden Fragen aus der Naturweisheit, deren Ziel die

Gewinnung einer grundlegenden Erkenntnis und die in ihr tröstend erfahrene

Gegenwart Gottes sei (1982, 118-121). E. Kutsch wendet sich sowohl

gegen eine psalmistische Herleitung in der Art Westermanns als auch gegen
eine juridische, trotz einer Aufnahme gewisser Elemente des israelitischen
Rechtslebens, und lehnt auch eine Anwendung kombinierter Ansätze ab;
die Gottesrede sei eindeutig eine weisheitliche Streitrede (1985, 324f. 328).
Als Verfechter einer rechtlichen Gattungsbestimmung der Gottesreden
urteilt A. van Selms, dass «both belong to the process of a legal trial» -
allerdings mit unterschiedlichem «Sitz im Prozess», von dem die Anordnung
Hi 38ff. deshalb abweiche, weil ein genaues Abbild eines Prozesses nicht
Ziel des Dichters gewesen sei (1985, 140). Auch nach N.C.Habel ist die

«legal metaphor» integral für das Hiobbuch, in den Reden erscheine eine
«wisdom cosmology» (1985, 54.57ff.).7 Gerade auch die Gottesreden führen
G. Erikson/K. Jonasson zu einem juridischen Konzept.8 Ein solches ist auch

für S.Huberman Scholnick bestimmend. Nach ihr ist der ganze poetische
Dialog im menschlichen Gerichtshof inszeniert, wo Gott «adresses the
juridical issues raised by the man from Uz». Mit dem Betreten des Gerichtshofs
zeige er Hiob jenseits der engen Grenzen gesetzlicher Ordnung die Perspektive

göttlicher Gerechtigkeit, bei der menschliche Kategorien aufhören,
zentral zu sein. Dabei hätten die in den Reden adaptierten Konventionen
der Schöpfungsdichtung verbindende Funktion: einerseits würden sie als

7 Auch D. J. A. Clines, Job 1-20 (WBC Vol. 17), Dallas 1989, spricht von der «metaphor

of the lawsuit» (xliv/xlv).
8 Jobsbokens juridiska grundmönster, Svensk Teolog. Kvartalskrift 65 (1989).



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 111

Zeugnis für Gott den von seinem menschlichen Opponenten angestrengten
Prozess fortsetzen, andererseits als Offenbarung seine Lösung fördern
(1987, 186f. 201). V. Kubina sieht die Gottesreden im Rechtsleben verwurzelt,

genauer als «nachgeahmten prophetischen Rechtsstreit», Partner dieser

Rechtssache seien Gott und Hiob. Dabei ziele die Qualifikation
«prophetisch» (neben der Bezeichnung der Herkunft der Gattung) auf den
Anspruch ab, mit der Autorität und Gültigkeit des prophetischen Wortes zu
sprechen, und zwar als existentielle, aktuelle Verkündigung, nicht als praxisferne

Reflexion. Diese neue Definition der Reden, deren aus weisheitlichen
Kreisen stammender Autor innerhalb des prophetisch-juridischen Rahmens

von Hymnus, «Weisheit» und Mythos Gebrauch mache, erlaube eine «präzisere

Erfassung als mit dem bisherigen Konsensusbegriff <Streitrede>» (1979,

141f.). Auch H. Gross hält bei Hi 38-42 die Nähe zu prophetischen Redeformen

für gegeben (1986, 8). H. Rowold schliesslich, nach dem die Reden eine

Disputation darstellen und Naturtraditionen adaptieren, postuliert als

Gattung ein «challenge to rival genre», da die Grundform die der Herausforderung

sei (1985, 211). Zwei weitere Ansätze rekurrieren in unterschiedlicher
Art auf die Psalmen. Nach D. W. Jamieson-Drake ist Hi 38, wie ein
Vergleich mit der «creation language» von Psl04 und 147 zeige, biblischen
«hymns of praise» ähnlich, ein Lied Gottes über die Schöpfung, aber mehr
als ein blosser Schöpfungshymnus, indem «the creation is made to witness
about humanity as well as God» (1987, 228). Demgegenüber steht D.E.
Gowan, ohne dies aber explizit anzumerken, mit der Feststellung des Musters

«complaint/appearance of God/expression of awe and praise» in der
Nachfolge des Westermannschen Ansatzes Klagepsalm-Heilsorakel (1986,
94). O. Kaiser schlägt angesichts der Verwendung verschiedenster Gattungen

als Spezifikum des Buches den aus der ägyptischen Literatur entlehnten
Gattungsbegriff «Auseinandersetzungsliteratur» vor.9 In die Diskussion
über den konkreten Stil der Gottesreden war Ägypten aber schon früher und
mit einigem Einfluss eingebracht worden, als G. von Rad10 die Listenweis-
heit und - in bezug auf die rhetorischen Fragen - die Fragen des satirischen
Papyrus Anastasi I zum Vergleich heranzog. Dieser kaum je vorbehaltlos
aufgenommene Ansatz (die Fragen des aus der Zeit Ramses' II. stammenden

Textes sind gerade nicht rhetorisch und stehen in anderem Kontext; der

9 O. Kaiser, Einleitung in das Alte Testament, Gütersloh s1984, 391f.
10 G. von Rad, Hiob xxxviii und die altägyptische Weisheit, in: VTS 3 (1955) 293-301

(GesSt I, 262-271). Dazu etwa Keel (1978) 25f.; Oorschot (1987) llOf. R. Smend, Die
Entstehung des Alten Testaments, 31984, 208; Preuss (1987) 93.



112 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

Abstand beträgt zudem über acht Jahrhunderte!) wurde jüngst grundsätzlich
von M. V. Fox bestritten.11

III

Die demotische Lehre des Papyrus Insinger12 entstand vermutlich um 300

v. Chr., damit in unmittelbarer zeitlicher Nachbarschaft des meist ins 5. bis
3. Jh. gesetzten Hiobbuches.13 Nach solchen zeitgenössischen ägyptischen
Texten zur Hiob-Problematik wurde kaum je gefragt, während man den
anderthalb Jahrtausende zurückliegenden Zeugnissen aus der 1. Zwischenzeit

und dem Mittleren Reich14 oft «nur entfernte Anklänge» (A. de Wilde,
1981, 23) zugestand.15 Der Pap. Insinger lässt neben traditionellen Themen
der ägyptischen Lebenslehren deutlich seine Verwurzelung in dem «international

context» (M. Lichtheim, bei ihr ausführliche Vergleiche mit der
griechischen Philosophie und Jesus Sirach) erkennen. Seinen Ausführungen
über praktische Lebensfragen und tiefere Probleme menschlicher Existenz
liegt die Dichotomie zwischen dem Weisen bzw. Gottesfürchtigen («Mann
Gottes») und dem Toren bzw. Gottlosen zugrunde.16 Er fragt nach der
Veranlagung des Menschen, der Verantwortung für sein Handeln (bei ihm
oder Gott?), nach Recht und Unrecht, Lohn und Vergeltung, nach dem Leid
auch des Gerechten, dem Bösen, nach dem Einfluss von Glück und Schick-

11 M. V. Fox, Egyptian Onomastica and Biblical Wisdom, VT 36 (1986) 302-310: 306ff.
mit Anm. 12. - Die von H.-W. Fischer-Elfert, Die satirische Streitschrift des Papyrus
Anastasi I (ÄgAbh 44), Wiesbaden 1986, 290 Anm. 29 versprochene Stellungnahme zur
These von Rads ist m.W. bisher nicht erschienen.

12 M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature in the International Context
(0B0 52), Freiburg/Schweiz-Göttingen 1983, 107-234 (mit älterer Lit.); dies., Observations

on Papyrus Insinger, in: E. Flornung/O. Keel (Hgg.), Studien zu altägyptischen
Lebenslehren (0B0 28), 1979, 283-305. Übersetzungen: M. Lichtheim, a.a.O. 197-234;
dies., Ancient Egyptian Literature, III, Berkeley 1980, 184-217; H. Brunner, Altägyptische

Weisheit, Zürich/München 1988, 295-349.
13

Pap. Insinger: der Papyrus stammt aus dem 1. Jh.n.Chr.; die Lehre entstand aber
wohl um 300 v.Chr. (H. Brunner a.a.O. 295), so auch E. Bresciani, Letteratura e poesia
dell'antico Egitto, Torino 1969, 585; M. Lichtheim setzt sie in die spätere Ptolemäerzeit
(Ancient Egyptian Literature, III, 184).

14 V.a. Werke der sog. «Auseinandersetzungsliteratur», bei denen S. Herrmann, in: GS

E. Otto, Wiesbaden 1977, 268 Anm. 32 vom «Hiobthema» spricht.
15 J. Lévêque, Job et son Dieu, Paris 1970, I, 75f., zitiert einige späte inschriftliche

Aussagen (v.a. Petosiris), lässt aber die demotischen Lehren ganz beiseite.
16 M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature, 116-128 (zum Thema «Charakter»).



Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit 113

sal, nach dem Verhältnis zwischen Mensch und Gott. Wie die Hiobdichtung
auf die Lösung in den Schlusskapiteln ausgerichtet ist, erreicht auch der Pap.

Insinger seine Kulmination in den zwei letzten Kapiteln («Lehren») 24 und
25. In Kap. 24 ist auch stilistisch «the largest measure of integration»17
erreicht. Über die zahlreichen Rückbezüge des ersten Teils dieses Kapitels soll
im folgenden zunächst an diesem Punkt der erreichte Stand der Überlegungen

entfaltet, dann der darauf folgende zweite Teil (mit Blick auf Hi 38ff.)
erörtert werden.

(688) Die Anweisung, die Grösse Gottes zu kennen, damit du sie in dein Herz geben kannst.
Herz und Zunge eines Weisen - die Bedeutung ihres Ortes liegt darin, dass es auch der Ort
des Gottes ist.

(690) Wenn Herz und Zunge fehlerlos sind, führt das zu (richtiger) Steuerung.
Das Werk Gottes scheint nur ein Scherz im Herzen des Toren.
Das Leben des Toren ist eine Last für Gott.
Eine (lange) Lebenszeit wird dem Gottlosen gegeben, damit er im Leben noch Vergeltung
erfährt.
Besitz wird dem Bösen gegeben, damit er dadurch nicht zum Atmen kommt.

(695) Man kann das Herz Gottes nicht verstehen, bis das, was er angeordnet hat, geschehen ist.

Wenn die Menge die Hand erhebt - Gott weiss es.

Er kennt den Gottlosen, der auf Böses sinnt.

Er kennt den Mann Gottes und weiss, dass er die Grösse Gottes in seinem Herzen trägt.
Bevor die Zunge befragt ist, kennt Gott schon die Antworten.

(700) Für den Stoss der Lanze, die von weit kommt, ist die Stelle, an der sie trifft, schon

bestimmt.
Der Gottlose steht allein und leidet tausendfältig,
(auch wenn) Gott ihn vom Richtblock entkommen lässt, nachdem er schon gefesselt war.
Man sagt «ein Eingriff Gottes», wenn einer in Angst gerät, ohne dass ein Vorwurf vorliegt.
Gott ist des Nachts wachsam gegen die Reptilien der Dunkelheit.

(705) Er leitet Herz und Zunge durch seine Weisungen.
Er gibt gute Bestimmung durch den Plan, den niemand kennt.
Er schafft Überfluss ohne ein Vorratshaus hinter sich.

Er ist es, der den Weg sicher macht ohne Wachen.

Er ist es, der Gesetz und Recht schafft ohne ein Gerichtsurteil.
(710) Er lässt einen reich Geborenen sein Leben als Reicher verbringen wegen der Barmherzig¬

keit.
Er macht den Armen, der bettelt, zu einem Vorgesetzten, weil er sein Herz kennt.
Der Gottlose sagt auch in dem Reichtum, den Gott verliehen hat, nicht: «Da ist Gott.»

Wer sagt: «Das kann nicht geschehen!» möge auf das Verborgene achten.

Wie bewegen sich Sonne und Mond am Himmel?
(715) Wohin gehen, woher kommen Wasser, Feuer und Wind?

17 A.a.O. 111. Die folgende Übersetzung ist in der Regel diejenige von H. Brunner;
Zeilen des 24. Kap. sind im anschliessenden Kommentar kursiv gesetzt.



114 Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit

Durch wen werden Amulette und Zaubersprüche zu Heilmitteln?

Sein verborgenes Werk zeigt Gott täglich auf Erden.

Er hat Licht und Finsternis geschaffen mit jeder Kreatur darin.
Er hat die Erde geschaffen, die Millionen Wesen gezeugt, sie wieder verschluckt und

erneut geschaffen hat.

(720) Er hat Tag, Monat und Jahr geschaffen durch die Befehle des Herrn der Befehle Gott).
Er hat Sommer und Winter geschaffen durch den Aufgang und den Untergang der Sothis.

Er hat Nahrung erschaffen für die, die leben - das Wunder des Feldes.

Er hat (Stern-)Konstellationen geschaffen mit dem, was im Himmel ist, so dass die auf
Erden sie kennen können.

Er hat süsses Wasser in ihm (dem Himmel) geschaffen, das alle Länder begehren.
(725) Er hat Atemluft im Ei geschaffen, obwohl es keinen Zugang dorthin gibt.

Er hat Kinder geschaffen in jedem Mutterleib aus dem Samen, den er empfängt.
Er hat Sehnen und Knochen aus diesem selben Samen geschaffen.
Er hat Bewegung auf der ganzen Erde geschaffen, so dass der Erdboden zittert.
Er hat den Schlaf geschaffen, um die Müdigkeit, das Wachsein, um die Nahrungssuche zu
beheben.

(730) Er hat Heilmittel geschaffen, um die Krankheit, Wein, um die Traurigkeit zu beheben.

Er hat den Traum geschaffen, um dem Träumer in seiner Blindheit den rechten Weg zu
weisen.

Er hat das Leben und den Tod ihm (dem Menschen) vor Augen gestellt zur Qual des

Gottlosen.
Er hat die Arbeit geschaffen für den Toren, die Nahrung für den Mann der Menge.

(735) Er hat bei ihnen (den Menschen) die Abfolge von Generationen geschaffen, damit sie zu
leben haben.

Er lässt seine Weisungen für die Erdbewohner ihnen verborgen bleiben, damit sie ihn
nicht kennen.
Er lässt die Nahrung für den, der sie bringt (den Diener), anders sein als die für den, dem
sie gebracht wird (den Herrn).
Er lässt eine Frau aus dem königlichen Harim diesen verlassen, wenn sie heiraten will.
Er lässt einen Fremden, der von aussen gekommen ist, leben wie einen Einheimischen.

(740) Kein Mitmensch kennt das Schicksal, das ihm bevorsteht.

Manche verfolgen ihren Plan und finden einen gewaltsamen Tod dabei.
Es gibt die Tat, die ein Böser ausführt, und doch tut er etwas Gutes dadurch.
Es ist nicht (immer) der Anführer, wer an der Spitze der Menge läuft.
Es ist nicht (immer) der Mörder, der unterwegs fällt.

(745) Das Geschick und die Vergeltung wechseln und bringen zutage, was Er angeordnet hat.
Das Geschick sieht nicht voraus, und die Vergeltung kommt nicht grundlos.
Gross ist die Vorsehung Gottes, die eines nach dem anderen regelt.
Das Geschick und das Glück, die kommen - Gott ist es, der sie sendet.



Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit 115

IV

Die «Grosse Gottes» (688) soll der Weise zur Lebensbewältigung erkennen,

da es «ein tägliches Heilmittel ist, einer Krankheit dadurch vorzubeugen,

dass man sich die Grösse Gottes vergegenwärtigt» (16. Kap., Z. 411).

Von dem «Mann Gottes», der in der Fremde Gottesferne, den Verlust von
sozialem Ansehen und Sicherheit erfahren, durch Gott davor aber auch
bewahrt werden (739) konnte, heisst es: «Der Weise, der fortgeht und
wiederkommt, behält die Grösse Gottes in seinem Herzen» (22. Kap.,
Z. 650). Gottes Handeln in der Welt nach seinem Willen möchte die Lehre
aufzeigen - «die Lehre des Werkes Gottes» lautet ein Fragment des 1. Kapitels,

und das ebenfalls nur fragmentarisch erhaltene 2. Kapitel betont im
Gegensatz zu der Meinung des Toren (691): «[Es gibt kein] Werk, das

bestehen bleibt, ausser dem Werk Gottes.» Die Einsicht in Gottes Absicht,
das Wie oder Warum seines Handelns, bleibt verborgen (736), wie der
Leidener Amunshymnus im 200. Lied feststellt: «Er ist zu geheimnisvoll,
seine Hoheit zu enthüllen, zu gross, um ihn zu erforschen, zu stark, ihn zu
erkennen.»18 Das Herz als «Gabe Gottes» (Lehre des Amenemope, Z. 474)
ist das Organ, mit dem der Mensch den Willen Gottes erkennt, in das seine

Worte und Weisungen Eingang finden.19 Ihnen gemäss und in Einklang
miteinander20 sollen Gedanken und Worte des Weisen sein (689). So
handelnd, führt der Weise und «Mann Gottes» gottgefällig und die Mitwelt
achtend sein Leben (690), entspricht es dem «Masshalten, um das Passende

zu tun» (Maxime des 7. Kap.)21 - Selbstbeherrschung, Scham, Zuverlässigkeit,

während Gier, Völlerei und Verschwendung nur zu Krankheit, Armut
und sozialer Isolation führen (8. Kap.). Geduld («Die Geduld eines weisen
Mannes ist es, mit Gott zu Rate zu gehen», Kap. 18) und Ruhe («Lob wird
dem Weisen gezollt wegen seiner Ruhe», Kap. 19) weisen auf den alten
Topos des «gerechten Schweigers», der traditionell dem «Heissen»
gegenübergestellt wurde. In Ermahnung zu richtigem Verhalten von Zunge und

18 J. Assmann, Ägyptische Hymnen und Gebete, Zürich/München 1975, Nr. 138; ders.,
Ägypten. Theologie und Frömmigkeit einer frühen Hochkultur, Stuttgart 1984, 275;
W. Beyerlin (Hg.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum AT, Göttingen 1975, 51.

19 S. etwa H. Brunner, Das hörende Herz (OBO80), 1988, 25f. 39f.; ders. (wie
Anm. 12), 23; S. Morenz, Gott und Mensch im alten Ägypten, 21984, 99f.

20 Vgl. Z. 574.599; Lehre des Ptahhotep, Z. 446; Lehre des Amenemope, Z. 251.
21 Zu der richtigen Lebensführung zählen auch Arbeit und Sorge um den Besitz unter

der Fürsorge Gottes (Kap. 2/3), Ehrung der Eltern (Kap. 6), richtiges Verhalten gegenüber

Frauen (Kap. 9) und die Unterweisung des Sohnes (Kap. 10).



116 Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit

Herz, zu Selbstbeherrschung, Aufrichtigkeit, Zufriedenheit und der
Stellungnahme gegen Unrecht warnt das 21. Kapitel - die «Anweisung, nicht zu
verachten, damit du nicht verachtet wirst» - vor Geringschätzung, Vergehen,

Willfährigkeit gegenüber dem Pöbel und Einschmeichelei. Dabei
knüpft sie an das 20. Kapitel an, das auch das Kleine zu achten als wichtig
hervorhebt (Z.560f:!): «Tödliches Unheil trifft den Törichten, weil er in
seinem Herzen Grösse verachtet. / Andererseits kommt Unheil über einen

grossen Mann, weil er eine kleine Sache gering achtet» (Z. 524f.). Wenn der
Tor das grosse Werk Gottes nicht ernst nimmt (691), sein Leben also für Gott
eine Last ist (692) - wieso dann sein langes Leben, sein Reichtum, sein

Wohlergehen, wie es die Realität oft genug vor Augen führt? Dass Gott
Schuld und Unschuld, Recht und Unrecht sehr wohl erkennt, betont 697f.,
aber auch 91f., wonach Gott «den Gottlosen und den Gottesfürchtigen an
ihren Herzen erkennt» (7. Kap.; vgl. Z. 445.605.753.786). Gottergebene
Lebensweise (16. Kap., Z. 372), nicht die Anhäufung von Schätzen (Z. 406), ist
mit Blick auf Tod und Jenseits (Z. 394ff.) geboten. «Vertrauen segnet Gott
mit Schutz», betont Kap. 12 (Z. 251). Vertrauen auf Gott kommt dem Weisen

zugute, während das einem «Heillosen» gewährte Zutrauen ins Verderben

führt (13. Kap.). Das «Herz» des Weisen selber kann geprüft werden
(12. Kap., Z. 264), bei einer solchen Probe aber «findet man ihn nur selten
vollkommen» (Z. 272). Die im 11. Kapitel gegebene «Anweisung, dir Schutz
zu verschaffen, damit du nicht in Not gerätst» zeigt zwar Verhaltensweisen
auf, um sich die Protektion des irdischen Herrn zu verschaffen, betont aber
(Z. 238): «Es gibt keinen wirklichen Schutz ausserhalb des Wirkens Gottes»,
und den Schutz gewährt Gott dafür, dass der Weise ihm dient (Z. 203) - «Es

gibt keinen wahren Diener ausser dem, der ihm dient» (Z. 239). Die 16. Lehre

sagt (Z. 403): «Wer an Gott und seinen Schutz denkt, der tut das, was der
Gott auf Erden wünscht.» In einer Welt, über die das 25. Kapitel urteilt:
«Gewalt, Not, Kränkung und Unbarmherzigkeit hören niemals, niemals
auf» (Z. 791), ist aber, wie die Wirklichkeit zeigt, selbst der Weise und
Gottesfürchtige nicht sicher, im Gegenteil. «Die Gabe Gottes für den Mann
Gottes ist es, ihn geduldig zu machen für die Zeit, da er des Mitleids bedarf»,
merkt die 16. Lehre an (Z. 404). Dass die Welt oft gar kein Abbild der
traditionellen weisheitlichen Lehrmeinung ist, sondern der Böse Glück und
Erfolg hat, während der Weise Schmerz und Unglück erfährt, war unübersehbar.

Beispiele dafür nennt das 24. Kapitel: der Gottlose lebt lange, erhält
Besitz, wird durch Gott sogar vom Richtblock entlassen, nachdem er schon

gefesselt war (693f., 701f.). Die daran anschliessenden Begründungen
suchen eine Erklärung innerhalb der traditionellen Kategorien: die Vergeltung
kommt dennoch zum Zuge (vgl. Z. 753), der Gottlose, bar jedes göttlichen



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 117

Schutzes und der jenseitigen Hoffnung beraubt, «leidet tausendfältig» (701).
Dass Gott dem Weisen und Gottesfürchtigen Vernunft gibt und dadurch
Achtung, ein Begräbnis, Ruhm, Schutz, Macht und Segen, Geld und Reichtum,

dem Bösen und Gottlosen dagegen Unglück wegen seiner Brutalität,
Höllenqualen, Gefängnis, Strafe und Verwerfung, Machtlosigkeit, Besitz
ohne Bestand (Z. 526f. / 26 und 395ff. / lOlff. / 203.207 / 251f. / 309.316 /
12.99.330.340.354 und 364f. / 252.633.754 / 757), wird durch die Realität
widerlegt; sogar der Gottesfürchtige kann im Gefängnis sitzen (Z. 438f. ; vgl.
die oben zitierte pessimistische Aussage von Z. 791). Allen Begründungsversuchen

steht die Einsicht entgegen, dass Gottes Plan für den Menschen

unergründbar ist, erst seine Verwirklichung seinen Sinn offenbart (695):
«Man kann das Herz Gottes nicht verstehen, bis das, was er angeordnet hat,
geschehen ist.» Gottes Vorhaben sind verborgen (736). Sein Wirkungsfeld
liegt auch in den verborgenen und unverfügbaren Bereichen menschlichen
Daseins.22 Das Thema des «leidenden Gerechten» steht im Mittelpunkt des
17. Kapitels («Lass die Sorge nicht überhand nehmen, damit du nicht
verstört wirst», Z. 417). Nicht zu verzweifeln, aufzugeben, gar Selbstmord zu
begehen oder sich einem Bösen zuzuwenden, dem das Geschick gerade hold
ist, auch nicht rachsüchtig zu sein im Unglück, schärft die «Lehre» dem
Weisen ein. Auch im Unglück ist Gott Schutz und Halt des Gottesfürchtigen
(im folgenden Z. 420-459 in Auszügen):

«Gott ist es, der dem Weisen Geduld verleiht im Unglück. / Der Gottlose, der Gott vergessen
hat, stirbt in Herzenstrübsal. / Eine kurze Zeit des Unglücks ist im Herzen des Ungeduldigen wie
eine lange Zeit. / Der Halt des Gottesfürchtigen im Unglück ist Gott. / Der Törichte ruft in der
Not nicht zu ihm, weil er gottlos ist. / Wer standhaft ist im Unglück, dessen Geschick kommt zwar,
geht aber auch wieder. / Das Geschick zusammen mit dem Gott bringt Glück nach der Angst. /

Sei nicht verzweifelt wegen einer Angelegenheit, die nicht mehr läuft. / Der Tag des

Verlustes geht vorbei (...)/ Sei nicht verzweifelt im Gefängnis - die Macht Gottes ist gross. / Der
Gottesfürchtige kann zu seiner Sicherheit im Gefängnis sitzen. /(...) Was heute an Sorge an dir
vorbeizieht, betrachte es, als ob es gestern geschehen sei. / Was immer auch an Schwerem kommt

- gib dich dabei in die Hand Gottes. /(...) Gott tilgt die Angst in grosser Bedrängnis, wenn der
Tod nahe ist. / Er rettet den Ochsen, dem nach der Brandmarkung der Schlachtblock droht. / Bei
einem Gottesfürchtigen geht die Angst ebenso wieder fort, wie sie kam. / Ein schweres Schicksal,
das nicht mit einer Sünde verbunden ist, braucht man nicht zu fürchten. / Eine Unglücksperiode
veranlasst einen Gottesfürchtigen nicht dazu, aufzugeben.»

Dabei deutet die Aussage: «Rechte Lebenssteuerung [690] erwächst aus
der Trauer nach dem Unglück» (Z. 454) vielleicht an, dass das Leiden als

erzieherische Massnahme Gottes aufgefasst wurde.23 Neben diesem singulä-

22 J. Assmann, in: Lexikon der Ägyptologie, II, Sp. 772.
23 Vgl. M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature (wie Anm. 12) 132.



118 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

ren Ansatz versuchen aber v.a. die sog. Paradoxien eine Anpassung der
traditionellen Weisheit an die Komplexität der wirklichen Welt, «Gegenbeispiele»

nach jedem Kapitel, die vor einer schablonenhaften Anwendung des

Tun-Ergehen-Zusammenhangs und voreiligen Rückschlüssen warnen: ein
erfolgreicher Mensch muss nicht gut, ein Leidender kein Sünder sein. Als
Versuch zur Entschärfung der Theodizeeproblematik sollen sie die Umkehrungen

des Geschicks erklären, Schicksal und Glück als Werkzeuge Gottes
einführen (mit dem jeweiligen Schlussatz: «Das Geschick und das Glück, die
kommen - Gott ist es, der sie sendet»), hervorheben, dass Wendungen der
menschlichen Situation erwartet werden sollten und dass die Verbindung
zwischen Ursache und Wirkung vielfältig und menschlichem Geist verborgen

ist24:

«In sum, though the paradoxes were designed to define the limits of man's freedom and of his

understanding, their insistence on God's omnipotence stopped short of reflections on the ultimate
source of evil. Indeed, the author's piety prevented such reflections and would have made him
assent to the saying of Ben Sira 15:11: <Do not say, <From God is my sin>, for he does not do what
he hates.»>

Die Paradoxic des 11. Kapitels formuliert die Begrenztheit des Menschen
mit den Worten: «Vor Gott sind der Starke wie der Schwache nur ein
Spielzeug» (Z. 245). Dass aber Glaube und Vertrauen auf Gott zur Rettung
führen, betont auch die 22. Lehre (Z. 649): «Wer den Namen Gottes
ausspricht im Unglück, der wird daraus errettet.» Gottes verborgener Plan ist
aber letztlich eine «gute Bestimmung» (706), eine Fürsorge, die im 24. Kapitel

zunächst in den Zeilen 703ff. ausgeführt wird. Gott ist allwissend (696-
700): Gottes Auge sieht alles (Z. 801, weshalb er dem Weisen ausgleichende
Gerechtigkeit zuteil werden lässt), er hört alles (Z. 605), steht gleichsam als

immer gegenwärtiger Zeuge hinter dem Menschen (Z. 602). Er lässt das

Gewissen von Missetätern sich bemerkbar machen (703), schützt vor Gefahren

(704.708), leitet richtig (705f.), schafft aus dem Nichts materiellen Über-
fluss (707), sorgt ganz generell für Gesetz und Recht (709). Dies wird
entgegen den offenbaren Ungerechtigkeiten der Welt festgehalten. Dem
Reichen kann er seinen Reichtum lassen, um durch seine Almosen die
Armen zu sättigen (710)\ 15. Kap., Z. 341-347.352-356), aber auch den
bettelnden Armen zu einem hohen Beamten machen (711). Aber selbst im
Reichtum als ihm von Gott allein geschenkter Gabe sieht der Tor nicht
Gottes Werk, um festzustellen: «Da ist Gott» (712).

24 M. Lichtheim, Late Egyptian Wisdom Literature, 148-150 (auch folgendes Zitat).



Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit 119

Die ersten Zeilen 689-712 des 24. Kapitels blenden somit durch die
Aufnahme zentraler Begriffe zurück in die ausführliche Abhandlung der
hauptsächlichen Fragen in den vorausgegangenen Kapiteln; der Leser/Zuhörer
hat sie damit gegenwärtig. Sie betonen, dass in der für den Menschen von
Unrecht und Unglück geprägten Welt doch Gott mit seiner Fürsorge,
seinem letztlich guten Plan und seiner Macht, auch den Geringen gross zu
machen, waltet.

V

Dies wird nun von einer Stimme, die in 713 kurz zu Wort kommt, bezweifelt.

Die Allmacht Gottes, seine Fähigkeit und sein Wille, etwas in dieser
Welt zum Positiven hin zu wenden, gerecht zu urteilen und zu handeln, wird
bestritten. Auf diesen Einwand eines Zweifelnden hin erfolgt in den Zeilen
714-740 eine ausführliche Erwiderung, die sich in 1. Fragen, 2. die Darstellung

von Gottes Schöpfungswerk und 3. Beispiele von Gottes gegenwärtigem

Handeln gliedert.
1. Die Fragen: Zu den rhetorischen Fragen u.a. von Hi38ff. führte

O. Keel aus:

«Die rhetorische Frage ist, wie der Name andeutet, keine echte Frage, und zwar weil der, der
sie stellt, die Antwort nicht nur schon weiss, sondern sie als völlig evident betrachtet. Die
Frageform hat die Funktion, den Gefragten auf diese Evidenz aufmerksam zu machen, ihn dazu

zu bringen, diese Evidenz zur Kenntnis zu nehmen, ja sie zu bekennen, oft um ihn dann aufgrund
dieses Bekenntnisses zur Annahme einer bestimmten Schlussfolgerung zu zwingen.»25

Diese Feststellungen gelten uneingeschränkt auch für die Fragen 714-716,

die, wie 717 expliziert, die Einsicht auf Gottes Urheberschaft lenken sollen;
ihre Antwort kann nur sein: «(durch, von, zu) Gott». Sie werden dem
Zweifelnden von einer Instanz gestellt, die sich als durch Erfahrung und
Tradition über ihm stehend betrachtet26: vordergründig ist dies der Verfasser
der Lehre, durch ihn dann aber das zeitgenössische theologische Denken.
Aus ihm heraus sind die Antworten, wofür hier nur wenige Belege angeführt
werden können, völlig evident. Dabei ist seit dem Neuen Reich neben der
Vorstellung eines die Welt erschaffenden Gottes auch diejenige eines mit ihr
identischen, eines Weltgottes entwickelt worden; zwei Theologien, die sich

25 O. Keel (1978) 29f.; s. auch M. Fox (1981) 58ff.; Preuss (wie Anm. 2) 339.
26 Vgl. H. Brunner (wie Anm. 12), 17-21 (Lehrermächtigung).



120 Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit

nicht von vornherein ausschliessen.27 Über Amun sagt eine Eulogie der
18. Dyn. etwa: «Der das Leben schafft, nämlich Wind, Licht, Nil und Feuer,
von deren Wirken alles lebt.» Der (Sonnen-)Gott fährt als «guter Hirte» der
Menschen am Himmel, wie schon die Lehre für Merikare betont (Z. 326). In
der Apologie des Schöpfergottes (Sargtext 1130) zählt der Sonnengott seine
vier guten Schöpfungswerke auf, als erste zwei die vier Winde und die grosse
Flut.28 Er ist «Herr des Feuers, der Hitze und der Glut».29 Dieser Gott wirkt
als «die Sonne des Tages, der Mond der Nacht, der den Himmel quert, ohne
zu ermüden».30 Die Vorstellungen eines «Weltgottes» sehen Sonne und
Mond als seine Augen an; «sein Schweiss ist der Nil, seine Augen das Licht,
seine Nase der Wind».31 Gottes lenkende und erhaltende Kraft äussert sich
im Kosmos in der Dreiheit lebensspendender Elemente, Luft (Winde),
Wasser (Überschwemmung) und Licht (Sonne/Mond); der pantheistische
Weltgott und der personale Herr der Gerechtigkeit, der sich um den
Menschen kümmert, sind aber ein und derselbe.32 Die klassische Antwort zu der
in 716 gestellten Frage (beantwortet 730) findet sich in dem genannten
Schlusshymnus der Lehre für Merikare: «Er [Gott] schuf ihnen [den
Menschen] den Zauber als Waffe, um den Schlag des Unheils abzuwehren.»33

Die göttlichen Kräfte werden auch durch Götterfigürchen und Amulette in
den Dienst des einzelnen gestellt (vgl. Z. 532f.).34

In diesen Gegebenheiten der Welt (und den 718ff. aufgezählten
Schöpfungswerken) äussert sich Gottes verborgenes Handeln (713.717). Die
Verborgenheit Gottes betont wiederum schon die Lehre für Merikare,35 und Jan
Assmann urteilt über diesen Text, der Gottes Handeln für die Menschen auf
seinen Schöpferwillen zurückführt: «Die geschwundene Evidenz der Sinn-

haftigkeit menschlicher Existenz verlagert sich in die Transzendenz des

27 J. Assmann, Primat und Transzendenz. Struktur und Genese der ägyptischen
Vorstellung eines «Höchstens Wesens», in: W. Westendorf (Hg.), Aspekte der spätägyptischen
Religion, Wiesbaden 1979, 28f. Die folgende Stelle a.a.O. 11.

28 Dazu J. Assmann, Ägypten (Anm. 18), 205.
29 W. Golenischeff, Die Metternichstele, ND 1982 von 1877, 2 (um 350 v.Chr.).
30 J. Assmann (wie Anm. 28), 271 (Hymnus der 22. Dyn.).
31 Zitiert nach J. Assmann (wie Anm. 27), 11 (18. Dyn.); weitere Belege (auch aus

späterer Zeit) a.a.O. 10; ders. (wie Anm. 28) 271f.
32 J. Assmann (wie Anm. 27), 27.
33 H. Brunner (wie Anm. 12), 154; W. Beyerlin (wie Anm. 18), 72; J. Assmann (wie

Anm. 28), 72.
34 E. Hornung, Geist der Pharaonenzeit, Zürich/München 1989, 58.
35 H. Brunner (wie Anm. 12), 152 (Z. 291); W. Beyerlin (wie Anm. 18), 71.



Thomas Schneider, Hiob38 und die demotische Weisheit 121

unerforschlichen Willens eines verborgenen Gottes.»36 Auch in Hi38ff. ist
das Moment der Verborgenheit Gottes zentral. Nach J. van Oorschot verteidigt

die Gottesrede «die Freiheit Gottes, die der Mensch als dessen Verborgenheit

erlebt», seine Verborgenheit stehe «am Beginn wahren Glaubens
und einer aus diesem Glauben wachsenden Erkenntnis».37 Die Überwindung

der Krise liegt nach V. Maag in der Einsicht «Dieser Gott ist <wahrlich
ein verborgener Gott>, aber Gott».38

2. Die Darstellung des Schöpfungswerkes Gottes: Die durch die rhetorischen

Fragen und den sie auflösenden Hinweis auf Gottes verborgene Werke

von dem Zweifelnden eingeforderte Erkenntnis wird nun in einer hymnischen

Aufzählung einzelner Schöpfungstaten Gottes (718-735)39 bestärkt.
Ihre Funktion dürfte tatsächlich in einer gewissen Traditionslinie mit der
Apologie des Schöpfergottes (am Ende des sog. Zweiwegebuches,40 Sargtext

1130) und dem Hymnus an Gott als den Guten Hirten am Schluss der
Lehre für König Merikare41 stehen;42 sie begegnet aber auch in Klagegebeten.43

Während in 718-724 kosmische und irdische Voraussetzungen des

Lebens voranstehen (Licht/Finsternis, Erde, Nahrung und Regen; mit implizitem

Bezug auf den Menschen das Jahr in seinem Ablauf,44 die
Sternkonstellationen, um sie - etwa zur Bestimmung der Nachtstunden45 - zu
kennen), erscheint Gott in 725-735 als Schöpfer des Menschen (in Gegensatz zu
Hi38ff.46) und seiner Lebensumstände, zu denen Krankheit, Traurigkeit,

36 Wie Anm. 28, 204; ders., Ägyptische Hymnen (wie Anm. 18), 44; E. Blumenthal,
Die Lehre für König Merikare, ZÄS 107 (1980) 5-41: 20.30.

37 J. van Oorschot (1987), 203.207 und passim 199-209. Vgl. Kubina (1978), 165.
38 V. Maag (1982) 117.
39 Mit derselben grammatischen Konstruktion te f hp(r) «er hat geschaffen» gegenüber

hc f «er veranlasst» in 736-739 (F. Lexa, Papyrus Insinger, 1926,1,101-104).
40 Zu dieser Stellung am Ende des Jenseitsführers s. Assmann (wie Anm. 28), 205.
41 A. Volten, Demotische Traumdeutung, Kopenhagen 1942, 42f.; ders., Zwei altägyptische

politische Schriften, Kpbenhavn 1945, 69f. sieht so in Pap. Insinger 24 einen «späten
Nachkommen» der Merikare-Theodizee.

42 Eine Auslotung des sozialgeschichtlichen Hintergrundes, der bei der
Auseinandersetzungsliteratur bekannt ist (1. Zwischenzeit) und für Hiob und die Babylonische Theodi-
zee von R. Albertz untersucht wurde (in: Die Botschaft und die Boten, FS H. W. Wolff,
1981, 349-372), wäre auch für Pap. Insinger wichtig.

43 Vgl. etwa das Gebet des Amenemopet bei W. Beyerlin (wie Anm. 18) 66f.
44 Die falsche Angabe in 720 (Winter durch den Untergang der Sothis) erfolgte wohl

aufgrund der Symmetrie (H. Brunner, wie Anm. 12, 504).
45 Vgl. Lexikon der Ägyptologie I, 511ff.; 1036f.; V, llff. ; Astrologie ist kaum gemeint

(zu ihr H. Brunner, Das hörende Herz (OBO 80) 1988, 224-229).
46 S. dazu etwa H. Preuss (1987) 91f.



122 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

«Blindheit» auf dem Lebensweg (mit der göttlichen Hilfe des Traumes47)

und Tod gehören.48
3. Gottes individuelles Wirken: 736-739 schliesslich nennen exemplarisch

drei Bereiche von Gottes konkretem Wirken in der Gegenwart, im Schicksal

(740) des einzelnen: die soziale und berufliche Stellung (Diener/Meister),
die Familie (Heirat), die Verwurzelung in einer «Heimat» (Fremder/Einheimischer).

Sie nehmen damit frühere Kapitel auf (739 etwa das 22. Kap.) und
knüpfen etwa an 711f. an, leiten aber v.a. zu den Paradoxien 741-744 und den
das Kapitel beschliessenden Maximen 745-748 über, die neben Glück und
Geschick als Werkzeug Gottes die Vergeltung hervorheben.49

VI

Um zu Hi 38ff. zurückzukehren: was erbringt der Vergleich mit Pap.
Insinger 24 für das Verständnis von formaler Konzeption und Inhalt der
Gottesreden?

1. Mit der demotischen Lehre haben wir einen weisheitlichen literarischen

Text aus dem zeitlichen Umfeld der Entstehung des Hiobbuches vor
uns, der Fragen menschlicher Existenz und göttlichen Handelns in dieser
Welt, die Problematik der Theodizee und des «leidenden Gerechten»
behandelt. Er fügt damit seinen Teil zu unserem Bild des zeitgenössischen
geistigen Klimas und der Diskussion der im Hiobbuch aktuellen Streitfragen
in Israel und seiner Umwelt bei.

2. Über die allgemeine Anlage der Werke, die auf eine Klimax am Ende
der Texte abzielen, hinaus weisen Hi 38 und Pap. Insinger 24 enge Parallelen
in der formalen und inhaltlichen Durchführung ihrer «Lösung» auf. In dem
demotischen Text werden an den Zweifelnden ähnliche rhetorische Fragen

47 Durch Tempelschlaf, Orakel usw.; s. Lex. d. Ägyptol. VI, 745ff.; K. Zibelius-Chen,
Kategorien und Rolle des Traumes in Ägypten, SAK15 (1988) 277-293. Zur «Blindheit»
als Metapher für Gottesferne und die Beschränktheit menschlicher Erkenntnis s. Lex. d.
Ägyptol. I, 828ff.; E. Hornung, Der Eine und die Vielen, Darmstadt 31983,142.

48 Belege zu den Schöpfungsaussagen etwa bei J. Assmann, Hymnen (wie Anm. 18);

zur Schöpfung in Ägypten: Die Schöpfungsmythen (Quellen des Alten Orients I), 1964

(ND 1977) 35-99; J. P. Allen, Genesis in Egypt, New Haven/Conn. 1988.
49 Als Ausführung dazu ist das letzte - 25. - Kapitel konzipiert: während der Mensch

sich davor hüten soll, Vergeltung zu üben, ist sie in der Hand Gottes eine das Böse

bestrafende, gerechte, rächende Macht (Z. 753f.).



Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit 123

aus dem kosmischen und irdischen Verfügungsbereich Gottes gerichtet wie
in den Gottesreden, sie zielen (wie dort) auf die Erkenntnis der Urheberschaft

Gottes. Die rasche Auflösung der Fragen verhindert eine längere
Fragenkette wie bei Hiob; statt dessen werden Schöpfungswerke Gottes in
Aussageform aufgezählt. Allerdings ist es der Verfasser der Lehre und durch
ihn die Weisheit, nicht der sich offenbarende Gott, der belehrt. In diesem
Punkt ist neben theologischen Intentionen auch die Gesamtkonzeption der
Werke (monologisch/dialogisch) bindend. Beide Texte zeigen an dieser Stelle

aber den Übergang von weisheitlichem zu hymnischem Stil.
3. Schliesslich ist die theologische Lösung beider Texte (abgesehen von

der Theophanie bei Hiob) in ihrer Abstützung auf das Schöpfertum Gottes
auf weite Strecken identisch. In den Gottesreden erweist nach J. Lévêque50
das «argument de la création» die Beschränktheit des Menschen gegenüber
dem erschaffenden und rettenden Gott, die Güte und Weisheit seiner

Schöpfung, seine Zuwendung zu Welt und Mensch, die Hiob erst durch
diese Stellungnahme erkenne. Kernfrage ist für V. Maag51 die Weisheit der
Schöpfungsökonomie; die rhetorischen Fragen sollen Hiob durch die
Erkenntnis der Schöpfungswunder zum Vertrauen gegenüber seinem Schöpfer
und Schicksalsherrn führen. Zwischen dem freien, unverfügbaren Schöpfer
und dem Geschöpf wird - so J. van Oorschot52 - eine Grenze gezogen, die
Hiob in der Spannung zwischen dem Leid verursachenden und dem rettenden

Gott belasse; der Glaube an Gott als den Herrn der Welt umfasse auch
seine Verborgenheit, während die Gleichsetzung von Weltgeschehen und

göttlichem Willen aufgehoben sei. Und schliesslich hat die Schöpfungstheologie

der Gottesreden nach H. D. Preuss gerade bestreitende, weisheitskritische

Funktion: die Schöpfung umfasse keine dem Menschen erkennbare,
verständliche Ordnung; Jahwe könne von keinem Menschen, keiner Welt-
(ordnungs)theorie, keinem Tun-Ergehen-Zusammenhang gefangen genommen

werden.53 In diesem letzten Punkt wird man für den ägyptischen Text
etwas anders urteilen: die in der Maat bestehende Weltordnung existiert
weiterhin, doch hat Gott in seiner Allmacht die Möglichkeit eines Handelns,
das der Mensch in das ihm vertraute Schema von Weltordnung und Kausali-

50 J. Lévêque, L'argument de la création dans le livre de Job, in: F. Blanquart/L. De-
rousseaux (Edd.), La création dans l'Orient Ancien, 1987, 261-299; zum Thema «Schöpfung»

bei Hiob s. die bei Preuss (1987) 208 Anm. 132 genannte Lit. und W. S. Miller, Job:
Creator's Apprentice, Chicago Studies 26 (1987) 166-177.

51 V. Maag (1982) 117.
52 J. van Oorschot (1987) 258f. (ausführlich 192-209).
53 H.D. Preuss (1987) 92.



124 Thomas Schneider, Hiob 38 und die demotische Weisheit

tät von Tun und Wirkung nicht mehr einzuordnen vermag. Die Spannung
zwischen ungerechtem Leiden und Gottes rettender Zuwendung bleibt auch
hier bestehen; auch der Gott des Pap. Insinger ist verborgen und unverfügbar.

Hier wie bei Hiob soll der Aufweis seines Schöpfertums den Menschen
zum Vertrauen auf seine grosse Vorsehung führen, die «eines nach dem
anderen regelt» (747).

Thomas Schneider, Basel


	Hiob 38 und die demotische Weisheit : Papyrus Insinger 24 ; Pfr. Dr. O. Bächli zum 70. Geburtstag

