
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Kohelet und die Freude am Dasein

Autor: Klopfenstein, Martin A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 47 1991 Heft 2

Kohelet und die Freude am Dasein*

i

Zu den Zielen weisheitlicher Unterrichtung in Israel gehört nach Prov
1,6, «dass man Gleichnis und Sinnspruch verstehe, die Worte der Weisen
und ihre Rätsel». Das Buch Kohelet scheint vor allem Rätsel aufzugeben.
Kaum eine andere alttestamentliche Schrift hat so viele unterschiedliche
Interpretationen gefunden, sowohl was die Frage ihrer literarischen Einheitlichkeit

angeht wie auch hinsichtlich der Einheit ihres thematischen Gehalts.
Die Reflexionen des Buches Kohelet sind reich an Unausgeglichenheiten
und Spannungen, ja Widersprüchen. Wie sind sie zu erklären? Sind sie auf
verschiedene Autoren, Glossatoren, Redaktoren zurückzuführen? Oder
haben sie ihren Grund in wechselnden psychischen Verfassungen und
Stimmungen des einen Autors? Oder sind sie Abbild der widersprüchlichen
Wirklichkeit selber, die Kohelet in ihrer ganzen Rätselhaftigkeit erfährt und
der er konsequent standzuhalten entschlossen ist?

Es ist hier nicht der Ort, diese verschiedenen Verstehensmodelle - das

literarkritische, das psychologische, das realitätsorientierte - weiter
auszuführen. Ich denke aber, dass das zuletzt genannte Verstehensmodell, das in
den Spannungen des Buchs die spannungsvolle Wirklichkeit selber sich

spiegeln sieht, Kohelet am ehesten gerecht wird. Es gilt darum, wie Michael
V. Fox in seinem kürzlich erschienenen Buch "Qohelet and his Contradictions"

mit Recht fordert, die Widersprüchlichkeiten zu interpretieren und
nicht zu eliminieren, weil sie geradezu den Schlüssel zum Verstehen der
Wirklichkeit bilden.1

* Überarbeitete Fassung von Gastvorlesungen in Halle, Leipzig, Rostock und Greifswald;

Gerhard Wallis (Halle) zum 65. Geburtstag gewidmet.
1 M.V.Fox, Qohelet and his Contradictions, Bible and Literature Series 18, Sheffield

1989,11; dort der treffende Satz: "Qohelet uses contradictions as the lens through which to
view life."



98 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

Aufs Ganze gesehen kann man jedenfalls sagen, dass die neuere Kohelet-
Forschung der Annahme zuneigt, das Werk stamme, von der Überschrift in
1,1 und den Epilogen in 12,9-14 abgesehen, aus der Hand ein und desselben
Verfassers. Begründet wird diese Annahme mit dem durchgängigen literarischen

Stil, mit der Wiederaufnahme bestimmter Themen und mit
wiederkehrenden Argumentationsstrukturen, die dem Denken Kohelets
eigentümlich sind. Ich werde auf eine solche Argumentationsstruktur im Schlussteil

meiner Darlegung noch zu sprechen kommen.
Schliesst man sich den Vertretern der literarischen Einheitlichkeit des

Koheletbuches an und fragt man, wie sie die Hauptaussagen des Buches
gewichten und miteinander in Beziehung setzen, so lassen sich, vereinfacht
gesagt, zwei unterschiedliche Positionen ausmachen. Die eine Position,
neuerdings z.B. im 1988 erschienenen Kommentar von James L. Crenshaw
vertreten,2 hält Kohelet für einen Prediger der totalen Absurdität des
Lebens. Gott ist in gänzlich unerreichbare Ferne gerückt und überlässt den
Menschen dem Zufall und dem Tod. Diesem pessimistischen Gesamturteil
werden dann auch die Aufrufe Kohelets zur Freude und zum Lebensgenuss
untergeordnet. Die Freude ist keine echte Alternativerfahrung, sondern
eine Art Galgenhumor, der im besten Fall vorübergehend über das tragische
Schicksal hinwegzutrösten vermag.3 Die andere Position, neuerdings etwa
im 1987 erschienen Kommentar von Graham Ogden vertreten,4 sieht in
Kohelet im Gegenteil einen Prediger der Freude. Der Verfasser verfolgte
geradezu die Absicht, seine Leser dazu zu bringen, dass sie dankbar und
freudig die Gabe des Lebens aus Gottes Hand annehmen. Kohelet ist und
bleibt nach Odgen zwar ein Realist, der nichts beschönigt, doch verliert er
nie aus den Augen, dass dem Menschen das Leben von Gott als Wohltat
gegeben ist.5

Ist nun also die Freude, zu der Kohelet einlädt, als winziger Rest eines im
übrigen nichtigen Lebens gemeint, als ein schaler hedonistischer Lebensgenuss,

der die grundsätzliche Sinnlosigkeit des Daseins nicht aufzuheben

2 J. L. Crenshaw, Ecclesiastes. A Commentary, OTL, London 1988.
3 Vgl. die Eingangssätze bei Crenshaw a.a.O. 23: "Life is profitless; totally absurd.

This oppressive message lies at the heart of the Bible's strangest book. Enjoy life if you can,
advises the author, for old age will soon overtake you. And even as you enjoy, know that
the world is meaningless. Virtue does not bring reward. The deity stands distant, abandoning

humanity to chance and death.»
4 G. Ogden, Qoheleth, Readings - A New Bible Commentary, Sheffield 1987.
5 Ogden schreibt in der Einleitung zu seinem Kommentar, a.a.O. 22: "Qoheleth's

purpose in writing is to be sought ultimately in the positive calls to his reader to receive

thankfully from God the gift of life." "Qoheleth comes to us a realist, but one who never
looses sight of the fact that life is God-given and for our benefit."



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 99

vermag? Oder handelt es sich im Gegenteil um die positive, sinnstiftende,
festliche Freude am Dasein, die Gott dem Menschen im Hier und Jetzt
schenkt? Eben dieser Frage möchte ich im Folgenden nachspüren. In einem
ersten Teil wende ich mich dem so häufig und refrainartig wiederkehrenden
Urteil Kohelets zu, dass alles häbäl sei. In einem zweiten Teil geht es um die
Textstellen, die die Freude empfehlen, selber und um spezifische Merkmale,
durch die sie untereinander verbunden sind. In einem dritten Teil schliesslich

ordne ich einige dieser Textstellen in ihren jeweiligen Kontext ein und
versuche zu zeigen, dass dabei eine wiederholte charakteristische
Argumentationsstruktur vorherrscht.

II

Ich stehe unter dem Eindruck, dass eine umfassend negative, pessimistische

Deutung Kohelets, die auch seine Empfehlungen der Freude in ihren
Sog zieht, nicht zuletzt damit zusammenhängt, dass seinem Urteil, alles sei

häbäl, ein zu grosses Gewicht beigemessen wird und dass zu wenig präzis
herausgestellt wird, worauf sich der Begriff eigentlich genau bezieht. So

drängt sich zunächst eine Klärung des Gebrauchs von häbäl bei Kohelet auf,
eine Klärung, die sich auch für unser Thema als bedeutsam erweisen wird.
Dabei stellen sich zwei Fragen. Einmal: Wie ist die Häufigkeit des Vorkommens

von häbäl bei Kohelet sachlich zu gewichten? Und zum anderen:
Welche Bedeutungsnuancen klingen im Begriff häbäl, wie Kohelet ihn
gebraucht, des näheren an?

Zur ersten Frage: Die Zahl der häbäl-Belege bei Kohelet ist in der Tat
beeindruckend. Von 73 Belegen im ganzen Alten Testament entfallen nicht
weniger als 41, also mehr als die Hälfte, auf Kohelet.6 Unter diesem
Eindruck halten viele Ausleger dafür, dass in diesem Begriff die Quintessenz
dessen zusammengefasst sei, was Kohelet über Welt, Mensch und Leben zu

sagen habe. Sie meinen, häbäl enthalte ein umfassendes Negativurteil über
alle Erfahrungen und über die Wirklichkeit insgesamt, und eben dies
einzuschärfen sei die eigentliche Absicht des Buches. Nun ist aber die Häufigkeit
des Vorkommens allein noch kein ausreichendes Kriterium für die Wichtigkeit

eines Begriffs in einem Textzusammenhang. Vielmehr ist nach seiner
Stellung im Gang der Argumentation zu fragen. Und hier hat Ogden
gezeigt, dass Kohelet mit häbäl jeweils das negative Fazit aus seinen immer

6 Vgl. R. Albertz, Art. häbäl in THAT I (1971) 467-469.



100 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

wieder unternommenen und immer wieder gescheiterten Erkenntnisversuchen

zieht, dass der Begriff also im eingeschränkten Sinn das Bemühen,
Welt und Dasein rational zu erfassen, qualifiziert, nicht aber Welt und
Dasein als solche und im Ganzen. Worauf Kohelet hinaus will, so Ogden, ist
die Empfehlung der Freude auf dem Hintergrund der Mfrä/-Erfahrung,
nicht aber die Empfehlung der /töhä/-Erfahrung selber.7 Trotz seiner Häufigkeit

kommt dem /zühäMJrteil sachlich nur relatives Gewicht zu.
Das wird bestätigt, wenn wir uns der zweiten Frage zuwenden, der Frage

nach den Bedeutungsnuancen von häbäl bei Kohelet. Hier ist eine m.E.
wichtige Begriffsbestimmung im Raum der deutschsprachigen Forschung
fast unbeachtet geblieben, die Edwin M. Good in seinem Buch "Irony in the
Old Testament" (1965, 21981) versucht hat8 und die von Timothy Polk in
einem 1976 erschienenen Aufsatz aufgegriffen und verfeinert worden ist.9

Danach ist häbäl als Ausdruck eines ironischen Urteils zu verstehen, als

ironischer Verzicht darauf, die Wirklichkeit angesichts ihrer Rätselhaftigkeit
zu durchschauen. Ironie ist die Reaktion auf die Wahrnehmung, dass

menschliche Ansprüche und erfahrene Realität auseinanderfallen, dass die
Weise, wie wir Welt und Leben sehen möchten, und die Weise, wie Welt und
Leben tatsächlich sind, sich nicht zur Deckung bringen lassen.10 Unter
immer neuen Gesichtspunkten und Fragehinsichten stösst Kohelet an die Mauer

dieser Inkongruität11, stellt er sich der widerständigen und undurchschaubaren

Wirklichkeit und nimmt im Urteil häbäl auf ironische Weise seine

Ansprüche zurück, häbäl ist Ausdruck des Verlusts der Illusion, der Ent-
Täuschung darüber, dass die meisten Fragen unbeantwortet bleiben, dass

Ideologie und Realität auseinander klaffen, dass der Mensch mit seinen

Erkenntnisbemühungen an unüberwindbare Grenzen stösst.12 Aber wenn
häbäl wohl das schmerzliche Scheitern jeder ideologisierenden Wahrnehmung

der Wirklichkeit anzeigt, so enthält es doch kein Nichtigkeitsurteil
über die Totalität von Welt und Leben. Im Gegensatz zur Bitterkeit des

Sarkasmus versinkt Ironie nicht im Tragischen, sondern lässt bei aller
Resignation dafür Raum, das Leben in Heiterkeit zu ergreifen.13

7 Ogden (o. Anm. 4), bes. 14.
8 E. M. Good, Irony in the Old Testament, Bible and Literature Series, Sheffield 1965

(T981).
9 T. Polk, The Wisdom of Irony: A Study of HEBEL and its Relation to Joy and the

Fear of God in Ecclesiastes, SBT 6 (1976) 3-17.
10 Good (o. Anm. 8) 182 und 14.
11 Good a.a.O. 182; Polk a.a.O. 7.
12 Vgl. Ogden a.a.O. 22.
13 Vgl. Polk a.a.O. 11.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 101

III

Nachdem ich bisher zu zeigen versucht habe, dass die Bedeutung und der
Gebrauch von häbäl bei Kohelet einer positiven Wertung seiner Aufrufe zur
Freude nicht im Wege stehen, möchte ich mich nun den Textstellen, die von
der Freude handeln, selber zuwenden. Es handelt sich um die acht Stellen
Koh 2,1-11; 2,24-26; 3,12-13; 3,22; 5,17-19; 8,15; 9,7-10 und 11,7-12,1.

Fasst man diese Stellen in ihrer Gesamtheit ins Auge, so fällt sofort auf,
dass die erste Stelle (2,1-11) von den anderen sieben sorgfältig unterschieden
werden muss. Reden nämlich die sieben hinteren Texte von der Freude, die
Gott gibt, so handelt der erste Text von der Freude, die der Mensch sich

eigenmächtig nimmt. Kohelet berichtet in ihm davon, wie er sich, nach
einem unergiebigen Versuch mit der Weisheit, entschlossen habe, es einmal
mit der Freude zu versuchen (nsh pi. :

«Ich sprach zu mir selbst:
Wohlan denn, ich will's einmal mit der Freude (simhä) versuchen;
sieh dich um nach Gutem!» (2,1).

Dann zählt Kohelet all die luxuriösen Dinge auf, mit denen er - offenbar
ein begüterter Angehöriger der Oberschicht, der es sich leisten konnte14 -
seinen Lebenshunger zu stillen versuchte: Wein trinken, Häuser bauen,
Weinberge, Gärten, Lusthaine und Wasserteiche anlegen, Sklaven, Rinder
und Kleinvieh erwerben, Geld und Silber sammeln, dazu Frauen und nochmals

Frauen. Kurzum:

«Was irgend meine Augen begehrten,
das entzog ich ihnen nicht,
und von keiner Freude hielt ich mein Herz zurück.
Ja, mein Herz hatte Freude an all meiner Mühe;
das war mein Teil von all meiner Mühe.» (2,10).

Doch dieser gierig und eigensüchtig ergriffene und schrankenlos ausgelebte

Genuss erwies sich im Endeffekt als hohl und leer, wie Kohelet im
Fazit, das er seiner Aufzählung voranstellt, eingestehen muss:

«Vom Lachen musste ich sagen: sinnlos!
und von der Freude: Was bringt die schon ein?» (2,2)

14 Zur sozialgeschichtlichen Einordnung Kohelets vgl. R. Kroeber, Der Prediger,
Schriften und Quellen der Alten Welt 13, Berlin 1963, 24 u. ö.; M. Hengel, Judentum und
Hellenismus, Tübingen 21973, 210ff, bes. 235ff.; F. Crüsemann, Hiob und Kohelet, in: FS
C. Westermann, Göttingen 1980, 373ff, bes. 386ff.



102 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

So endet der Versuch, das Leben durch Luxus zu erhöhen, in der
Erkenntnis, dass daraus keine echte, sinnstiftende Freude zu fliessen vermag.
Dieser Versuch steht, wie alle anderen Versuche, unter dem ironischen
Urteil: «Siehe, auch das ist häbäl (2,1c).

Fassen wir nun die sieben anderen Stücke, die von der Freude handeln,
ins Auge, so muss unterstrichen werden, dass von ihrer Deutung jene eben

besprochene erste Stelle gänzlich fernzuhalten ist. Sie gerieten sonst unter
ein negatives Vorzeichen, das ihren Sinn total verzerren würde. Vielmehr ist
nach gemeinsamen Merkmalen zu fragen, durch die diese sieben Stücke
aufeinander bezogen und untereinander verbunden sind und durch die sie
sich als besondere Aussagegruppe vom übrigen Kohelet-Text abheben.

1. R. N. Whybray hat 1982 in einem schönen Aufsatz mit dem Titel «Qo-
heleth, Preacher of Joy»15 überzeugend dargelegt, dass in der Abfolge der
sieben Stellen eine deutliche Steigerung bezüglich Betonung und Feierlichkeit

der Aussagen zu beobachten sei.16 Am Anfang steht eine einfache
Feststellung:

«Es gibt für den Menschen nichts Besseres,
als17 dass er esse und trinke
und es sich gut gehen lasse bei seiner Mühsal.» (2,24a)

Den beiden nächsten Feststellungen ist schon je ein Satz vorangestellt, in
welchem Kohelet beteuert, seine Feststellungen seien als Ergebnis aus
Erkenntnis und Einsicht gewonnen:

«Da erkannte ich (wejadâctî),
dass es für den Menschen18 nichts Besseres gibt,
als sich zu freuen und sich's gut gehen zu lassen

in seinem Leben.» (3,12)

15 R.N. Whybray, Qoheleth, Preacher of Joy, JSOT 23 (1982) 87-98.
16 Whybray a. a. O. 87f.
17 Lies mit BH missäjjo'käl (Haplographie). J. A. Loader (Polar Structures in the Book

of Qohelet, BZAW 152, Berlin/New York 1979, 38) und die Einheitsübersetzung suchen
ohne Änderung mit dem vorliegenden Text durchzukommen, wobei dann aber nicht
einsichtig wird, inwiefern ein Nicht-Gutes (V.24a) aus der Hand Gottes kommen sollte
(V. 24b). V. 24 ist doch wohl den anderen komparativen tôb-min-Sprüchen bei Kohelet an
die Seite zu stellen (4,3.6.9.13; 5,4 etc.; siehe die Übersicht bei Loader a. a. O. 21f).

18 Lies mit BH ba'adam, vgl. das Singularsuffix am Versschluss.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 103

«Da sah ich ein (wera'îtî)19,
dass es nichts Besseres gibt,
als dass der Mensch sich freue bei seinem Tun.» (3,22a)

An der vierten Textstelle ist dieser vorangestellte Beteuerungssatz zusätzlich

durch ein Aufmerksamkeit heischendes «siehe!» hervorgehoben und
verstärkt:

«Siehe, was ich eingesehen habe
(hinnë '"sär raîtî):
dass es gut und schön20 ist,
zu essen und zu trinken
und sich's gut gehen zu lassen bei aller Mühsal.» (5,17a)

War bisher die Empfehlung der Freude das Ergebnis aus rationaler
Erkenntnis, so bringt Kohelet an der fünften Stelle seine Emotionalität ins

Spiel und steigert sich zum Lob der Freude:

«Da pries ich (wesibbähti) die Freude,
weil es nichts Besseres gibt für den Menschen unter der Sonne,
als zu essen und zu trinken und sich zu freuen.» (8,15)

An den bisherigen Stellen war die Empfehlung der Freude eine indirekte
gewesen, indem Kohelet einfach ihren mit nichts zu vergleichenden Wert
herausstellte («Es gibt nichts Besseres als...»). An den beiden letzten Stellen

geht er nun von der Indikativform zur Imperativform und damit zur
direkten Aufforderung über. Adressat ist an der zweitletzten Stelle jeder
Hörer bzw. Leser:

«Geh, iss mit Freuden dein Brot
und trink frohen Herzen deinen Wein...
Allzeit seien deine Kleider weiss
und an Oel auf deinem Haupt mangle es nicht.
Geniesse das Leben mit der Frau, die du lieb hast.» (9,7a.8.9a)

An der letzten Stelle wendet sich Kohelet in persönlicher Anrede an
einen jungen Mann, der wohl sein Schüler gewesen sein mag:

19 Mit Recht bemerkt Whybray a.a.O. 95 Anm. 4: "The context shows that raäh is

here used to introduce a conclusion drawn from ther preceding observations."
20 Im Doppelausdruck scheinen griechisch-hellenistische Wertungen anzuklingen, vgl.

N. Lohfink, Kohelet, NEB, Würzburg 21980, 45. Nach anderer Auffassung ist tôb zum
Vorangehenden zu ziehen: «Siehe, was ich als gut eingesehen habe: dass es schön ist,...»



104 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

«Freu dich, Jüngling, deiner Jugend,
und dein Herz lasse es dir wohl sein in deinen Jugendtagen.
Wandle, wie dein Herz dich lenkt...
Entferne Unmut von deinem Herzen,
und halte dir das Übel vom Leibe...
und gedenke deines Schöpfers21 in deinen Jugendtagen...»

(11,9a. 10a; 12,1a)
Wie die skizzierte Steigerung zeigt, heben sich die sieben Texte als eine

auffallende und besonders strukturierte Aussagereihe vom übrigen Text des

Buches ab. Sie markieren eindeutige Zäsuren im Duktus der Reflexionen
und scheinen die Spitzenaussagen des Buches zu enthalten. In den Empfehlungen

der Freude, die er mit sich steigernder Emphase vorträgt, scheint
Kohelet seine eigentliche Lehrabsicht formuliert zu haben.

2. Das Gewicht der sieben Textstellen wird durch ein zweites verbindendes

Merkmal unterstrichen. An ihnen ist nämlich, mit Ausnahme von 3,22,
ausdrücklich von Gott die Rede, und zwar nicht wie sonst im Koheletbuch,
von Gott als dem unerreichbar ferngerückten Wirker des Geschicks,
sondern von dem Gott, der dem Menschen die Freude bzw. die Tage, an denen

er sich freuen kann, schenkt. An vier Stellen begegnet die hebräische Wurzel
ntn, sei es als Verb oder sei es als Substantiv (müittäi). Nach 2,24.26 kommt
das Geniessenkönnen «aus der Hand Gottes», der dem Menschen, der ihm
wohlgefällt, «Weisheit, Erkenntnis und Freude gibt». In 3,13 heisst es, es sei
«eine Gabe Gottes», wenn ein Mensch essen und trinken und sich's wohl
gehen lassen könne. Ähnlich nennt 5,17f. die Freude in den zugemessenen
Lebenstagen, die Gott «gibt», eine «Gabe Gottes». Und auch nach 8,15

«gibt» Gott die Lebenstage, in denen der Mensch sich freuen kann. In 9,7
heisst es, Gott «habe Gefallen» (rsh) am fröhlichen Tun des Menschen, und
in 12,1 wird die Freude mit dem persönlichen Schöpfergott in Verbindung
gebracht. In 3,22 fehlt zwar, wie schon bemerkt, die explizite Nennung
Gottes, doch wird die Freude als der dem Menschen zufallende «Teil»

(,häläq) bezeichnet und so ihr Geschenkcharakter festgehalten.22 Die so als

Geschenk Gottes qualifizierte Freude ist gewiss nicht bloss ein resignatives,
süss-saures Carpe diem, sondern volle und echte Freude am Dasein.

21 Eine Textänderung hat in der Textüberlieferung keinerlei Anhalt und drängt sich
auch vom Zusammenhang her nicht auf. «M bwr'jk dürfte gleich dem gewöhnlichen Wort
für Gott als Plural der Fülle zu verstehen sein» (W. Zimmerli, Das Buch des Predigers
Salomo, ATD 16/1, Göttingen 31980, 238 Anm. 4).

22 Als häläq wird die Freude auch in 5,17 und 9,9 bezeichnet.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 105

3. Dass wir mit diesem Verständnis richtig liegen, geht noch aus einem
dritten gemeinsamen Merkmal der sieben Texte hervor. In keinem nämlich
wird die Empfehlung der Freude etwa doch zuletzt dem Urteil häbäl
untergeordnet und damit ihr positiver Wert wieder zunichte gemacht.23 Im Gegenteil:

Von der Freude ist meistens antithetisch zu den anderen Lebensversuchen,

die sich als häbäl erwiesen haben, die Rede. Ihnen wird das Geschenk
der Freude als ein positiver Zugang zum Leben gegenübergestellt. Darauf
soll nun im letzten Teil noch näher eingegangen werden.

IV

Bisher haben wir die Äusserungen Kohelets zur Freude mehr oder weniger

isoliert betrachtet. Nun gilt es, diese Äusserungen noch in ihren näheren
Kontext einzuordnen und zu fragen, welches zusätzliche Profil sie von daher
erhalten. Dabei lässt sich an den ersten vier der sieben Stellen überraschend
eine gleichförmige Argumentationsstruktur beobachten, auf die Robert
K. Johnston in seinem 1976 erschienenen Aufsatz mit dem Titel '"Confessions

of a Workaholic': A Reappraisal of Qohelet" hingewiesen hat.24 Diese

Argumentationsstruktur verläuft in drei Stufen. Auf der ersten Stufe werden
kritische oder negative Beobachtungen und Erfahrungen genannt, welche
alle Anstrengungen des Menschen radikal in Frage stellen. Auf der zweiten
Stufe wird solcher Infragestellung gegenüber die Freude als eine bessere
Lebensalternative empfohlen. Auf der dritten Stufe folgen ergänzende
Bemerkungen dazu, wie diese Freude recht zu verstehen sei: Sie darf nämlich
nicht ihrerseits zu einem handhabbaren Lebensprinzip in der Verfügungsgewalt

des Menschen werden, nicht zu einem eigenmächtigen Lebensentwurf,
welcher der Freiheit Gottes, der Begrenzung des Menschen und dem
Geschenkcharakter der Freude nicht Rechnung trägt. Diese dreistufige
Denkbewegung möchte ich anhand der einschlägigen vier Textzusammenhänge
noch kurz nachzeichnen.

23 Eine Ausnahme scheint der Abschnitt 2,24-26 darzustellen, der mit dem Satz «Auch
das ist häbäl und ein Haschen nach Wind» abschliesst. Aber dieser Satz ist hier, wie Polk
(s. Anm. 9) 12f. mit Recht argumentiert, auf die Frage von V.25 («Denn wer kann essen
und wer geniessen ohne ihn?») bezogen und "does not serve to reject as meaningless even
the commendation of joy, but...functions instead as an admonition to the 'sinner' who
fancies that his own efforts should result in success rather than seeing that his good lies in a

proper relationship with God".
24 R. K. Johnston, "Confessions of a Workaholic": A Reappraisal of Qohelet, CBQ 38

(1976) 14-28, bes. 24-26.



106 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

2,18-26: Aus der Erfahrung, dass der Mensch häufig genug die Früchte
seiner Mühe einem anderen überlassen muss, der nach ihm kommt und sich
nicht darum abgemüht hat, zieht Kohelet den Schluss, dass Arbeit keinen
höchsten Wert darstellt, letztlich keinen Gewinn bringt und also unter das

Verdikt häbäl fällt (V. 18-23). Demgegenüber gibt es für den Menschen
nichts Besseres als die Freude (V. 24). Dabei muss man sich indessen bewusst
bleiben, dass niemand ohne Gott essen und gemessen kann, dass alles an
seinem Wohlgefallen hängt und dass folglich diese Freude nicht in die eigene
Regie des Menschen genommen werden darf.

3,9-15: Gott hat, so argumentiert Kohelet, alles schön gemacht zu seiner
Zeit und dem Menschen den Sinn für das Zeitüberdauernde25 ins Herz
gelegt. Doch seine Mühe, das Geheimnis von Welt und Leben aufzuschlüsseln,

muss ohne Erfolg bleiben, weil er «das Werk, das Gott gemacht hat,
von Anfang bis zu Ende nicht herausfinden kann» (V. 9-11). Demgegenüber
gilt es, die Freude als Gabe Gottes anzunehmen (V. 12-13). Dabei soll man
dessen eingedenk bleiben, dass man zu dem, was Gott tut, nichts dazutun
und nichts davontun kann, dass also die Freude ganz und gar am Geben
Gottes hängt und nicht vom Menschen selbst sichergestellt werden kann.
«Gott hat es so gemacht, dass man ihn fürchte», fügt Kohelet bei und stellt
damit der echten Freude die Haltung der Gottesfurcht an die Seite (V. 14-
15).

3,16-22: Die Beobachtung, dass im menschlichen Bereich das Unrecht
immer wieder das Recht verdrängt, nimmt Kohelet zum Anlass, über die

Hinfälligkeit des Menschen überhaupt und grundsätzlich zu meditieren: im
Todesgeschick gleicht der Mensch dem Vieh, vor dem er keinen Vorzug hat
(V. 16-21). Demgegenüber gilt es, die Freude als den dem Menschen
zugemessenen Teil im Hier und Heute zu ergreifen und zu leben (V. 22a). «Denn»

- fügt Kohelet an - «wer bringt ihn dahin, auf das zu sehen, was nachher sein
wird?» Mit dieser Frage, so meine ich, rät Kohelet davon ab, die Freude
durch eigene Hand für alle Zukunft sicherstellen zu wollen. Sie ist nur zu
haben als Geschenk der Stunde.

5,9-19: Kohelet beginnt mit einer Reflexion über die Nichtigkeit des

Reichtums: er macht unersättlich und raubt den Schlaf, er ist vergänglich

25 Das etwa scheint hier die Bedeutung von 'ôlam zu sein. R. Kroeber (s. Anm. 14) 85

übersetzt mit «(Sinn für) die Welt», was dem Kontext und der alttestamentlichen
Vorstellungsweise sicher schon besser entspricht als das übliche «Ewigkeit». Doch ist die Wortbedeutung

stärker auf den Aspekt «Zeit» als auf den Aspekt «Welt» bezogen. Dem
Menschen ist der Drang eingestiftet, dass er im Wechselbad der fallenden Zeit (3,1-8) nach der
Innenseite der zeitlichen Dinge fragen muss, d.h. nach dem, was sie als ihr Geheimnis
überdauert.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 107

und niemand kann ihn im Tod mitnehmen (V. 9-16). Gut und schön hingegen
ist es, seinen Reichtum in der Freude zu finden, denn diese ist des Menschen
Teil und eine Gabe Gottes (V. 17-18). Dann fügt Kohelet bei: «Ein solcher
denkt nicht viel über die begrenzte Zahl seiner Lebenstage nach, wenn Gott
ihn26 durch die Freude seines Herzens beschäftigt hält.» Damit deutet er
m.E. an, dass der, dem Gott Freude schenkt, die Kürze seines Lebens

selbstvergessen, heiter und gelassen ertragen kann, während die Gier nach

Gütern nichts als die Kehrseite der nagenden Sorge um die zerrinnende
Lebenszeit darstellt.

Die Argumentationsstruktur, die an den vier skizzierten Textzusammenhängen

abgelesen werden kann, hebt noch einmal von einer anderen Seite
die Bedeutung hervor, die der von Gott geschenkten Freude am Dasein im
Denken Kohelet zukommt: Sie ist einerseits den anderen Denk- und
Lebensversuchen als positive Alternative gegenübergestellt. Andererseits wollen

die ergänzenden Bemerkungen sicherstellen, dass der Mensch die ihm
geschenkte Freude nicht doch wieder mit jenen selbstsüchtigen Hedonismen
verwechselt, die Kohelet nach 2,1-11 anfänglich mit kläglichen Ergebnis
ausprobiert hatte.

Am Anfang unserer Überlegungen stand die Frage: Wird auch die von
Kohelet empfohlene Freude letztlich vom düsteren Schatten der
Nichtigkeitsaussagen eingeholt und dadurch zu einem im Grunde resignativen
«Pflücke den Tag!» verkürzt? Oder handelt es sich um eine freie, echte,
runde Fröhlichkeit, und besteht in der Einladung zu ihr die eigentliche
Absicht des Buches? Nach dem Gesagten scheint es mir nicht zweifelhaft zu
sein, dass die zweite Deutung zutrifft. So stimme ich dem jüdischen Kohelet-
Ausleger Robert Gordis zu, wenn er die Freude (s'imhä) «das grundlegende
Thema des Buches» nennt.27 Wenn Gordis allerdings weiter davon spricht,
die Freude sei «der kategorische Imperativ Gottes für den Menschen»28, so
ist das missverständlich, weil echte Freude nicht aus Leistung, sondern aus
Gnade kommt. Indem Kohelet eben dies mit sich steigerndem Nachdruck
bezeugt, darf er mit Fug ein Prediger der Freude am Dasein heissen.

Martin A. Klopfenstein, Bern

26 Zur Lesung mit Suffix s.BH.
27 "the basic theme of the book"; R. Gordis, Kohelet, the Man and his World. A Study

of Ecclesiastes, New York 31968 (Schocken Paperback) 131
28 Gordis a.a.O. 129.


	Kohelet und die Freude am Dasein

