Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 2

Artikel: Kohelet und die Freude am Dasein
Autor: Klopfenstein, Martin A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 47 1991 Heft 2

Kohelet und die Freude am Dasein*

Zu den Zielen weisheitlicher Unterrichtung in Israel gehort nach Prov
1,6, «dass man Gleichnis und Sinnspruch verstehe, die Worte der Weisen
und ihre Rétsel». Das Buch Kohelet scheint vor allem Ritsel aufzugeben.
Kaum eine andere alttestamentliche Schrift hat so viele unterschiedliche
Interpretationen gefunden, sowohl was die Frage ihrer literarischen Einheit-
lichkeit angeht wie auch hinsichtlich der Einheit ihres thematischen Gehalts.
Die Reflexionen des Buches Kohelet sind reich an Unausgeglichenheiten
und Spannungen, ja Widerspriichen. Wie sind sie zu erklidren? Sind sie auf
verschiedene Autoren, Glossatoren, Redaktoren zuriickzufithren? Oder ha-
ben sie ihren Grund in wechselnden psychischen Verfassungen und Stim-
mungen des einen Autors? Oder sind sie Abbild der widerspriichlichen
Wirklichkeit selber, die Kohelet in ihrer ganzen Rétselhaftigkeit erfihrt und
der er konsequent standzuhalten entschlossen ist?

Es ist hier nicht der Ort, diese verschiedenen Verstehensmodelle — das
literarkritische, das psychologische, das realititsorientierte — weiter auszu-
fiihren. Ich denke aber, dass das zuletzt genannte Verstehensmodell, das in
den Spannungen des Buchs die spannungsvolle Wirklichkeit selber sich
spiegeln sieht, Kohelet am ehesten gerecht wird. Es gilt darum, wie Michael
V. Fox in seinem kiirzlich erschienenen Buch “Qohelet and his Contradic-
tions” mit Recht fordert, die Widerspriichlichkeiten zu interpretieren und
nicht zu eliminieren, weil sie geradezu den Schliissel zum Verstehen der
Wirklichkeit bilden.'

* Uberarbeitete Fassung von Gastvorlesungen in Halle, Leipzig, Rostock und Greifs-
wald; Gerhard Wallis (Halle) zum 65. Geburtstag gewidmet.

I M. V. Fox, Qohelet and his Contradictions, Bible and Literature Series 18, Sheffield
1989, 11; dort der treffende Satz: “Qohelet uses contradictions as the lens through which to
view life.”



98 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

Aufs Ganze gesehen kann man jedenfalls sagen, dass die neuere Kohelet-
Forschung der Annahme zuneigt, das Werk stamme, von der Uberschrift in
1,1und den Epilogen in 12,9-14 abgesehen, aus der Hand ein und desselben
Verfassers. Begriindet wird diese Annahme mit dem durchgéngigen literari-
schen Stil, mit der Wiederaufnahme bestimmter Themen und mit wieder-
kehrenden Argumentationsstrukturen, die dem Denken Kohelets eigen-
tlimlich sind. Ich werde auf eine solche Argumentationsstruktur im Schluss-
teil meiner Darlegung noch zu sprechen kommen.

Schliesst man sich den Vertretern der literarischen Einheitlichkeit des
Koheletbuches an und fragt man, wie sie die Hauptaussagen des Buches
gewichten und miteinander in Beziehung setzen, so lassen sich, vereinfacht
gesagt, zwei unterschiedliche Positionen ausmachen. Die eine Position, neu-
erdings z.B. im 1988 erschienenen Kommentar von James L. Crenshaw
vertreten,® hilt Kohelet fiir einen Prediger der totalen Absurditit des Le-
bens. Gott ist in gédnzlich unerreichbare Ferne geriickt und {iberlédsst den
Menschen dem Zufall und dem Tod. Diesem pessimistischen Gesamturteil
werden dann auch die Aufrufe Kohelets zur Freude und zum Lebensgenuss
untergeordnet. Die Freude ist keine echte Alternativerfahrung, sondern
eine Art Galgenhumor, der im besten Fall voriibergehend tiber das tragische
Schicksal hinwegzutrosten vermag.” Die andere Position, neuerdings etwa
im 1987 erschienen Kommentar von Graham Ogden vertreten,* sieht in
Kohelet im Gegenteil einen Prediger der Freude. Der Verfasser verfolgte
geradezu die Absicht, seine Leser dazu zu bringen, dass sie dankbar und
freudig die Gabe des Lebens aus Gottes Hand annehmen. Kohelet ist und
bleibt nach Odgen zwar ein Realist, der nichts beschonigt, doch verliert er
nie aus den Augen, dass dem Menschen das Leben von Gott als Wohltat
gegeben ist.’

Ist nun also die Freude, zu der Kohelet einlddt, als winziger Rest eines im
iibrigen nichtigen Lebens gemeint, als ein schaler hedonistischer Lebensge-
nuss, der die grundsétzliche Sinnlosigkeit des Daseins nicht aufzuheben

2 J. L. Crenshaw, Ecclesiastes. A Commentary, OTL, London 1988.

3 Vgl. die Eingangssiitze bei Crenshaw a.a. Q. 23: “Life is profitless; totally absurd.
This oppressive message lies at the heart of the Bible’s strangest book. Enjoy life if you can,
advises the author, for old age will soon overtake you. And even as you enjoy, know that
the world is meaningless. Virtue does not bring reward. The deity stands distant, abando-
ning humanity to chance and death.»

* G. Ogden, Qoheleth, Readings - A New Bible Commentary, Sheffield 1987.

> Ogden schreibt in der Einleitung zu seinem Kommentar, a.a.O. 22: “Qoheleth’s
purpose in writing is to be sought ultimately in the positive calls to his reader to receive
thankfully from God the gift of life.” “Qoheleth comes to us a realist, but one who never
looses sight of the fact that life is God-given and for our benefit.”



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 99

vermag? Oder handelt es sich im Gegenteil um die positive, sinnstiftende,
festliche Freude am Dasein, die Gott dem Menschen im Hier und Jetzt
schenkt? Eben dieser Frage mochte ich im Folgenden nachspiiren. In einem
ersten Teil wende ich mich dem so hiufig und refrainartig wiederkehrenden
Urteil Kohelets zu, dass alles Adbdil sei. In einem zweiten Teil geht es um die
Textstellen, die die Freude empfehlen, selber und um spezifische Merkmale,
durch die sie untereinander verbunden sind. In einem dritten Teil schliess-
lich ordne ich einige dieser Textstellen in ihren jeweiligen Kontext ein und
versuche zu zeigen, dass dabei eine wiederholte charakteristische Argumen-
tationsstruktur vorherrscht.

II

Ich stehe unter dem Eindruck, dass eine umfassend negative, pessimisti-
sche Deutung Kohelets, die auch seine Empfehlungen der Freude in ihren
Sog zieht, nicht zuletzt damit zusammenhéngt, dass seinem Urteil, alles sei
hdbal, ein zu grosses Gewicht beigemessen wird und dass zu wenig prizis
herausgestellt wird, worauf sich der Begriff eigentlich genau bezieht. So
drédngt sich zunichst eine Kldrung des Gebrauchs von Adbdl bei Kohelet auf,
eine Kldarung, die sich auch fiir unser Thema als bedeutsam erweisen wird.
Dabei stellen sich zwei Fragen. Einmal: Wie ist die Héufigkeit des Vorkom-
mens von hdbdl bei Kohelet sachlich zu gewichten? Und zum anderen:
Welche Bedeutungsnuancen klingen im Begriff hdbdl, wie Kohelet ihn ge-
braucht, des ndheren an?

Zur ersten Frage: Die Zahl der hébdl-Belege bei Kohelet ist in der Tat
beeindruckend. Von 73 Belegen im ganzen Alten Testament entfallen nicht
weniger als 41, also mehr als die Hélfte, auf Kohelet.® Unter diesem Ein-
druck halten viele Ausleger dafiir, dass in diesem Begriff die Quintessenz
dessen zusammengefasst sei, was Kohelet iiber Welt, Mensch und Leben zu
sagen habe. Sie meinen, Adbdl enthalte ein umfassendes Negativurteil tiber
alle Erfahrungen und iiber die Wirklichkeit insgesamt, und eben dies einzu-
schérfen sei die eigentliche Absicht des Buches. Nun ist aber die Haufigkeit
des Vorkommens allein noch kein ausreichendes Kriterium fiir die Wichtig-
keit eines Begriffs in einem Textzusammenhang. Vielmehr ist nach seiner
Stellung im Gang der Argumentation zu fragen. Und hier hat Ogden ge-
zeigt, dass Kohelet mit Adbdl jeweils das negative Fazit aus seinen immer

6 Vgl. R. Albertz, Art. habdl in THAT I (1971) 467-469.



100 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

wieder unternommenen und immer wieder gescheiterten Erkenntnisversu-
chen zieht, dass der Begriff also im eingeschrinkten Sinn das Bemiihen,
Welt und Dasein rational zu erfassen, qualifiziert, nicht aber Welt und
Dasein als solche und im Ganzen. Worauf Kohelet hinaus will, so Ogden, ist
die Empfehlung der Freude auf dem Hintergrund der hdbdl-Erfahrung,
nicht aber die Empfehlung der hdabdl-Erfahrung selber.” Trotz seiner Hiufig-
keit kommt dem hdbdl-Urteil sachlich nur relatives Gewicht zu.

Das wird bestétigt, wenn wir uns der zweiten Frage zuwenden, der Frage
nach den Bedeutungsnuancen von hdbdl bei Kohelet. Hier ist eine m.E.
wichtige Begriffsbestimmung im Raum der deutschsprachigen Forschung
fast unbeachtet geblieben, die Edwin M. Good in seinem Buch “Irony in the
Old Testament” (1965, *1981) versucht hat® und die von Timothy Polk in
einem 1976 erschienenen Aufsatz aufgegriffen und verfeinert worden ist.’
Danach ist hdbdl als Ausdruck eines ironischen Urteils zu verstehen, als
ironischer Verzicht darauf, die Wirklichkeit angesichts ihrer Réatselhaftigkeit
zu durchschauen. Ironie ist die Reaktion auf die Wahrnehmung, dass
menschliche Anspriiche und erfahrene Realitdt auseinanderfallen, dass die
Weise, wie wir Welt und Leben sehen mochten, und die Weise, wie Welt und
Leben tatsichlich sind, sich nicht zur Deckung bringen lassen."” Unter im-
mer neuen Gesichtspunkten und Fragehinsichten stosst Kohelet an die Mau-
er dieser Inkongruitit", stellt er sich der widerstédndigen und undurchschau-
baren Wirklichkeit und nimmt im Urteil Adbdl auf ironische Weise seine
Anspriiche zuriick. hdbdl ist Ausdruck des Verlusts der Illusion, der Ent-
Téduschung dariiber, dass die meisten Fragen unbeantwortet bleiben, dass
Ideologie und Realitét auseinander klaffen, dass der Mensch mit seinen
Erkenntnisbemiihungen an uniiberwindbare Grenzen stosst.”? Aber wenn
hdbdl wohl das schmerzliche Scheitern jeder ideologisierenden Wahrneh-
mung der Wirklichkeit anzeigt, so enthélt es doch kein Nichtigkeitsurteil
iiber die Totalitdt von Welt und Leben. Im Gegensatz zur Bitterkeit des
Sarkasmus versinkt Ironie nicht im Tragischen, sondern lésst bei aller Resi-
gnation dafiir Raum, das Leben in Heiterkeit zu ergreifen.”

" Ogden (0. Anm. 4), bes. 14.

8 E. M. Good, Irony in the Old Testament, Bible and Literature Series, Sheffield 1965
(*1981).

° T. Polk, The Wisdom of Irony: A Study of HEBEL and its Relation to Joy and the
Fear of God in Ecclesiastes, SBT 6 (1976) 3-17.

» Good (0. Anm. 8) 182 und 14.

1 Good a.a.0.182; Polk a.a.0. 7.

2 Vgl. Ogden a.a. 0. 22.

B Vgl. Polk a.a.O. 11.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 101
III

Nachdem ich bisher zu zeigen versucht habe, dass die Bedeutung und der
Gebrauch von hdbal bei Kohelet einer positiven Wertung seiner Aufrufe zur
Freude nicht im Wege stehen, mochte ich mich nun den Textstellen, die von.
der Freude handeln, selber zuwenden. Es handelt sich um die acht Stellen
Koh 2,1-11; 2,24-26; 3,12-13; 3,22; 5,17-19; 8,15; 9,7-10 und 11,7-12, 1.

Fasst man diese Stellen in ihrer Gesamtheit ins Auge, so fillt sofort auf,
dass die erste Stelle (2,1-11) von den anderen sieben sorgfiltig unterschieden
werden muss. Reden ndamlich die sieben hinteren Texte von der Freude, die
Gott gibt, so handelt der erste Text von der Freude, die der Mensch sich
eigenmichtig nimmt. Kohelet berichtet in ihm davon, wie er sich, nach
einem unergiebigen Versuch mit der Weisheit, entschlossen habe, es einmal
mit der Freude zu versuchen (nsh pi.):

«Ich sprach zu mir selbst:
Wohlan denn, ich will’s einmal mit der Freude (simha) versuchen;
sieh dich um nach Gutem!» (2,1).

Dann z&dhlt Kohelet all die luxuridsen Dinge auf, mit denen er — offenbar
ein begiiterter Angehoriger der Oberschicht, der es sich leisten konnte™ —
seinen Lebenshunger zu stillen versuchte: Wein trinken, H&duser bauen,
Weinberge, Garten, Lusthaine und Wasserteiche anlegen, Sklaven, Rinder
und Kleinvieh erwerben, Geld und Silber sammeln, dazu Frauen und noch-
mals Frauen. Kurzum:

«Was irgend meine Augen begehrten,

das entzog ich ihnen nicht,

und von keiner Freude hielt ich mein Herz zuriick.
Ja, mein Herz hatte Freude an all meiner Miihe;
das war mein Teil von all meiner Miihe.» (2,10).

Doch dieser gierig und eigensiichtig ergriffene und schrankenlos ausge-
lebte Genuss erwies sich im Endeffekt als hohl und leer, wie Kohelet im
Fazit, das er seiner Aufzihlung voranstellt, eingestehen muss:

«Vom Lachen musste ich sagen: sinnlos!
und von der Freude: Was bringt die schon ein?» (2,2)

¥ Zur sozialgeschichtlichen Einordnung Kohelets vgl. R. Kroeber, Der Prediger,
Schriften und Quellen der Alten Welt 13, Berlin 1963, 24 u.6.; M. Hengel, Judentum und
Hellenismus, Tiibingen “1973, 210ff, bes. 235ff.; F. Criisemann, Hiob und Kohelet, in: FS
C. Westermann, Goéttingen 1980, 373ff, bes. 386ff.



102 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

So endet der Versuch, das Leben durch Luxus zu erhdhen, in der Er-
kenntnis, dass daraus keine echte, sinnstiftende Freude zu fliessen vermag.
Dieser Versuch steht, wie alle anderen Versuche, unter dem ironischen
Urteil: «Siehe, auch das ist kdabdl (2,1c).

Fassen wir nun die sieben anderen Stiicke, die von der Freude handeln,
ins Auge, so muss unterstrichen werden, dass von ihrer Deutung jene eben
besprochene erste Stelle génzlich fernzuhalten ist. Sie gerieten sonst unter
ein negatives Vorzeichen, das ihren Sinn total verzerren wiirde. Vielmehr ist
nach gemeinsamen Merkmalen zu fragen, durch die diese sieben Stiicke
aufeinander bezogen und untereinander verbunden sind und durch die sie
sich als besondere Aussagegruppe vom iibrigen Kohelet-Text abheben.

1. R. N. Whybray hat 1982 in einem schonen Aufsatz mit dem Titel «Qo-
heleth, Preacher of Joy»" iiberzeugend dargelegt, dass in der Abfolge der
sieben Stellen eine deutliche Steigerung beziiglich Betonung und Feierlich-
keit der Aussagen zu beobachten sei.® Am Anfang steht eine einfache
Feststellung:

«Es gibt fiir den Menschen nichts Besseres,
als' dass er esse und trinke
und es sich gut gehen lasse bei seiner Miihsal.» (2,24a)

Den beiden néchsten Feststellungen ist schon je ein Satz vorangestellt, in
welchem Kohelet beteuert, seine Feststellungen seien als Ergebnis aus Er-
kenntnis und Einsicht gewonnen:

«Da erkannte ich (wjadd‘ti),

dass es fiir den Menschen' nichts Besseres gibt,
als sich zu freuen und sich’s gut gehen zu lassen
in seinem Leben.» (3,12)

5 R.N. Whybray, Qoheleth, Preacher of Joy, JSOT 23 (1982) 87-98.

' Whybray a.a.O. 87f.

' Lies mit BH missdjjo’kdl (Haplographie). J. A. Loader (Polar Structures in the Book
of Qohelet, BZAW 152, Berlin/New York 1979, 38) und die Einheitsiibersetzung suchen
ohne Anderung mit dem vorliegenden Text durchzukommen, wobei dann aber nicht
einsichtig wird, inwiefern ein Nicht-Gutes (V.24a) aus der Hand Gottes kommen sollte
(V.24b). V.24 ist doch wohl den anderen komparativen {6b-min-Spriichen bei Kohelet an
die Seite zu stellen (4,3.6.9.13; 5,4 etc.; siche die Ubersicht bei Loader a.a. Q. 21f).

18 Lies mit BH ba’adam, vgl. das Singularsuffix am Versschluss.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 103

«Da sah ich ein (w'ra’iti)",
dass es nichts Besseres gibt,
als dass der Mensch sich freue bei seinem Tun.» (3,22a)

An der vierten Textstelle ist dieser vorangestellte Beteuerungssatz zusétz-
lich durch ein Aufmerksamkeit heischendes «siehe!» hervorgehoben und
verstirkt:

«Siehe, was ich eingesehen habe

(hinné *sdr ra’iti):

dass es gut und schon® ist,

zu essen und zu trinken

und sich’s gut gehen zu lassen bei aller Miihsal.» (5,17a)

War bisher die Empfehlung der Freude das Ergebnis aus rationaler Er-
kenntnis, so bringt Kohelet an der fiinften Stelle seine Emotionalitit ins
Spiel und steigert sich zum Lob der Freude:

«Da pries ich (w'sibbahti) die Freude,
weil es nichts Besseres gibt fiir den Menschen unter der Sonne,
als zu essen und zu trinken und sich zu freuen.» (8,15)

An den bisherigen Stellen war die Empfehlung der Freude eine indirekte
gewesen, indem Kohelet einfach ihren mit nichts zu vergleichenden Wert
herausstellte («Es gibt nichts Besseres als...»). An den beiden letzten Stel-
len geht er nun von der Indikativform zur Imperativform und damit zur
direkten Aufforderung iiber. Adressat ist an der zweitletzten Stelle jeder
Horer bzw. Leser:

«Geh, 1ss mit Freuden dein Brot

und trink frohen Herzen deinen Wein. ..

Allzeit seien deine Kleider weiss

und an Oel auf deinem Haupt mangle es nicht.

Geniesse das Leben mit der Frau, die du lieb hast.» (9,7a.8.9a)

An der letzten Stelle wendet sich Kohelet in personlicher Anrede an
einen jungen Mann, der wohl sein Schiiler gewesen sein mag:

¥ Mit Recht bemerkt Whybray a.a.0. 95 Anm. 4: “The context shows that ra’ah is
here used to introduce a conclusion drawn from ther preceding observations.”

% Im Doppelausdruck scheinen griechisch-hellenistische Wertungen anzuklingen, vgl.
N. Lohfink, Kohelet, NEB, Wiirzburg #1980, 45. Nach anderer Auffassung ist t6b zum
Vorangehenden zu ziehen: «Siehe, was ich als gut eingesehen habe: dass es schon ist, ...»



104 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

«Freu dich, Jingling, deiner Jugend,
und dein Herz lasse es dir wohl sein in deinen Jugendtagen.
Wandle, wie dein Herz dich lenkt...
Entferne Unmut von deinem Herzen,
und halte dir das Ubel vom Leibe...
und gedenke deines Schopfers™ in deinen Jugendtagen...»
(11,9a.10a; 12,1a)
Wie die skizzierte Steigerung zeigt, heben sich die sieben Texte als eine
auffallende und besonders strukturierte Aussagereihe vom tiibrigen Text des
Buches ab. Sie markieren eindeutige Z#suren im Duktus der Reflexionen
und scheinen die Spitzenaussagen des Buches zu enthalten. In den Empfeh-
lungen der Freude, die er mit sich steigernder Emphase vortrégt, scheint
Kohelet seine eigentliche Lehrabsicht formuliert zu haben.

2. Das Gewicht der sieben Textstellen wird durch ein zweites verbinden-
des Merkmal unterstrichen. An ihnen ist ndmlich, mit Ausnahme von 3,22,
ausdriicklich von Gott die Rede, und zwar nicht wie sonst im Koheletbuch,
von Gott als dem unerreichbar ferngeriickten Wirker des Geschicks, son-
dern von dem Gott, der dem Menschen die Freude bzw. die Tage, an denen
er sich freuen kann, schenkt. An vier Stellen begegnet die hebrédische Wurzel
ntn, sei es als Verb oder sei es als Substantiv (madttdt). Nach 2,24.26 kommt
das Geniessenkonnen «aus der Hand Gottes», der dem Menschen, der ihm
wohlgefillt, «Weisheit, Erkenntnis und Freude gibt». In 3,13 heisst es, es sei
«eine Gabe Gottes», wenn ein Mensch essen und trinken und sich’s wohl
gehen lassen konne. Ahnlich nennt 5,17f. die Freude in den zugemessenen
Lebenstagen, die Gott «gibt», eine «Gabe Gottes». Und auch nach 8,15
«gibt» Gott die Lebenstage, in denen der Mensch sich freuen kann. In 9,7
heisst es, Gott «<habe Gefallen» (rsh) am frohlichen Tun des Menschen, und
in 12,1 wird die Freude mit dem personlichen Schopfergott in Verbindung
gebracht. In 3,22 fehlt zwar, wie schon bemerkt, die explizite Nennung
Gottes, doch wird die Freude als der dem Menschen zufallende «Teil»
(hdliq) bezeichnet und so ihr Geschenkcharakter festgehalten.” Die so als
Geschenk Gottes qualifizierte Freude ist gewiss nicht bloss ein resignatives,
siiss-saures Carpe diem, sondern volle und echte Freude am Dasein.

’! Eine Textéinderung hat in der Textiiberlieferung keinerlei Anhalt und dréngt sich
auch vom Zusammenhang her nicht auf. «M bwr’jk diirfte gleich dem gewohnlichen Wort
fir Gott als Plural der Fiille zu verstehen sein» (W. Zimmerli, Das Buch des Predigers
Salomo, ATD 16/1, Gottingen *1980, 238 Anm. 4).

2 Als hiliq wird die Freude auch in 5,17 und 9,9 bezeichnet.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 105

3. Dass wir mit diesem Verstidndnis richtig liegen, geht noch aus einem
dritten gemeinsamen Merkmal der sieben Texte hervor. In keinem némlich
wird die Empfehlung der Freude etwa doch zuletzt dem Urteil Aédbdl unter-
geordnet und damit ihr positiver Wert wieder zunichte gemacht.” Im Gegen-
teil: Von der Freude ist meistens antithetisch zu den anderen Lebensversu-
chen, die sich als Adbdl erwiesen haben, die Rede. Ihnen wird das Geschenk
der Freude als ein positiver Zugang zum Leben gegeniibergestellt. Darauf
soll nun im letzten Teil noch nidher eingegangen werden.

IV

Bisher haben wir die Ausserungen Kohelets zur Freude mehr oder weni-
ger isoliert betrachtet. Nun gilt es, diese Ausserungen noch in ihren niheren
Kontext einzuordnen und zu fragen, welches zusétzliche Profil sie von daher
erhalten. Dabei ldsst sich an den ersten vier der sieben Stellen iiberraschend
eine gleichformige Argumentationsstruktur beobachten, auf die Robert
K. Johnston in seinem 1976 erschienenen Aufsatz mit dem Titel *“‘Confes-
sions of a Workaholic’: A Reappraisal of Qohelet” hingewiesen hat.** Diese
Argumentationsstruktur verlduft in drei Stufen. Auf der ersten Stufe werden
kritische oder negative Beobachtungen und Erfahrungen genannt, welche
alle Anstrengungen des Menschen radikal in Frage stellen. Auf der zweiten
Stufe wird solcher Infragestellung gegeniiber die Freude als eine bessere
Lebensalternative empfohlen. Auf der dritten Stufe folgen ergéinzende Be-
merkungen dazu, wie diese Freude recht zu verstehen sei: Sie darf nédmlich
nicht ihrerseits zu einem handhabbaren Lebensprinzip in der Verfiigungsge-
walt des Menschen werden, nicht zu einem eigenméchtigen Lebensentwurf,
welcher der Freiheit Gottes, der Begrenzung des Menschen und dem Ge-
schenkcharakter der Freude nicht Rechnung trigt. Diese dreistufige Denk-
bewegung mochte ich anhand der einschligigen vier Textzusammenhiinge
noch kurz nachzeichnen.

# Eine Ausnahme scheint der Abschnitt 2,24-26 darzustellen, der mit dem Satz «Auch
das ist hdbdl und ein Haschen nach Wind» abschliesst. Aber dieser Satz ist hier, wie Polk
(s. Anm. 9) 12f. mit Recht argumentiert, auf die Frage von V.25 («Denn wer kann essen
und wer geniessen ohne ihn?») bezogen und “does not serve to reject as meaningless even
the commendation of joy, but...functions instead as an admonition to the ‘sinner’ who
fancies that his own efforts should result in success rather than seeing that his good lies in a
proper relationship with God”.

* R.K. Johnston, “Confessions of a Workaholic”: A Reappraisal of Qohelet, CBQ 38
(1976) 14-28, bes. 24-26.



106 Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein

2,18-26: Aus der Erfahrung, dass der Mensch héufig genug die Friichte
seiner Miihe einem anderen iliberlassen muss, der nach ihm kommt und sich
nicht darum abgemiiht hat, zieht Kohelet den Schluss, dass Arbeit keinen
hochsten Wert darstellt, letztlich keinen Gewinn bringt und also unter das
Verdikt hdgbdl fallt (V.18-23). Demgegeniiber gibt es fiir den Menschen
nichts Besseres als die Freude (V. 24). Dabei muss man sich indessen bewusst
bleiben, dass niemand ohne Gott essen und geniessen kann, dass alles an
seinem Wohlgefallen hingt und dass folglich diese Freude nicht in die eigene
Regie des Menschen genommen werden darf.

3,9-15: Gott hat, so argumentiert Kohelet, alles schon gemacht zu seiner
Zeit und dem Menschen den Sinn fiir das Zeitiiberdauernde® ins Herz
gelegt. Doch seine Miihe, das Geheimnis von Welt und Leben aufzuschliis-
seln, muss ohne Erfolg bleiben, weil er «das Werk, das Gott gemacht hat,
von Anfang bis zu Ende nicht herausfinden kann» (V.9-11). Demgegeniiber
gilt es, die Freude als Gabe Gottes anzunehmen (V.12-13). Dabei soll man
dessen eingedenk bleiben, dass man zu dem, was Gott tut, nichts dazutun
und nichts davontun kann, dass also die Freude ganz und gar am Geben
Gottes hingt und nicht vom Menschen selbst sichergestellt werden kann.
«Gott hat es so gemacht, dass man ihn fiirchte», fiigt Kohelet bei und stellt
damit der echten Freude die Haltung der Gottesfurcht an die Seite (V.14—
15).

3,16-22: Die Beobachtung, dass im menschlichen Bereich das Unrecht
immer wieder das Recht verdringt, nimmt Kohelet zum Anlass, liber die
Hinfilligkeit des Menschen iiberhaupt und grundsétzlich zu meditieren: im
Todesgeschick gleicht der Mensch dem Vieh, vor dem er keinen Vorzug hat
(V.16-21). Demgegeniiber gilt es, die Freude als den dem Menschen zuge-
messenen Teil im Hier und Heute zu ergreifen und zu leben (V. 22a). «Denn»
—fiigt Kohelet an — «wer bringt ihn dahin, auf das zu sehen, was nachher sein
wird?» Mit dieser Frage, so meine ich, rdt Kohelet davon ab, die Freude
durch eigene Hand fir alle Zukunft sicherstellen zu wollen. Sie ist nur zu
haben als Geschenk der Stunde.

5,9-19: Kohelet beginnt mit einer Reflexion iiber die Nichtigkeit des
Reichtums: er macht unersittlich und raubt den Schlaf, er ist verginglich

% Das etwa scheint hier die Bedeutung von élam zu sein. R. Kroeber (s. Anm. 14) 85
ibersetzt mit «(Sinn fiir) die Welt», was dem Kontext und der alttestamentlichen Vorstel-
lungsweise sicher schon besser entspricht als das libliche «Ewigkeit». Doch ist die Wortbe-
deutung stirker auf den Aspekt «Zeit» als auf den Aspekt «Welt» bezogen. Dem Men-
schen ist der Drang eingestiftet, dass er im Wechselbad der fallenden Zeit (3,1-8) nach der
Innenseite der zeitlichen Dinge fragen muss, d.h. nach dem, was sie als ihr Geheimnis
iiberdauert.



Martin A. Klopfenstein, Kohelet und die Freude am Dasein 107

und niemand kann ihn im Tod mitnehmen (V. 9-16). Gut und schon hingegen
ist es, seinen Reichtum in der Freude zu finden, denn diese ist des Menschen
Teil und eine Gabe Gottes (V.17-18). Dann fiigt Kohelet bei: «Ein solcher
denkt nicht viel iiber die begrenzte Zahl seiner Lebenstage nach, wenn Gott
ihn?® durch die Freude seines Herzens beschiftigt hélt.» Damit deutet er
m.E. an, dass der, dem Gott Freude schenkt, die Kiirze seines Lebens
selbstvergessen, heiter und gelassen ertragen kann, wéhrend die Gier nach
Giitern nichts als die Kehrseite der nagenden Sorge um die zerrinnende
Lebenszeit darstellt.

Die Argumentationsstruktur, die an den vier skizzierten Textzusammen-
hingen abgelesen werden kann, hebt noch einmal von einer anderen Seite
die Bedeutung hervor, die der von Gott geschenkten Freude am Dasein im
Denken Kohelet zukommt: Sie ist einerseits den anderen Denk- und Le-
bensversuchen als positive Alternative gegeniibergestellt. Andererseits wol-
len die ergiinzenden Bemerkungen sicherstellen, dass der Mensch die ihm
geschenkte Freude nicht doch wieder mit jenen selbstsiichtigen Hedonismen
verwechselt, die Kohelet nach 2,1-11 anfénglich mit kldglichen Ergebnis
ausprobiert hatte.

Am Anfang unserer Uberlegungen stand die Frage: Wird auch die von
Kohelet empfohlene Freude letztlich vom diisteren Schatten der Nichtig-
keitsaussagen eingeholt und dadurch zu einem im Grunde resignativen
«Pfliicke den Tag!» verkiirzt? Oder handelt es sich um eine freie, echte,
runde Frohlichkeit, und besteht in der Einladung zu ihr die eigentliche
Absicht des Buches? Nach dem Gesagten scheint es mir nicht zweifelhaft zu
sein, dass die zweite Deutung zutrifft. So stimme ich dem jiidischen Kohelet-
Ausleger Robert Gordis zu, wenn er die Freude (simha) «das grundlegende
Thema des Buches» nennt.”” Wenn Gordis allerdings weiter davon spricht,
die Freude sei «der kategorische Imperativ Gottes fiir den Menschen»®, so
ist das missverstidndlich, weil echte Freude nicht aus Leistung, sondern aus
Gnade kommt. Indem Kohelet eben dies mit sich steigerndem Nachdruck
bezeugt, darf er mit Fug ein Prediger der Freude am Dasein heissen.

Martin A. Klopfenstein, Bern

% Zur Lesung mit Suffix s. BH.

*7 “the basic theme of the book”; R. Gordis, Kohelet, the Man and his World. A Study
of Ecclesiastes, New York *1968 (Schocken Paperback) 131

% Gordis a.a. 0. 129.



	Kohelet und die Freude am Dasein

