Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 47 (1991)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Marc Lienhard, L’Evangile et I’ Eglise chez Luther, Editions du Cerf, Paris 1989. 287 S., 145 FFR.

Eine Neuerscheinung von Marc Lienhard bedeutet fiir den Rezensenten immer auch der
oberrheinischen sodalitas des spaten 15. und frithen 16. Jh.s gedenken, der Zeit, da zwischen Basel
und Strassburg und iiber die entsprechende Regio weit hinaus aufgrund des Ideenreichtums, aber
auch der vielen personlichen Beziehungen zwischen den einzelnen Humanisten und Theologen,
die mitteleuropéische Reformation mindestens ebenso reich in Bewegung gesetzt wurde wie von
Wittenberg, Ziirich oder Genf aus. Strassburg und Basel haben der Nachwelt ein derart reiches
christliches Erbe hinterlassen, dessen Vielseitigkeiten noch in den siebziger Jahren auf regelmés-
sigen Begegnungen beider protestantischen Theologenfakultiten gepflegt wurde, als die geistige
sodalitas O. Cullmanns und R. Mehls noch zu spiiren war.

Heute scheint die kreative Pflege reformatorischen Erbes in Strassburg besser aufgehoben zu
sein als am Rheinknie, vor allem weil in M. Lienhard ein unermiidlicher Kenner und Anwalt
lutherischen und bucerischen Erbes auf dem Plan ist, der alle zwei Jahre mit einer neuen
Interpretation aufwartet. Es geht ihm dabei nicht nur um eine noch bessere Erfassung der
Theologie Martin Luthers, wie schon in «Luther, témoin de Jesus Christ. Les étapes et les théemes
de la christologie du Réformateur» (Paris 1973) oder «Martin Luther. Un temps, une vie, un
message» (Genéve 1983" ), wobei er, der Rolle Strassburgs gemiiss, zum idealen Dolmetscher
Luthers fiir den franzosischen Sprachraum wurde, sondern in 6kumenischer Weite auch das
Gesprich mit den Téufern («The Origins and Characteristics of Anabaptism», 1977; «Quellen zur
Geschichte der Taufer», 2 Bde. tiber Strassburg 1536-52, 1988) auf der einen und mit der
katholischen Welt auf der andern aufnimmt.

Wenn Lienhard nun zum dritten Mal weit ausholt (allerdings mit Reprisen fritherer Veroffent-
lichungen), um Evangelium und Kirche bei Luther neu aufeinander zu beziehen, so tritt er damit
gleichzeitig ein in den gegenwirtig von Experten beider Seiten lebhaft gefiihrten Dialog zwischen
lutherischem und katholischem Kirchenverstidndnis. Nachdem katholische Theologie seit Joseph
Lortz’ Durchbruch (1940), in Deutschland zumindest, lingst gelernt hat, Luthers beste Ansétze
im Evangelium, in der Christologie zu rezipieren, und in biblischer Universitéitstheologie den
einstigen protestantischen Vorsprung lidngst aufgeholt hat, auch wenn ihre Hierarchie dies nur in
Ausnahmefillen, wie Kardinal Willebrands 1970 in Evian (34), gebilligt hat, erstreckt sich der
katholisch-lutherische Dialog vor allem auf die immer noch kontrovers empfundene Ekklesiolo-
gie. So wird der Verfasser mit vorliegendem Opus einmal mehr zum Apologeten eines unsystema-
tisch denkenden, rein von seinen Gewissenskdmpfen und den biblischen Antworten getriebenen
Reformators, dessen Absicht es nie gewesen sei, die Kirche zu spalten. Die Briefstelle vom
August 1518, «nie ein Hiretiker» zu sein, muss ofter dazu herhalten, wie natiirlich gesamthaft
recht wenig vom spéten Luther zitiert wird. Mit der Freiheit des Systematikers versucht Lienhard
auch von Luthers Freiheitsbegriff zu Fichte und Hegel (391ff.), ja zu den Menschenrechten des
18. Jh.s (85ff.) Briicken zu schlagen, was den Pfarrer freuen wird, der stindig solchen Vergleichs-
fragen in der Praxis begegnet, den Historiker wohl weniger, weil die Zeitgebundenheit Luthers in
der Welt des frithen 16. Jh.s dariiber leicht iibersprungen werden kann. Immerhin, es erfreut,
Luther heute auch wieder in seinen angeblich schlimmsten Schriften, denen zu Bauernkrieg und
Obrigkeit, sorgsam positiv zitiert zu sehen, nachdem die marxistische Sicht jahrzehntelang domi-
nieren durfte und sogar noch in diesem Werk steht, dass Luther lange mehr von Katholiken und
Marxisten ernstgenommen wurde als von Protestanten. Hoffen wir, dass letztere sich endlich von
ihrer einseitigen Bindung an die vorletzten 16sen und gemeinsam mit Katholiken auf der Linie des



88 Rezensionen

Verfassers den kirchlichen Weg mit Luther in die Zukunft beschreiten. Strassburg hatte diesbe-
ziiglich schon seit Bucer stets eine mehrdimensionale Vermittlerrolle, wie auch aus Lienhards
1981 erschienenem Buch «Strassburg und die Reformation» gelernt werden kann.

Karl Hammer, Basel

Bauerliche Frommigkeit und kommunale Reformation. Referate, gehalten am Schweizerischen
Historikertag vom 23.10.1987 in Bern. In ITINERA, fasc. 8, 1988. Redaktion Hans von
Riitte, Schwabe-Verlag Basel, 122 S., brosch. 28 SFR.

Wihrend die Durchfithrung der Reformation in deutschen und schweizerischen Stiddten in
den letzten Jahrzehnten immer stirkere wissenschaftliche Zuwendung erfahren hat, so da3 man
eigentlich schon {iibertreibend versucht war, von ihr in Mitteleuropa als von einer «Stidte-
Reformation» zu sprechen (vgl. dazu B.Moellers «Reichsstadt und Reformation» 1962,
A.G. Dickens’ «Reformation as urban event», 1974), bemiihte sich die «Allgemeine geschichts-
forschende Gesellschaft der Schweiz» an ihrer Berner Tagung 1987, P. Blickles «Zugénge zur
béuerlichen Reformation» (1987), Reformation in den Landgemeinden in Einzelbeitrigen zu
vertiefen und zu differenzieren. Die einzelnen Beitrige von Rosi Fuhrmann: Christenrecht,
Kirchengut und Dorfgemeinde; H. von Riitte: Von der spitmittelalterlichen Frommigkeit zum
reformierten Glauben; P. Kamber: Les paysans et leurs clercs pendant la Réforme a Ziirich;
P. Bierbaum: Die Predigerreformation im Dorf, und H.R. Schmidt, der unter «Gemeinderefor-
mation» das bernische Sittengericht zwischen Selbstdisziplinierung und kommunaler Selbstregu-
lation untersuchte, eréffnen ein weiteres, neues Spektrum hinsichtlich der bisher vernachléssig-
ten Frage, aufgrund welcher Strukturen, spétmittelalterlicher Missstdnde und entsprechender
Klagen der Landbevolkerung der Boden fiir eine Rezeption der Reformation auch auf dem
Lande reif wurde.

Freilich storen den Theologen trotz der beachtlichen Horizonterweiterung die weitgehend im
Formalen, Strukturellen, Statistischen, Regionalen steckenbleibenden Analysen, die noch nicht
auf eine iibergreifend neue Sicht der ldndlichen Reformation hinweisen. Es fehlen diesem Band,
von wenigen Ausnahmen abgesehen, Hinweise und Querverbindungen zur Literatur iiber die
Taufer und die Bauernkriege. Es wiire schon, wenn es gelungen wire, das von H.R. Guggisberg
in seiner Einfithrung zurecht beklagte Defizit sowohl der marxistischen wie der nichtmarxisti-
schen Bauernkriegsforschung hinsichtlich der «religiosen Bediirfnisse der deutschen Bauern» (5)
mit diesen und folgenden Beitrdgen aufzufangen. Aber dazu ist wohl der Graben zwischen der
Phil. I.- und der Theol. Fakultit inzwischen schon zu breit geworden. Einen beachtlichen Schritt
in die richtige Richtung leistete fiir die deutschen Verhiltnisse 1979 Justus Maurer mit seiner
Monographie «Prediger im Bauernkrieg» (Calwer Verlag Stuttgart). Karl Hammer, Basel

Luther und Theosis. Vergottlichung als Thema der abendldndischen Theologie. Referate der
Fachtagung der Luther-Akademie Ratzeburg in Helsinki 30.3.-2.4.1989, in: Schriften der
Luther-Agricola-Gesellschaft A 25, von Simo Peura und Antti Raunio, Helsinki/Erlangen
1990. 232 8.

Néhe und Distanz lutherischer Theologie zu othodoxer Lehrtradition waren aufgrund der
Nachbarschaft des lutherischen Skandinaviens, Finnlands und des Baltikums zu Russland seit der
Ausbreitung der lutherischen Reformation bis vor die Tore Petersburgs stets ein Thema, das die
nordeuropiische Theologie mehr interessierte als die mitteleuropéische. Nach der Abschaffung
des «eisernen Vorhangs» konnte es verheissungsvoll sein, den friiheren, meist zaghaften Offnun-
gen beider theologischer Seiten intensiver nachzugehen, auch im Interesse einer wachsenden
Gesamtokumene, die mit «Rom» erst einmal ins Stocken geraten ist.



Rezensionen 89

Die Referate der Fachtagung der Ratzburger Lutherakademie in Helsinki 1989 iiber die
Rezeption des typisch ostlich-orthodoxen Themas der Theosis in der Theologie Luthers bieten
insofern eine gute Grundlage, auf fritheren Ansdtzen weiterzukommen. Die deutschen Autoren
R. Slenczka, Gg. Kretschmar und U. Asendorf gehen der Gemeinschaft mit Gott als Gegenstand
der Theologie, der Rezeption der orthodoxen Vergottlichungslehre in der protestantischen Lehre
und der Theosis in Luthers Theologie nach, die finnischen Autoren T. Mannermaa, H.T. Kamp-
puri, R. Saarinen, S. Peura, A. Paunio, E. Huovinen, E. Martikainen entdecken Theosis als The-
ma der finnischen Lutherforschung, bei dem Vater der Orthodoxie Gregorios Palamas (1296—
1358), bei Luther, natiirliches und gottliches Gesetz bei Luther 1522f. und anderes mehr. Viele in
der bisherigen deutschen Lutherdeutung der letzten Zeit eher verschiittete Zuginge zum Reich-
tum der Theologie Luthers wie auch der Orthodoxie werden dabei aufgedeckt und kénnen ein
inskiinftiges Studium des Luthertums wie der Orthodoxie anregen und bereichern.

Karl Hammer, Basel

«...LEBENN NACH DER LER JHESU...» «DAS SIND ABER WIR!»> Berner Tiufer und

Priidikanten im Gesprdch. Ein Gedenkband zum 450jdhrigen Jubildum der Téduferdisputation

in Bern 1538, herausgegeben vom Schweizerischen Verein fiir Tdufergeschichte. 208 Seiten, 9

vierfarbige Abb. Br. Fr. 42.-/DM 49.—

Das Taufertum, ja die sogenannte Radikale Reformation des frithen 16. Jh.s insgesamt ist in
den letzten Jahren und Jahrzehnten sowohl von der Geschichte, als auch von der Theologie, der
Soziologie und der Volkskunde her ins Blickfeld der Forschung geriickt. Dieses gegenwiirtige
Interesse ist wohl nicht zufillig, sondern diirfte mit teilweise durchaus vergleichbaren Fragestel-
lungen von damals und heute zusammenhéngen. Genannt seien etwa die Frage nach dem Verhilt-
nis von Kirche und Staat, die Rolle der Kirche in der Gesellschaft, die Debatte um die Geltung
der Glaubens- und Gewissensfreiheit, die Friedensfrage oder auch die Suche nach alternativen
Lebensformen. All diese Themen spielen in Geschichte und Theologie des T#ufertums eine
wichtige Rolle. Fassbar werden die jeweiligen Positionen insbesondere in den verschiedenen
Gesprichen, welche zwischen Vertretern von Reformation und Tdufertum in den 20er und 30er
Jahren des 16. Jh.s stattfanden.

Mit der Berner Téuferdisputation von 1538 hat das Zeitalter der Gespriache zwischen den
Staatskirchen und ihren nonkonformistischen Kritikern in der reformierten Schweiz seinen Ho-
hepunkt erreicht. Wohl selten waren die Parteien derart gut geriistet einander gegeniiber getre-
ten, und wohl selten wurde derart klar formuliert, was die zwei Welten zugleich einte und doch
auch trennte in ihrem Bemiihen um ein «lebenn nach der ler Jhesu».

Unter verschiedenem Blickwinkel wiirdigen ausgewiesene Kenner des Tdufertums und der
Reformation das Berner Tdufergesprich von 1538 als ein Ereignis, welches nicht nur damals die
Grenzen bernischer Lokalgeschichte {iberschritten hat, sondern bis heute Anregung und Heraus-
forderung fiir einen iiber konfessionelle Grenzen hinausgehenden Dialog darstellt. In einer Zeit
ndmlich, wo sidkulare, aber auch landes- und freikirchliche Kreise in ihrem je eigenen Ringen um
Identitit plotzlich Aktualitdt und Relevanz, aber auch mdogliche Gefidhrdungen téuferischer
Uberzeugungen entdecken und dariiber in einen konstruktiven Dialog einzutreten bereit sind — in
einer solchen Zeit kann das Kennenlernen, Aufarbeiten und Bedenken der je eigenen Vergan-
genheit durchaus befruchtend wirken auf das gegenseitige Verstidndnis in der Gegenwart und das
gemeinsame Gespréch iiber die miteinander zu gestaltende Zukunft.

Es ist dem Schweizerischen Verein fiir Tdufergeschichte zu danken, dass er mit der Publika-
tion dieses gediegenen Gedenkbandes einen wertvollen Beitrag nicht zuletzt auch zu solchem
gemeinsamen Nachdenken iiber ein «lebenn nach der ler Jhesu» heute geleistet hat.

Hanspeter Jecker, Muttenz



90 Rezensionen

Per Frostin, Liberation Theology in Tanzania and South Africa. A First World Interpretation,

Studia Theologica Lundensia 42, Lund University Press 1988. 283 S.

Nicht-westliche Theologien sind seit dem Auftreten der lateinamerikanischen Befreiungs-
theologien zunehmend wichtiger geworden und fithren auch zu einem neuen Bild 6kumenischer
Theologiegeschichte. Die Bildung der Okumenischen Vereinigung von Dritte Welt Theologen
EATWOT und deren Konferenzen seit 1976 sind dafiir ein wichtiges Indiz. Die européische
Theologie, vielleicht mehr als die amerikanische, hat aber immer noch Miihe mit dem neuen
Paradigma, das die sozialen Beziehungen und Konflikte, die modernen Gétzen (z.B. den Mam-
mon) sowie die fundamentale Dialektik von Theorie und Praxis zum Ausgangspunkt von Theolo-
gie nimmt und deshalb gegeniiber traditionellen Denkmustern den «epistemologischen Bruch»
predigt. Frostin ist in der Ersten Welt einer der besten Kenner der weltweiten Befreiungstheolo-
gie, ihrer verschiedenen Spielarten als auch ihrer wissenschaftstheoretischen und hermeneuti-
schen Implikationen. Nun hat er in einem grisseren Buch seine diesbeziiglichen Analysen und
Einsichten erstmals zusammenhingend dargelegt. Zugleich versucht er eine Befreiungstheologie
auch fiir die Erste Welt zu buchstabieren. Als Professor fiir Dogmatik in Lund ist er prédispo-
niert, sich als Vermittler von Denkweisen und Traditionen, deren Begegnung weiterhin schwierig
ist, anzubieten, hat er doch ebenfalls selber lingere Zeit als Dozent in Makumira (Tanzania)
gewirkt und bringt die notigen Kenntnisse des Terrains mit. Gerade die Bemiithung um eine solche
Vermittlung leitet sein Buch und zwar so, dass es, ohne die Anliegen der afrikanischen Theologie
zu verfilschen, auf die systematischen Fragen, die sich uns stellen, eingeht. Denn auf die Dauer
kann ja die westliche Theologie die Tatsache nicht ausblenden, dass gerade Afrika ein besonders
dynamisches Zentrum der Weltchristenheit geworden ist.

Wihrend Lateinamerika hierzulande ziemlich viel Publizitit erhalten hat, ist Afrika bislang in
dieser Hinsicht ziemlich auf der Strecke geblieben. Deshalb ist Frostins Buch derzeit eine der
ausfiihrlichsten Studien zu afrikanischer Theologie. Von seinem biographischen Hintergrund her
wundert es nicht, dass Frostin einen Teil seiner Fallstudien Tanzania widmet und «Ujamaa», die
Gemeinschaftsphilosophie und -6konomie der Nyerere Zeit, als Kontext einer befreienden Theo-
logie zum Ausgangspunkt nimmt; diese stellt Gott, Mensch und Kirche unter dem Aspekt
gemeinschaftlichen Seins, Denkens und Handelns dar. Das zweite Beispiel ist die schwarze
Erfahrung in Siidafrika, wie sie sich in der dortigen Schwarzen Theologie ausdriickt und, ange-
sichts der entmenschlichenden Unterdriickung im Namen von Rasse und Privilegien, das Leben
unter dem Aspekt der Ganzheitlichkeit (wholeness of life) reflektiert. Beiderorts geht es letztlich
um die Bekehrung zu einer gemeinschaftlichen Existenz, welche die von den modernen Gétzen
des Kapitals und des Ethnozentrismus diktierte Selbstsucht ablegt.

Das eingebrachte Material und die profunden Analysen Frostins sind bestechend. Sein Ap-
proach zeichnet sich auch dadurch aus, dass er die bei uns verbreitete Unterscheidung einer mehr
vom Inkulturationsproblem in Anspruch genommenen Theologie von einer mehr mit dem Befrei-
ungsproblem beschiéftigten und wesentlich auf Siidafrika beschrinkten Theologie entweder igno-
riert (vgl. jedoch 17) oder iiberwindet. Afrikanische Theologie ist fiir den Verfasser wesentlich
Befreiungstheologie, wenn auch die sozialen Kontexte und kulturellen Traditionen verschieden
sein mogen: Neokolonialismus und afrikanischer Sozialismus im einen, Rassismus und Nationa-
lismus im anderen Fall. Deshalb gehort die Schwarze zur afrikanischen Theologie. Das entspricht
der Tendenz bei EATWOT, die anfidnglich noch sehr betonten Unterschiede zwischen den
Kontinenten und Kulturen etwas einzuebnen und die theologisch verschiedenartigen Interpreta-
tionen dem gemeinsamen Anliegen der Befreiung unterzuordnen. Differenziert befasst sich
Frostin auch mit den gegen die Dritte Welt-Theologien vorgebrachten Kritiken. Dabei wirft er
ein Argument ins Spiel, das so in der bisherigen Diskussion noch kaum vernommen wurde. Die
meisten Kritiker nehmen sich laut Frostin nicht die Miihe, die Texte so zu lesen, wie sie das



Rezensionen 91

innerhalb ihrer eigenen wissenschaftlichen Tradition tun; sie tragen stattdessen die eigenen
Fragestellungen an sie heran. Textanalyse ist aber von primédrer Wichtigkeit, um die interne Logik
der Texte aus der Dritten Welt zu erfassen und zu wiirdigen. Damit erst wiirde das wissen-
schaftliche Ideal demokratisch gewonnener und intersubjektiv verantworteter Objektivitit er-
fiillt. Die Dritte Welt-Theologien wiirden so der ihnen angedichteten Irrationalitdt enthoben und
die Arbeit mit und an ihnen legitim, auch fiir den Theologen aus der alten Welt.

Ein bedenkswertes Buch, das mithilft. Vorurteile abzubauen und die Theologie zu entprovin-
zialisieren. Klauspeter Blaser, Lausanne

Michael Herbst, Missionarischer Gemeindeaufbau in der Volkskirche, Calwer Verlag Stuttgart

1987, 477S., DM 48.-

Die verschiedenen Bewegungen, die sich fiir das Programm eines missionarischen Gemeinde-
aufbaus einsetzen, haben mit dieser Erlanger Dissertation ihr wissenschaftlich fundiertes Lehr-
buch erhalten. Herbst bietet zuniichst einen Uberblick iiber Konzepte der Praktischen Theologie
seit Schleiermacher unter dem Stichwort Gemeindeaufbau, geht dabei liebevoll auf Theodosius
Harnack ein, berichtet dann iiber das Aufkommen dieses Stichwortes an der VELKD-Synode
Berlin Spandau 1958 und iiber seine wachsende Aktualitit durch die Kirchenaustrittsbewegung
und die Erosion der Volkskirche in den siebziger Jahren. Herbst zeigt aber, dass das mit dem
Begriff gemeinte schon in der Ekklesiologie der theologischen Erkldrung von Barmen gegenwér-
tig ist. Wenn man néamlich die Formel «Gemeinde der Briider» aus der Sicht des spéten Barth und
des heutigen Pietismus interpretiert, so kann man mit Herbst definieren: «Gemeindeaufbau ist
das Werk des erhohten Herrn Jesus Christus, der selbst seine <Gemeinde von Briidern> zusam-
menruft, ihrem Leben Gestalt gibt und sie in seinem Auftrag aussendet. Dieses Werk des
Gemeindeaufbaus vollbringt Jesus Christus aber nicht ohne menschliche Mitarbeit. Von uns aus
gesehen ist dann Gemeindeaufbau ein planméssiges Handeln im Auftrag Jesu Christi mit dem
Ziel, dem Zustandekommen, Gestaltgewinnen und Gesandtwerden der <Gemeinde von Brii-
dern> zu dienen.» (66). Herbst geht dann den biblischen Wurzeln des Begriffs nach, fasst die
empirischen Analysen der Volkskirche zusammen, die fiir ihn das Programm des missionarischen
Gemeindeaufbaus zur einzigen theologisch verantwortbaren Antwort auf die gegenwirtige Situa-
tion machen. Ausfiihrlich und von seinem Standpunkt aus kritisch stellt er dann die verschiede-
nen Konzepte des Gemeindeautbaus dar: die Ansitze dazu bei Schleiermacher und Sulze — die
funktionale Theorie und die den Pluralismus bejahenden Konzepte, die Herbst scharf ablehnt,
weil sie die volkskirchliche Wirklichkeit zementieren und ihr das kritische Gegeniiber des neute-
stamentlichen Gemeindebildes rauben, — die aus der 6kumenischen Diskussion hervorgegange-
nen Konzepte der «Kirche fiir andere», die ihm zu einseitig sind, — die missionarische Doppelstra-
tegie, bei der er innere Widerspriiche feststellt, — die Gemeindewachstums-Bewegung und die
geistliche Gemeinde-Erneuerung, denen gegeniiber er gewisse Vorbehalte anmeldet — die Bewe-
gung «iiberschaubare Gemeinde», deren Grundannahmen und Arbeitsweisen er bejaht. Er
mochte nur das mangelnde theologische Verstiindnis von F. und Chr. A. Schwarz fiir die Kirche als
Institution korrigieren.

Im dritten Teil seines Buches entfaltet Herbst das Programm des missionarischen Gemein-
deaufbaus, das durch drei kybernetische Grundentscheidungen eingeleitet wird («Kybernetik
als Lehre von der Kirchen- und Gemeindeleitung ist diejenige praktisch-theologische Disziplin,
innerhalb derer geordnetes Nachdenken, also Wissenschaft vom Gemeindeaufbau stattfin-
det»): '

1. Weil faktisch das kirchliche Leben Pfarrer-zentriert ist, beginnt Gemeindeaufbau mit der
geistlichen Erneuerung des Pfarrerstandes.



92 Rezensionen

2. Diese fiihrt iiber die erstmalige oder etneute Hinkehr der Getauften zu dem ihnen in Christus
durch die Taufe zugeeigneten Heil sofort zur Gewinnung von Laien zur Mitarbeit in geistlichen
Zellen und Dienstgruppen.

3. Alle Aktivititen der Gemeinde, die aus den auf diese Weise im Glauben erweckten Christen
besteht, sind darauf ausgerichtet, die der Kirche Fernstehenden, die getauften Heiden, zu einem
lebendigen Glauben und zur Eingliederung in die lebendige Gemeinde zu gewinnen.

Das Buch ist eine eindriickliche Synthese von pietistisch verwurzeltem evangelistischen Enga-
gement mit der lutherischen Orthodoxie und dem Christozentrismus der Barmer Erklarung. Es
erfiillt nicht nur optimal alle Anforderungen an eine theologische Dissertation (umfassende
Bearbeitung der Literatur, Fleiss, Gelehrsamkeit, in jeder Hinsicht klare Darstellung, Uberein-
stimmung mit den Ansichten des Doktor-Vaters). Es zeichnet sich auch, was nur von wenigen
Dissertationen zu sagen ist, durch eine geistliche Dynamik, ja eine Leidenschaft des Glaubens
aus, die auf den Leser nicht ohne Wirkung bleiben wird, zumal es so geschrieben ist, dass auch
Nicht-Theologen es verstehen. Von diesem Buch werden Impulse ausgehen! Es wird unsicher
gewordene Pfarrer fiir die geistliche Erneuerung gewinnen. Es wird zur Bildung von Hauskreisen
anregen, in denen der Glaube vertieft und das missionarische Bewusstsein der Glieder gestirkt
wird. Man kann sich leicht vorstellen, wie der durch das Buch entfachte Evangelisationswille
wirken wird, wie volkskirchliche Strukturen abgebaut werden, wie Gemeinden von bekennenden
Christen entstehen, wie diese evangelistischen Bemiihungen auch bei vielen Zeitgenossen (auch
Getauften) auf Widerstand stossen, wie sie, weil sie sich nicht in Hauskreise und sogenannte
lebendige Gemeinden «eingliedern» lassen wollen, starke antikirchliche und antireligiose Res-
sentiments aufbauen miissen, um die Verunsicherung abzuwehren. Nur eines kann ich mir nicht
vorstellen: dass die nach diesem Programm angestrebte Gemeinde der wahren Christen, wie
Herbst annimmt, nicht mehr Pfarrer-zentriert sein wird. Denn der Verfasser weiss so genau
Bescheid iiber den wahren Glauben und die lebendige Gemeinde, dass er jede Abweichung prizis
beurteilen kann. Eine Gemeinde, in der Theologen mit so sicherem Urteilsvermégen in allen
Glaubensfragen mitwirken, bleibt immer, so meine ich, abhéngig von der Fiihrung durch solche
theologischen Experten. Laien mit einem von der offiziellen Linie abweichenden Glaubensver-
stindnis oder gar mit heterodoxen Ideen kénnen in dieser Gemeinde jedenfalls keine Verantwor-
tung iibernehmen.

Auf Grund seiner elaborierten Dogmatik weiss Herbst auch eindeutig Bescheid iiber die
Grenzen zwischen Christen und Nicht-Christen. Der Rezensent, dem in diesem Buch in jedem
Kapitel bescheinigt wurde, dass er mit seinem Glaubensverstidndnis sicher kein Christ ist, hoch-
stens ein getaufter Heide, fragt sich, in welcher christlichen Gruppe nach 20 Jahren Leute mit
einem dem seinigen dhnlichen Glaubensverstiandnis ihre religiosen Bediirfnisse befriedigen kon-
nen. Walter Neidhart, Basel

Wolfgang Greive/Raul Niemann (Hg.), Neu glauben? Religionsvielfalt und neue religiose Stro-
mungen als Herausforderung an das Christentum, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn 1990.
180S.

Das aus einer Tagung der Loccumer Akademie hervorgegangene Symposium informiert
griindlich iiber die verschiedenen Aspekte des Synkretismus in der Gegenwart. H.-W. Gensichen
geht der Geschichte des Begriffs seit seinem Auftauchen in der Religionswissenschaft nach und
leitet an, ihn kritisch und kontrolliert zu verwenden. N.P. Levinson berichtet, wie das Judentum
in seiner Geschichte Einfliisse aus fremden Religionen aufgenommen veréndert und sich dagegen
gewehrt hat. H. Paulsen diskutiert die These von H. Gunkel, das Urchristentum sei eine synkreti-
stische Religion und nimmt aus der Sicht eines heutigen Neutestamentlers dazu Stellung. H.-



Rezensionen 93

J. Prien skizziert die Missionsgeschichte von ihren Anféngen an bis zur Christianisierung Siid-
Amerikas als Gratwanderung zwischen Verweigerung der Inkulturation des Evangeliums und
Identitétsverlust durch Anpassung. P. Rottldnder tritt dafiir ein, dass der Katholizismus die im
heutigen Pluralismus unvermeidlichen Synkretismen nach dem Kriterium beurteile, das sich aus
der Solidaritdt mit den heutigen Armen ergibt. G. Robinson berichtet iiber die vielen synkretisti-
schen Tendenzen im indischen Christentum von heute. P. Niemann bekdmpft die Lehre von der
Absolutheit des Christentums, die er fiir anachronistisch hilt und durch die Bereitschaft zum
Dialog ersetzen mochte. K.-F. Daiber erklirt das Aufkommen von synkretistischen Bestrebun-
gen im heutigen Deutschland mit Defiziten der offiziellen christlichen Kultur: mit der Einengung
der Selbsterfahrung durch exklusive Aussagen der theologischen Anthropologie, mit der Karg-
heit christlicher Antworten auf die Frage nach dem Leben im Jenseits, mit der Unfidhigkeit der
Theologie, auf die Fragen der sikularisierten Ethik und der Einheit von Natur und Geist klar zu
antworten. V.Drehsen interpretiert die religiosen Aspekte der Beatniks und der von ihnen
beeinflussten Subkultur. Chr. Schorsch referiert iiber die Ganzheits-Ideologie der New-Age-
Bewegung und die damit zusammenhéngende Mischung von Kulturen und Religionen. Als
Beitrag zum Dialog der Religionen erldutert M. von Briick das Versténdnis des Zen bei Enomiya-
Lasalle und zeigt, inwiefern sich nach diesem Autor christliche Mystik und Satori unterscheiden.
W. Greive will eine Analogie zwischen Narzissmus und Synkretismus festgestellt haben: Nachdem
beide Begriffe bis vor kurzem negativ beurteilt wurden, sicht man heute auch ihre positiven
Seiten (pathologischer — reifer Narzissmus; Synkretismus, der eine Religiositédt der Beliebigkeit
rechtfertigt, — christusorientierter Synkretismus, der die Inkulturation des Glaubens ermoglicht).

Walter Neidhardt, Basel

Jiirgen Wehnert, Die Wir-Passagen der Apostelgeschichte. Ein lukanisches Stilmittel aus jiidischer
Tradition, Gottinger Theologische Arbeiten 40. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1989.
VIII, 300 S., Kt. DM 62.-.

Die Wir-Stiicke in der Apg (16,10-17; 20,4-15; 21,1-18; 27,1-28,16) begriindeten schon fiir
Irendus zusammen mit Kol 4,14 und II Tim 4,11 die traditionelle Meinung, Lkev und Apg seien
das Werk des Arztes und Paulusgefihrten Lukas. Eben dies wurde vom 19. Jh. an bezweifelt, und
seitdem gibt es neben der traditionellen Sicht die verschiedensten Erkldarungen der Wir-Stiicke.
Zunichst geschah das durch literarkritische Hypothesen; aus den Wir-Stiicken wurde geschlos-
sen, dem Verfasser der Apg habe eine Quellenschrift (sei es des Lukas, Timotheus, Silas oder
Titus) vorgelegen. Bald kamen tendenzkritische Hypothesen hinzu; man sah in den Wir-Stiicken
ein Stilmittel des unbekannten Verfassers, der sich so als Paulusgefidhrte ausgeben wollte. Bis
heute ist die Deutung der Wir-Stiicke umstritten. So gesehen ist W.s Gottinger Dissertation der
verstdndliche Versuch, ein altes Problem neu aufzugreifen.

In der Einleitung (1-4) informiert Wehnert knapp iiber Aufgabe, Weg und Ergebnis seiner
Untersuchung. Er spricht von dem «Ritsel» der «in den auktorialen Erzdhlbericht eingeschalte-
ten Wir-Passagen» (1), das er 1osen will. Das geschieht in vier Schritten. Im Teil A. Textkritische
Analyse (5-46 + 205-209) geht es um die «urspriingliche Gestalt» (45) der Wir-Stiicke: W.
unterscheidet zwischen drei Wir-Passagen, die «Reisen des Paulus und der <Wir>» schildern (44),
von Troas nach Philippi (16,10-17), von Philippi nach Jerusalem (20,5-21,18), von Cisarea nach
Rom (27,1-28,16), und findet eine «deutliche textgeschichtliche Tendenz», sie «durch Aufnahme
zusiétzlicher Wir-Elemente zu verdichten bzw. auszuweiten» (46). Der umfangreiche Teil B. Zur
Geschichte der Erforschung der Wir-Passagen (47-124 + 209-245 = ' des Buches) gilt den
«bisher vorgeschlagenen Losungen des Phidnomens» (2): «Fazit» ist, immer noch finden alle
«Positionen ihre aktuellen Verfechter, so dass die nach wie vor empfundene Losungsbediirftigkeit



94 Rezensionen

des Phinomens auf ein génzlich unvereinbares Losungsangebot» treffe (123). Nebenbei will W.
nicht ausschliessen, «dass sich der unbekannte Verfasser von Lk/Apg in einem seiner Protagoni-
sten (etwa dem Hauptmann Cornelius; Apg 10,1£f.) selbst ein literarisches Denkmal gesetzt hat»
(219 Anm. 75). Im Teil C. Der traditionsgeschichtliche Hintergrund der Wir-Passagen (125-181 +
245-259) entwickelt W. in drei Schritten seine eigene Losung: (1) Die die Wir-Stiicke «konstituie-
renden Verbformen der 1. Pers. Pl.» seien sprachlich und stilistisch «eindeutig» redaktionell;
damit wire «sichergestellt», dass die Wir-Stiicke «auf luk. Gestaltung (und nicht auf Einschaltung
von Quellenfragmenten) zuriickgehen» (179). (2) Eine «Textanalyse von Apg 16» ergebe, dass die
Wir-Stiicke «nicht einem zeitweilig zusitzlich anwesenden Akteur in den Mund gelegt (wiirden),
sondern einer bereits im auktorialen Erzihlteil eingefiihrten Person», Lukas denke «hierbei
hochstwahrscheinlich an Silas» (180). (3) Dieses «Nebeneinander von Binnen- und Aussenper-
spektive» (140), eine derartige « Vermischung der Erzidhlperspektiven» (180), sei «xohne Analogie»
«in der griech. und rom. Literatur» (143), wihrend es dafiir «im bibl. und nachbibl. Schrifttum
zahlreiche Belege» gebe, so dass hier der «traditionsgeschichtliche Ursprung» der Wir-Stiicke
liege (180); «die verbliiffenden formalen und sprachlichen Analogien» zwischen Dan7 und
Apg 16 legen W. die «<Hypothese» nahe, «moglicherweise (sei) in Dan das konkrete literarische
Vorbild fiir die Innovation» (sic!) der Wir-Stiicke in der Apg zu suchen (181). Teil C. Das
lukanische «Wir»: Funktion und Bedeutung eines Stilmittels aus jiid. Tradition (182-204 +
259-265) erbringt schliesslich: Das luk. «Wir» sei «konventionelles jiid. Stilmittel zur Verbiirgung
eines authentischen Berichtes, und es . . . deute(t) die Verarbeitung historisch verlésslichen Mate-
rials an» (186, vgl. 202f.). Lukas habe in Apgl16-28 «anstelle des entbehrten autoptischen
Paulusberichtes den (ihm zugénglichen) eines Paulusbegleiters» gesetzt (187), ndmlich die «ur-
spriinglich nichtliterarische(n)» (189) «Silas-Erinnerungen» (190). So, und das sei «zugleich
...theol. Ertrag dieser Studie», erweise Lukas sich «in seiner Darstellung der p(au)l(i)n. Mission
nicht als antiker Romanschriftsteller», sondern «als ein christl. Historiker, der sich in seinem
heilsgeschichtlichen Entwurf erkennbar um die Verarbeitung verldsslicher Uberlieferung be-
miiht» (3).

Dieses erstaunlich konservative Ergebnis fiigt sich gut in auch sonst zu beobachtende restau-
rative Tendenzen in der ntl. Exegese, es verwundert etwas bei dem betont kritischen Ansatz W.s,
zu dem auch sein Eifer, alle mit den Wir-Stiicken verbundenen Probleme restlos 16sen zu wollen,
und sein Mut zu sehr kithnen Hypothesen nicht recht passen. Zwei Punkte von W.s Losung des
«Ritsels» der Wir-Stiicke seien niher iiberpriift, der materielle der von ihm postulierten Silas-
Erinnerungen und der formale seiner Deutung des «Wir». Bei den Silas-Erinnerungen betont W.,
diese «miindliche(n) Mitteilungen» (189) diirften «nicht als Neuauflage des unbeweisbaren Silas-
Quellenpostulats der frithen Literarkritik missverstanden werden» (203, vgl. 135). Doch ob man
nun mit einer schriftlichen Quelle oder mit miindlichen Erinnerungen des Silas rechnet, auf jeden
Fall besteht die auch von W. notierte Schwierigkeit, dass Silas nach der Apg einzig bei «der ersten
p(au)l(i)n. Mission auf europdischem Boden» dabeigewesen sein soll, wihrend «iiber sein spite-
res Schicksal (einschliesslich seiner weiteren Begleitung des Apostels) nichts bekannt» ist (189).
Nun bleibt auch fiir W. «weithin offen, wie Silas zu seinen Informationen gekommen ist»;
dennoch mutmasst er: «Sollte seine Erwéhnung in den nachpln. Pseudepigraphen (2. Thess 1,1;
L. Petr 5,12) andeuten, dass er weiterhin pln. Kreisen nahestand, wire z. B. mit der Moglichkeit zu
rechnen, dass er fiir die in der zweiten und dritten WP (= Wir-Passage) enthaltenen Uberliefe-
rungen als Informant auftreten konnte, ohne selbst an den dort geschilderten Paulusreisen
teilgenommen haben zu miissen» (189). W. erklirt also Unbekanntes mit Unbekannterem, so als
liesse sich Dunkles mit Dunklerem erhellen. Mit dieser sehr fragwiirdigen Argumentation erle-
digt sich der materielle Gehalt von W.s Losung des «Rditsels» der Wir-Stiicke (sc. die Silas-
Erinnerungen) von selbst. Wie aber steht es mit deren formaler Seite, mit W.s Deutung des



Rezensionen 95

«Wir»? Bereits das erste Argument (die Wir-Stiicke gingen sicher auf lukanische Gestaltung
zuriick, nicht aber auf «Quellenfragmente») ist keineswegs so stringent, wie W. vorgibt; denn
auch hier gilt, was W. selbst in seiner Forschungsgeschichte zu Recht festhélt: «Der durchweg
anzutreffende luk. Stil (ist) kein hinreichendes Argument gegen die Verarbeitung von schriftli-
chen oder miindlichen Traditionen in der Apg» (102).

Beim zweiten Argument (die Textanalyse von Apg 16 belege, dass die Wir-Stiicke dem bereits
im auktorialen Erzéhlteil eingefiihrten Silas in den Mund gelegt wiirden) beschrinkt sich W. auf
eine Aktantenanalyse und legt den Text sonst nicht aus, z. B. scheint ihn das «Intermittieren» des
Wir in Apg 16 sowie bei den anderen Wir-Stiicken ebensowenig zu interessieren wie der bemer-
kenswerte Sachverhalt, dass in 16,28.37 das Personalpronomen der 1. p.sg. im Mund des Paulus
erscheint; bei der Aktantenanalyse behauptet er filschlich, Lukas deute «zwischen 16,4 und
17,14. .. mit keiner Silbe an, dass die in 16,3 konstituierte Aktantengruppe irgendwann (etwa in
16,10 oder 16,19) vergréssert oder verkleinert worden wire» (130f.); dabei iibersieht er vollig,
dass zumindest in 16,1840 andere Aktanten hinzukommen (die Herren der Sklavin sowie die
Strategen und der Gefingniswirter Philippis). Beim dritten Argument (das Nebeneinander von
Binnen- und Aussenperspektive finde sich in bibl. und nachbibl. Literatur, dort liege der tradi-
tionsgeschichtliche Ursprung der Wir-Stiicke) bemerkt W. selbst, «zwischen der Apg und den
zum Vergleich herangezogenen jiid. Texten» bestehe der Unterschied, «dass Lukas die 1. Pers.Pl.
benutzt, wihrend sonst durchweg die 1. Pers.Sg. Verwendung findet», und «dass in der betreffen-
den jiid. Literatur stets der Hauptakteur selbst zu Wort kommt», bei Lukas aber ein «Paulusbe-
gleiter» (184). Besser ldsst sich kaum sagen, wie briichig die behauptete Analogie ist.

W. hat also das «Rétsel» der Wir-Stiicke in der Apg weder materiell noch formal gelost, und
seine Arbeit trigt auch zur Losung dieses «Rétsels» nichts bei — mit Ausnahme der lesenswerten
Forschungsgeschichte. Martin Rese, Miinster

Oscar Cullmann, Die Entstehung des Weihnachtsfestes und die Herkunft des Weihnachtsbaumes,

Quell-Verlag Stuttgart 1990. 72 S., 1 Abb.

Der verehrte Verfasser, Mitgriinder und Mitarbeiter dieser Zeitschrift mége es mir als einem
Nichtexperten nicht verwehren, sein liebenswiirdiges Biichlein anzuzeigen. Zwar wird es — wie
die 3. Auflage beweist — bereits viel gelesen und erfreut sich grosser Beliebtheit. Doch ist der
Verfasser immer fiir eine Uberraschung gut. So ist der neuesten Auflage ausser dem Vorwort zur
1. und 2. A. als besondere Zugabe noch eine kleine Geschichte des «Weihnachtsbaumes» (49-69)
hinzugefiigt. Diese mit seiner engeren Heimat Strassburg so stark verbundenen Geschichte wird
in dem neuen Teil nachgezeichnet und gedeutet. Letzteres mit dem Ergebnis, dass der «uns mit
seinem Schmuck vertraute Tannenbaum» etwas zu tun hat mit «dem Baum des Paradieses und
seiner die Versuchung hervorrufenden (spéter mit dem Apfel identifizierten) Frucht» (51). Die
mit manchen Reminizenzen an die Heimatgeschichte bereicherte Darlegung leitet den Weih-
nachtsbaum also aus den mittelalterlichen Mysterienspielen ab. Dort spielte der Tannenbaum die
Rolle des Lebensbaums im Paradies, zu dem sich am Christfest die Tiire wieder 6ffnet («Heut
schleusst er wieder auf die Tiir zum schonen Paradeis», N. Herman). «Zum ersten Mal ist der
reicher geschmiickte Baum im Jahre 1605 bezeugt, und zwar in Strassburg» (62). Spiter kamen als
Lichtsymbol die Kerzen u.a.m. dazu.

Jeder Pfarrer, der sich um den Sinn des Weihnachtsfestes Gedanken macht, ist zur Lektiire
dieser Schrift verpflichtet. Jeder Zeitgenosse, der sich um den Weihnachtsbaum und seinen Sinn
sorgt angesichts des Waldsterbens, findet Nachdenkliches. Ihnen sei das Biichlein empfohlen. —
Im Anhang findet sich ein Portrit des Verfassers und ein kurzer Lebenslauf. Daraus geht hervor,
dass er am 25.2.91 sein 90. Lebensjahr beginnt. Wir gratulieren! Klaus Seybold, Basel



	Rezensionen

