Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 1

Artikel: Theologische Existenz angesichts der Grenze und auf der Grenze : Karl
Barth Gber Mozart und Paul Tillich Gber Bildende Kunst

Autor: Sandberger, Jorg V.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Existenz angesichts der Grenze und
auf der Grenze

Karl Barth iiber Mozart und Paul Tillich iiber
Bildende Kunst!

Es hat seinen besonderen Reiz, zwei hochbedeutende, jahrgangsgleiche
Theologen unseres Jahrhunderts im Blick auf ihre so unterschiedlichen
Liebhabereien zu vergleichen, die doch bei beiden fester Bestandteil ihrer
theologischen Existenz sind. Meine Studien zielten zunichst auf Konfronta-
tion: hier der reformierte Ohrenmensch, ein Worttheologe, dort der lutheri-
sche Augenmensch, ein Kulturtheologe. Ich zog aus, Gegenpositionen zu
markieren, und fand liberraschende Gemeinsamkeiten, z. B. im Biographi-
schen:

Seit Erfindung der Langspielplatten gehdrte Mozart-Musik zu den Kon-
stanten in Karl Barths Alltag. Der téglichen Dusche in der Morgenfrithe
folgte die Mozart-Platte. Bei seiner Mitarbeit in einem Schweizer Mozartko-
mitee geizte er nicht mit Zeit. Es war ihm eine grosse Freude, als Theologe
die Festrede zum 200. Geburtstag Mozarts in Basel halten zu diirfen. Seine
Mozart-Begeisterung geht auf ein Kindheitserlebnis zuriick. Eines Tages
horte er seinen Vater am Klavier ein paar Takte aus der Zauberflote spielen,
und das ging ihm «durch und durch». Als Student im Fahrwasser der libera-
len Theologie gab er freilich — in einem Vortrag vor Verbindungsbriidern —
Theaterbesuch als Gottesdienst aus, hielt Wagners Tannhiduser fiir eine
grosse Verkiindigung, konnte Engel und Teufel, Mozart und Wagner in
einem Atemzug nennen und in beiden Géttliches erkennen®. Es war also
noch ein weiter Weg zu Mozart, dem Unvergleichlichen.

Tillich ist wie Barth Sohn eines evangelischen Theologen. Hausmusik
prégte traditionsgemaiss auch sein Elternhaus, wihrend der Sinn fiir Kunst
dort ebenso traditionsgemass fehlte. Tillich entwickelte sich aber im Wider-
spruch zu dieser Tradition. Er erinnert spéter an die schéne gotische Kirche,
in der sein Vater Pfarrer war (in der Neumark) und fihrt fort: «Das Erlebnis
des Heiligen wyrde mir damals zum unverlierbaren Besitz».? Sein eigentli-
ches Schliisselerlebnis hatte er erst nach dem Studium. Er entdeckte die

! Vortrag vor den Hochschullehrern des Fachbereichs 1 (Evangelische Theologie) und
des Fachbereichs 2 (Katholische Theologie). Die Form des Vortrags wurde beibehalten
und um einige Anmerkungen erweitert.

2 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, Miinchen 1975, 41.

3 P. Tillich, GW XII, Begegnungen, Stuttgart 1971, 60f.



67

Welt der Malerei als Reaktion auf das Grauenvolle und Hissliche des
1. Weltkrieges. Die Betrachtung eines der runden Madonnenbilder von
Botticelli wurde zu einem Erlebnis, fiir das ihm nur die Begriffe Offen-
barung und Inspiration zur Verfiigung standen. Sein Freund, der Kunsthi-
storiker von Sydow, fiihrte ihn in die Probleme der Kunstgeschichte ein. Er
lernte den von vielen abgelehnten zeitgendssischen Expressionismus verste-
hen und lieben.

Wie die Mozartliebe Barth mit Musikern wie Menuhin, C. Haskil und
Jirgen Uhde zusammenfiihrte, so lernte Tillich Architekten, Bildhauer und
Maler kennen. Auch er wurde als Theologe um Beitrége zu kulturellen
Themen gebeten. Er hielt Festvortrige an der Technischen Hochschule
Dresden und spéter im Museum of Modern Art in New York. Der nach
Schwirmerei riechenden Inspiration Tillichs vor einem Gemilde entspricht
bei Barth sogar eine Mozart-Vision. Er schreibt am 21. April 1956 an Sohn
Markus: «In einem Konzert im (Basler) Musiksaal, in welchem Clara Haskil
das F-Dur-Konzert spielte, habe ich ihn sogar visionér plotzlich dort vorne
am Fliigel gesehen, so konkret, dass mir fast die Trinen kamen (...). Ich
weiss jetzt jedenfalls genau, wie er etwa in seinem letzten Lebensjahr ausge-
sehen hat.»* Barths Verehrung wird also durch Empfang der «vera ikon»
belohnt, er besitzt von Mozart ein geistiges Turiner Grabtuch. Zum Schluss
seiner Gedenkrede kommt er auf «Mozart und die grossen Maler» zu spre-
chen. Er vergleicht Mozart aber nicht — wie lange Zeit iiblich — mit Raffael,
sondern mit eben jenem Botticelli, vor dessen Madonnenbild Tillich seine
Inspiration hatte. Herrn Kollegen Sturm verdanke ich den Hinweis, dass
sich die vier Beitridge des Mozartbiichleins von 1956 ins Englische iibersetzt
als Barths Beitrag in der Tillich-Festschrift finden.® Wenn Barth iiber Mozart
redet, weiss er sich also auch im Gespréch mit Tillich.

I. Karl Barths Ausserungen iiber Mozart im Kontext seiner Theologie

Die erste gewichtige Ausserung Barths {iber Mozart findet sich in seinen
Bonner Vorlesungen aus dem Wintersemester 1932/33. Die Vorlesungsma-
nuskripte wurden unveréndert 1947 gedruckt unter dem Titel «Die prote-
stantische Theologie im 19. Jahrhundert». Laut Vorwort mochte Barth allzu
hitzige Parteigénger vor raschen Urteilen warnen und sie die Kunst des

4 E. Busch, 424.
5 Leibrecht, Walter (Hg.), Religion and Culture. Essays in Honor of Paul Tillich. New

York 1959, 61-78.



68 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Differenzierens lehren. Zugleich aber mochte er auch in den unterschiedli-
chen, oft widerspriichlichen Phdnomenen der Geistesgeschichte den ge-
meinsamen Zeitgeist aufspiiren. Bekanntlich riicken fiir ihn Aufklarung und
Pietismus trotz aller gegenseitigen Polemik durch ihre gemeinsame Wurzel
im Schwirmertum nahe zusammen. Schon der erste Abschnitt «Der Mensch
im 18. Jahrhundert» impliziert die Frage nach einem gemeinsamen Nenner.
Barth ersetzt géngige Klischees wie Rationalismus und Intellektualismus
durch den Begriff des Absolutismus und versteht darunter ein Lebenssy-
stem, das gegriindet ist auf die gldubige Voraussetzung der Allmacht des
menschlichen Vermogens. Absolutismus meint auch das Streben nach abso-
luter Formung. Es ist faszinierend, wie Barth diesen Formwillen in den
verschiedensten Gebieten des kulturellen Lebens aufspiirt.

In englischen Gérten werden Hecken und Bédume zu Kegeln und Kugeln
zurechtgestutzt. Periicken und Reifrocke bestimmen die Mode. Architekten
bevorzugen den gefiigigen Gips als Baumaterial. Unparteiische Historiker
machen den autonomen Menschen zum Massstab. Pddagogen formen wie
Goethes Prometheus Menschen nach ihrem Bild. Gottsched mochte die
Sprache in Form bringen. Absoluter Formwille préigt auch die Musik von
Bach, Hindel, Gluck und Haydn. Man denke an die Kunst der Fuge, in der
die Fille moglicher Klidnge durch iiberaus kunstvolle Regeln gebéndigt
wird. Ist demanch das 18. Jahrhundert das Jahrhundert des Absolutismus,
heisst dann sein geistiger Ahnherr nicht Adam, der wie Gott sein wollte?
Barth reinigt aber zumindest die Musiker von dem Verdacht solcher Hybris.
Sie wollen ja nichts als gute Handwerker sein, Meister des Spiels, und darum
liegt ein Glanz von Freiheit iiber threm Spiel, das sich strenger, unbedingter
und absichtsloser Arbeit verdankt. Der Siindenfall erfolgt erst in der Musik-
geschichte des 19. Jahrhunderts. Nun verstehen sich die Komponisten nicht
mehr als Handwerker, sondern als Genies, die ihre Kunst in den Dienst ihrer
Urerlebnisse stellen. Mozart gehort fiir Barth eindeutig zu den Handwer-
kern. Durch ein Bild bezeichnet er den Unterschied zu den andern: Bach,
Hindel, Haydn. Bachs Musik gleicht dem unendlichen Meere, Mozarts
Musik dem Meer in Kiistenndhe. Mozart hatte noch etwas Besonderes fiir
sich: «die Wehmut oder das Entsetzen des Wissens um die Grenze, vor der
als gliicklicher Unwissender auch und gerade der absolutistische Mensch in
seiner schonsten Gestalt steht. Er horte wie sein Don Juan die Schritte des
steinernen Gastes, er liess sich aber wie sein Don Juan nicht irre machen
darin, rein weiter zu spielen in Gegenwart des steinernen Gastes.»®

6 K. Barth, Protestantische Theologie, Ziirich *1952, 53.



und auf der Grenze 69

Fast zwei Jahrzehnte spéter, in dem 1950 erschienenen 3. Teil des 3. Ban-
des der Kirchlichen Dogmatik, kommt Barth erneut auf Mozart zuriick,
wiederum nicht, um seine Theologie mit musikalischer Bildung zu garnie-
ren. Nicht Unterhaltung, Genuss und Erhebung sind angesagt, sondern
Speise und Trank, Trost und Mahnung. Der kleingedruckte Exkurs findet
sich in § 50 «Gott und das Nichtige». Barth interpretiert hier das so missver-
stindliche Wort «Siinde» durch den Begriff des Nichtigen, das — dem Willen
des Schopfers feindselig entgegengesetzt — die Welt bedroht und verdirbt,
aber durch die Uberlegenheit des Schopfers von vornherein zum Scheitern
verurteilt und darin eben das Nichtige ist. Barth legt nun grossen Wert auf
die Unterscheidung des Nichtigen, das nicht zur Schépfung gehért, und den
Nachtseiten der Schopfung selbst. Zu diesen Nachtseiten gehoren allerlei
Ubel, vor allem Tod und Verginglichkeit. Die Nachtseite ist gottgewollt und
Teil der guten Schopfung. Wer diese Unterscheidung nicht trifft, bleibt in
den Krallen der Theodizeefrage und muss Schopfung samt Schopfer als bose
verleumden. Wiéhrend kaum ein Kirchenvater, Reformator oder Theologe
diesen Unterschied begriffen hat, weiss Mozart um diesen Sachverhalt der
Schopfungslehre besser Bescheid als viele Theologen, besser auch als andere
Musiker. Darum gehort er, wiewohl kein Kirchenvater, nicht einmal ein
besonders beflissener Christ und iiberdies katholisch, dennoch sachlich und
theologisch legitim in die Kirchliche Dogmatik hinein. Im Dankbrief an
Mozart berichtet Barth von einem Alptraum, in dem er den Musiker habe in
Dogmatik priifen miissen, der ihm aber trotz freundlicher Hilfestellung jede
Antwort schuldig geblieben sei. Mozarts theologische Einsicht besteht nicht
in abfragbarer Dogmatik, sondern in einem existentiellen Wissen, das Frei-
heit beinhaltet, Freiheit von aller Selbstbezogenheit und Reflexion. Der
homo incurvatus in se ipsum — fiir Luther Urbild des Siinders — bezieht alles
auf sich selbst, um sich selbst zu dussern und sich selbst zu behaupten. Von
Mozart aber gilt: «<Er musste und wollte eigentlich nie sich selbst dussern und
produzieren, weder seine Vitalitét, noch seinen Herzenskummer, noch seine
Frommigkeit, noch irgendein Programm. Er war wunderbar frei von dem
Krampf, selber durchaus etwas sagen zu miissen.»’

Zum dritten Mal &dussert sich Barth iiber Mozart in einem Biichlein zum
Gedenkjahr 1956, das vier Beitrige enthélt: Bekenntnis zu Mozart, Dank-
brief an Mozart, ein Lebensbild und eine Festrede. Vieles wird hier ausfiihr-
licher und konkreter gesagt als bisher, doch der Grundtenor bleibt Mozarts
Freiheit (dies auch der Titel der Gedenkrede). Der exemplarisch freie
Mensch Mozart ist vor allem frei von allem Subjektiven und aller Reflexion.

7 K. Barth, Kirchliche Dogmatik III 3. Ziirich *1961, 338.



70 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Die eigenen Erlebnisse und Ideale sind nie Themen seiner Musik, die ab-
sichtslos bleibt. Mozarts Musik will z. B. nicht das Lob Gottes verkiindigen,
und eben so tut sie’s unreflektiert faktisch doch. «Mozarts Musik ist im
Unterschied zu der von Bach keine Botschaft und im Unterschied zu der von
Beethoven kein Lebensbekenntnis. Er musiziert keine Lehren und erst recht
nicht sich selbst».® Eine Bemerkung zur Kirchenmusik bestitigt schon Ange-
deutetes. Die theologische Bedeutung Mozarts besteht fiir Barth nicht dar-
in, dass er theologischen Texten (Mess- und Kantatentexten) durch Verto-
nung besonderen Nachdruck verliche. Sein Wissen um theologische Sach-
verhalte, seine Freiheit artikuliert sich unabhéngig von Texten, also auch in
der theologisch suspekten Freimaureroper «Die Zauberflote» und vor allem
auch in der reinen Instrumentalmusik.

Bezeichnend ist nun aber nicht nur der Ort, sondern auch die Art des
Redens liber Mozart. Barth greift auf messianisches Vokabular zuriick. Er
spricht in christologischen und ekklesiologischen Kategorien. Das Mozart-
biichlein beginnt mit einem Bekenntnis zu Mozart. «Gegen keinen von den
andern (Musikern) soll damit auch nur ein Wort gesagt sein. Nur eben dies:
dass ich mich in diesem Sinn nur zu Mozart bekennen kann».” Barth horte als
Kind den Vater Takte aus der Zauberflote spielen. «Sie gingen mir durch
und durch und in mich hinein, ich weiss nicht wie, und ich habe gemerkt: Der
ist’s!»!° Der kurze Ausruf «der ist’s!» ist nicht Rétselrede, sondern Offen-
barungsrede, Antwort auf die Frage: Bist du, der da kommen soll? Fiir
Barth ist Mozart nicht nur das Wunderkind, sondern das bleibende Wunder
schlechthin, ein Geheimnis. Obwohl Mozart von Lehrern und Traditionen
viel iibernommen hat, hat seine Musik ihren unvergleichlichen eigenen Ton.
«Sollte der mit keinem anderen zu verwechselnde Urton Mozarts mit dem
Urton der Musik iiberhaupt identisch sein? Sollte er diesen in seiner iiber-
zeitlich giiltigen Gestalt getroffen und angeschlagen haben? Ist es vielleicht
darum so schwer oder unmoglich, das Mozartische zu definieren: siehe hier!
siehe da!?»" Wie Gottes Reich und sein Messias gilt Mozart als unfassbares,
zu respektierendes Geheimnis. Da Mozart an der Bildung seiner Zeit offen-
bar kaum Anteil hatte, stellt sich die Frage: « Woher wusste er nun doch alles
so genau, wie er es laut seiner Musik offenbar wusste: mindestens ebensogut
wie Goethe . ..? Ich weiss keine Antwort. Er muss Organe gehabt haben, die
es ihm faktisch ermoglichten...»” Barth schreibt in einem Brief vom

8 K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart. Ziirich 1956, 27.
’ Ebd. 8.

E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 27.

' K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 18.

2 Ebd. 26f.



und auf der Grenze 71

23.5.1949: «Ich habe mich nun ganz auf diesen Mozart konzentriert und
festgelegt, im Verhéltnis zu dem doch auch Bach nur als Johannes der
Téufer, Beethoven aber als Origenes, wenn nicht als Hirt des Hermas zu
verstehen ist.»" Barth braucht nicht mehr auszusprechen, wer da dann in der
Mitte der Zeit steht.

Ekklesiologisch redet Barth nicht gern von der Unsichtbarkeit der Kir-
che. Die wahre Kirche ist keine platonische Idee, sondern findet sich hier auf
Erden. Ihre Grenzen sind jedoch verborgen und auf keinen Fall identisch
mit den Grenzen sichtbarer Konfessionen und Kirchentiimer. Wenn im
Eschaton der Umfang des wahren Israel offenbar wird, wird es grosse Uber-
raschungen geben. Barth kann der Versuchung nicht widerstehen, sich sol-
che Uberraschungen auszumalen. Mit dem armen, ein bisschen hochmiiti-
gen und ein bisschen weltschmerzlichen Ketzer David Friedrich Strauss
kann Barth nur Mitleid haben. Aber nun stellt dieser «Misschrist» Mozart
iiber alles in der Welt: «Wer das verstanden hat, dem diirfte vieles, viel
Kitsch und viel infantil kritische theologische Betitigung verziehen sein.»™
Auch dem Literaturprofessor Emil Staiger mochte Barth seine iible Goethe-
Theologie verzeihen, «weil er in Sachen W. A. Mozart die strenge und reine
und wahre Lehre vortrug».”

In «Das Geschenk der Freiheit»" fiihrt Barth ein stéindiges Gesprich mit
Bultmann. Er meint, ein echter Theologe miisste die Freiheit haben, «in
seinem Denken allezeit mit dem Anfang anzufangen, d. h. die Auferstehung
Jesu Christi auch als Weisung fiir seinen Vernunftgebrauch ernst zu neh-
men. .. Es gibt so viel ernsthaft, fromm, gelehrt und scharfsinnig unternom-
mene und durchgefiihrte Theologie, der nur gerade das Oberlicht und damit
die Serenitét fehlt, ohne die der Theologe ein triiber Gast auf der dunklen
Erde und unerquicklicher Belehrer seiner Briider sein muss, dem es im
besten Fall immer nur bis zu Beethoven und Brahms . .. reicht!»" Weil also
Bultmann und den Bultmannen mit dem Auferstehungsglauben auch die
mozartische Heiterkeit fehlt — andernorts ist vom humorlosen Ernst einer
Theologie der norddeutschen Tiefebene die Rede — gehoren sie eben doch
zu den unbeschnittenen Philistern. Barths Ausserungen erwecken durchaus
den Eindruck, die Gemeinde der Mozartverehrer bilde den Kern des wah-
ren Israel.

B E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 376.

4 K. Barth, Protestantische Theologie, 574.

5 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 381. Brief an H. U. von Balthasar v. 25.1.1950.
' Theologische Studien, H.39. Zollikon-Ziirich 1953.

7 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 415.



72 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze
I1. Paul Tillichs Ausserungen iiber Bildende Kunst und ihr Kontext

Auch bei Paul Tillich erscheint das Musische zunéchst im Kontext geistes-
geschichtlicher Studien. Wie Barth fragt er nach dem Eigengeist einer Epo-
che und wie dieser setzt er «Einsicht in den unzerreissbaren Zusammenhang
aller Seiten des Kulturlebens» voraus.™ Barth hatte die Musiker als prignan-
te Exemplare des Menschen im 18. Jahrhundert vorgefiihrt. Tillich beniitzt
die Maler zum selben Zweck. In seiner Studie (1922) «Masse und Geist»
verfolgt er die geschichtliche Entwicklung des Verhiltnisses von Individuum
und Kollektiv. Der Weg fiihrt vom Verstédndnis der Masse als corpus mysti-
cum liber eine realistische, dynamische und technische zur immanent mysti-
schen Deutung. Tillich erldutert dies an friih- und spétgotischen, barocken,
impressionistischen und expressionistischen Kunstwerken. Seine Darstel-
lung bleibt nicht neutral. Er spricht von Vorziigen und Gefahren der einzel-
nen Stile und macht keinen Hehl aus seiner Vorliebe fiir den Expressionis-
mus mit seinen aktuellen Problemen. Fiir Barth bekommt die Musikge-
schichte in Mozarts kurzem Leben eine Mitte — fast kdnnte man von einer
satansfreien Zeit sprechen. Anders Tillich. Fiir ihn verliert in der Kulturwis-
senschaft die naturwissenschaftliche Alternative «falsch oder richtig» ihre
Giiltigkeit. Eine gotische und eine barocke Asthetik konnen nie einfach als
richtig oder falsch gekennzeichnet werden.” Tillich kann iiber keine Kiinst-
ler — ausgenommen die Nazarener — so grundsétzlich negativ urteilen wie
Barth iiber Beethoven, Wagner, Liszt und Brahms.

Kunst ist fiir Tillich aber doch mehr als nur exemplarische Geistesge-
schichte. Sie gehort in die fiir ihn zentrale Frage nach dem Verhiltnis von
Religion und Kultur hinein. Aus einer urspriinglichen Einheit von Religion
und Kultur ist im Laufe der Jahrhunderte eine Polaritit geworden. Kunst
und Musik, einst voll im Dienst der Kirche, sind in Museen und Konzertsile
ausgewandert. Tillich bewegt also dasselbe Problem, das andere mit Stich-
worten wie Sakularisierung, miindig gewordene Welt oder Christentum aus-
serhalb der Kirche bezeichnen. Es gilt nun, einige Aspekte dieses Themas in
den Blick zu nehmen.

Glaube ist das Ergriffensein von dem, was unbedingt angeht. Was mich
dabei ergreift, kann auch das Heilige genannt werden. Alles mégliche kann
jederzeit zum Tréger des Heiligen werden. Es nimmt Gestalt an in heiligen
Lehren, Schriften, Personen, Orten, Zeiten. Dabei besteht immer die Ge-

% P. Tillich, Masse und Geist. GW II, Christentum und soziale Gestaltung, Stuttgart
1962, 36.

¥ vgl. «Uber die Idee einer Theologie der Kultur»; in: P. Tillich, GW IX, Die religiose
Substanz der Kultur, Stuttgart 1967, 13.



und auf der Grenze 73

fahr ddmonischer Verzerrung, wenn némlich der Tréger des Heiligen mit
dem Heiligen selbst verwechselt wird. Solche Ddmonie macht menschliche
Verhiltnisse inhuman, die Betroffenen reagieren mit Abwehr. So entsteht
eine Kluft, ja Feindschaft zwischen der Sphére der heiligen Religion und der
profanen Kultur. Die Vertreter der Religion wenden sich gegen die Profani-
tdt, weil ihr die Dimension der Tiefe fehlt. Die profane Welt aber pocht auf
Emanzipation und fiirchtet in der Religion einen Fremdkorper. Die Kunst
vermag in der profanen Welt die religiose Dimension zur Geltung zu brin-
gen; vom Kulturtheologen recht gedeutet, hilft sie die Kluft iiberbriicken.

Dem dient auch die Erkenntnis, dass Kirche und humanistische Gesell-
schaft in einem Verhiltnis gegenseitigen Gebens und Nehmens stehen. Die
optimistische, das tragische Weltgefiihl und die Askese tiberwindende Le-
benshaltung der Moderne wurzelt im christlichen Schopfungsglauben, der
keinen platonischen Dualismus zuldsst. Die naturgesetzliche Welterkenntnis
setzt die Einheit der Welt voraus und ist nur vom monotheistischen Gottes-
gedanken aus moglich. Der christliche Allmachtsgedanke macht frei von
Déamonenfurcht, kennt keine Tabus, erlaubt z.B. Leichensezierung und
ermoglicht die moderne Medizin. So lebt die profane Gesellschaft vom
christlichen Erbe. Umgekehrt haben sich Kirche und Theologie vom gegen-
stdndlichen Denken der profanen Gesellschaft anstecken lassen, ohne zu
merken, dass sie sich damit den Zugang zur Tiefe verstellen. Gott ist nicht
mehr Symbol fiir den Grund des Seins, sondern wird gegenstindlich als
Hersteller der Welt gedacht. Objektivierender Supranaturalismus hat das
Symbolversténdnis abgelost.

An Kunstwerken lésst sich dieser Sachverhalt verdeutlichen und werten.
Die gotische Kathedrale mit ihrem kreuzférmigen Grundriss, der Haufung
immer gleicher Ornamente, dem Weltenrichter im Tympanon des Eingangs
gilt mit Recht als steingewordene theologische Summe. Denken wir uns
einen Chemiker, der seinen Laborplatz beim Dom verlédsst, um im nahen
Bistro einen Espresso zu trinken. Die Predigt der Steine interessiert ihn
nicht. Er nimmt fliichtig das gleissende Sonnenlicht und die tiefen Schatten
wahr. Genauso malt Claude Monet die Kathedrale von Rouen. Ein Impres-
sionist, mit einer Schneelandschaft beschiftigt, sieht, dass der Schnee auf
der Schattenseite eines Daches mit seinem tiefen Blauton dunkel gegen den
griinlich schimmernden Wintersonnenhimmel absticht. Ein normaler
Mensch weiss, Schnee ist weiss, er bleibt bei seinem Vorurteil, er sieht die
tiefe Bldue nicht. Den Impressionisten gelingt es bewundernswert, Stim-
mungen, Beleuchtungen und Tageszeiten mit dem Pinsel einzufangen, weil
sie ihre Welt — deren Oberfliche! — streng objektiv zu sehen versuchen. Sie
verzichten auf Gesamtbilder und wagen erstmals, Bilder als kiihne Aus-



74 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

schnitte aus der Wirklichkeit zu présentieren. Die Weltanschauung hinter
solchem Bildwillen entspricht genau der des Naturwissenschaftlers. Tillich
stellt den Impressionismus daher ganz auf die Seite der profanen Gesell-
schaft. Aber der moderne Positivismus, der nur Gegebenes, objektiv Fest-
stellbares anerkennt, beruht damit doch auf der Ehrfurcht vor dem, was ist,
und macht trotz seiner Leugnung metaphysischer Sachverhalte Ernst mit
dem theologischen Gedanken der Unerforschlichkeit Gottes. Die profane
Gesellschaft und ihre Kunst ist auf das christliche Erbe angewiesen und
ansprechbar. Umgekehrt dokumentiert das Gemélde des Nazareners Fried-
rich Overbeck «Der Triumph der Religion in den Kiinsten» mit seiner
Nachahmung von Diirers Allerheiligenbild und mit seiner photographisch
verobjektivierenden Wiedergabe der Madonna in einer Himmelsiiberwelt
jenen miesen Supranaturalismus in Theologie und Kunst, dessen Konzep-
tion einen Triumph der Religion in den Kiinsten gerade verhindert. Der
positivistische Impressionist hat mehr Religion als der Supranaturalist und —
er ist der bessere Kiinstler!

Nach der Revolution von 1918 reisst die Kluft zwischen Religion und
Kultur noch weiter auf. Avantgarden brechen auf und schrecken die Biirger
mit «entarteter» Kunst. Die Kirche wehrt sich gegen die politische und
kulturelle Revolution, genauer gegen deren Autonomiebestreben. Der mo-
derne, profane Mensch wehrt sich aber gegen autoritidre Fremdbestimmung
durch Traditionen und Institutionen, die ihm nicht einleuchten. Die Vertre-
ter der Religion bestehen jedoch nicht zu Unrecht auf Heteronomie, weil
sonst die Dimension der Tiefe, das Unbedingte in Gefahr gerit. Tillich
mochte die Kluft zwischen Autonomie und Heteronomie durch Theonomie
iiberbriicken. Seine auf Theonomie zielende Theologie der Kultur will zei-
gen, dass in der Tiefe jeder autonomen Kultur etwas eingeschlossen liegt,
etwas Heiliges, das unbedingt angeht, nédmlich der Stil der Kultur. Die
heteronome Religion wiederum muss dem absoluten Anspruch des Unbe-
dingten Gestalt geben; dazu braucht sie die autonome Kultur. «Religion ist
die Substanz der Kultur und Kultur die Form der Religion.»*

Unschwer erkennt man hier die Positionen, die Barth und Tillich schon
bei ihrer Auseinandersetzung in den Theologischen Blittern 2, 1923, vertre-
ten haben und die der damals auf Barths Seite stehende Gogarten auf die
knappe, ohne Kontext freilich leere Formel bringt, «dass ich (. ..) die Wirk-
lichkeit der Welt und des Lebens und ihre Erkenntnis von Jesus Christus her,
ja, genauer: in Jesus Christus suche, wihrend Tillich die Erkenntnis Jesu
Christi oder wie er bezeichnend sagt: des Christusgeistes in der Erkenntnis

%0 P. Tillich, Aspekte einer religidsen Analyse der Kultur (1959); in: GW IX, 101f.



und auf der Grenze 75

der Welt und des Lebens sucht.»*' Im Kontext von Musik und Kunst riickt
aber der Freiheitsbegriff in den Mittelpunkt. Barth zeigt an Mozarts Freiheit
ein Gegenbild zur Siinde des homo incurvatus. Bekanntlich entfaltet er
Siinde als des Menschen Hochmut, Trégheit und Liige. Doch in seinen
Ausserungen iiber Mozart wird Siinde als Widerpart der Freiheit immer als
Absichtlichkeit oder Reflexion verstanden. Ich sehe Barth hier trotz seiner
Skepsis gegeniiber dem deutschen Idealismus in der Nihe von Schillers
Formulierung im 15. seiner Briefe «Uber die #sthetische Erziehung des
Menschen»: «Denn... der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des
Wortes Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.»* Noch niher
scheint er bei Kleists Essay liber das Marionettentheater zu stehen. Eine
Marionette hat einem Tédnzer voraus, dass sie sich niemals ziert. Das Be-
wusstsein richtet Unordnung in der natiirlichen Grazie des Menschen an.
Reflexion bedeutet Verlust der Unschuld, Vertreibung aus dem Paradies.”
Tillich meidet den Begriff der Freiheit zwar nicht, aber er spricht viel lieber
von Autonomie. Freiheit von der Selbstbezogenheit oder Freiheit von der
Fremdbestimmung, das scheint hier die Frage zu sein.

Eine Gemeinsamkeit zwischen Tillich und Barth darf nicht iibersehen
werden. Beide finden das Eigentliche, das Religiose oder Theologische nicht
in Texten, Inhalten, Themen, Botschaften, sondern im Stil, in der Art zu
musizieren oder zu malen. Mozarts Freiheit artikuliert sich in einem Menu-
ett nicht weniger als in einem Agnus Dei. Ein kitschiger Guter Hirte hat
keine religiose Dimension. Wenn aber Van Gogh in seinem expressiven Stil
einfach ein paar Holzpantinen malt, ist das in Tillichs Augen ein religioses
Bild. Der Ton macht die Musik, der Stil die Religion.

II1. Existentielle und praktisch-theologische Konsequenzen

Barths Aussagen iiber Mozart weisen merkwiirdige Spannungen auf.
Zogernde Vermutungen stehen neben dezidierten Bekenntnissen. Bald
spricht er ernst, fast feierlich, dann wieder flapsig voll Ironie, ja Selbstironie,
als wolle er sich {iber sich selbst ein wenig lustig machen. Aber warum nur?

! Zitiert nach: P. Tillich, GW VII, Der Protestantismus als Kritik und Gestaltung,
Stuttgart 1962, 246.

2 Friedrich Schiller, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von
Briefen. Werke Bd. 20/21, hg. von Benno von Wiese, Weimar 1962/63 (National-Ausgabe),
15. Brief.

2 Heinrich von Kleist, Uber das Marionettentheater; in: Simtliche Werke und Briefe,
hg. von H. Sembdner, Bd. 2, Miinchen 1962.



76 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Eine — zugegeben — etwas boshafte Deutung wére: Barth, der sich mit
Recht fiir einen bedeutenden Theologen halten durfte, hat rechtzeitig ver-
sucht, an einer kleinen Legende zu stricken. Eine kleine, liebenswiirdige,
aber sehr ernsthaft betriebene Spinnerei kénnte ein kleines, fast unmerkli-
ches, aber die Wirkung des Ganzen doch erhéhendes Glanzlicht auf seinem
Portrait abgeben. Dagegen sprechen freilich die Sétze voller Ernst und
Leidenschaft. Ich versuche daher eine andere Deutung anhand seiner Dan-
kesrede anlésslich der Feier seines 80. Geburtstages, abgedruckt in Evange-
lische Theologie 26, 1966, S. 615ff. Ein herzliches Danke fiir Mozart-Musi-
kanten und Arzte wird umrahmt von Understatement und anspruchsvoller
Selbstironie. Barth warnt zunichst vor Personenkult. Er habe zu seinem
Schrecken lesen miissen, dass er der grosste Theologe des Jahrhunderts sei,
ein im Jahr 1966 zumindest verfrithtes Urteil. Weiter zitiert er Luther: Ein
Theologe, der meint, bedeutende Biicher zu schreiben, solle sich an die
Ohren greifen und einsehen, dass er ein Esel sei. Barth greift das Bild auf
und vergleicht sich mit dem Esel, genauer mit der Eselin in Mt 21, von der
die Jiinger sagen: der Herr bedarf ihrer. Jesus habe ihn gebraucht und er
habe sich brauchen lassen. — Nebenbei: Mit ganz dhnlichen Worten rithmt
Barth Mozart: er habe sich dazu hergegeben, die Stimme der Schopfung in
den Stimmen von Menschen und Instrumenten horen zu lassen.*

Mich haben diese Worte einst sehr beeindruckt, bis ich die Rede Selma
Lagerlofs zu Gesicht bekam, die sie beim Empfang des Nobelpreises 1909
hielt. Sie erzihlt da einfach von ihrer Fahrt im Schnellzug nach Stockholm,
wo ihr meist Schweres, etwa ein Examen bevorstand. Auch der Preis ist
etwas Schweres und doch zugleich eine wunderbare, grosse Freude. Sie
versucht sich die Angst vor den vielen Menschen zu vertreiben im Gedanken
an alle, die sich mit ihr freuen werden. Dann féngt sie an zu phantasieren.
Der Zug hebt von den Gleisen ab und féhrt in den Himmel, wo sie ihren
verstorbenen Vater trifft, um ihm zuallererst von ithrem Gliick zu erzidhlen
und um ihn um Rat zu fragen, wie sie ihre Schulden abtragen kann. Sie steht
in seiner Schuld, weil er die Liebe zur Dichtung in ihr geweckt hat, in der
Schuld der Monche, die Legenden gesammelt haben usw. Der Vater aber
meint: «Ich will nicht linger hier sitzen und mir iiber Dinge den Kopf
zerbrechen, auf die niemand, weder im Himmel noch auf der Erde, eine
Antwort weiss. Ist es so, dass du den Nobelpreis bekommen hast, dann will
ich an nichts anderes denken, als froh zu sein!»*

# K. Barth, Kirchliche Dogmatik III 3, 338.
» Selma Lagerlof, Rede beim Empfang des Nobelpreises; in: Meistererzdhlungen.
Berlin/Darmstadt/Wien o.J.



und auf der Grenze 77

Ich habe diese Rede wiederholt gelesen und bin stets aufs neue geriihrt.
Kein Understatement, keine Dementis, keine Selbstironie, sondern ein frei-
es Wegsehen von sich selbst in Freude und Mitfreude. Wahrhaftig, die
Mirchentante — ich fiige hinzu: auch der Wiener Klassiker — sind in Sachen
Demut und Freude — beides gehdrt zusammen — dem kirchlichen Dogmati-
ker um mehr als eine Nasenléinge voraus. Ich vermute, dass Barth dies z. T.
gewusst und z. T. verdringt hat. Deshalb braucht er Mozart als Identifika-
tionsfigur. Der Musiker wird dem Theologen mit seiner Reflexion und
Selbstironie zum Gericht und gleichzeitig zum Kronzeugen der Freiheit, die
er meinte.

Diese gewiss etwas gewagten existentiellen Perspektiven lassen sich aber
an einer Weihnachtspredigt vertiefen, die Barth 1954 in der Strafanstalt
Basel gehalten hat.” Der Hauptteil der Predigt besteht — wie meist bei Barth
— aus einer Homilie. Wichtige Worte des Spruchtextes werden einzeln auf
die Goldwaage gelegt und zum Glénzen gebracht. «Euch - heute — der
Heiland.» Doch damit kann sich der Prediger nicht begniigen. Er will den
Zuhorern dariiber hinaus Wesen und Wirkungsweise der Botschaft erldu-
tern. Und so kommt es in der Predigt zu einer Predigt iiber die Predigt.
Ziemlich am Anfang heisst es: «So machen wir es (mit der Weihnachtsge-
schichte): ein bisschen Zerstreutheit, ein bisschen Unglaube, ein bisschen
Weihnachtsgefiihl. Bis der Engel des Herrn kommt und uns Bescheid gibt. ..
(Er) ist ganz bestimmt auch hier unter uns, um mit uns zu reden und von uns
gehort zu werden. Und ich bin dazu da, um euch zu sagen, dass er da ist und
redet, und um mit euch zusammen zu lauschen und mich zu besinnen auf
das, was er sagen will.»*’

Und nach der Homilie meint der Prediger: «Das also ist die Weihnachts-
geschichte. Seht, wir konnen das alles nicht horen, ohne dass es uns wider-
fahrt, dass wir von uns wegblicken diirfen, von uns selber und unserem
Leben und allem, was uns beschéftigen und beschweren vermag.»* Zuletzt
verweist der Prediger auf den Lobgesang der himmlischen Heerscharen und
fragt seine Zuhorer: «Diirften wir uns davon nicht mitreissen lassen, wie
wenn wir etwa eine Marschmusik hoéren und in den gleichen Schritt fallen
oder wie wenn eine bekannte Melodie ertont, die wir unwillkiirlich mitsum-
men oder mitpfeifen? Seht, das wiére es. Das hiesse: frei horen und frei
mittun in der Weihnachtsgeschichte. Amen.»”

% Den Gefangenen Befreiung, Zollikon 1959, 9-18.
7 Ebd. 11.
2 Ebd. 16.
¥ Ebd.17.



78 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Mozart bleibt ungenannt, aber die wichtigsten Stichworte der Mozart-
Interpretation Barths kehren wieder: von sich wegsehen, frei horen und frei
mittun. Vor allem: Die Botschaft in Text und Predigt wird mit einer hinreis-
senden Musik verglichen. Nur: wenn ein Witzeerzihler anschliessend erlédu-
tert, dass und warum man hétte lachen sollen, hat er dann wirklich einen
Witz erzdhlt? Barth sucht und findet in Mozart den Kronzeugen, der das
wirklich befreiend geschehen lésst, was er auch geschehen lassen mochte.
Seine Mozart-Passion wird von da aus sehr verstdndlich.

Ziehen wir zum Vergleich eine Karfreitagspredigt von Tillich iiber die
Grablegung Jesu nach Mt27,57-66 heran.”® Da man auf der Kanzel schlecht
ein Bild zeigen kann, bringt Tillich Kultur in Form eines nacherzihlten
Gedichtes ein. Ein Zeuge berichtete bei den Niirnberger Kriegsverbrecher-
prozessen, wie sich Juden — der Gaskammer entronnen — auf einem Friedhof
versteckten und eine Frau in einem Grab ein Kind zur Welt brachte. «Der
80jahrige Totengréber, in ein Leichentuch gehiillt, half bei der Geburt. Als
das neugeborene Kind seinen ersten Schrei ausstiess, betete der alte Mann:
«Grosser Gott, hast du endlich den Messias gesandt? Denn wer anders als
nur der Messias selbst konnte in einem Grab geboren werden?> Drei Tage
spater sah der Dichter, wie das Kind die Trdnen der Mutter trank, weil sie
ihm keine Milch geben konnte.»*

Diese Geschichte hat fiir Tillich eine grosse symbolische Kraft, wéahrend
die christlichen Symbole — zu oft oberfldchlich wiederholt — ihre Macht
eingebiisst haben. Die Christen sind — des Happy-Ends im voraus gewiss —
unempfindlich geworden fiir die Spannung zwischen Erwartung und Wirk-
lichkeit, die in den Symbolen etwa der Krippe oder des Kreuzes liegt.
Tillichs Gedanke, dass einst lebendige Traditionen und Symbole sterben und
dabei heteronom werden kénnen, kommt hier zum Tragen. Heteronomie
wirkt sich dabei nicht nur in autoritativem Druck, sondern auch in oberfliach-
licher Leichtgldubigkeit aus. Die Frage: «Wer anders als der Messias konnte
in einem Grab geboren werden?» hilt fest, dass nur der Messias Leben aus
dem Tod erwecken kann. Ostern ist kein natiirliches Ereignis. Um Auferste-
hung gegen natiirliche Theologie abzugrenzen, ist festzuhalten, dass das
neue Leben nicht wirklich neues Leben wire, «wenn es nicht aus dem
radikalen Ende des alten Lebens verstanden wiire.»* Das Gedicht eines
Zeitgenossen — ein Kulturgut — erhilt eine wichtige Funktion in Tillichs

% In der Tiefe ist Wahrheit. Religiose Reden, 1. Folge. Stuttgart 1952, °1975, 154-157.
31 Ebd. 154f.
% Ebd. 157.



und auf der Grenze 79

Predigt. Es kann und soll die Dimension der Tiefe offen halten. Interessant
ist dabei, dass Tillich in dieser Predigt zehn Zeilen Text aus Barths Ausle-
gung des Credo zum Stichwort «begraben» mit der Bemerkung zitiert: «Die-
se Worte — (ndmlich: im Grab besitzt der Mensch weder Zukunft noch
Gegenwart, nur noch Vergangenheit) — beschreiben genau die Situation, in
der der fromme alte Jude betete: <Grosser Gott, hast du endlich den Messias
zu uns gesandt?>» Kulturelle und theologische Texte konnen sich gegenseitig
interpretieren.

Zu Barths Dankesworten findet sich bei Tillich keine direkte Parallele.
Barth gibt ja zu erkennen, dass er Unfreiheit als Verlust des Paradieses, als
Siinde im Kontext der Mozart-Aussagen durchweg als Reflektieren, als
Selbstbezogenheit in aller Absichtlichkeit des Tuns versteht. Nicht um eine
Alternative, allenfalls um eine Akzentverschiebung handelt es sich, wenn
Tillich in einer Predigt iiber ROm 7,19-20 die geheimen, selbstischen Beweg-
grilnde so mancher guter Absichten herausstellt. Ein Mann, der Aufopfe-
rung im Beruf reflektiert und fiir eine gute Sache hélt, wird sich moglicher-
weise gar nicht dessen bewusst, dass er sich damit auf der Flucht vor einer
menschlichen Verpflichtung oder vor sich selbst befindet. Weniger die Ab-
sichtlichkeit an sich, vielmehr die unbewussten Absichten charakterisieren
den Menschen jenseits von Eden, den Tillich in jener Predigt dann an Iwan
Karamasow, Thomas Manns Dr. Faustus, an Picassos Guernica oder an den
Disharmonien moderner Musik weiter konkretisiert.

IV. Kunstgeschichte, Musikwissenschaft und Theologie

Der Laie neigt zu einem literarischen Missverstindnis der Bildenden
Kunst. Er ergotzt sich am Abgebildeten, an Personen, Tieren, Landschaften
und Stilleben. Er mochte sich vom Kiinstler etwas erzéhlen lassen, etwa eine
biblische Geschichte. Aber der Kiinstler beschéftigt sich nicht nur mit Stof-
fen, er muss sie auch gestalten. Dazu stehen ihm Linie, Fldchen, Farben,
bestimmte Materialien und Maltechniken zur Verfiigung. Formgebung und
Gestaltung sind das eigentlich Kiinstlerische am Bild. Wer Kunst verstehen
will, muss mehr sehen lernen als Gegenstiinde und Geschichten, muss sensi-
bel werden fiir Linien, Flachen, Farben, Bildaufbau und fiir die kiinstleri-
sche Kraft, die darin steckt.

Tillich hat Kunstwerke sehen gelernt. Er kennt das Instrumentarium der
Bildexegese und bringt so die Voraussetzungen zu einem Dialog mit Kunst-
historikern mit, den er sehr intensiv gefithrt hat in einem Beitrag fiir «das
neue Deutschland» 1921 mit dem Titel «Religitser Stil und religitser Stoff in



80 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

der bildenden Kunst». Er setzt sich hier mit zwei kunsthistorischen Arbeiten
auseinander: «Die deutsche expressionistische Kultur und Malerei» von
Eckart von Sydow 1920 und «Kunst und Religion. Ein Versuch iiber die
Moglichkeit neuer religidser Kunst» von G.H. Hartlaub, 1919. Die beiden
Kunsthistoriker sind freilich willige Gespréchspartner, da sie von sich aus die
Frage nach der Religion stellen. «Fiir Sydow ist religioser Stil religiose
Kunst: Was bedarf es der spezifisch religiosen Stoffe? Fiir Hartlaub ist ein
Stil hochstens <préreligits>; erst der mit religioser Gesinnung erfassste reli-
giose Stoff schafft religivse Kunst,» stellt Tillich fest*® und bringt die Diffe-
renz mit dem unterschiedlichen Religionsbegriff in Verbindung. Von Sydows
Ansatz impliziert ein pantheistisches Religionsverstindnis, das mehr innerli-
che Konsequenz aufweist als das von Hartlaub, der ein theistisches Ver-
stindnis hat, aber weniger konsequent, dafiir sachlich breiter in seinen
Ausfithrungen ist. Tillich steht der Auffassung von Sydows néher. Sie beide
konnten um des Stiles willen van Goghs Holzschuhe fiir ein religioses Bild
halten, wihrend sich fiir Hartlaub zum Stil der religiose Gegenstand gesellen
muss. Stil aber ist nach Tillich die unmittelbare Einwirkung des Gehaltes auf
die Form. Der Gehalt wird durch individuell psychologische Momente,
durch biographische, soziologische und nationale Aspekte mitbestimmt,
geht aber weit dariiber hinaus. Das Wesen des Gehalts liegt unterhalb dieser
subjektiven Faktoren. Es ist eine bestimmte Grundstellung zur Wirklichkeit
tiberhaupt, letzte Sinndeutung, tiefste Realitdtserfasssung, das Sich-Einlas-
sen auf Unbedingtes.*

Mit «Gehalt» greift Tillich einen zentralen Begriff kunsthistorischer Her-
meneutik auf. Dazu ein Zitat aus einem Aufsatz von Erwin Panofsky, der
m.W. auch heute noch zur Pflichtlektiire jedes Kunststudenten gehort.™
Uns scheint nun «auch den Hervorbringungen der Kunst iiber ihren Phino-
mensinn und ihren Bedeutungssinn hinaus ein letzter wesensmissiger Ge-
halt zugrunde zu liegen: die ungewollte und ungewusste Selbstoffenbarung
eines grundsitzlichen Verhaltens zur Welt, das fiir den individuellen Schop-
fer, die individuelle Epoche, das individuelle Volk, die individuelle Kultur-
germeinschaft in gleichem Masse bezeichnend ist; ...»* Es liegt auf der

3 P. Tillich, Religiéser Stil und religioser Stoff in der bildenden Kunst (1921). GW IX,
316.

3 Ebd. 318.

¥ E. Panofsky, Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der
bildenden Kunst, in: Logos XXI, 1932, S. 103-119; auch in: ders.; Aufsidtze zu Grundsitzen
der Kunstwissenschaft, Berlin 1964, 85ff.

% Ebd. 93.



und auf der Grenze 81

Hand, wie gut sich der Kunsthistoriker und der Kulturtheologe hier verste-
hen — sprechen sie doch fast dieselbe Sprache!

Obwohl Tillich fiir alle Kunststile offen ist, gilt sein besonderes Interesse,
ja seine Liebe der «modernen» Kunst, einmal weil ihn der «moderne»
Mensch — seine Probleme und Antworten — iiberhaupt interessiert, dann
aber auch, weil ihm seine kunstgeschichtlichen Kenntnisse diese fiir viele
schwer verstidndliche Kunst zugénglich machen. Dennoch wird man nur mit
Einschrinkung sagen konnen, dass sein Herz immer mit der jeweiligen
Avantgarde schlug. Meines Wissens hat er nie Werke der Objektkunst, des
Dadaismus oder des Surrealismus interpretiert. Seine Modernitét hélt sich in
biirgerlichen Grenzen.

Barth hingegen fehlt jegliches Versténdnis fiir kulturelle Avantgarde.
Dem befreundeten Pianisten Jiirgen Uhde, der ihn fiir Paul Hindemith zu
erwiarmen versuchte, gesteht er, «dass ich leider, leider gerade fiir die . . . mo-
derne Kunst (aller drei Sparten!!!) einfach kein Sensorium habe. Ein negati-
ves Urteil ihr gegeniiber habe ich nicht auf Lager, habe darum m. W. auch
nie ein boses Wort iiber sie gesagt. Es ist nur eben traurige Tatsache, dass ich
kein Verstindnis, kein Auge, kein Ohr dafiir habe... Vielleicht wird sich
mir im Himmel erschliessen, was mir jetzt so verborgen ist? Aber es ist doch
beklagenswert, dass mir das nicht schon jetzt widerfihrt».*” Man wird Barth
dieses Gestidndnis nicht veriibeln, aber doch fragen diirfen, ob nicht ein
innerer Zusammenhang bestehe zwischen dem Unversténdnis gegeniiber
moderner Kunst und Musik und dem Mangel an Verstidndnis gegeniiber
moderner Theologie.

Ganz auf dieser Linie liegt es, dass Barth mit seinem Dilettantismus auf
musikalischem Gebiet geradezu kokettieren kann. Er schreibt im Dankbrief
an Mozart: «Wie Sie wissen, gibt es in diesem Erdental nicht nur Musiker,
sondern auch Musikwissenschaftler. Sie selbst waren beides. Ich bin keines
von beiden, spiele kein Instrument und habe von Harmonielehre oder gar
von den Geheimnissen des <Kontrapunktes> keine blasse Ahnung.»* Im
Mozartjahr hat Barth einiges an musikwissenschaftlicher Literatur gelesen.
Sie macht ihm Angst. Zugleich vermutet er, er wiirde sich mit den Musik-

7 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 425f,
¥ K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 10.



82 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Fachleuten heute genauso anlegen wie einst mit seinen theologischen Leh-
rern.”

Als Laie hat Barth sein Mozartbild vermutlich primér aus literarischen
Quellen gewonnen, aus Libretti und Briefen. Die Rolle des steinernen Gastes
im Don Giovanni zeigt, wie er im Angesicht des Todes heiter und frei weiter-
spielt. In Kirchliche Dogmatik II1 4, S. 676 zitiert er jenen beriihmten Brief an
den todkranken Vater vom 4.4.1787: «Da der Tod /: genau zu nemmen :/ der
wahre Endzweck unseres Lebens ist, so habe ich mich seit ein Paar Jahren mit
diesem wahren, besten Freunde des Menschen so bekannt gemacht, dass sein
Bild nicht allein nichts Schreckendes mehr fiir mich hat, sondern recht viel
Beruhigendes und Trostendes! und ich danke meinem Gott, dass er mir das
Gliick gegdnnt hat mir die Gelegenheit /: sie verstehen mich :/ zu verschaffen,
ihn als den Schliissel zu unserer wahren Gliickseligkeit kennen zu lernen.»*
Barth spielt noch einmal auf diesen Brief an im Mozart-Essay: «Er hat einmal
den Tod des Menschen wahren Freund genannt, an den er jeden Tag denke,
und es ist in seinem Werk mit Hénden zu greifen, dass er das wirklich getan
hat.»* In seiner Mozart-Biographie merkt Wolfgang Hildesheimer zu dieser
Briefstelle an, dass Mozart hier zwar nicht wortlich, aber sehr sinngetreu Bezug
nimmt auf Moses Mendelssohns Schrift «Phiddon oder iiber die Unsterblichkeit
der Seele» 1767, die sich in Mozarts Nachlass fand. Nach Hildesheimer sorgte
Mozart in seinen Briefen ausserdem dafiir, dass Leopold eben zu lesen bekam,
was er zu lesen wiinschte. Der Biograph zitiert ferner die italienische Uberset-
zung eines verlorenen Briefes, — die Echtheit ist also nicht gesichert —, in dem

¥ Vgl. Hans Heinrich Eggebrecht,Versuch iiber die Wiener Klassik.
Die Tanzszene in Mozarts «Don Giovanni», Beihefte zum Archiv fiur Musikwissen-
schaft XII, Wiesbaden 1972.
Diese Studie (61 Seiten) ist ein Beispiel fiir Fragestellung, Methode und Ergebnis musik-
wissenschaftlicher Analyse und insofern ein Gegenbeispiel zu K. Barths intuitiver Mozart-
Deutung. E. sieht das Eigenartige und Unverkennbare der Wiener Klassik in ihrer Indivi-
dualitdt und Autonomie. «Beides, die Lebendigkeit und Reinheit der klassischen Musik,
bedingt sich gegenseitig und erscheint kompositorisch als die vollkommene Ubereinstim-
mung von Inhalt und Form, Bedeutung und sinnlicher Gestalt» (ebd.1).
E. orientiert sich an Hegels Definitionen des Klassischen, u.a. an dem Satz: «Der Inhalt
der klassischen Kunst ist das Geistige, das als das Menschliche zu der ihm addquaten Form
gelangt» (ebd. 16). Die Analyse des Menuetts aus der Tanzszene in Mozarts «Don Giovan-
ni» stellt den Aufbau und die Symmetrie in der ersten achttaktigen Periode heraus. Es wird
aber auch gezeigt, wie das Menuett als traditionelle Form hier einen besonderen «Sitz im
Leben» erhilt. Das dem Theologen von der Exegese her bekannte Denkmuster «Tradition
und Situation» kehrt hier in der Musikwissenschaft wieder.

% Mozart, Briefe und Aufzeichnungen. Gesamtausgabe, hrsg. von der internationalen
Stiftung Mozarteum, Salzburg 1983, Bd. IV 1787-1857, 41.

4 K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 27.



und auf der Grenze 83

Mozart sehr bitter, fast nihilistisch vom Tod redet.** Es besteht offenbar eine
Diskrepanz zwischen Barths kerygmatischem Mozart und dem historischen
Mozart der Musikwissenschaft.

Barth und Hildesheimer gleichzeitig zu lesen, hat seinen besonderen Reiz.
Wie verschieden ist doch die Sprache hier und dort bei iiberraschender Einig-
keit in der Sache! Der Geniebegriff z.B. wird in Barths Mund fast zum
Schimpfwort, mit dem er gelegentlich Beethoven und die Nachfahren belegt.
Hildesheimer aber zihlt Mozart zum Typ des kreativen Genies der Vergangen-
heit und unterscheidet diesen vom Scheingenie: «Dem Genie ist die Selbstrefle-
xion nicht Generalthema, wihrend sie fiir das Scheingenie nicht nur Thema,
sondern auch Werkzeug ist. Es tritt als Genie auf und fordert als solches Tribut,
kalkuliert aber die Nichterfiillung in sein thematisches Programm ein. .. (<Wer
jetzt weint, irgendwo in der Welt, ohne Grund, weint in der Welt, weint {iber
mich>, Rilke: Ernste Stunde).»* Wahrhaftig, Mozart konnte diese Worte we-
der sagen, noch schreiben, noch vertonen! «Die Selbstreflexion ist kein Gene-
ralthema!» Die Einigkeit zwischen dem Musikwissenschaftler und dem Theolo-
gen an dieser Stelle ist frappierend!

Die Musikwissenschaft interessiert sich zunehmend fiir die Rezeptionsge-
schichte grosser Musiker. Mir liegt eine sehr materialreiche Studie von
Gernot Gruber «Mozart und die Nachwelt», Miinchen/Ziirich 1987 vor. Was
wurde aufgefiihrt, gedruckt, bearbeitet in den vergangenen 200 Jahren? Was
sagen Virtuosen und Komponisten iiber Mozart? Wie dussern sich die Dich-
ter: Goethe, Grillparzer, E.T.A. Hoffmann, Morike? Die Philosophen:
Kierkegaard*, Adorno? Aus der Fiille greife ich zwei Beispiele heraus, die
auf Barths Interpretation ein besonderes Licht werfen.

2 Vgl. Wolfgang Hildesheimer, Mozart. Frankfurt/M. 1977, 200-206.

“ Vgl. Hildesheimer, Exkurs iiber «Genie», ebd., 61f.

“ Barth zitiert Kierkegaard als iiberschwenglichen Mozartverehrer, «der einmal ge-
droht hat, er werde «die ganze Geistlichkeit vom Kiister bis zum Konsistorium in Bewe-
gung setzen>, um sie zu der Anerkennung zu veranlassen, dass unter allen grossen Min-
nern Mozart zuoberst stehe — widrigenfalls er <austretens>, sich von <hrem Glauben>
scheiden und eine Sekte griinden werde, <die nicht bloss Mozart am hdchsten verehrt,
sondern iiberhaupt nur ihn verehrt>» (Mozart 1958, 16f.). Barth bezieht sich hier auf
Kierkegaards Schrift «<Entweder-Oder», in der die Mozart-allein-Verehrung auf die Spitze
getrieben wird, indem aus dem Lebenswerk Mozarts die Oper Don Giovanni als allein
interessierend herausgegriffen wird. Barth vernachléssigt hier freilich, dass sich die zitier-
ten Ausserungen im ersten Teil von Entweder-Oder, also in den Papieren des Astheti-
kers A finden, denen im 2. Teil die Papiere des Ethikers B als das «Oder» gegeniiberge-
stellt werden. Im ersten Teil findet eine fundierte Auseinandersetzung mit Hegels Asthetik
statt.



84 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

In den zwanziger Jahren entstand eine Bewegung, die sich gegen die
Romantiker und auch Beethoven wandte, und Mozart hoher stellte als
diesen. Die Jugendbewegung strebte nach echter Bildung an Stelle von
angeberischer Halbbildung. Man wollte lieber einfache Sétze aus dem Zupf-
geigenhansl selbst musizieren, als im Konzertsaal grosse Gefiihle konsumie-
ren. Dass Barth seiner Mozartverehrung durch gelegentliche Seitenhiebe
auf Beethoven Nachdruck verschaffte, passt gut in jene Zeit, in der er sich
vom alten Marburger zum dialektischen Theologen und damit von einer
Mozart-und-Wagner zu einer Mozart-allein-Bewegung entwickelte. Im tibri-
gen trauert heute niemand den damals zerdepperten Beethoven-Totenmas-
ken, jenen Kultgegenstinden auf den Klavieren biirgerlicher Wohnstuben
nach, die doch nur den Blick auf den wirklichen Beethoven verstellten, das
wirkliche und genauere Horen auf seine Musik verhinderten.

Eine hochinteressante Parallele zu Barths Mozart-Passion findet sich in
Hermann Hesses Roman «Der Steppenwolf» 1927. Harry Haller, der Held
dieses Entwicklungsromans, lebt im Zwiespalt. Einerseits ist er von seiner
biirgerlichen Herkunft bestimmt. Er liest Goethe, liebt klassische Musik,
hasst aber in romantischer Technikfeindlichkeit das Grammophon. In Knei-
pen sucht er nachts den Ausgleich zu seiner ordentlichen Tagesexistenz. Er
lernt den Jazztrompeter Pablo und dessen Geliebte, die Bardame Hermine
kennen. Den beiden gelingt es, den verklemmten Spiesser ein wenig zu
lockern. Da Hesse bei einem C. G. Jung-Schiiler in Therapie war, darf man
hier mit Jung’schen Kategorien deuten. Harry lernt seine anima, den ver-
dringten Schatten seines Selbst zu akzeptieren. Er kann sich von den qué-
lenden Versuchen, den Steppenwolf in sich zu dressieren, freimachen. In
einer Rauschgiftorgie gelangt der Roman an sein Happy-End. Da in des
Menschen Brust nicht zwei, sondern viele Seelen wohnen, 6ffnet die Droge
im «magischen Theater» der Seele viele Tiiren. Harry wird dahinter mit
todlichem Aggressionstrieb, mit hemmungsloser Libido, aber auch mit
Sehnsucht nach Ordnung und Selbstberherrschung konfrontiert. Die Fiih-
rung durch dieses Labyrinth der Seele hat Mozart {ibernommen, der als
einer der Gottlichen aus den Eiseskilten des Weltraums herab- und herein-
gekommen ist. Mozart, der Psychagoge, lehrt den Armen, sich mit Galgen-
humor in die Unzulédnglichkeiten des Grammophons, der Jazzmusik, iiber-
haupt seines ganzen Lebens zu schicken. Auf diesem Weg zum Selbst muss
der alte Mensch sterben. Mozart motiviert Harry, seiner Hinrichtung zuzu-
stimmen. Er wird aber zum ewigen Leben verurteilt. Nur die Strafe des
einmaligen Ausgelachtwerdens kann ihm nicht erlassen werden. Das ver-
nichtende Geldchter wird zur Befreiung, sobald man selbst einstimmen
kann, und das alles im Namen Mozarts. Stimmt nicht im tibrigen das Ausge-



und auf der Grenze 85

lachtwerden zu Barths Gedanken vom Bosen als dem Nichtigen? Man kann
Mozart als den Unvergleichlichen, ja als den Erloser in biblischen und
psychologischen Kategorien beschreiben.

Auf Threr Einladung finden Sie ein sehr iibereilt formuliertes Thema fiir
mein Referat: «Spiegel des Ewigen».* Damit wird suggeriert, man kdnne
Barth und Tillich unter einen Hut, unter eine Uberschrift bringen. Das lésst
sich nun korrigieren durch die Neuformulierung des Themas: «Theologische
Existenz angesichts der Grenze und auf der Grenze.» Beide, Barth und
Tillich, stellen im Rahmen unserer Fragestellungen den Begriff der Grenze
in den Mittelpunkt ihrer Uberlegungen. Doch machen sie recht unterschied-
lichen Gebrauch von ihm. Tillich hat seine Autobiographie «Auf der Gren-
ze» betitelt, um dann aufzufdchern: auf der Grenze von Theologie und
Philosophie, von Religion und Kultur, Christentum und Sozialismus. Er
versteht sich als Grenzginger, verweist aber im Schlusskapitel auf die End-
lichkeit und Begrenztheit aller Grenzgéngerei. Barth sieht Mozart im Wis-
sen um und Bejahen der Todesgrenze in Freiheit spielen und mochte es ihm
nachtun. Das ist etwas anderes!

Dennoch sei zum Schluss — hoffentlich nicht zu gewaltsam — so etwas wie
eine Synthese versucht. Ich brauche dazu eine Identifikationsfigur. Mein
Kronzeuge ist Eduard Morike. Der Pfarrer und Dichter diirfte ebenfalls ein
Grenzgédnger gewesen sein, der zwischen Religion und Kultur pendelte.
Man hat ihm nachgesagt, er habe in seiner Novelle «<Mozart auf der Reise
nach Prag» heimlich sein Selbstportrit gezeichnet, und nicht von ungeféhr
hilt Barth ihm vor*, er habe seinem Mozart zu viel Interesse an Landschaf-
ten, Girten, Architektur, iiberhaupt an Bildung und Kultur angedichtet.
Aber eben mit dieser Kultur bekommt er die Grenze zu Gesicht, und ich
meine, auch er gewinnt Freiheit aus ihrer Bejahung. Vor diese letzte wirkli-
che Grenze fithrt Morike zuletzt seinen Mozart, sich selbst und den Leser.
Daher stelle ich nun das Gedicht, mit dem Morike seine Novelle beschliesst,
auch an den Schluss meines Referates:

“ Im vollstindigen Wortlaut «Spiegel des Ewigen — Karl Barth iiber Mozart und Paul
Tillich tiber Bildende Kunst».
% Vg, K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 25f.



86 Jorg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Ein Ténnlein griinet wo,
Wer weiss, im Walde;

Ein Rosenstrauch, wer sagt,
In welchem Garten?

Sie sind erlesen schon,

Denk es, o Seele,

Auf deinem Grab zu wurzeln
Und zu wachsen.

Zwei schwarze Rosslein weiden
Auf der Wiese,

Sie kehren heim zur Stadt

In muntern Spriingen.

Sie werden schrittweis gehn
Mit deiner Leiche;

Vielleicht, vielleicht noch eh’
An ihren Hufen

Das Eisen los wird,

Das ich blitzen sehe!

Jorg V. Sandberger, Miinster



	Theologische Existenz angesichts der Grenze und auf der Grenze : Karl Barth über Mozart und Paul Tillich über Bildende Kunst

