
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 1

Artikel: Theologische Existenz angesichts der Grenze und auf der Grenze : Karl
Barth über Mozart und Paul Tillich über Bildende Kunst

Autor: Sandberger, Jörg V.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Existenz angesichts der Grenze und
auf der Grenze

Karl Barth über Mozart und Paul Tillich über
Bildende Kunst1

Es hat seinen besonderen Reiz, zwei hochbedeutende, jahrgangsgleiche
Theologen unseres Jahrhunderts im Blick auf ihre so unterschiedlichen
Liebhabereien zu vergleichen, die doch bei beiden fester Bestandteil ihrer
theologischen Existenz sind. Meine Studien zielten zunächst auf Konfrontation:

hier der reformierte Ohrenmensch, ein Worttheologe, dort der lutherische

Augenmensch, ein Kulturtheologe. Ich zog aus, Gegenpositionen zu
markieren, und fand überraschende Gemeinsamkeiten, z.B. im Biographischen:

Seit Erfindung der Langspielplatten gehörte Mozart-Musik zu den
Konstanten in Karl Barths Alltag. Der täglichen Dusche in der Morgenfrühe
folgte die Mozart-Platte. Bei seiner Mitarbeit in einem Schweizer Mozartkomitee

geizte er nicht mit Zeit. Es war ihm eine grosse Freude, als Theologe
die Festrede zum 200. Geburtstag Mozarts in Basel halten zu dürfen. Seine

Mozart-Begeisterung geht auf ein Kindheitserlebnis zurück. Eines Tages
hörte er seinen Vater am Klavier ein paar Takte aus der Zauberflöte spielen,
und das ging ihm «durch und durch». Als Student im Fahrwasser der liberalen

Theologie gab er freilich - in einem Vortrag vor Verbindungsbrüdern -
Theaterbesuch als Gottesdienst aus, hielt Wagners Tannhäuser für eine

grosse Verkündigung, konnte Engel und Teufel, Mozart und Wagner in
einem Atemzug nennen und in beiden Göttliches erkennen2. Es war also
noch ein weiter Weg zu Mozart, dem Unvergleichlichen.

Tillich ist wie Barth Sohn eines evangelischen Theologen. Hausmusik
prägte traditionsgemäss auch sein Elternhaus, während der Sinn für Kunst
dort ebenso traditionsgemäss fehlte. Tillich entwickelte sich aber im Widerspruch

zu dieser Tradition. Er erinnert später an die schöne gotische Kirche,
in der sein Vater Pfarrer war (in der Neumark) und fährt fort: «Das Erlebnis
des Heiligen wprde mir damals zum unverlierbaren Besitz».3 Sein eigentliches

Schlüsselerlebnis hatte er erst nach dem Studium. Er entdeckte die

1 Vortrag vor den Hochschullehrern des Fachbereichs 1 (Evangelische Theologie) und
des Fachbereichs 2 (Katholische Theologie). Die Form des Vortrags wurde beibehalten
und um einige Anmerkungen erweitert.

2 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, München 1975, 41.
3 P. Tillich, GW XII, Begegnungen, Stuttgart 1971, 60f.



67

Welt der Malerei als Reaktion auf das Grauenvolle und Hässliche des
1. Weltkrieges. Die Betrachtung eines der runden Madonnenbilder von
Botticelli wurde zu einem Erlebnis, für das ihm nur die Begriffe
Offenbarung und Inspiration zur Verfügung standen. Sein Freund, der Kunsthistoriker

von Sydow, führte ihn in die Probleme der Kunstgeschichte ein. Er
lernte den von vielen abgelehnten zeitgenössischen Expressionismus verstehen

und lieben.
Wie die Mozartliebe Barth mit Musikern wie Menuhin, C. Haskil und

Jürgen Uhde zusammenführte, so lernte Tillich Architekten, Bildhauer und
Maler kennen. Auch er wurde als Theologe um Beiträge zu kulturellen
Themen gebeten. Er hielt Festvorträge an der Technischen Hochschule
Dresden und später im Museum of Modern Art in New York. Der nach
Schwärmerei riechenden Inspiration Tillichs vor einem Gemälde entspricht
bei Barth sogar eine Mozart-Vision. Er schreibt am 21. April 1956 an Sohn
Markus: «In einem Konzert im (Basler) Musiksaal, in welchem Clara Haskil
das F-Dur-Konzert spielte, habe ich ihn sogar visionär plötzlich dort vorne
am Flügel gesehen, so konkret, dass mir fast die Tränen kamen Ich
weiss jetzt jedenfalls genau, wie er etwa in seinem letzten Lebensjahr ausgesehen

hat.»4 Barths Verehrung wird also durch Empfang der «vera ikon»
belohnt, er besitzt von Mozart ein geistiges Turiner Grabtuch. Zum Schluss
seiner Gedenkrede kommt er auf «Mozart und die grossen Maler» zu
sprechen. Er vergleicht Mozart aber nicht - wie lange Zeit üblich - mit Raffael,
sondern mit eben jenem Botticelli, vor dessen Madonnenbild Tillich seine

Inspiration hatte. Herrn Kollegen Sturm verdanke ich den Hinweis, dass

sich die vier Beiträge des Mozartbüchleins von 1956 ins Englische übersetzt
als Barths Beitrag in der Tillich-Festschrift finden.5 Wenn Barth über Mozart
redet, weiss er sich also auch im Gespräch mit Tillich.

I. Karl Barths Äusserungen über Mozart im Kontext seiner Theologie

Die erste gewichtige Äusserung Barths über Mozart findet sich in seinen
Bonner Vorlesungen aus dem Wintersemester 1932/33. Die Vorlesungsmanuskripte

wurden unverändert 1947 gedruckt unter dem Titel «Die
protestantische Theologie im 19. Jahrhundert». Laut Vorwort möchte Barth allzu
hitzige Parteigänger vor raschen Urteilen warnen und sie die Kunst des

4 E. Busch, 424.
5 Leibrecht, Walter (Hg.), Religion and Culture. Essays in Honor of Paul Tillich. New

York 1959, 61-78.



68 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Differenzierens lehren. Zugleich aber möchte er auch in den unterschiedlichen,

oft widersprüchlichen Phänomenen der Geistesgeschichte den
gemeinsamen Zeitgeist aufspüren. Bekanntlich rücken für ihn Aufklärung und
Pietismus trotz aller gegenseitigen Polemik durch ihre gemeinsame Wurzel
im Schwärmertum nahe zusammen. Schon der erste Abschnitt «Der Mensch
im 18. Jahrhundert» impliziert die Frage nach einem gemeinsamen Nenner.
Barth ersetzt gängige Klischees wie Rationalismus und Intellektualismus
durch den Begriff des Absolutismus und versteht darunter ein Lebenssystem,

das gegründet ist auf die gläubige Voraussetzung der Allmacht des

menschlichen Vermögens. Absolutismus meint auch das Streben nach absoluter

Formung. Es ist faszinierend, wie Barth diesen Formwillen in den
verschiedensten Gebieten des kulturellen Lebens aufspürt.

In englischen Gärten werden Hecken und Bäume zu Kegeln und Kugeln
zurechtgestutzt. Perücken und Reifröcke bestimmen die Mode. Architekten
bevorzugen den gefügigen Gips als Baumaterial. Unparteiische Historiker
machen den autonomen Menschen zum Massstab. Pädagogen formen wie
Goethes Prometheus Menschen nach ihrem Bild. Gottsched möchte die

Sprache in Form bringen. Absoluter Formwille prägt auch die Musik von
Bach, Händel, Gluck und Haydn. Man denke an die Kunst der Fuge, in der
die Fülle möglicher Klänge durch überaus kunstvolle Regeln gebändigt
wird. Ist demanch das 18. Jahrhundert das Jahrhundert des Absolutismus,
heisst dann sein geistiger Ahnherr nicht Adam, der wie Gott sein wollte?
Barth reinigt aber zumindest die Musiker von dem Verdacht solcher Hybris.
Sie wollen ja nichts als gute Handwerker sein, Meister des Spiels, und darum
liegt ein Glanz von Freiheit über ihrem Spiel, das sich strenger, unbedingter
und absichtsloser Arbeit verdankt. Der Sündenfall erfolgt erst in der
Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts. Nun verstehen sich die Komponisten nicht
mehr als Handwerker, sondern als Genies, die ihre Kunst in den Dienst ihrer
Urerlebnisse stellen. Mozart gehört für Barth eindeutig zu den Handwerkern.

Durch ein Bild bezeichnet er den Unterschied zu den andern: Bach,
Händel, Haydn. Bachs Musik gleicht dem unendlichen Meere, Mozarts
Musik dem Meer in Küstennähe. Mozart hatte noch etwas Besonderes für
sich: «die Wehmut oder das Entsetzen des Wissens um die Grenze, vor der
als glücklicher Unwissender auch und gerade der absolutistische Mensch in
seiner schönsten Gestalt steht. Er hörte wie sein Don Juan die Schritte des

steinernen Gastes, er Hess sich aber wie sein Don Juan nicht irre machen
darin, rein weiter zu spielen in Gegenwart des steinernen Gastes.»6

6 K. Barth, Protestantische Theologie, Zürich 21952, 53.



und auf der Grenze 69

Fast zwei Jahrzehnte später, in dem 1950 erschienenen 3. Teil des 3. Bandes

der Kirchlichen Dogmatik, kommt Barth erneut auf Mozart zurück,
wiederum nicht, um seine Theologie mit musikalischer Bildung zu garnieren.

Nicht Unterhaltung, Genuss und Erhebung sind angesagt, sondern
Speise und Trank, Trost und Mahnung. Der kleingedruckte Exkurs findet
sich in §50 «Gott und das Nichtige». Barth interpretiert hier das so
missverständliche Wort «Sünde» durch den Begriff des Nichtigen, das - dem Willen
des Schöpfers feindselig entgegengesetzt - die Welt bedroht und verdirbt,
aber durch die Überlegenheit des Schöpfers von vornherein zum Scheitern
verurteilt und darin eben das Nichtige ist. Barth legt nun grossen Wert auf
die Unterscheidung des Nichtigen, das nicht zur Schöpfung gehört, und den
Nachtseiten der Schöpfung selbst. Zu diesen Nachtseiten gehören allerlei
Übel, vor allem Tod und Vergänglichkeit. Die Nachtseite ist gottgewollt und
Teil der guten Schöpfung. Wer diese Unterscheidung nicht trifft, bleibt in
den Krallen der Theodizeefrage und muss Schöpfung samt Schöpfer als böse

verleumden. Während kaum ein Kirchenvater, Reformator oder Theologe
diesen Unterschied begriffen hat, weiss Mozart um diesen Sachverhalt der
Schöpfungslehre besser Bescheid als viele Theologen, besser auch als andere
Musiker. Darum gehört er, wiewohl kein Kirchenvater, nicht einmal ein
besonders beflissener Christ und überdies katholisch, dennoch sachlich und
theologisch legitim in die Kirchliche Dogmatik hinein. Im Dankbrief an
Mozart berichtet Barth von einem Alptraum, in dem er den Musiker habe in
Dogmatik prüfen müssen, der ihm aber trotz freundlicher Hilfestellung jede
Antwort schuldig geblieben sei. Mozarts theologische Einsicht besteht nicht
in abfragbarer Dogmatik, sondern in einem existentiellen Wissen, das Freiheit

beinhaltet, Freiheit von aller Selbstbezogenheit und Reflexion. Der
homo incurvatus in se ipsum - für Luther Urbild des Sünders - bezieht alles
auf sich selbst, um sich selbst zu äussern und sich selbst zu behaupten. Von
Mozart aber gilt: «Er musste und wollte eigentlich nie sich selbst äussern und
produzieren, weder seine Vitalität, noch seinen Herzenskummer, noch seine

Frömmigkeit, noch irgendein Programm. Er war wunderbar frei von dem

Krampf, selber durchaus etwas sagen zu müssen.»7

Zum dritten Mal äussert sich Barth über Mozart in einem Büchlein zum
Gedenkjahr 1956, das vier Beiträge enthält: Bekenntnis zu Mozart, Dankbrief

an Mozart, ein Lebensbild und eine Festrede. Vieles wird hier ausführlicher

und konkreter gesagt als bisher, doch der Grundtenor bleibt Mozarts
Freiheit (dies auch der Titel der Gedenkrede). Der exemplarisch freie
Mensch Mozart ist vor allem frei von allem Subjektiven und aller Reflexion.

7 K. Barth, Kirchliche Dogmatik III 3. Zürich 21961, 338.



70 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Die eigenen Erlebnisse und Ideale sind nie Themen seiner Musik, die
absichtslos bleibt. Mozarts Musik will z. B. nicht das Lob Gottes verkündigen,
und eben so tut sie's unreflektiert faktisch doch. «Mozarts Musik ist im
Unterschied zu der von Bach keine Botschaft und im Unterschied zu der von
Beethoven kein Lebensbekenntnis. Er musiziert keine Lehren und erst recht
nicht sich selbst».8 Eine Bemerkung zur Kirchenmusik bestätigt schon
Angedeutetes. Die theologische Bedeutung Mozarts besteht für Barth nicht darin,

dass er theologischen Texten (Mess- und Kantatentexten) durch Vertonung

besonderen Nachdruck verliehe. Sein Wissen um theologische
Sachverhalte, seine Freiheit artikuliert sich unabhängig von Texten, also auch in
der theologisch suspekten Freimaureroper «Die Zauberflöte» und vor allem
auch in der reinen Instrumentalmusik.

Bezeichnend ist nun aber nicht nur der Ort, sondern auch die Art des

Redens über Mozart. Barth greift auf messianisches Vokabular zurück. Er
spricht in christologischen und ekklesiologischen Kategorien. Das
Mozartbüchlein beginnt mit einem Bekenntnis zu Mozart. «Gegen keinen von den
andern (Musikern) soll damit auch nur ein Wort gesagt sein. Nur eben dies:
dass ich mich in diesem Sinn nur zu Mozart bekennen kann».9 Barth hörte als

Kind den Vater Takte aus der Zauberflöte spielen. «Sie gingen mir durch
und durch und in mich hinein, ich weiss nicht wie, und ich habe gemerkt: Der
ist's!»10 Der kurze Ausruf «der ist's!» ist nicht Rätselrede, sondern
Offenbarungsrede, Antwort auf die Frage: Bist du, der da kommen soll? Für
Barth ist Mozart nicht nur das Wunderkind, sondern das bleibende Wunder
schlechthin, ein Geheimnis. Obwohl Mozart von Lehrern und Traditionen
viel übernommen hat, hat seine Musik ihren unvergleichlichen eigenen Ton.
«Sollte der mit keinem anderen zu verwechselnde Urton Mozarts mit dem
Urton der Musik überhaupt identisch sein? Sollte er diesen in seiner
überzeitlich gültigen Gestalt getroffen und angeschlagen haben? Ist es vielleicht
darum so schwer oder unmöglich, das Mozartische zu definieren: siehe hier!
siehe da!?»11 Wie Gottes Reich und sein Messias gilt Mozart als unfassbares,
zu respektierendes Geheimnis. Da Mozart an der Bildung seiner Zeit offenbar

kaum Anteil hatte, stellt sich die Frage: «Woher wusste er nun doch alles

so genau, wie er es laut seiner Musik offenbar wusste: mindestens ebensogut
wie Goethe...? Ich weiss keine Antwort. Er muss Organe gehabt haben, die
es ihm faktisch ermöglichten...»12 Barth schreibt in einem Brief vom

8 K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart. Zürich 1956, 27.
9 Ebd. 8.
10 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 27.
11 K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 18.
12 Ebd. 26f.



und auf der Grenze 71

23.5.1949: «Ich habe mich nun ganz auf diesen Mozart konzentriert und
festgelegt, im Verhältnis zu dem doch auch Bach nur als Johannes der
Täufer, Beethoven aber als Origenes, wenn nicht als Hirt des Hermas zu
verstehen ist.»13 Barth braucht nicht mehr auszusprechen, wer da dann in der
Mitte der Zeit steht.

Ekklesiologisch redet Barth nicht gern von der Unsichtbarkeit der
Kirche. Die wahre Kirche ist keine platonische Idee, sondern findet sich hier auf
Erden. Ihre Grenzen sind jedoch verborgen und auf keinen Fall identisch
mit den Grenzen sichtbarer Konfessionen und Kirchentümer. Wenn im
Eschaton der Umfang des wahren Israel offenbar wird, wird es grosse
Überraschungen geben. Barth kann der Versuchung nicht widerstehen, sich solche

Überraschungen auszumalen. Mit dem armen, ein bisschen hochmütigen

und ein bisschen weltschmerzlichen Ketzer David Friedrich Strauss
kann Barth nur Mitleid haben. Aber nun stellt dieser «Misschrist» Mozart
über alles in der Welt: «Wer das verstanden hat, dem dürfte vieles, viel
Kitsch und viel infantil kritische theologische Betätigung verziehen sein.»14

Auch dem Literaturprofessor Emil Staiger möchte Barth seine üble Goethe-
Theologie verzeihen, «weil er in Sachen W. A. Mozart die strenge und reine
und wahre Lehre vortrug».15

In «Das Geschenk der Freiheit»16 führt Barth ein ständiges Gespräch mit
Bultmann. Er meint, ein echter Theologe müsste die Freiheit haben, «in
seinem Denken allezeit mit dem Anfang anzufangen, d. h. die Auferstehung
Jesu Christi auch als Weisung für seinen Vernunftgebrauch ernst zu
nehmen Es gibt so viel ernsthaft, fromm, gelehrt und scharfsinnig unternommene

und durchgeführte Theologie, der nur gerade das Oberlicht und damit
die Serenität fehlt, ohne die der Theologe ein trüber Gast auf der dunklen
Erde und unerquicklicher Belehrer seiner Brüder sein muss, dem es im
besten Fall immer nur bis zu Beethoven und Brahms reicht!»17 Weil also
Bultmann und den Bultmannen mit dem Auferstehungsglauben auch die
mozartische Heiterkeit fehlt - andernorts ist vom humorlosen Ernst einer
Theologie der norddeutschen Tiefebene die Rede - gehören sie eben doch
zu den unbeschnittenen Philistern. Barths Äusserungen erwecken durchaus
den Eindruck, die Gemeinde der Mozartverehrer bilde den Kern des wahren

Israel.

13 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 376.
14 K. Barth, Protestantische Theologie, 574.
15 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 381. Brief an H.U. von Balthasar v. 25.1.1950.
16 Theologische Studien, H.39. Zollikon-Zürich 1953.
17 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 415.



72 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

II. Paul Tillichs Äusserungen über Bildende Kunst und ihr Kontext

Auch bei Paul Tillich erscheint das Musische zunächst im Kontext
geistesgeschichtlicher Studien. Wie Barth fragt er nach dem Eigengeist einer Epoche

und wie dieser setzt er «Einsicht in den unzerreissbaren Zusammenhang
aller Seiten des Kulturlebens» voraus.18 Barth hatte die Musiker als prägnante

Exemplare des Menschen im 18. Jahrhundert vorgeführt. Tillich benützt
die Maler zum selben Zweck. In seiner Studie (1922) «Masse und Geist»

verfolgt er die geschichtliche Entwicklung des Verhältnisses von Individuum
und Kollektiv. Der Weg führt vom Verständnis der Masse als corpus mysti-
cum über eine realistische, dynamische und technische zur immanent mystischen

Deutung. Tillich erläutert dies an früh- und spätgotischen, barocken,
impressionistischen und expressionistischen Kunstwerken. Seine Darstellung

bleibt nicht neutral. Er spricht von Vorzügen und Gefahren der einzelnen

Stile und macht keinen Hehl aus seiner Vorliebe für den Expressionismus

mit seinen aktuellen Problemen. Für Barth bekommt die Musikgeschichte

in Mozarts kurzem Leben eine Mitte - fast könnte man von einer
satansfreien Zeit sprechen. Anders Tillich. Für ihn verliert in der Kulturwissenschaft

die naturwissenschaftliche Alternative «falsch oder richtig» ihre
Gültigkeit. Eine gotische und eine barocke Ästhetik können nie einfach als

richtig oder falsch gekennzeichnet werden.19 Tillich kann über keine Künstler

- ausgenommen die Nazarener - so grundsätzlich negativ urteilen wie
Barth über Beethoven, Wagner, Liszt und Brahms.

Kunst ist für Tillich aber doch mehr als nur exemplarische Geistesgeschichte.

Sie gehört in die für ihn zentrale Frage nach dem Verhältnis von
Religion und Kultur hinein. Aus einer ursprünglichen Einheit von Religion
und Kultur ist im Laufe der Jahrhunderte eine Polarität geworden. Kunst
und Musik, einst voll im Dienst der Kirche, sind in Museen und Konzertsäle
ausgewandert. Tillich bewegt also dasselbe Problem, das andere mit
Stichworten wie Säkularisierung, mündig gewordene Welt oder Christentum
ausserhalb der Kirche bezeichnen. Es gilt nun, einige Aspekte dieses Themas in
den Blick zu nehmen.

Glaube ist das Ergriffensein von dem, was unbedingt angeht. Was mich
dabei ergreift, kann auch das Heilige genannt werden. Alles mögliche kann
jederzeit zum Träger des Heiligen werden. Es nimmt Gestalt an in heiligen
Lehren, Schriften, Personen, Orten, Zeiten. Dabei besteht immer die Ge-

18 P. Tillich, Masse und Geist. GW II, Christentum und soziale Gestaltung, Stuttgart
1962, 36.

19 Vgl. «Über die Idee einer Theologie der Kultur»; in: P. Tillich, GW IX, Die religiöse
Substanz der Kultur, Stuttgart 1967,13.



und auf der Grenze 73

fahr dämonischer Verzerrung, wenn nämlich der Träger des Heiligen mit
dem Heiligen selbst verwechselt wird. Solche Dämonie macht menschliche
Verhältnisse inhuman, die Betroffenen reagieren mit Abwehr. So entsteht
eine Kluft, ja Feindschaft zwischen der Sphäre der heiligen Religion und der
profanen Kultur. Die Vertreter der Religion wenden sich gegen die Profani-
tät, weil ihr die Dimension der Tiefe fehlt. Die profane Welt aber pocht auf
Emanzipation und fürchtet in der Religion einen Fremdkörper. Die Kunst
vermag in der profanen Welt die religiöse Dimension zur Geltung zu bringen;

vom Kulturtheologen recht gedeutet, hilft sie die Kluft überbrücken.
Dem dient auch die Erkenntnis, dass Kirche und humanistische Gesellschaft

in einem Verhältnis gegenseitigen Gebens und Nehmens stehen. Die
optimistische, das tragische Weltgefühl und die Askese überwindende
Lebenshaltung der Moderne wurzelt im christlichen Schöpfungsglauben, der
keinen platonischen Dualismus zulässt. Die naturgesetzliche Welterkenntnis
setzt die Einheit der Welt voraus und ist nur vom monotheistischen
Gottesgedanken aus möglich. Der christliche Allmachtsgedanke macht frei von
Dämonenfurcht, kennt keine Tabus, erlaubt z.B. Leichensezierung und
ermöglicht die moderne Medizin. So lebt die profane Gesellschaft vom
christlichen Erbe. Umgekehrt haben sich Kirche und Theologie vom
gegenständlichen Denken der profanen Gesellschaft anstecken lassen, ohne zu
merken, dass sie sich damit den Zugang zur Tiefe verstellen. Gott ist nicht
mehr Symbol für den Grund des Seins, sondern wird gegenständlich als

Hersteller der Welt gedacht. Objektivierender Supranaturalismus hat das

Symbolverständnis abgelöst.
An Kunstwerken lässt sich dieser Sachverhalt verdeutlichen und werten.

Die gotische Kathedrale mit ihrem kreuzförmigen Grundriss, der Häufung
immer gleicher Ornamente, dem Weltenrichter im Tympanon des Eingangs
gilt mit Recht als steingewordene theologische Summe. Denken wir uns
einen Chemiker, der seinen Laborplatz beim Dom verlässt, um im nahen
Bistro einen Espresso zu trinken. Die Predigt der Steine interessiert ihn
nicht. Er nimmt flüchtig das gleissende Sonnenlicht und die tiefen Schatten
wahr. Genauso malt Claude Monet die Kathedrale von Rouen. Ein Impressionist,

mit einer Schneelandschaft beschäftigt, sieht, dass der Schnee auf
der Schattenseite eines Daches mit seinem tiefen Blauton dunkel gegen den

grünlich schimmernden Wintersonnenhimmel absticht. Ein normaler
Mensch weiss, Schnee ist weiss, er bleibt bei seinem Vorurteil, er sieht die
tiefe Bläue nicht. Den Impressionisten gelingt es bewundernswert,
Stimmungen, Beleuchtungen und Tageszeiten mit dem Pinsel einzufangen, weil
sie ihre Welt - deren Oberfläche! - streng objektiv zu sehen versuchen. Sie
verzichten auf Gesamtbilder und wagen erstmals, Bilder als kühne Aus-



74 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

schnitte aus der Wirklichkeit zu präsentieren. Die Weltanschauung hinter
solchem Bildwillen entspricht genau der des Naturwissenschaftlers. Tillich
stellt den Impressionismus daher ganz auf die Seite der profanen Gesellschaft.

Aber der moderne Positivismus, der nur Gegebenes, objektiv
Feststellbares anerkennt, beruht damit doch auf der Ehrfurcht vor dem, was ist,
und macht trotz seiner Leugnung metaphysischer Sachverhalte Ernst mit
dem theologischen Gedanken der Unerforschlichkeit Gottes. Die profane
Gesellschaft und ihre Kunst ist auf das christliche Erbe angewiesen und
ansprechbar. Umgekehrt dokumentiert das Gemälde des Nazareners Friedrich

Overbeck «Der Triumph der Religion in den Künsten» mit seiner
Nachahmung von Dürers Allerheiligenbild und mit seiner photographisch
verobjektivierenden Wiedergabe der Madonna in einer Himmelsüberwelt
jenen miesen Supranaturalismus in Theologie und Kunst, dessen Konzeption

einen Triumph der Religion in den Künsten gerade verhindert. Der
positivistische Impressionist hat mehr Religion als der Supranaturalist und -
er ist der bessere Künstler!

Nach der Revolution von 1918 reisst die Kluft zwischen Religion und
Kultur noch weiter auf. Avantgarden brechen auf und schrecken die Bürger
mit «entarteter» Kunst. Die Kirche wehrt sich gegen die politische und
kulturelle Revolution, genauer gegen deren Autonomiebestreben. Der
moderne, profane Mensch wehrt sich aber gegen autoritäre Fremdbestimmung
durch Traditionen und Institutionen, die ihm nicht einleuchten. Die Vertreter

der Religion bestehen jedoch nicht zu Unrecht auf Heteronomie, weil
sonst die Dimension der Tiefe, das Unbedingte in Gefahr gerät. Tillich
möchte die Kluft zwischen Autonomie und Heteronomie durch Theonomie
überbrücken. Seine auf Theonomie zielende Theologie der Kultur will
zeigen, dass in der Tiefe jeder autonomen Kultur etwas eingeschlossen liegt,
etwas Heiliges, das unbedingt angeht, nämlich der Stil der Kultur. Die
heteronome Religion wiederum muss dem absoluten Anspruch des

Unbedingten Gestalt geben; dazu braucht sie die autonome Kultur. «Religion ist
die Substanz der Kultur und Kultur die Form der Religion.»20

Unschwer erkennt man hier die Positionen, die Barth und Tillich schon
bei ihrer Auseinandersetzung in den Theologischen Blättern 2,1923, vertreten

haben und die der damals auf Barths Seite stehende Gogarten auf die

knappe, ohne Kontext freilich leere Formel bringt, «dass ich die
Wirklichkeit der Welt und des Lebens und ihre Erkenntnis von Jesus Christus her,

ja, genauer: in Jesus Christus suche, während Tillich die Erkenntnis Jesu

Christi oder wie er bezeichnend sagt: des Christusgeistes in der Erkenntnis

20 P. Tillich, Aspekte einer religiösen Analyse der Kultur (1959); in: GW IX, lOlf.



und auf der Grenze 75

der Welt und des Lebens sucht.»21 Im Kontext von Musik und Kunst rückt
aber der Freiheitsbegriff in den Mittelpunkt. Barth zeigt an Mozarts Freiheit
ein Gegenbild zur Sünde des homo incurvatus. Bekanntlich entfaltet er
Sünde als des Menschen Hochmut, Trägheit und Lüge. Doch in seinen
Äusserungen über Mozart wird Sünde als Widerpart der Freiheit immer als

Absichtlichkeit oder Reflexion verstanden. Ich sehe Barth hier trotz seiner

Skepsis gegenüber dem deutschen Idealismus in der Nähe von Schillers

Formulierung im 15. seiner Briefe «Über die ästhetische Erziehung des

Menschen»: «Denn... der Mensch spielt nur, wo er in voller Bedeutung des

Wortes Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo erspielt.»21 Noch näher
scheint er bei Kleists Essay über das Marionettentheater zu stehen. Eine
Marionette hat einem Tänzer voraus, dass sie sich niemals ziert. Das Be-
wusstsein richtet Unordnung in der natürlichen Grazie des Menschen an.
Reflexion bedeutet Verlust der Unschuld, Vertreibung aus dem Paradies.23

Tillich meidet den Begriff der Freiheit zwar nicht, aber er spricht viel lieber
von Autonomie. Freiheit von der Selbstbezogenheit oder Freiheit von der
Fremdbestimmung, das scheint hier die Frage zu sein.

Eine Gemeinsamkeit zwischen Tillich und Barth darf nicht übersehen
werden. Beide finden das Eigentliche, das Religiöse oder Theologische nicht
in Texten, Inhalten, Themen, Botschaften, sondern im Stil, in der Art zu
musizieren oder zu malen. Mozarts Freiheit artikuliert sich in einem Menuett

nicht weniger als in einem Agnus Dei. Ein kitschiger Guter Hirte hat
keine religiöse Dimension. Wenn aber Van Gogh in seinem expressiven Stil
einfach ein paar Holzpantinen malt, ist das in Tillichs Augen ein religiöses
Bild. Der Ton macht die Musik, der Stil die Religion.

III. Existentielle und praktisch-theologische Konsequenzen

Barths Aussagen über Mozart weisen merkwürdige Spannungen auf.

Zögernde Vermutungen stehen neben dezidierten Bekenntnissen. Bald
spricht er ernst, fast feierlich, dann wieder flapsig voll Ironie, ja Selbstironie,
als wolle er sich über sich selbst ein wenig lustig machen. Aber warum nur?

21 Zitiert nach: P. Tillich, GW VII, Der Protestantismus als Kritik und Gestaltung,
Stuttgart 1962, 246.

22 Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, in einer Reihe von
Briefen. Werke Bd. 20/21, hg. von Benno von Wiese, Weimar 1962/63 (National-Ausgabe),
15. Brief.

23 Heinrich von Kleist, Über das Marionettentheater; in: Sämtliche Werke und Briefe,
hg. von H. Sembdner, Bd. 2, München 1962.



76 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Eine - zugegeben - etwas boshafte Deutung wäre: Barth, der sich mit
Recht für einen bedeutenden Theologen halten durfte, hat rechtzeitig
versucht, an einer kleinen Legende zu stricken. Eine kleine, liebenswürdige,
aber sehr ernsthaft betriebene Spinnerei könnte ein kleines, fast unmerkliches,

aber die Wirkung des Ganzen doch erhöhendes Glanzlicht auf seinem
Portrait abgeben. Dagegen sprechen freilich die Sätze voller Ernst und
Leidenschaft. Ich versuche daher eine andere Deutung anhand seiner
Dankesrede anlässlich der Feier seines 80. Geburtstages, abgedruckt in Evangelische

Theologie 26, 1966, S. 615ff. Ein herzliches Danke für Mozart-Musikanten

und Ärzte wird umrahmt von Understatement und anspruchsvoller
Selbstironie. Barth warnt zunächst vor Personenkult. Er habe zu seinem
Schrecken lesen müssen, dass er der grösste Theologe des Jahrhunderts sei,
ein im Jahr 1966 zumindest verfrühtes Urteil. Weiter zitiert er Luther: Ein
Theologe, der meint, bedeutende Bücher zu schreiben, solle sich an die
Ohren greifen und einsehen, dass er ein Esel sei. Barth greift das Bild auf
und vergleicht sich mit dem Esel, genauer mit der Eselin in Mt 21, von der
die Jünger sagen: der Herr bedarf ihrer. Jesus habe ihn gebraucht und er
habe sich brauchen lassen. - Nebenbei: Mit ganz ähnlichen Worten rühmt
Barth Mozart: er habe sich dazu hergegeben, die Stimme der Schöpfung in
den Stimmen von Menschen und Instrumenten hören zu lassen.24

Mich haben diese Worte einst sehr beeindruckt, bis ich die Rede Selma

Lagerlöfs zu Gesicht bekam, die sie beim Empfang des Nobelpreises 1909

hielt. Sie erzählt da einfach von ihrer Fahrt im Schnellzug nach Stockholm,
wo ihr meist Schweres, etwa ein Examen bevorstand. Auch der Preis ist
etwas Schweres und doch zugleich eine wunderbare, grosse Freude. Sie

versucht sich die Angst vor den vielen Menschen zu vertreiben im Gedanken
an alle, die sich mit ihr freuen werden. Dann fängt sie an zu phantasieren.
Der Zug hebt von den Gleisen ab und fährt in den Himmel, wo sie ihren
verstorbenen Vater trifft, um ihm zuallererst von ihrem Glück zu erzählen
und um ihn um Rat zu fragen, wie sie ihre Schulden abtragen kann. Sie steht
in seiner Schuld, weil er die Liebe zur Dichtung in ihr geweckt hat, in der
Schuld der Mönche, die Legenden gesammelt haben usw. Der Vater aber
meint: «Ich will nicht länger hier sitzen und mir über Dinge den Kopf
zerbrechen, auf die niemand, weder im Himmel noch auf der Erde, eine
Antwort weiss. Ist es so, dass du den Nobelpreis bekommen hast, dann will
ich an nichts anderes denken, als froh zu sein!»25

24 K. Barth, Kirchliche Dogmatik III 3, 338.
25 Selma Lagerlöf, Rede beim Empfang des Nobelpreises; in: Meistererzählungen.

Berlin/Darmstadt/Wien o. J.



und auf der Grenze 77

Ich habe diese Rede wiederholt gelesen und bin stets aufs neue gerührt.
Kein Understatement, keine Dementis, keine Selbstironie, sondern ein freies

Wegsehen von sich selbst in Freude und Mitfreude. Wahrhaftig, die
Märchentante - ich füge hinzu: auch der Wiener Klassiker - sind in Sachen

Demut und Freude - beides gehört zusammen - dem kirchlichen Dogmati-
ker um mehr als eine Nasenlänge voraus. Ich vermute, dass Barth dies z.T.

gewusst und z.T. verdrängt hat. Deshalb braucht er Mozart als Identifikationsfigur.

Der Musiker wird dem Theologen mit seiner Reflexion und
Selbstironie zum Gericht und gleichzeitig zum Kronzeugen der Freiheit, die

er meinte.
Diese gewiss etwas gewagten existentiellen Perspektiven lassen sich aber

an einer Weihnachtspredigt vertiefen, die Barth 1954 in der Strafanstalt
Basel gehalten hat.26 Der Hauptteil der Predigt besteht - wie meist bei Barth

- aus einer Homilie. Wichtige Worte des Spruchtextes werden einzeln auf
die Goldwaage gelegt und zum Glänzen gebracht. «Euch - heute - der
Heiland.» Doch damit kann sich der Prediger nicht begnügen. Er will den
Zuhörern darüber hinaus Wesen und Wirkungsweise der Botschaft erläutern.

Und so kommt es in der Predigt zu einer Predigt über die Predigt.
Ziemlich am Anfang heisst es: «So machen wir es (mit der Weihnachtsgeschichte):

ein bisschen Zerstreutheit, ein bisschen Unglaube, ein bisschen

Weihnachtsgefühl. Bis der Engel des Herrn kommt und uns Bescheid gibt...
(Er) ist ganz bestimmt auch hier unter uns, um mit uns zu reden und von uns

gehört zu werden. Und ich bin dazu da, um euch zu sagen, dass er da ist und
redet, und um mit euch zusammen zu lauschen und mich zu besinnen auf
das, was er sagen will.»27

Und nach der Homilie meint der Prediger: «Das also ist die Weihnachtsgeschichte.

Seht, wir können das alles nicht hören, ohne dass es uns widerfährt,

dass wir von uns wegblicken dürfen, von uns selber und unserem
Leben und allem, was uns beschäftigen und beschweren vermag.»28 Zuletzt
verweist der Prediger auf den Lobgesang der himmlischen Heerscharen und
fragt seine Zuhörer: «Dürften wir uns davon nicht mitreissen lassen, wie
wenn wir etwa eine Marschmusik hören und in den gleichen Schritt fallen
oder wie wenn eine bekannte Melodie ertönt, die wir unwillkürlich mitsummen

oder mitpfeifen? Seht, das wäre es. Das hiesse: frei hören und frei
mittun in der Weihnachtsgeschichte. Amen.»29

26 Den Gefangenen Befreiung, Zollikon 1959, 9-18.
27 Ebd. 11.
28 Ebd. 16.
29 Ebd. 17.



78 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Mozart bleibt ungenannt, aber die wichtigsten Stichworte der Mozart-
Interpretation Barths kehren wieder: von sich wegsehen, frei hören und frei
mittun. Vor allem: Die Botschaft in Text und Predigt wird mit einer hinreissenden

Musik verglichen. Nur: wenn ein Witzeerzähler anschliessend erläutert,

dass und warum man hätte lachen sollen, hat er dann wirklich einen
Witz erzählt? Barth sucht und findet in Mozart den Kronzeugen, der das

wirklich befreiend geschehen lässt, was er auch geschehen lassen möchte.
Seine Mozart-Passion wird von da aus sehr verständlich.

Ziehen wir zum Vergleich eine Karfreitagspredigt von Tillich über die

Grablegung Jesu nach Mt27,57-66 heran.30 Da man auf der Kanzel schlecht
ein Bild zeigen kann, bringt Tillich Kultur in Form eines nacherzählten
Gedichtes ein. Ein Zeuge berichtete bei den Nürnberger Kriegsverbrecherprozessen,

wie sich Juden - der Gaskammer entronnen - auf einem Friedhof
versteckten und eine Frau in einem Grab ein Kind zur Welt brachte. «Der
80jährige Totengräber, in ein Leichentuch gehüllt, half bei der Geburt. Als
das neugeborene Kind seinen ersten Schrei ausstiess, betete der alte Mann:
<Grosser Gott, hast du endlich den Messias gesandt? Denn wer anders als

nur der Messias selbst könnte in einem Grab geboren werden?> Drei Tage

später sah der Dichter, wie das Kind die Tränen der Mutter trank, weil sie

ihm keine Milch geben konnte.»31

Diese Geschichte hat für Tillich eine grosse symbolische Kraft, während
die christlichen Symbole - zu oft oberflächlich wiederholt - ihre Macht
eingebüsst haben. Die Christen sind - des Happy-Ends im voraus gewiss -
unempfindlich geworden für die Spannung zwischen Erwartung und
Wirklichkeit, die in den Symbolen etwa der Krippe oder des Kreuzes liegt.
Tillichs Gedanke, dass einst lebendige Traditionen und Symbole sterben und
dabei heteronom werden können, kommt hier zum Tragen. Heteronomie
wirkt sich dabei nicht nur in autoritativem Druck, sondern auch in oberflächlicher

Leichtgläubigkeit aus. Die Frage: «Wer anders als der Messias könnte
in einem Grab geboren werden?» hält fest, dass nur der Messias Leben aus
dem Tod erwecken kann. Ostern ist kein natürliches Ereignis. Um Auferstehung

gegen natürliche Theologie abzugrenzen, ist festzuhalten, dass das

neue Leben nicht wirklich neues Leben wäre, «wenn es nicht aus dem
radikalen Ende des alten Lebens verstanden wäre.»32 Das Gedicht eines

Zeitgenossen - ein Kulturgut - erhält eine wichtige Funktion in Tillichs

30 In der Tiefe ist Wahrheit. Religiöse Reden, 1. Folge. Stuttgart 1952,61975,154-157.
31 Ebd. 154f.
32 Ebd. 157.



und auf der Grenze 79

Predigt. Es kann und soll die Dimension der Tiefe offen halten. Interessant
ist dabei, dass Tillich in dieser Predigt zehn Zeilen Text aus Barths Auslegung

des Credo zum Stichwort «begraben» mit der Bemerkung zitiert: «Diese

Worte - (nämlich: im Grab besitzt der Mensch weder Zukunft noch

Gegenwart, nur noch Vergangenheit) - beschreiben genau die Situation, in
der der fromme alte Jude betete: <Grosser Gott, hast du endlich den Messias

zu uns gesandt?>» Kulturelle und theologische Texte können sich gegenseitig
interpretieren.

Zu Barths Dankesworten findet sich bei Tillich keine direkte Parallele.
Barth gibt ja zu erkennen, dass er Unfreiheit als Verlust des Paradieses, als

Sünde im Kontext der Mozart-Aussagen durchweg als Reflektieren, als

Selbstbezogenheit in aller Absichtlichkeit des Tuns versteht. Nicht um eine

Alternative, allenfalls um eine Akzentverschiebung handelt es sich, wenn
Tillich in einer Predigt über Rom 7,19-20 die geheimen, selbstischen Beweggründe

so mancher guter Absichten herausstellt. Ein Mann, der Aufopferung

im Beruf reflektiert und für eine gute Sache hält, wird sich möglicherweise

gar nicht dessen bewusst, dass er sich damit auf der Flucht vor einer
menschlichen Verpflichtung oder vor sich selbst befindet. Weniger die
Absichtlichkeit an sich, vielmehr die unbewussten Absichten charakterisieren
den Menschen jenseits von Eden, den Tillich in jener Predigt dann an Iwan
Karamasow, Thomas Manns Dr. Faustus, an Picassos Guernica oder an den
Disharmonien moderner Musik weiter konkretisiert.

IV. Kunstgeschichte, Musikwissenschaft und Theologie

Der Laie neigt zu einem literarischen Missverständnis der Bildenden
Kunst. Er ergötzt sich am Abgebildeten, an Personen, Tieren, Landschaften
und Stilleben. Er möchte sich vom Künstler etwas erzählen lassen, etwa eine
biblische Geschichte. Aber der Künstler beschäftigt sich nicht nur mit Stoffen,

er muss sie auch gestalten. Dazu stehen ihm Linie, Flächen, Farben,
bestimmte Materialien und Maltechniken zur Verfügung. Formgebung und

Gestaltung sind das eigentlich Künstlerische am Bild. Wer Kunst verstehen
will, muss mehr sehen lernen als Gegenstände und Geschichten, muss sensibel

werden für Linien, Flächen, Farben, Bildaufbau und für die künstlerische

Kraft, die darin steckt.
Tillich hat Kunstwerke sehen gelernt. Er kennt das Instrumentarium der

Bildexegese und bringt so die Voraussetzungen zu einem Dialog mit
Kunsthistorikern mit, den er sehr intensiv geführt hat in einem Beitrag für «das

neue Deutschland» 1921 mit dem Titel «Religiöser Stil und religiöser Stoff in



80 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

der bildenden Kunst». Er setzt sich hier mit zwei kunsthistorischen Arbeiten
auseinander: «Die deutsche expressionistische Kultur und Malerei» von
Eckart von Sydow 1920 und «Kunst und Religion. Ein Versuch über die

Möglichkeit neuer religiöser Kunst» von G.EI. Hartlaub, 1919. Die beiden
Kunsthistoriker sind freilich willige Gesprächspartner, da sie von sich aus die

Frage nach der Religion stellen. «Für Sydow ist religiöser Stil religiöse
Kunst: Was bedarf es der spezifisch religiösen Stoffe? Für Hartlaub ist ein
Stil höchstens <präreligiös> ; erst der mit religiöser Gesinnung erfassste
religiöse Stoff schafft religiöse Kunst,» stellt Tillich fest33 und bringt die Differenz

mit dem unterschiedlichen Religionsbegriff in Verbindung. Von Sydows
Ansatz impliziert ein pantheistisches Religionsverständnis, das mehr innerliche

Konsequenz aufweist als das von Hartlaub, der ein theistisches
Verständnis hat, aber weniger konsequent, dafür sachlich breiter in seinen

Ausführungen ist. Tillich steht der Auffassung von Sydows näher. Sie beide
könnten um des Stiles willen van Goghs Holzschuhe für ein religiöses Bild
halten, während sich für Hartlaub zum Stil der religiöse Gegenstand gesellen
muss. Stil aber ist nach Tillich die unmittelbare Einwirkung des Gehaltes auf
die Form. Der Gehalt wird durch individuell psychologische Momente,
durch biographische, soziologische und nationale Aspekte mitbestimmt,
geht aber weit darüber hinaus. Das Wesen des Gehalts liegt unterhalb dieser

subjektiven Faktoren. Es ist eine bestimmte Grundstellung zur Wirklichkeit
überhaupt, letzte Sinndeutung, tiefste Realitätserfasssung, das Sich-Einlas-
sen auf Unbedingtes.34

Mit «Gehalt» greift Tillich einen zentralen Begriff kunsthistorischer
Hermeneutik auf. Dazu ein Zitat aus einem Aufsatz von Erwin Panofsky, der
m.W. auch heute noch zur Pflichtlektüre jedes Kunststudenten gehört.35
Uns scheint nun «auch den Hervorbringungen der Kunst über ihren
Phänomensinn und ihren Bedeutungssinn hinaus ein letzter wesensmässiger
Gehalt zugrunde zu liegen: die ungewollte und ungewusste Selbstoffenbarung
eines grundsätzlichen Verhaltens zur Welt, das für den individuellen Schöpfer,

die individuelle Epoche, das individuelle Volk, die individuelle Kultur-
germeinschaft in gleichem Masse bezeichnend ist; ,»36 Es liegt auf der

33 P. Tillich, Religiöser Stil und religiöser Stoff in der bildenden Kunst (1921). GW IX,
316.

34 Ebd. 318.
35 E. Panofsky, Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der

bildenden Kunst, in: Logos XXI, 1932, S. 103-119; auch in: ders.; Aufsätze zu Grundsätzen
der Kunstwissenschaft, Berlin 1964, 85ff.

36 Ebd. 93.



und auf der Grenze 81

Hand, wie gut sich der Kunsthistoriker und der Kulturtheologe hier verstehen

- sprechen sie doch fast dieselbe Sprache!
Obwohl Tillich für alle Kunststile offen ist, gilt sein besonderes Interesse,

ja seine Liebe der «modernen» Kunst, einmal weil ihn der «moderne»
Mensch - seine Probleme und Antworten - überhaupt interessiert, dann
aber auch, weil ihm seine kunstgeschichtlichen Kenntnisse diese für viele
schwer verständliche Kunst zugänglich machen. Dennoch wird man nur mit
Einschränkung sagen können, dass sein Herz immer mit der jeweiligen
Avantgarde schlug. Meines Wissens hat er nie Werke der Objektkunst, des

Dadaismus oder des Surrealismus interpretiert. Seine Modernität hält sich in
bürgerlichen Grenzen.

Barth hingegen fehlt jegliches Verständnis für kulturelle Avantgarde.
Dem befreundeten Pianisten Jürgen Uhde, der ihn für Paul Hindemith zu
erwärmen versuchte, gesteht er, «dass ich leider, leider gerade für die
moderne Kunst (aller drei Sparten! einfach kein Sensorium habe. Ein negatives

Urteil ihr gegenüber habe ich nicht auf Lager, habe darum m. W. auch
nie ein böses Wort über sie gesagt. Es ist nur eben traurige Tatsache, dass ich
kein Verständnis, kein Auge, kein Ohr dafür habe... Vielleicht wird sich
mir im Himmel erschliessen, was mir jetzt so verborgen ist? Aber es ist doch

beklagenswert, dass mir das nicht schon jetzt widerfährt».37 Man wird Barth
dieses Geständnis nicht verübeln, aber doch fragen dürfen, ob nicht ein
innerer Zusammenhang bestehe zwischen dem Unverständnis gegenüber
moderner Kunst und Musik und dem Mangel an Verständnis gegenüber
moderner Theologie.

Ganz auf dieser Linie liegt es, dass Barth mit seinem Dilettantismus auf
musikalischem Gebiet geradezu kokettieren kann. Er schreibt im Dankbrief
an Mozart: «Wie Sie wissen, gibt es in diesem Erdental nicht nur Musiker,
sondern auch Musikwissenschaftler. Sie selbst waren beides. Ich bin keines
von beiden, spiele kein Instrument und habe von Harmonielehre oder gar
von den Geheimnissen des <Kontrapunktes> keine blasse Ahnung.»38 Im
Mozartjahr hat Barth einiges an musikwissenschaftlicher Literatur gelesen.
Sie macht ihm Angst. Zugleich vermutet er, er würde sich mit den Musik-

37 E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, 425f.
38 K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 10.



82 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Fachleuten heute genauso anlegen wie einst mit seinen theologischen Leh-
39rem.

Als Laie hat Barth sein Mozartbild vermutlich primär aus literarischen
Quellen gewonnen, aus Libretti und Briefen. Die Rolle des steinernen Gastes

im Don Giovanni zeigt, wie er im Angesicht des Todes heiter und frei weiterspielt.

In Kirchliche Dogmatik III 4, S. 676 zitiert er jenen berühmten Brief an
den todkranken Vater vom 4.4.1787: «Da der Tod /: genau zu nemmen :/ der
wahre Endzweck unseres Lebens ist, so habe ich mich seit ein Paar Jahren mit
diesem wahren, besten Freunde des Menschen so bekannt gemacht, dass sein

Bild nicht allein nichts Schreckendes mehr für mich hat, sondern recht viel
Beruhigendes und Tröstendes! und ich danke meinem Gott, dass er mir das

Glück gegönnt hat mir die Gelegenheit /: sie verstehen mich :/ zu verschaffen,
ihn als den Schlüssel zu unserer wahren Glückseligkeit kennen zu lernen.»40

Barth spielt noch einmal auf diesen Brief an im Mozart-Essay: «Er hat einmal
den Tod des Menschen wahren Freund genannt, an den er jeden Tag denke,
und es ist in seinem Werk mit Händen zu greifen, dass er das wirklich getan
hat.»41 In seiner Mozart-Biographie merkt Wolfgang Hildesheimer zu dieser
Briefstelle an, dass Mozart hier zwar nicht wörtlich, aber sehr sinngetreu Bezug
nimmt auf Moses Mendelssohns Schrift «Phädon oder über die Unsterblichkeit
der Seele» 1767, die sich in Mozarts Nachlass fand. Nach Hildesheimer sorgte
Mozart in seinen Briefen ausserdem dafür, dass Leopold eben zu lesen bekam,
was er zu lesen wünschte. Der Biograph zitiert ferner die italienische Übersetzung

eines verlorenen Briefes, - die Echtheit ist also nicht gesichert -, in dem

39 Vgl. Hans Heinrich Eggebrecht .Versuch über die Wiener Klassik.
Die Tanzszene in Mozarts «Don Giovanni», Beihefte zum Archiv für Musikwissenschaft

XII, Wiesbaden 1972.

Diese Studie (61 Seiten) ist ein Beispiel für Fragestellung, Methode und Ergebnis
musikwissenschaftlicher Analyse und insofern ein Gegenbeispiel zu K. Barths intuitiver Mozart-
Deutung. E. sieht das Eigenartige und Unverkennbare der Wiener Klassik in ihrer
Individualität und Autonomie. «Beides, die Lebendigkeit und Reinheit der klassischen Musik,
bedingt sich gegenseitig und erscheint kompositorisch als die vollkommene Übereinstimmung

von Inhalt und Form, Bedeutung und sinnlicher Gestalt» (ebd.l).
E. orientiert sich an Hegels Definitionen des Klassischen, u. a. an dem Satz: «Der Inhalt
der klassischen Kunst ist das Geistige, das als das Menschliche zu der ihm adäquaten Form
gelangt» (ebd. 16). Die Analyse des Menuetts aus der Tanzszene in Mozarts «Don Giovanni»

stellt den Aufbau und die Symmetrie in der ersten achttaktigen Periode heraus. Es wird
aber auch gezeigt, wie das Menuett als traditionelle Form hier einen besonderen «Sitz im
Leben» erhält. Das dem Theologen von der Exegese her bekannte Denkmuster «Tradition
und Situation» kehrt hier in der Musikwissenschaft wieder.

40 Mozart, Briefe und Aufzeichnungen. Gesamtausgabe, hrsg. von der internationalen
Stiftung Mozarteum, Salzburg 1983, Bd. IV 1787-1857, 41.

41 K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 27.



und auf der Grenze 83

Mozart sehr bitter, fast nihilistisch vom Tod redet.42 Es besteht offenbar eine

Diskrepanz zwischen Barths kerygmatischem Mozart und dem historischen
Mozart der Musikwissenschaft.

Barth und Hildesheimer gleichzeitig zu lesen, hat seinen besonderen Reiz.
Wie verschieden ist doch die Sprache hier und dort bei überraschender Einigkeit

in der Sache! Der Geniebegriff z.B. wird in Barths Mund fast zum
Schimpfwort, mit dem er gelegentlich Beethoven und die Nachfahren belegt.
Hildesheimer aber zählt Mozart zum Typ des kreativen Genies der Vergangenheit

und unterscheidet diesen vom Scheingenie: «Dem Genie ist die Selbstreflexion

nicht Generalthema, während sie für das Scheingenie nicht nur Thema,
sondern auch Werkzeug ist. Es tritt als Genie auf und fordert als solches Tribut,
kalkuliert aber die Nichterfüllung in sein thematisches Programm ein... (<Wer

jetzt weint, irgendwo in der Welt, ohne Grund, weint in der Welt, weint über
mich>, Rilke: Ernste Stunde).»43 Wahrhaftig, Mozart könnte diese Worte weder

sagen, noch schreiben, noch vertonen! «Die Selbstreflexion ist kein
Generalthema!» Die Einigkeit zwischen dem Musikwissenschaftler und dem Theologen

an dieser Stelle ist frappierend!
Die Musikwissenschaft interessiert sich zunehmend für die Rezeptionsgeschichte

grosser Musiker. Mir liegt eine sehr materialreiche Studie von
Gernot Gruber «Mozart und die Nachwelt», München/Zürich 21987 vor. Was
wurde aufgeführt, gedruckt, bearbeitet in den vergangenen 200 Jahren? Was

sagen Virtuosen und Komponisten über Mozart? Wie äussern sich die Dichter:

Goethe, Grillparzer, E.T.A. Hoffmann, Mörike? Die Philosophen:
Kierkegaard44, Adorno? Aus der Fülle greife ich zwei Beispiele heraus, die
auf Barths Interpretation ein besonderes Licht werfen.

42 Vgl. Wolfgang Hildesheimer, Mozart. Frankfurt/M. 1977, 200-206.
43 Vgl. Hildesheimer, Exkurs über «Genie», ebd., 61f.
44 Barth zitiert Kierkegaard als überschwenglichen Mozartverehrer, «der einmal

gedroht hat, er werde <die ganze Geistlichkeit vom Küster bis zum Konsistorium in Bewegung

setzen>, um sie zu der Anerkennung zu veranlassen, dass unter allen grossen Männern

Mozart zuoberst stehe - widrigenfalls er <austreten>, sich von <ihrem Glauben»
scheiden und eine Sekte gründen werde, <die nicht bloss Mozart am höchsten verehrt,
sondern überhaupt nur ihn verehrt»» (Mozart 1958, 16f.). Barth bezieht sich hier auf
Kierkegaards Schrift «Entweder-Oder», in der die Mozart-allein-Verehrung auf die Spitze
getrieben wird, indem aus dem Lebenswerk Mozarts die Oper Don Giovanni als allein
interessierend herausgegriffen wird. Barth vernachlässigt hier freilich, dass sich die zitierten

Äusserungen im ersten Teil von Entweder-Oder, also in den Papieren des Ästhetikers

A finden, denen im 2. Teil die Papiere des Ethikers B als das «Oder» gegenübergestellt

werden. Im ersten Teil findet eine fundierte Auseinandersetzung mit Hegels Ästhetik
statt.



84 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

In den zwanziger Jahren entstand eine Bewegung, die sich gegen die
Romantiker und auch Beethoven wandte, und Mozart höher stellte als

diesen. Die Jugendbewegung strebte nach echter Bildung an Stelle von
angeberischer Halbbildung. Man wollte lieber einfache Sätze aus dem Zupf-
geigenhansl selbst musizieren, als im Konzertsaal grosse Gefühle konsumieren.

Dass Barth seiner Mozartverehrung durch gelegentliche Seitenhiebe
auf Beethoven Nachdruck verschaffte, passt gut in jene Zeit, in der er sich

vom alten Marburger zum dialektischen Theologen und damit von einer
Mozart-wnrf-Wagner zu einer Mozart-ö//e/rc-Bewegung entwickelte. Im übrigen

trauert heute niemand den damals zerdepperten Beethoven-Totenmasken,

jenen Kultgegenständen auf den Klavieren bürgerlicher Wohnstuben
nach, die doch nur den Blick auf den wirklichen Beethoven verstellten, das

wirkliche und genauere Hören auf seine Musik verhinderten.
Eine hochinteressante Parallele zu Barths Mozart-Passion findet sich in

Hermann Hesses Roman «Der Steppenwolf» 1927. Harry Haller, der Held
dieses Entwicklungsromans, lebt im Zwiespalt. Einerseits ist er von seiner
bürgerlichen Herkunft bestimmt. Er liest Goethe, liebt klassische Musik,
hasst aber in romantischer Technikfeindlichkeit das Grammophon. In Kneipen

sucht er nachts den Ausgleich zu seiner ordentlichen Tagesexistenz. Er
lernt den Jazztrompeter Pablo und dessen Geliebte, die Bardame Hermine
kennen. Den beiden gelingt es, den verklemmten Spiesser ein wenig zu
lockern. Da Hesse bei einem C. G. Jung-Schüler in Therapie war, darf man
hier mit Jung'schen Kategorien deuten. Harry lernt seine anima, den
verdrängten Schatten seines Selbst zu akzeptieren. Er kann sich von den
quälenden Versuchen, den Steppenwolf in sich zu dressieren, freimachen. In
einer Rauschgiftorgie gelangt der Roman an sein Happy-End. Da in des

Menschen Brust nicht zwei, sondern viele Seelen wohnen, öffnet die Droge
im «magischen Theater» der Seele viele Türen. Harry wird dahinter mit
tödlichem Aggressionstrieb, mit hemmungsloser Libido, aber auch mit
Sehnsucht nach Ordnung und Selbstberherrschung konfrontiert. Die Führung

durch dieses Labyrinth der Seele hat Mozart übernommen, der als

einer der Göttlichen aus den Eiseskälten des Weltraums herab- und
hereingekommen ist. Mozart, der Psychagoge, lehrt den Armen, sich mit Galgenhumor

in die Unzulänglichkeiten des Grammophons, der Jazzmusik,
überhaupt seines ganzen Lebens zu schicken. Auf diesem Weg zum Selbst muss
der alte Mensch sterben. Mozart motiviert Harry, seiner Hinrichtung
zuzustimmen. Er wird aber zum ewigen Leben verurteilt. Nur die Strafe des

einmaligen Ausgelachtwerdens kann ihm nicht erlassen werden. Das
vernichtende Gelächter wird zur Befreiung, sobald man selbst einstimmen
kann, und das alles im Namen Mozarts. Stimmt nicht im übrigen das Ausge-



und auf der Grenze 85

lachtwerden zu Barths Gedanken vom Bösen als dem Nichtigen? Man kann
Mozart als den Unvergleichlichen, ja als den Erlöser in biblischen und
psychologischen Kategorien beschreiben.

Auf Ihrer Einladung finden Sie ein sehr übereilt formuliertes Thema für
mein Referat: «Spiegel des Ewigen».45 Damit wird suggeriert, man könne
Barth und Tillich unter einen Hut, unter eine Überschrift bringen. Das lässt
sich nun korrigieren durch die Neuformulierung des Themas: «Theologische
Existenz angesichts der Grenze und auf der Grenze.» Beide, Barth und
Tillich, stellen im Rahmen unserer Fragestellungen den Begriff der Grenze
in den Mittelpunkt ihrer Überlegungen. Doch machen sie recht unterschiedlichen

Gebrauch von ihm. Tillich hat seine Autobiographie «Auf der Grenze»

betitelt, um dann aufzufächern: auf der Grenze von Theologie und
Philosophie, von Religion und Kultur, Christentum und Sozialismus. Er
versteht sich als Grenzgänger, verweist aber im Schlusskapitel auf die
Endlichkeit und Begrenztheit aller Grenzgängerei. Barth sieht Mozart im Wissen

um und Bejahen der Todesgrenze in Freiheit spielen und möchte es ihm
nachtun. Das ist etwas anderes!

Dennoch sei zum Schluss - hoffentlich nicht zu gewaltsam - so etwas wie
eine Synthese versucht. Ich brauche dazu eine Identifikationsfigur. Mein
Kronzeuge ist Eduard Mörike. Der Pfarrer und Dichter dürfte ebenfalls ein
Grenzgänger gewesen sein, der zwischen Religion und Kultur pendelte.
Man hat ihm nachgesagt, er habe in seiner Novelle «Mozart auf der Reise
nach Prag» heimlich sein Selbstporträt gezeichnet, und nicht von ungefähr
hält Barth ihm vor46, er habe seinem Mozart zu viel Interesse an Landschaften,

Gärten, Architektur, überhaupt an Bildung und Kultur angedichtet.
Aber eben mit dieser Kultur bekommt er die Grenze zu Gesicht, und ich
meine, auch er gewinnt Freiheit aus ihrer Bejahung. Vor diese letzte wirkliche

Grenze führt Mörike zuletzt seinen Mozart, sich selbst und den Leser.
Daher stelle ich nun das Gedicht, mit dem Mörike seine Novelle beschliesst,
auch an den Schluss meines Referates:

45 Im vollständigen Wortlaut «Spiegel des Ewigen -
Tillich über Bildende Kunst».

46 Vg. K. Barth, Wolfgang Amadeus Mozart, 25f.

Karl Barth über Mozart und Paul



86 Jörg V. Sandberger, Theologische Existenz angesichts der Grenze

Ein Tännlein grünet wo,
Wer weiss, im Walde;
Ein Rosenstrauch, wer sagt,
In welchem Garten?
Sie sind erlesen schon,
Denk es, o Seele,

Auf deinem Grab zu wurzeln
Und zu wachsen.

Zwei schwarze Rösslein weiden
Auf der Wiese,
Sie kehren heim zur Stadt

In muntern Sprüngen.
Sie werden schrittweis gehn
Mit deiner Leiche;
Vielleicht, vielleicht noch eh'

An ihren Hufen
Das Eisen los wird,
Das ich blitzen sehe!

Jörg V. Sandberger, Münster


	Theologische Existenz angesichts der Grenze und auf der Grenze : Karl Barth über Mozart und Paul Tillich über Bildende Kunst

