
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 1

Artikel: Die Matthäuspassion J.S. Bachs als Symbol : Gedanken zu einem
unerschöpflichen musikalisch-theologischen Werk

Autor: Bartelmus, Rüdiger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Matthäuspassion J.S. Bachs als Symbol

Gedanken zu einem unerschöpflichen
musikalisch-theologischen Werk*

0. Vorbemerkung

Die Matthäuspassion von J.S.Bach ist nicht nur selbst ein Werk von
riesigen Dimensionen - für ihre Aufführung veranschlagt man im allgemeinen

drei Stunden -, in ihr ist vielmehr auch eine ungeheuere Menge an
musikalischen und theologischen Gedanken der Zeit vor Bach verarbeitet
und integriert, so dass man sich bei jedem Versuch einer analytischen Näherung

an dieses Riesenwerk vorkommt wie der kleine Junge der Anekdote,
der mit seinem Sandeimer das Meer ausschöpfen wollte. Schon allein der im
folgenden gewagte Versuch, einen einigermassen repräsentativen stichwortartigen

Überblick über die seit dem 13. Jh. nachweisbare Tradition der
musikalisch-theologischen Auseinandersetzung mit dem Passionsgeschehen
zu liefern, muss jedem Kenner der Materie hybrid vorkommen. Und doch ist
er notwendig, da diese Tradition nachweislich die Basis für Bachs persönliche

- und zugleich fast allgemeingültige - Auseinandersetzung mit dem
Thema bot: Bach war ja nicht der «grosse Einzelne», der völlig unabhängig
geniale Werke komponierte, sondern er schöpfte aus einer höchst lebendigen

Tradition, die allerdings von ihm in einer von anderen nicht mehr
erreichten Souveränität angewandt und zu einem abschliessenden Höhepunkt

gebracht wurde. - Wenn man daneben dann auch noch nur einen

repräsentativen Teil der allein in diesem Jahrhundert erschienenen Literatur
speziell zur Matthäuspassion Bachs oder einen kleinen Ausschnitt aus den
auf Schallplatten vorliegenden Deutungen der Matthäuspassion berücksichtigen

wollte, müsste man ein mehrbändiges Werk in Aussicht nehmen, das

die Kräfte des musikwissenschaftlichen Amateurs übersteigen würde. Insofern

ist die Bruchstückhaftigkeit der folgenden Darlegungen und die Subjektivität

bei der Auswahl an Musikbeispielen, unter denen die vom Leser am
meisten geschätzte Einspielung möglicherweise fehlt, sachbedingt - mehr als

* Überarbeitetes und erweitertes Manuskript für zwei Gemeinde-Vorträge (Herrsching

a.A., 9.3.1990; Weilheim i.Obb. 20.3.1990).



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 19

eine Anregung zur eigenen Auseinandersetzung mit diesem unerschöpflichen

Werk können die hier formulierten Gedanken nicht sein.

1. Die Entwicklung der Gattung «Passion»

1.1 Die Zeit bis zur Reformation

Älteren deutschen Lesern dieser Zeilen dürfte noch die altprotestantische

Tradition geläufig sein, nach der der Karfreitag der höchste und
zugleich stillste Feiertag im Kirchenjahr ist: Im Gedenken an den Tod des

Gottessohns sind alle in andachtsvoller Trauer im Gottesdienst vereint, an
Altar und Kanzel befinden sich schwarze Paramente, und ausserhalb der
Kirche sind - sofern man in Orten mit überwiegend evangelischem
Bevölkerungsanteil lebt, alle Lustbarkeiten untersagt. In grösseren Städten gehört
zum Trauer-Ritual dieses Tages dann auch noch eine Aufführung «der»

Matthäuspassion. - Ganz anders in katholischen Gegenden - etwa in (Süd-)
Tirol: Der Karfreitag ist ein normaler Werktag, an dem allenfalls am
Nachmittag die Geschäfte kurz geschlossen haben - von Feierlichkeit spürt man
nur wenig. Man braucht den Tag, um die ungleich wichtigeren Osterfeier-
lichkeiten vorzubereiten.

Mit diesem kurzen Hinweis auf eine allmählich schwindende religiöse
Praxis soll allerdings keine kontroverstheologische Debatte eingeleitet werden.

Es soll damit vielmehr auf ein Phänomen hingewiesen werden, das für
das Verständnis der Matthäuspassion und ihrer Interpretation nicht
unerheblich ist. Es handelt sich dabei um den Umstand, dass die Einstellung der
Christenheit zum Leiden und Sterben Jesu - und damit die Berücksichtigung
der entsprechenden Traditionen in der religiösen Praxis - bereits von
Anfang an alles andere als einheitlich war und dementsprechend im Verlauf der
Kirchengeschichte einem steten Wandel unterlag. Nicht nur aus Gründen
der Vollständigkeit setze ich dabei in der Geschichte der Alten Kirche ein:
Was viele in diesem Zusammenhang einigermassen überraschen dürfte, ist
die Tatsache, welch geringe Aufmerksamkeit die frühe Christenheit des

nachapostolischen Zeitalters der Passionsgeschichte, genauer gesagt der
menschlichen Dimension des Passionsgeschehens schenkte - und das trotz
der zentralen Stellung der entsprechenden Texte im NT und der extensiven
dogmatischen Diskussionen um das «vere homo». Dieses Phänomen können
wir allerdings nur aus der bildlich darstellenden Kunst erschliessen - über
die verbal-musikalische Tradition sind wir nur unzureichend informiert. Die



20 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

Indizien sind jedoch eindeutig: Obwohl nämlich aus dieser Zeit eine grosse
Menge an Kreuzesdarstellungen bekannt ist, finden wir niemals eine, auf
der ein Gekreuzigter zu sehen wäre1 - es handelt sich durchwegs um
edelsteinbesetzte Kreuze, die das Kreuz mit der konstantinischen Legende als

Siegeszeichen interpretieren: «In hoc signo vinces». Das Kreuz erscheint
stets im Zusammenhang mit Darstellungen Christi als Weltenherrscher - das

Leiden Jesu wird dagegen nicht dargestellt. Möglicherweise steckt hinter
dieser Vernachlässigung des paulinischen Gedankens vom «Ärgernis des

Kreuzes» (I Kor 1,18-25), in dem die Ambivalenz des Passionsgeschehens
erstmals theologisch auf den Punkt gebracht worden war, zum einen die
Scheu der frühen Christenheit, den Gottessohn als gemeinen Verbrecher
dargestellt zu sehen - die Kreuzigungsstrafe für Schwerverbrecher wurde
erst 315 n.Chr. durch Kaiser Konstantin abgeschafft -, zum anderen die
schon im Kreuzessymbol als ganzheitlichem Symbol angelegte einseitige
Betonung der Heilsfunktion des Passionsgeschehens. - Und wenn dann ab

dem 5. Jh.n.Chr. allmählich auch Kreuzigungsdarstellungen aufkommen,
fehlen dem Gekreuzigten in den meisten Fällen Leidenszüge - er erscheint,
wie z.B. der bekannte romanische Christus in Altenstadt bei Schongau,
«quasi ex ligno regnans».

Was die verbal-musikalische Darstellungsform betrifft, lässt sich ab dem
4. Jh.n.Chr. immerhin die regelmässige Rezitation der Passionsgeschichten
in den Gottesdiensten der Karwoche nachweisen: Dabei ging es indes offenbar

weniger um eine Erinnerung an die geschichtlichen Gegebenheiten als

darum, das Heilsgeschehen kultisch zu vergegenwärtigen. Die Rezitation
erfolgte dementsprechend im üblichen Lektionston durch den Diakon, wobei

immerhin eine Unterscheidung der Protagonisten durch Wechsel der
Tonhöhe üblich war.2 Erst ab dem 13. Jh.n.Chr. - also in etwa zeitgleich mit
dem Übergang der bildlich-darstellenden Kunst zu Kreuzigungsszenen, in
denen das Leiden des Gekreuzigten in den Vordergrund gerückt wird -
wurden dann die «dramatisch»-menschlichen Züge in der Passionsgeschichte

hervorgehoben: Die Rezitierung erfolgte zwar weiterhin im Lektionston,
jedoch jetzt mit verteilten Rollen (Jesus [Bass], Evangelist, andere Personen)

durch drei - später mehr - Priester, und schon bald wurden daraus

«Passionsspiele», die naturgemäss nicht mehr im gottesdienstlichen Rahmen
unterzubringen waren. Die ältesten Bruchstücke eines solchen Passionsdra-

1 Vgl. E. Dinkler-von Schubert, Art. Christusbild, RGG3 I, 1790(-1798) und H.-U.
Haedeke, Art. Kreuz III. Der Kruzifixus, RGG3 IV, 47(-49).

2 Vgl. dazu und zum folgenden K.H. Wörner, Geschichte der Musik, Göttingen 21956,

109-111 und K. Schumann, Musik zur Leidgeschichte, Textheft zur Einspielung der
Matthäuspassion durch O. Klemperer, EMI CMS 7 63058 2, 20-24.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 21

mas finden sich in der Sammlung der sog. Carmina Burana. Diese Form des

dramatisch-realistischen Umgangs mit dem Passionsgeschehen blieb -
unbeschadet dessen, dass auch von O. di Lasso u.a. katholischen Komponisten
Passionskompositionen im Geiste J. Walthers geschrieben wurden - im
katholischen Bereich auch weiterhin üblich, ja dominant.3 Einen letzten
Ausläufer dieser Tradition bilden die noch heute stattfindenden Passionsspiele
in Oberammergau, Erl etc.

1.2 Von der Reformationszeit bis zur Zeit J. S. Bachs

Anders verlief die Entwicklung im Protestantismus. Hier knüpfte man im
16. Jh. - erstmals mit der Matthäuspassion von J. Walther, einer sog. Choralpassion

- an die mittelalterliche Gewohnheit an, die Passionsgeschichten im
Gottesdienst zu rezitieren. Zur aktualisierenden Verdeutlichung wurde das

ganze nur musikalisch reicher ausgestaltet: Die Solisten für Jesus und Evangelist

singen zwar weiterhin im Kirchenton, daneben agiert jedoch ein
vierstimmiger Chor als «Turba», d.h. als Volksmenge, deren differenzierte
Gefühle nicht mehr hinter dem «Vorhang» des objektiven Kirchentons verborgen

bleiben, sondern die musikalisch offengelegt werden - wenn auch bei
Walther zunächst noch in einfachem akkordischen Satz. Im 17. Jh. schliesslich

wurde diese Gattung von der Bindung an den Kirchenton mehr und
mehr gelöst und weiterentwickelt zur Rezitativischen Passion (H. Schütz)
bzw. zu einer ersten Form der Passion mit Orchesterbegleitung sowie freien
betrachtenden Choreinlagen auf Bibeltexte (T. Seile, Johannespassion
[1643]). Schon bei Schütz wird dabei die Wiedergabe des reinen Bibeltextes
abgeschlossen durch einen Choral, der das dargestellte historische Geschehen

theologisch deutet. Der erste, der dann im 17. Jh. mit mehreren Chorälen

und anderen betrachtenden Einlagen die einfache Darstellung des Bibeltextes

unterbrach und damit die Gattung der spezifisch protestantischen
«Oratorienpassion» im engeren Sinne schuf, war wohl T. Strutius aus Danzig
[1664], von dessen Werk allerdings nur der Text erhalten blieb; erhalten ist

dagegen die Matthäuspassion von J. Sebastiani [1672],4

Eine - auf das 16. und frühe 17. Jh. beschränkte - Nebenlinie bilden die

sog. Motettenpassionen (u.a. J. vonBurck, L. Lechner, C. Demantius), in

3 Die Lukaspassion des Polen K. Pendereczki stellt einen Sonderfall dar.
4 Bei Sebastiani findet sich auch erstmals in einer Passion die Hervorhebung der

Christusgestalt durch eine «Streichergloriole», eine «Figur», die ihren Ursprung wohl in
der Vertonung der Sieben Worte Jesu am Kreuz (1645) durch Schütz hat; Näheres zu Bachs

Umgang mit dieser Figur s.u. 2.2.2.2.1 e).



22 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

denen jeweils der ganze Text der Passionsgeschichte von einem 4-6-stimmi-

gen Chor in dem vom madrigalischen Stil abgeleiteten motettischen Stil

gesungen wird. Ob und inwieweit auch diese Kompositionen auf Bach Ein-
fluss hatten, ist nicht leicht festzustellen. Was Tonmalerei und Tonsymbolik
betrifft, bestehen jedoch zweifellos engere Zusammenhänge als üblicherweise

angenommen wird.
Das 18. Jh. kann dann als eigentliche Blütezeit der Gattung «Passion»

betrachtet werden, wobei die Oratorienpassionen des Hochbarock grob in
zwei Gruppen gegliedert werden können - solche, die in gut lutherischem
Sinne einen biblischen Text zur Grundlage nehmen, der um Betrachtungen
und Choräle ergänzt wird, und solche, die auf blosser freier Nachdichtung
des Passionsstoffes basieren und somit den Passionsspieltexten der katholischen

Tradition näher stehen. Zu letzteren gehört das von R. Keiser 1704

vertonte Passionsdrama von Chr. F. Hunold, genannt Menantes, mit dem
Titel «Der blutige und sterbende Jesus», das keine Choräle kennt, dafür
Maria Magdalena und die Tochter Zion als Hauptprotagonisten neben
Petrus. Es ist in unserem Zusammenhang insofern von Interesse, als auch Bach
bzw. sein Textdichter Chr. F. Henrici, genannt Picander, der «Tochter Zion»
einen Platz in der Matthäuspassion eingeräumt haben.5 Ebenso gehört in
diesen Zusammenhang die Passionsdichtung des Hamburger Ratsherrn
B.H. Brockes6, die innerhalb weniger Jahre von einer ganzen Reihe von
Komponisten, darunter wiederum R. Keiser [1716], G.P. Telemann [1716],
G.F.Händel [1717] und J.Mattheson [1718] komponiert wurde, sich also

grosser Beliebtheit erfreute - so grosser Beliebtheit, dass auch Bach nicht an
ihr vorbeikam: Jedenfalls hat er mehrere Teile davon in seiner Johannespassion,

ein Stück sogar in der Matthäuspassion aufgenommen7 und sich Händeis

Komposition dieser Dichtung kopiert. Noch dramatischer fiel
K.W. Ramlers «Tod Jesu» in der Vertonung von K.H.Graun [1755] aus,
weshalb die Uraufführung dieses Werks konsequenterweise nicht mehr in
der Kirche, sondern im Theater stattfand.

Von Händel stammt jedoch auch eine Johannespassion [1704], die unmittelbar

am biblischen Text orientiert ist und die in ihrer Struktur - unbeschadet

aller Unvollkommenheiten des Erstlingswerks - den Weg zu den Bach-
schen Passionen weist. Die eigentliche Vertiefung der altprotestantischen
Choralpassion zu quasi-dramatischer barock-mystischer Darstellung blieb
indes J.S.Bach vorbehalten. Obwohl man dessen Passionskompositionen

5 Maria Magdalena ist dagegen erst wieder im Rock-Musical «Jesus Christ Superstar»
in den Mittelpunkt gerückt worden.

6 «Der für die Sünde der Welt Gemarterte und Sterbende JESUS» (Hamburg 1712).
7 Vgl. dazu u. 3.2.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 23

von daher gerne als «Welttheater» ohne Bühne gesehen hat, wird im folgenden

der Akzent etwas anders gesetzt und die Matthäuspassion als in erster
Linie theologisches Werk vorgestellt - als «Symbol».

2. Die Matthäuspassion als «Symbol» - der abschliessende Höhepunkt
der Gattung Oratorienpassion

2.1 Überlegungen zum Symbolbegriff

Wie der geschichtliche Aufriss der Gattung «Passion» gezeigt hat,
tendierte die Entwicklung im 18. Jh. hin zur opernhaft-dramatischen Darstellung

des Passionsgeschehens - und im katholischen Bereich setzte sich auch
die kultdramatische Form durch. Im Protestantismus widersetzte man sich

dieser Tendenz zwar nicht völlig, setzte jedoch zusätzlich auf Elemente, die
der theologischen Deutung des Ganzen dienten. Dies gilt insbesondere für
Bachs Umgang mit dem Stoff: Statt auf dem Weg der unmittelbar wirkenden

- damit jedoch stärker von zeitspezifischen Interessen bestimmten -
dramatisch-realistischen Darstellung wird bei ihm das Passionsgeschehen als Symbol

realisiert - und damit gewissermassen «objektiviert» -, und zwar als

Symbol im vierfachen Sinne: Einmal als «Glaubensbekenntnis», also im
Sinne des Symbolbegriffs der frühen Christenheit, dann aber auch im Sinne
des religionswissenschaftlichen Symbolverständnisses, das davon ausgeht,
dass man dann von Symbolen sprechen kann, wenn profane Erscheinung
und sakrale Wirklichkeit zusammenfallen, weiter als «Symbol» im Sinne der

tiefenpsychologischen Schule C. G. Jungs, die Symbole als archetypische
Bilder des Unbewussten auffasst, und schliesslich im Sinne des Symbolbegriffs

der neueren Textwissenschaft, für die jeder - also auch der musikalisch
überformte - «Text» ein Symbol darstellt, weil das jeweils angewandte
Zeichensystem und die damit dargestellte Sache nicht identisch sind.

Dass in der Matthäuspassion im Sinne des religionswissenschaftlichen
Symbolbegriffs historisch-profane Gegebenheiten und sakrale Wirklichkeit
(d.h. Interpretation des Vorgangs als Heilsgeschehen) als Einheit verhandelt

werden, bedarf keiner ausführlichen Begründung, denn diese Tatsache
ist schon dem Inhaltsverzeichnis der Partitur bzw. den Textheften der
einschlägigen Schallplatteneinspielungen zu entnehmen, wo die narrativen Partien

(Evangelist, Jesus, Judas, Petrus etc., Turbae) und die kommentierenden

Partien (Choräle, Arien) deutlich voneinander abgehoben sind. Das

Proprium der Matthäuspassion liegt dabei lediglich darin, dass die Wirkung



24 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

des Vergangenen auf die Gegenwart permanent explizit reflektiert wird. Das

erfolgt durch die konsequente Kombination von fast szenischer Realisation
und Kontemplation nach dem Prinzip der zwei unterschiedenen und doch
zusammengehörigen Seiten der Münze - jede Szene des biblischen Berichts
wird kommentiert.8

Dass die Matthäuspassion als Glaubensbekenntnis - als Symbol
vergleichbar dem Symbolum Nicänum - verstanden sein will, ist viel schwerer
einsichtig zu machen, und wird von Interpreten und Hörern, die sie als

blosses «Bildungsgut» oder als «absolute Musik» schätzen, oft übersehen.9

Einleitend mag zum Beweis dieser These der Hinweis auf die häufige
Verwendung der Personalpronomina «Ich» und «Wir» in den Arien und Chorälen

sowie v.a. auf das Bekenntnis des Hauptmanns unter dem Kreuz (Nr. 73,
19-2110) genügen, das nicht umsonst vom vereinten Doppelchor gesungen
wird und zudem von Bach selbst «unterschrieben» ist: Die 14 begleitenden
Bassnoten bilden das Zahlensymbol für den Bach-Namen (B 2, A 1,

C 3, H— 8).11 Insofern erscheint es mir eine Verkürzung des Anliegens
Bachs, wenn Bach in der neueren Literatur zur Matthäuspassion als
«Ideenmusiker» vorgestellt wird;12 er steht selbst hinter dem, was er musikalisch
ausformuliert - das ist mehr als der intellektuelle Umgang mit Traditionen
und Texten. - Hinter diesem Verfahren Bachs steckt somit als Grundprinzip
der gleiche Gedanke, der in diesen Tagen von der Evangelisationsbewegung

8 Nach T. Jakobi, Zur Deutung von Bachs Matthäus-Passion, Stuttgart 1958,22, geht es

dabei um das «Miterleben» eines Dramas, indem es «anschaulich» gemacht wird - richtiger
wäre allerdings: «anhörlich».

9 Als Kronzeuge für die letztgenannte Anschauung wäre etwa der Bach-Biograph
Ph. Spitta zu nennen (vgl. etwa Ders., Johann Sebastian Bach, Bd. I, Leipzig 1879,41930,

406). Im Bereich der modernen Rezipienten wäre im Blick auf die erstgenannte Einstellung

auf H. Blumenbergs neues Buch «Matthäuspassion» (Frankfurt 1988) zu verweisen,
bei den Interpreten auf J.E. Gardiner (DG 427 648 - 1/2/4), bei dem durch die allein am
Können seiner Musiker orientierte Wahl übersteigerter Tempi viele Inhalte auf der Strecke
bleiben.

10 Da der Klavierauszug der Matthäuspassion viel weiter verbreitet ist als die Neue
Bachausgabe, sind alle Zitate auf die Nummern im Klavierauszug von K. Soldan (Edition
Peters, Frankfurt-London-New York) bezogen.

11 Auch in Nr. 17 - der Vertonung der Abendmahlsworte Jesu - ist ein Glaubensbekenntnis

verborgen: Die 43 Basstöne in T. 31-36 (Mitte), die die Ankündigung Jesu

begleiten, er werde «von nun an» nicht mehr «von diesem Gewächs des Weinstocks
trinken, bis an den Tag, da» er davon in seines Vaters Reich neu trinken wird, stehen nicht
nur für die 43 Tage zwischen Gründonnerstag und Himmelfahrt, sondern bilden zugleich
als Zahlensymbol für das Wort «CREDO» (C=3, R=17, E=5, D=4, 0=14).

12 Mit diesem Begriff fasst etwa H. Poos, Kreuz und Krone sind verbunden. Sinnbild
und Bildsinn im geistlichen Vokalwerk J.S. Bachs. Eine ikonografische Studie, Musik-
Konzepte 50/51, München 1986, 5, die neuere Diskussion zusammen.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 25

«World and Witness» wieder aufgenommen wurde, dass nämlich bei der
Rezeption eines Textes stets zwei Ebenen zu berücksichtigen sind - die
Ebene der angesprochenen Fakten und deren Bewertung durch den Rezi-
pienten. Demgemäss muss man zwischen «His Story» und «My Story»
unterscheiden - und exakt dies tut Bach, wenn er die Dichtungen Picanders und
gängige Choräle in den Evangelientext integriert.

Was den dritten - den tiefenpsychologischen - Sinn des Symbolbegriffs
betrifft, muss man sich zunächst vor Augen halten, dass C. G. Jung deutlich
zwischen «Zeichen» und «Symbol» unterschieden hat: «Zeichen» sind für
ihn Kommunikationselemente, die auf ein Phänomen ausserhalb ihrer selbst
hinweisen - also etwa Zeichen wie Wegweiser oder sonstige Verkehrszeichen.

Symbole dagegen stehen nach Jung für einen in ihnen selbst verborgenen

Sachverhalt - sie bilden also gewissermassen die für die menschlichen
Sinne wahrnehmbare «Aussenseite» für archetypische psychische Wirklichkeiten.

- Dass es in der Matthäuspassion um menschliche Grunderfahrungen

wie etwa «Schuld» und «Vergebung», «Trauer» und «Freude», und
damit um quasi archetypische Probleme geht, ist schon den verwendeten
Texten unschwer zu entnehmen. Durch Bachs musikalische Ausgestaltung
werden die diesbezüglichen simplen rationalen Aussagen nun zusätzlich in
einer Weise überhöht und «objektiviert», dass sie als archetypische Symbole
erscheinen, die - in Grenzen - auch für NichtChristen elementar erfahrbar
sind - selbst wenn diese den sachlichen Inhalt nicht kennen bzw. religiösrational

nicht unmittelbar nachvollziehen können. Den «Barrabam»-Schrei
(Nr. 54, 30) als Ausdruck verblendeter Raserei zu hören, bedarf jedenfalls
keiner unmittelbaren Sachkenntnis - er trifft unmittelbar.13

Der angesprochene vierte - textheoretische - Zugang zum Symbolbegriff
steht zwar in scheinbarem Widerspruch zu der eben angesprochenen Dimension,

dies jedoch nur, so lange man streng formal an der idealtypischen
Jungschen Differenzierung zwischen Zeichen und Symbol festhält. Hat man
einmal erkannt, dass ein Symbol im Sinne C. G. Jungs gewissermassen durch
die sachadequate Addition von «Zeichen» konstruiert wird, löst sich der
Widerspruch auf. - Die Hauptabsicht der folgenden Überlegungen ist es nun
von daher, einen Einblick in die Welt der von Bach verwendeten «Zeichen»
zu vermitteln - nicht weil man ohne eine Kenntnis der Einzelelemente das

ganze nicht als Symbol wahrnehmen könnte, sondern aus der Überzeugung
heraus, dass die Kenntnis wenigstens einiger elementarer Zeichen zu einem

13 Wie unmittelbar dieses und andere musikalische Symbole wirken, konnte ich übrigens

wiederholt bei der Behandlung der Matthäuspassion im Religionsunterricht feststellen

- und zwar nicht nur bei älteren Schülern, sondern bereits in der gymnasialen Unterstufe.



26 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

vertieften Verständnis des Ganzen führen kann, das über die blosse emotionale

Betroffenheit hinausgeht. Noch einmal anders gesagt: Alle folgenden
Informationen haben nur das eine Ziel, das der Matthäuspassion zugrundeliegende,

äusserst vielschichtige musikalische bzw. theologisch-philosophische

«Zeichensystem» so weit zu dechiffrieren, dass zumindest in Andeutungen

ein ganzheitliches Verständnis ermöglicht wird, dass also die Kluft
zwischen der kritisch-rationalen Auseinandersetzung mit den altertümlichen
Worten des Luthertextes bzw. der Dichtung des Picander und der positiven
emotionalen Rezeption der Musik wenigstens an einigen Stellen überbrückt
wird.

2.2 Die verschiedenen Dimensionen der Symbolik in der Matthäuspassion

2.2.1 Die theologische Ebene
a) Ein theologisches Grundprinzip, das sich aus der Auswahl und Anordnung

der Texte ergibt, ist die Aufhebung der Zeit. Durch Kombination von
Diachronie und Synchronie bzw. durch Parallelisierung von kontingentem,
d.h. subjektbezogenem, einmaligem Geschehen und zyklischem, d.h.
intersubjektiv relevantem, wiederkehrendem Geschehen wird die Distanz
zwischen dem Passionsgeschehen und dem Hörer aufgehoben. Hierin liegt eine
klare Analogie zur Übertragung der heilsgeschichtlichen Daten in das

Kirchenjahr.14 Wird dabei das historisch einmalige Geschehen, das sich kurz
nach der Zeitenwende ereignete und insofern graphisch auf einer unendlichen

Zeitgeraden in einem winzigen Teilabschnitt unterzubringen wäre,
durch die Übernahme in den jährlich wiederkehrenden Zyklus des Kirchenjahres

dem Fluss der Zeit entzogen und gewissermassen neben die Zeit
gestellt - es «prägt» die physikalisch messbare Zeit gewissermassen wie ein
orientalisches Rollsiegel, das ohne Unterbrechung ausgerollt wird - so hebt
Bach durch die Kombination des Evangelientexts mit Chorälen und den
erbaulichen Dichtungen des Picander die Zeit in der Weise auf, dass er den
historischen Ereignissen einen jeden Menschen betreffenden Gegenwartsbezug

gibt.15

b) Das zweite theologische Prinzip, das für die Konstruktion der
Matthäuspassion konstitutiv wurde, hat Bach wohl aus der mittelalterlichen

14 Schemazeichnung im Anhang.
15 N. Schalz, Die «Matthäus-Passion» oder zu Bachs widerständiger Aktualität, Musik-

Konzepte 50/51, München 1986, 95 zieht zum Vergleich die barocke Kirchenarchitektur
heran - das Langhaus als Zeitachse, den Zentralkuppelbau für die Zeitlosigkeit.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 27

Theologie übernommen, obwohl es indirekt natürlich schon in dem vorhin
zitierten Pauluswort vom Ärgernis des Kreuzes vorausgesetzt ist. Es ist das

Prinzip der «coincidentia oppositorum», dessen theoretische Ausformulierung

auf Nikolaus von Kues zurückgeht: Auf einen einfachen Nenner
gebracht besagt diese Theorie, dass sich alle innerweltlichen Widersprüche -
auch die in der Theologie - erst im Unendlichen, in Gott auflösen. Angewandt

auf das erstgenannte Phänomen heisst das, dass man als Christ vom
Passionsgeschehen zugleich tiefernst-traurig und freudig bewegt reden kann
und muss. Denn die auf das Subjekt Jesus bezogenen historisch-profanen
Sachverhalte sind eindeutig negativ: Im Gottessohn Jesus wird ein unschuldiger

Gerechter gefoltert und gekreuzigt - was Anlass zu tiefer Trauer sein

muss. Zugleich glaubt der Christ jedoch daran, dass dieses Geschehen inter-
subjektiv-sakral - und damit überzeitlich - gesehen allen Menschen zum
Heil gereicht, dass es also objektiv Anlass zu Freude ist. Da wir jedoch noch
im Glauben leben und nicht im Schauen, ist für uns in unserer Endlichkeit
die Wahrheit im Unendlichen allenfalls so darzustellen, dass der Widerspruch

zwischen diesen beiden Sachverhalten unaufgelöst stehen bleibt -
und exakt das hat Bach durch seine Textauswahl zum Ausdruck gebracht, in
der neben der quasi-dramatischen Darstellung schrecklicher Ereignisse
erbauliche Betrachtungen und Choräle stehen, die dem negativen Geschehen
eine positive Deutung geben.

c) In Ausweitung dieses Prinzips hat Bach auch dafür gesorgt, dass keine
einsinnigen Aussagen entstanden: Zum Wesen jeden echten Symbols gehört
es, dass es sich nicht unmittelbar in eine philosophisch-rationale Aussage
überführen lässt - jedenfalls nicht in eine völlig eindeutige. Es muss dem

Subjekt, das mit ihm konfrontiert wird, Raum geben, sich bzw. sein Problem
in ihm wiederzufinden. So kann das Kreuz Jesu in der Bass-Arie Nr. 66 z.B.
als «süsses Kreuz» bezeichnet werden (wobei offen bleibt, ob damit nur das

reale Kreuz gemeint ist), während es in den Evangelientexten und dem
Alt-Rezitativ Nr. 69 als negatives Symbol erscheint. Und in der Bass-Arie
Nr. 29 erscheint es gar überhaupt nur als Metapher für das Leiden, das jeder
Christ je und je auf sich nehmen muss. - Ein anderes Beispiel: Alle Personen
ausser Jesus, der als Gottessohn jenseits der innerweltlichen Bewertungskategorien

steht, werden von mehreren Seiten her beleuchtet.16 Es gibt weder

16 Dies gilt übrigens nur für verbale Darstellung; denn wie bei der Betrachtung der
musikalischen Symbolik deutlich werden wird, hat Bach an einer Stelle (Nr. 71,7-9) auch
Jesus als Menschen gezeichnet, also das musikalisch nachgetragen, was der Textdichter
Picander nicht auszudrücken wagte; vgl. dazu u. 2.2.2.2.1 e).



28 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

eindeutig gute noch eindeutig schlechte Protagonisten, vielmehr sind alle
Menschen gleichermassen Sünder: Die Jünger, Judas, Petrus sind nur
Symbolgestalten für allgemeinmenschliches Verhalten, wie die das jeweilige
Fehlverhalten kommentierenden Chorsätze, Choräle oder Arien belegen.
Zu nennen wären in diesem Zusammenhang etwa der choralartige
Chorkommentar: «So schlafen unsre Sünden ein» in der Tenor-Arie Nr. 26: «Ich
will bei meinem Jesu wachen», der Choral Nr. 16: «Ich bin's, ich sollte
büssen...» als Kommentar auf die Frage nach dem Verräter, die Alt-Arie
Nr.47:«Erbarme dich...» nach der Verleugnung des Petrus und die Bass-

Arie Nr. 51: «Gebt mir meinen Jesum wieder ...» nach dem Selbstmord des

Judas, der darin explizit als der «verlorene Sohn» - und damit als Archetyp
des von Gott angenommenen Sünders angesprochen wird. Von dem
vieldiskutierten Antisemitismus, der dem Passionstext immer wieder unterstellt
wird - ob zu Recht oder zu Unrecht, kann hier offenbleiben - ist jedenfalls
nichts mehr wahrzunehmen, wenn man sieht, dass bei Bach jeder Irrtum des

Volkes von Jerusalem unmittelbar auf die Christenheit, ja auf alle Menschen
übertragen wird - das erste Mal, wenn im Schlusschor des 1. Teils (Nr. 35)
nach der Gefangennahme Jesu durch die Knechte des Hohenpriesters der
figurierte Choral erklingt: «O Mensch, bewein dein Sünde gross ...».

Ganz besonders gilt das angesprochene Prinzip im Blick auf den theologischen

Zentralgedanken, der der ersten Fassung der Matthäuspassion von
1729 zugrundelag. Deren Zentrum bildete die Arie Nr. 58: «Aus Liebe will
mein Heiland sterben ...», die ihrerseits - übrigens ein deutlicher Hinweis
auf den ursprünglichen Aufbau der Passion nach dem Prinzip der Symmetrie

- von dem einzigen zweimal erscheinenden Turba-Chor («Lass ihn kreuzigen»)

gerahmt wird.17 Der darin angesprochene Zentralgedanke ist der
«amor Dei», die Gottesliebe. Entsprechend den Gesetzen der lateinischen
Grammatik lässt sich dieser Gedanke nämlich sowohl als Genitivus subjecti-
vus als auch als Genitivus objectivus auffassen, d.h. die Fügung kann sowohl
die Liebe Gottes zu uns Menschen als auch die Liebe der Menschen zu Gott
ausdrücken: Die Teile der Passion, in denen vom Passionsgeschehen
tiefernst-traurig gehandelt wird, stehen für das letztere Verständnis, die anderen,

in denen die Heilsfunktion des Kreuzestodes betont wird, dagegen für
die Auffassung als Genitivus subjectivus. - Auch wenn in der uns heute

vorliegenden Fassung von 1736 der «amor Dei» nicht mehr so klar erkennbar
im Zentrum steht, weil Bach durch die Einfügung einiger Arien, mehrerer
Choralstrophen nach der Melodie von «O Haupt voll Blut und Wunden ...»

17 Vgl. dazu N. Schalz (1986) 94.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 29

und insbesondere durch die Einfügung des Schlusschores des 1. Teils18 die

ursprüngliche Symmetrieachse verschoben hat19 - dass der Gedanke des

«amor Dei» in seiner ambivalenten Bedeutung auch in dieser Fassung eine

wichtige Rolle spielt, ist nicht zu übersehen.

d) Auf ähnlicher Ebene ist das Prinzip der Wiederaufnahme bzw. des

sachlichen Querverweises anzusiedeln. Es ist zwar schon im Matthäusevangelium

selbst vorgegeben, dessen Passionsgeschichte von Querverweisen
innerhalb des Textes und auf das AT nur so wimmelt (Reflexionszitate!),
doch hat Bach zusammen mit seinem Texdichter Picander die Zahl der
Querverweise noch zusätzlich vermehrt. So behandeln - um nur einige
Beispiele zu nennen - Eingangs- und Schlusschor ein- und dasselbe Thema,
indem ersterer zur Klage aufruft, die in letzterem realisiert ist, so korrespondieren

andererseits auch die Schlusschöre des ersten und zweiten Teils, in
denen einmal Tränen über die menschliche Sünde als Grund für den Tod
Jesu und dann Tränen über den Tod Jesu selbst vergossen werden, so werden
die Fragen des zweiten Chores im Eingangschor, die auf den leidenden Jesus

bezogen sind, in der Alt-Arie Nr. 70 verkürzt wieder aufgenommen - hier
jedoch bewusst auf den Erlöser bezogen. Die Alt-Arie «Erbarme dich, mein
Gott...» (Nr. 47) wird im Alt-Rezitativ Nr. 60 sinngemäss zitiert, und Alt-
Rezitativ und -Arie Nr. 9 und 10 interpretieren die Salbung im Hause Simons
des Aussätzigen in Übereinstimmung mit dem Kommentar des Evangelisten
als Salbung zum Begräbnis - und dem korrespondieren Bass-Rezitativ und
-Arie Nr. 74 und 75, die unter Verwendung von allegorischen Anspielungen
auf das AT - die Grablegung durch Joseph von Arimathia kommentieren.

Solche Querverweise können musikalisch verstärkt sein, so etwa im Falle
der Sachparallele zwischen dem Turba-Chor Nr. 62, llff. : «Gegrüsset seist

du...» und dem Ende der ersten Strophe des Chorals Nr. 63: «... gegrüsset
seist du mir.» Ersterer Satz nimmt das Thema und den Bass des Anfangs des

Chorals in figurierter, leicht «überdrehter» Form vorweg.

18 Er stammt ursprünglich aus der Johannespassion und stand dort in Es, nicht wie hier
in E.

19 Vgl. zu dieser Analyse N. Harnoncourt, Entstehungsgeschichte der Matthäus-Passion,

Beiheft zur Schallplatteneinspielung TELDEC 8.35668 (1985) mit dem Concertge-
bouw-Orkest Amsterdam, 12; anders N. Schalz (1986) 92 und A. Dürr in der Einleitung zur
NBA II/5a bzw. im Kritischen Bericht dazu. Als Nicht-Fachmann kann man nur den
Dissens konstatieren, aber mangels Zugriffsmöglichkeit auf die Originalquellen keine
Entscheidung pro oder contra die eine oder andere Position fällen.



30 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

Hierher gehören wohl auch die parallelen Choräle Nr. 3 11 Nr. 5520, Nr. 1611

Nr. 4421 und Nr. 21 || Nr. 23 || Nr. 53 || Nr. 63 || Nr. 7222. Unter ihnen nimmt
Nr. 3: «Herzliebster Jesu, was hast du verbrochen ...» Bezug auf die
vorausgehende Ankündigung der Kreuzigung durch Jesus selbst, und zwar sowohl
textlich als auch musikalisch durch die bildhafte Chromatik, während der
unmittelbar entsprechende Choral Nr. 55: «Wie wunderbarlich ist doch diese
Strafe ...» exakt dort steht, wo das Volk das erste Mal gerufen hat: «Lass ihn
kreuzigen ...» - also das Angekündigte eintritt. Und die Frage des Chorals
Nr. 44: «Wer hat dich so geschlagen ...», die die unmittelbar vorausgehende,
nahezu identische Frage der Kriegsknechte kommentiert, wird durch die
Übernahme der Melodie von Nr. 16: «Ich bin's, ich sollte büssen ...» sachgerecht

beantwortet, wobei auch hier eine entsprechende biblische Frage -
nämlich die der Jünger nach dem Verräter - vorausgeht. Über die
letztgenannten 5 (6) von der Melodie her identischen Choralstrophen wird noch in
anderem Zusammenhang zu handeln sein.23

2.2.2 Die musikalische Ebene

2.2.2.1 Vorbemerkungen
a) Angesichts der Fülle der Sachverhalte, die mit dem begrenzten «Set»

an musikalischen Mitteln ausgedrückt werden müssen, ergibt sich naturge-
mäss keine gänzlich eindeutige Zuordnung von musikalischen Elementen zu
theologischen Inhalten.24 Die inhaltliche Füllung hängt somit zumeist nicht
an einzelnen Elementen, sondern an der Kombination der verschiedenen
Elemente wie Takt, Tonart, Tonfolge etc., vor allem aber hängt sie mit dem
vertonten Text zusammen. Von daher erklärt sich auch ein Phänomen, das

uns - die wir von einer strikten Trennung von «ernster» und «Unterhaltungs-»
Musik ausgehen - zunächst befremdet: Die Musiker der Zeit vor Bach

20 Melodie: «Herzliebster Jesu, was hast du verbrochen...» - in der Matthäuspassion
realisiert in Form der Verse 1, 3 und 4 dieses Passionsliedes [EKG 60], Da V. 3 in die
Tenor-Arie Nr. 25 integriert erscheint und von daher nicht auf der gleichen Argumentationsebene

angesiedelt werden kann, bleibt er hier ausser Betracht.
21 Melodie: «Innsbruck ich muss dich lassen» / Kontrafaktur: «O Welt, ich muss dich

lassen» - in der Matthäuspassion realisiert in Form von Vers 5 und 3 des Liedes: «O Welt,
sieh hier dein Leben...» [EKG 64].

22 Melodie: «Mein G'müth ist mir verwirret, das macht ein Jungfrau zart» / freie
Kontrafaktur: «Herzlich tut mich verlangen» - in der Matthäuspassion realisiert in Form
der Verse 5, 6,1, 2 und 9 des Liedes: «O Haupt voll Blut und Wunden...» [EKG 63] sowie
des Versesl von: «Befiehl du deine Wege...» [EKG 294].

23 Vgl. u. 3.1.
24 Vgl. o. 2.1.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 31

hatten wie dieser selbst keinerlei Hemmungen, auf dem Wege der Parodie
weltliche Melodien - ja auf dem Wege der Kontrafaktur sogar weltliche
Melodien samt Texten25 - so umzuformen, dass sie sich in ernste theologische

Zusammenhänge fügen. So stammt etwa die zu Herzen gehende und
sechsmal in der Matthäuspassion angewandte Melodie, die wir mit dem Text
«O Haupt voll Blut und Wunden...» verbinden, ursprünglich aus einem
Liebeslied von H. L. Hassler mit dem Text: «Mein G'müth ist mir verwirret,
das macht ein Jungfrau zart.» Was beide Lieder verbindet, ist die emotionale
Haltung des von Schmerz Aufgewühlt-Seins - Textunterlegung und
Harmonisierung der einzelnen Choralstrophen schaffen den Unterschied zwischen
dem Ausdruck der Liebespein und dem des Schmerzes um den selbst leidenden

Gekreuzigten, zwischen «weltlicher» und «geistlicher» Liebe.
b) Entsprechend der mittelalterlichen Wissenschaftstradition der «Septem

artes liberales» steht die Musik in der Bach-Zeit noch in engem
Zusammenhang mit der Mathematik. Nach dieser Auffassung steht sie im sog.
«Quadrivium» aus Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik an letzter

Stelle.26 Der rationale Hintergrund hinter dieser Einteilung hat sich bis
heute nicht geändert, da Takt und strukturelle Gliederung von Musikstük-
ken bekanntlich ebenso mathematisch bestimmt sind wie die Tonhöhenrelationen,

die der Sache nach allerdings ein physikalisches Phänomen darstellen.

Bach nun war sich dessen zweifellos noch mehr bewusst als etwa die
heutigen deutschen Kultusminister, die den Musikunterricht der Gruppe der
minder bedeutenden «musischen» Fächer zugewiesen haben, zumal er im
Bereich von Rhythmus und Strukturgebung - man denke nur an die
mathematischen Probleme bei der Konstruktion einer Quadrupelfuge - ohnehin
nicht ohne mathematische Elemente auskam. Weil also Bach ein hervorragender

Mathematiker war, sah er überhaupt kein Problem darin, seine

musikalisch-theologischen Aussagen mit Zahlensymbolen zu verquicken,
und von daher ist eine säuberliche Trennung von musikalischen und
zahlensymbolischen Elementen in der Matthäuspassion kaum möglich. Insofern
liegt es nicht nur nahe, musikalische und mathematische Symbole gemeinsam

zu verhandeln, wir haben vielmehr auch damit zu rechnen, dass auf dem

Umweg über die Zahlensymbolik manche Gedanken in die Matthäuspassion
Eingang gefunden haben, die von einem orthodoxen theologischen Standpunkt

aus nicht mehr als akzeptabel gelten können. Die von den Pythagorä-

25 Vgl. o. Anm. 21.
26 Vgl. dazu J. Mattheson, Das forschende Orchestre, Hamburg 1712 (Repr. Hildes-

heim/New York) 1976) 213: «Die Musick gehöret zur vielfältigen Gelehrsamkeit, da sie

bekanndtermassen der sieben freyen Künste eine ist.» Mattheson bestreitet im übrigen
i.F., dass die Musik der Mathematik nachgeordnet sei; vgl. ebd. 219.248 u.ö.



32 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

ern aus dem Orient ins Abendland tradierte Zahlenmystik ist nun einmal
vorchristlichen Ursprungs und nimmt auf dogmatische Feinheiten keine
Rücksicht, was Bach jedoch offenbar nicht weiter störte, zumal er durch

Anwendung dieser Laien kaum auffallenden Symbole auf subtile Art und
Weise mit den Philistern abrechnen konnte, die ihm sein musikalisches
Leben in Leipzig erschwerten.

2.2.2.2 Die musikalisch-mathematischen Symbole: «Grammatik, Rhetorik
und Dialektik» der Bachschen Tonsprache

Wenn ich auch in diesem Zusammenhang auf die mittelalterliche Begrifflichkeit

der «Septem artes liberales», auf das sog. Trivium, zurückgreife,
möchte ich damit nicht nur Bachs Verwurzelung im mittelalterlichen Denken

andeuten, die sich u.a. daran festmachen lässt, dass er als der letzte

grosse Komponist gelten kann, der die im spätmittelalterlichen Denken
verwurzelte spätbarocke Affektenlehre konsequent und zugleich kompetent
einzusetzen wusste. Vielmehr erscheint mir diese Trias auch insofern als

durchaus sachgemäss, als sich so all die musikalischen Elemente einigermas-
sen übersichtlich einteilen lassen, die Bach zur Verdeutlichung bzw. Deutung

der in den Texten ausgesprochenen Sachverhalte bzw. Affekte eingesetzt

hat. Unter «Grammatik» sind die «Zeichen» zusammengestellt, d.h.
die einzelnen Basiselemente wie Tonarten, Tonschritte, Tonhöhe, Formen,
Rhythmus, Instrumentation - dazu die Symbolwerte der Zahlen -, die dann
erst in ihrer Kombination, entsprechend festen Regeln, die musikalischen

«Topen», d.h. die eigentlichen Sinnbilder der Bachschen Tonsprache bilden.
Hier im Bereich der musikalischen «Rhetorik» geht es demnach also um
Regeln zur Zusammenstellung bzw. um regelhaft festgelegte Kombinationen

von Basiselementen zum Ausdruck von aussermusikalischen Sachverhalten,

m.a.W. um das, was man im Bereich der Sprachwissenschaft unter
den Stichworten «Syntax» bzw. Stilfiguren zusammenfasst. Unter «Dialektik»

sollen schliesslich einzelne Partien aus der Matthäuspassion so vorgestellt

werden, dass deutlich wird, wie Bach durch die Kombination verschiedener

«Topen» zu konkreten theologischen Aussagen kommt, die den
simplen Wortlaut der Texte vertiefen und zugleich überhöhen, so dass man
füglich von Symbolen bzw. dann auch von der Matthäuspassion als einem

Gesamt-Symbol sprechen kann.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 33

2.2.2.2.1 «Grammatik»
a) Tonartensymbolik: Dur-Moll27
Die heute übliche Wertung von Dur und Moll als Tonarten der positiven

bzw. der negativen Stimmung setze ich als bekannt voraus, muss sie aber
insofern relativieren, als man in der Barockzeit hier in mancher Hinsicht
differenzierter dachte und Trauer durchaus auch in Dur artikulieren konnte.28

In der Matthäuspassion gilt: Die Moll-Tonarten sind zumeist dem
menschlichen Bereich zugeordnet - also auch Christus, sofern er Mensch
ist -, die Dur-Tonarten dagegen dem göttlichen Bereich. Innerhalb von Dur
und Moll werden seit der frühen Barockzeit unterschiedliche Qualitäten der
Tonarten in den einzelnen Segmenten des Quintenzirkels unterschieden. Sie
sind zwar nicht absolut eindeutig festgelegt, aber es gibt doch einen
weitgehenden Konsens unter den Musikern über den Charakter der Tonarten, den
ich hier im wesentlichen in Anlehnung an Gedanken des Zürcher
Musikwissenschaftlers H. Meierhofer vorstelle29, allerdings mit Anleihen bei den
barocken Theoretikern J. Mattheson30 oder A. Werckmeister31: F-C-G als die
«einfachen» Tonarten kann man als Tonarten des Frühlings, der Geburt, als

«natürliche» Tonarten für einfache Sachverhalte sehen, wobei C als der
Tonart ohne Vorzeichen eine gewisse Affinität zu «Leere» eignet32, D-A-E
als Tonarten des Sommers, wobei D für Kraft, Triumph, Auferstehung, A

27 Die Dur-Tonarten sind i.F. mit kursiven Grossbuchstaben, die Moll-Tonarten in
kursiven Kleinbuchstaben bezeichnet.

28 So steht der Trauermarsch auf den Tod Sauls in Händeis Oratorium «Saul» in C,
einer «leeren» Tonart, die ambivalent zu deuten ist: Die Trauer um Saul schlägt unmittelbar

darauf um in den Jubel um David - «der König ist tot, es lebe der König».
29 Darstellung des Quinten-Zirkels mit Basis Es - links C, oben A, rechts Fis/Ges - Cis

völlig ausserhalb; vgl. die Zeichnung im Anhang.
30 J. Mattheson, Das Neu-Eröffnete Orchestre, Hamburg 1713; zitiert bei N. Schalz

(1986) 100 Anm.17 und - ohne Angabe einer genaueren Quelle - bei N. Harnoncourt
(1985).

31 A. Werckmeister, Paradoxal-Discourse, Quedlinburg 1707; zitiert bei H. Poos (1986)
77 Anm.12.

32 Dementsprechend ist C nur dreimal ausserhalb der Rezitative voll realisiert - es geht
nur selten um einfache Sachverhalte. Einmal erscheint C positiv für naive Frömmigkeit
(Tenor-Arie N. 41: «Geduld, Geduld...»), einmal neutral (Chor Nr. 15,19: «Herr, bin
ich's...») zum Zeichen der Ahnungslosigkeit, das dritte Mal extrem negativ (Chor Nr. 5:

«Ja nicht auf das Fest...») zum Zeichen der Borniertheit der Hohenpriester, die nichts als

Recht und Ordnung kennen. - Dass letztere Deutung nicht übertrieben ist, zeigt sich,
wenn man Nr. 5 mit dem Choral Nr. 38 vergleicht: Die «simple» Gemeinde «denkt»
(musikalisch) differenzierter als die Kultbeamten!



34 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

für Rettung, Energie, E für Natur, Liebe und Religion steht.33

H-Fis/Ges-Des sind danach die Tonarten des Herbstes, des Todes, unter
denen //als Symbol der Todessehnsucht, Fis/Ges- die Opposition zu C-als
eigentliche Tonart des Todes und Des als Tonart des «Mysterium Mortis»
gesehen werden kann. As-Es-B sind Tonarten des Winters, des Jenseitigen,

wobei As für Geheimnis, Heil steht, Es als die Basistonart für Gott -
das Absolute, und damit nicht voll Erfassbare - und B - schon wieder an der
Schwelle zum Frühling - für Hoffnung.34

Analog kann man die Moll-Tonarten deuten, nur dass sie etwas mehr
nach Trauer hin orientiert sind. Dass man hier eigentlich auch noch die
Kirchenton-Varianten diskutieren müsste, ist klar, doch würde das zu weit
führen. Als ausgewählte Beispiele für zusätzliche Konnotationen der Moll-
Tonarten nenne ich nur g als Tonart der warmen menschlichen Trauer
(«weiblich»)35, das denn auch in Parallele zu B (Hoffnung) steht, c als Tonart
der absoluten Trauer, die in Parallele zu Es als der Tonart des Absoluten
steht - es fehlt gewissermassen der Boden unter den Füssen.36 e steht für die
herbe, «männliche» Trauer37, und a als die Molltonart ohne Vorzeichen
bildet eine neutrale Tonart, die wie C für einfache Sachverhalte respektive
einfache, naive Gefühle steht.

33 Nur wenn man vom Bild des allein «lieben» Gottes herkommt, steht diese Charakterisierung

im Gegensatz zur Anschauung Matthesons, der meint, E «drücket eine
verzweiflungsvolle oder ganz tödliche Traurigkeit unvergleichlich wohl aus» (zitiert nach N. Har-
noncourt [1985] 23). Sieht man diese Charakterisierung in Zusammenhang mit der unten
diskutierten stufenbezogenen Deutung, liegt kein echter Widerspruch vor: Vor dem
Weltenrichter ist naive Fröhlichkeit fehl am Platz. Nicht umsonst steht E an der Grenze zu den
Tonarten des Todes - Natur, Liebe und Religion sind nun einmal in ihrer Wirkung auf den
Menschen ambivalent.

34 Vgl. das letzte Klavierkonzert von Mozart, KV 595 mit dem Thema: Komm lieber
Mai...!

35 Vgl. die g-Moll Arie der Pamina in Mozarts Zauberflöte. Nach Mattheson ist g «fast
der allerschönste Thon, weil er nicht nur ziemliche Ernsthaftigkeit mit einer muntern
Lieblichkeit vermischet, sondern eine ungemeine Anmuth und Gefälligkeit mit sich führet»

(zitiert nach N. Harnoncourt [1985] 23).
36 Hier scheint sich die Deutung Matthesons nur bedingt einzufügen, der c folgender-

massen charakterisiert: «Ein überaus lieblicher, dabey auch trister Thon soll es eine
Pièce sein, die den Schlaff befördern muss» (zitiert nach N. Harnoncourt [1985] 22). Wenn
man sich allerdings den Schlusschor aus der Kreuzstabkantate mit dem Text «Komm, o

Tod, du Schlafes Bruder...» vor Augen hält, wird klar, dass man hier wohl nicht unser
Verständnis von «Schlaf» voraussetzen sollte, und dann schliessen sich beide Deutungen
nicht aus.

37 Mattheson charakterisiert e als «sehr pensif, tieffdenkend, betrübt und traurig zu
machen, doch so, dass man sich noch dabey zu trösten hoffet» (zitiert nach N. Harnoncourt
[1985] 21).



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 35

Dass sich diese eher psychologische Deutung der Tonarten auch noch mit
einer aus der Zahlensymbolik der Tonstufen stammenden theologisch-spekulativen

Deutung überschneidet, sei nur am Rand erwähnt: Danach bildet
der Dur-Dreiklang den trinitarischen Gott ab, der Moll-Dreiklang dagegen
den Menschen. «Sämtliche Tonarten der mi-Stufe des Hexachordum naturale

sind (demnach) <Christus-Tonarten> »38, und zwar steht e für den
Menschen, die Passion Christi, es - die Parallel-Tonart zu Ges\ - für den von Gott
verlassenen, sterbenden Jesus39, E für Christus als den endzeitlichen Richter
und Herrscher und Es für Christus als Gott. Dass Bach beide Nuancen der

Symbolik kannte und anwandte - zumal sie sich nicht widersprechen,
sondern ergänzen, ist deutlich.40

Im Blick auf Bachs Notation bleibt indessen zu beachten, dass die am
Anfang der einzelnen Musikstücke jeweils angegebenen Tonarten oft nicht
der folgenden Realisierung entsprechen. Das hängt damit zusammen, dass

sich die angegebenen Tonarten auf die Struktur des Gesamtwerks beziehen,
also «objektive» Wahrheiten vermitteln wollen. Von daher kann als zyklisch
höchste Tonart naturgemäss nur die des Weltenrichters Christus - also E -
erscheinen, während die subjektive dramatische Ausgestaltung durchaus bis
Cis geht41, ja sich in Modulationen bis in die gänzlich entlegene Tonart Dis
versteigt, um Christi Umgang mit den Krankheiten der Menschen zu schildern

(Nr. 35, 63ff.).42

b) Einzelne Tonschritte
Zunächst ist hier festzustellen, dass es im Falle der Tonschritte stets

darauf ankommt, ob sie auf- oder abwärts vollzogen werden, zumeist ist
auch von Belang, von welcher Stufe der Tonleiter aus sie notiert sind. Die
Aufwärtsbewegung steht z.B. für Aufbruch (Nr. 20,2f.) bzw. Auferstehung
(Nr. 76,20ff. : «Ich will nach drei Tagen wieder auferstehen ...»), häufig auch
für den Redebeginn, sofern eine Person die Initiative ergreift. Die
Abwärtsbewegung dagegen steht für das «Zur-Ruhe-bringen» (Nr. 77,lf.),
«Sichniedersetzen» (Nr. 24,4; 78,13), Niederfallen (Nr. 27,2), Herabsteigen

38 So H. Poos (1986) 77.
39 Demgemäss erscheint diese Tonart in der Szene, wo der Tenor die Worte Jesu: «Eli,

Eli, lama asabthani» übersetzt (Nr. 71,10f.).
40 Wie wichtig Bach diese Nuance war, ergibt sich aus dem Gegenbeispiel Nr.l2,34f.:

Die Schlange der Teufel) schlängelt sich in cis - der «Gegen»tonart zu El
41 So im Schlussakkord des zweiten Turba-Rufs: «Lass ihn kreuzigen» (Nr. 59,10); dazu

s.u. 2.2.2.2.2 a).
42 Dahinter verbirgt sich - wenn man die enharmonische Verwechslung berücksichtigt -

natürlich Es, die Tonart des Göttlichen: Die Tonartwahl verdeutlicht, dass es um ein

göttliches Geheimnis geht.



36 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

(Nr. 67,35 ff.: «So steig herab...»), im übertragenen Sinn für Resignation
und Zerknirschung (Nr. 10: «Buss und Reu...»), auch für die mit einer
räumlichen Abwärtsbewegung verbundene Inkarnation (Nr. 35,30-32.46-
48). Ein wunderbares Beispiel für die bewusste Kombination dieser beiden
Phänomene bietet das Rezitativ Nr. 28, wo sowohl das Niederfallen Jesu vor
seinem Vater als auch das durch diese Heilstat bewirkte Aufheben des

Christen zu Gottes Gnade in den begleitenden Orchesterfiguren sinnenfällig
dargestellt wird.

Im Blick auf die konkreten Tonschritte sei exemplarisch nur auf einige
wenige Phänomene hingewiesen. Zunächst gilt: Diatonisch werden einfache
Sachverhalte dargestellt, während Chromatik Qual, Überlegen (Nachdenken),

Unentschlossenheit, Herumirren ohne Ziel u.ä. ausdrückt.43 Die Se-

kund abwärts steht für Seufzen, allgemein steht sie für einfaches Fortschreiten

(Nr. 12: «Blute nur...»). Die Quart aufwärts erscheint als Form der
Anrede, Siegeszuversicht, Sicherheit und des Aufbruchs (Nr. 53: «Befiehl du
deine Wege ...»), abwärts signalisiert sie häufig das Ende eines Gedankens
oder einer Rede. Dass der Tritonus, die übermässige Quart bzw. verminderte

Quint, die sich aus zwei kleinen Terzen zusammensetzt, als «Diabolus in
Musica» betrachtet wird, weil zwischen den beiden Noten keinerlei Ver-
wandschaftsverhältnis besteht, gehört zu den bekannteren Sachverhalten
aus diesem Bereich. Alles was über die Quint hinausgeht - selbstverständlich

mit Ausnahme der Oktave - weist auf aussergewöhnliche Sachverhalte.
So drückt die Sext aufwärts - das erste den Rahmen der Pentatonik sprengende

Intervall - die flehende Bitte, das Überschreiten einer Grenze im
negativen wie im positiven Sinne aus, wie etwa Nr. 17,13f. (Judas fragt: «Bin
ich's, Rabbi»?) bzw. Nr. 73,19 (Bekenntnis des Hauptmanns unter dem
Kreuz: «Wahrlich dieser ist Gottes Sohn gewesen»)44 zeigen - ist sie vermindert,

steht sie für das Unerträgliche (in des Wortes unmittelbarer Bedeutung;

so Nr. 35,83 [Bass]). In Steigerung dieser Typik steht die verminderte
Sept vollends für «unglaubliche» Sachverhalte (Nr. 15,13 und 14; 17,8; 25,15).

c) Tonhöhensymbolik
Auch durch die Wahl einer hohen oder tiefen Intonation kann Bach die

Aussagen der entsprechenden Texte verstärken: Die Sopran-Arie Nr. 58:

«Aus Liebe will mein Heiland sterben» ist durch Basslosigkeit charakterisiert

- und Basslosigkeit steht für Hilflosigkeit. Zusätzlich sind die Bläser

43 Vgl. etwa die eindrückliche chromatische Darstellung der Irritation Jesu in Nr. 71:

«Eli, Eli, lama asabthani».
44 In diesem Falle endet das Stück auch noch in As - das göttliche Geheimnis ist für

einen kurzen Moment offenbar!



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 37

sehr hoch - sie sind quasi entrückt und schweben - wie Christus - gewisser-
massen schon in «höheren Sphären». Umgekehrt ist die Begleitung der
Bass-Arie Nr. 29: «Gerne will ich mich bequemen» sehr tief gehalten - das

Kreuz drückt den Träger nieder.45

d) Rhythmus und Takt
Dass sich Bach auch des Rhythmus bzw. der Taktwahl bedient, um zu

theologischen Aussagen zu kommen, verwundert nach all den bisher begegneten

Phänomenen wohl kaum mehr. Auffällig ist z.B. die Betonung in
Nr. 43, wo kontinuierlich gesungen wird: «Wer ist's, der dich schlug ...», und
nur in T. 13 die Betonung zu «Wer ist's ...» wechselt. Der Grund liegt darin,
dass Bach damit bereits auf den folgenden Choral «Wer hat dich so geschlagen...»

überleiten möchte. In Nr. 59 fällt die kontinuierliche Betonung:
«Sein Blut komme über uns und unsre Kinder» auf. Der punktierte Rhythmus

in der Arie Nr. 60, die die Geisselung kommentiert, steht natürlich für
die Peitschenschläge der Kriegsknechte.

e) Besetzung (Stimmen / Instrumente)
Das auffallendste Moment in diesem Bereich ist der Einsatz eines

achtstimmigen Doppelchores und eines entsprechend geteilten Orchesters - ein
riesiger Aufwand im Vergleich zu Bachs sonstigem musikalischen Apparat.
Singen beide Chöre wirklich achtstimmig, dann dient dies als
realistischdramatisches Moment in den Turbae (Vielstimmigkeit des Volks). Daneben
bietet sich so die Möglichkeit, bestimmte Gruppen zu kennzeichnen: Der
Chor I steht für die Tochter Zion bzw. die Jünger46, Chor II für die Gläubigen.

Als vierte Möglichkeit ist die Parallelführung von Chor I und II gegeben.

Sie ist dann realisiert, wenn in den Turbae grössere Einigkeit erreicht
ist - so in: «Lass ihn kreuzigen» und im Bekenntnis des Hauptmanns
(Nr. 73,19ff.). Konsequent angewendet ist sie, wenn es um die Christenheit
als ganze geht, also in den Chorälen. Von daher kann man die Doppelchörig-
keit aber auch negativ begründen: Sie ist notwendig, um durch Reduktion
der Stimmenzahl Effekte zu erzielen. Der Höhepunkt in dieser Hinsicht ist
erreicht, wenn die Hohenpriester, Schriftgelehrten und Ältesten das musika-

45 Hierher [und nicht nach e)] gehört wohl auch die Beobachtung, dass in den Arien für
bestimmte Aussagen bestimmte Stimmen verwendet sind. So ist der Sopran der Vertreter
der kindlich-innigen Gefühle, der Alt der Vertreter der schmerzvoll-dunklen Gefühle, der
Tenor der Vertreter der leidenschaftlich-erregten Gefühle und der Bass der Vertreter der
edel-männlichen Gefühle.

46 Ausnahme in Nr. 33: «Lasst ihn, haltet, bindet nicht», wo Jünger und Gläubige quasi
in eins zusammenfallen; vgl. u. 3.2.



38 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

lisch bestätigen, was sie ironisieren bzw. faktisch bestreiten möchten. Wenn
sie Jesus mit den Worten zitieren: «Ich bin Gottes Sohn» (Nr. 67,62f.), ist
dies die einzige absolut einstimmige Chorpassage in der Matthäus-Passion.47

Was den Einsatz der Instrumente betrifft, ist insbesondere die Tatsache

zu erwähnen, dass die Rezitative Jesu konsequent von hohen Streichern
begleitet werden. Man nennt dies die Streichergloriole, denn Bach hat Jesus

damit gewissermassen einen musikalischen Heiligenschein gegeben.48 Die
einzige Ausnahme von dieser musikalisch-theologischen Regel bildet Nr. 71:

«Eli, Eli, lama asabthani». Mit diesem Psalmzitat, das die absolute Gottferne

ausdrückt, wird Jesus durch Matthäus als «vere homo» charakterisiert;
Bach sieht das genauso und lässt deshalb hier den Glorienschein weg.

Weiters kann darauf hingewiesen werden, dass in der Tenorarie Nr. 26:
«Ich will bei meinem Jesus wachen» die Oboe eingesetzt ist, weil sie seit
alters als das Wächterinstrument gilt: Sie spielt das aufsteigende, aufwek-
kende Thema, das der Tenor übernimmt, die übrigen Instrumente und
Chor II symbolisieren die einnickenden Jünger bzw. die Gemeinde, die nicht
wachsam ist. Und in Nr. 54/59 spielen anfangs allein die Flöten ein scharf mit
dem Chor-Bass kontrastierendes Thema, wodurch der Eindruck sinnloser
Wut verstärkt wird, weil der extreme Stimmabstand und der unterschiedliche

Klangcharakter auf musikalischem Wege «Schärfe» signalisiert.49

47 Hier ist übrigens auch die Gesamtstruktur aufschlussreich: Zunächst (T. 35-38) ist in
den gezogenen punktierten Figuren Hohn ausgedrückt. Dann folgt eine pseudokönigliche
Attitude (T. 47-49), schliesslich unbewusste Übereinstimmung mit Jesus («Er hat Gott
vertrauet...» - G!) und zum Schluss völlige, offene Übereinstimmung. Die Hohenpriester,
Schriftgelehrten und Ältesten nehmen hier das vorweg, was der (römische) Hauptmann
und seine Gefährten erst mühevoll durch Nachdenken erfassen können (Nr. 73,19-21). Die
implizite Kritik ist klar: Sie hätten es besser wissen müssen, sie haben sich ja über ihr
eigenes übereinstimmendes Zeugnis hinweggesetzt! Besonders sophisticated wirkt die

Stelle, wenn man sie mit der musikalischen Realisation der Szene mit den falschen Zeugen
(Nr. 39) vergleicht: Dort stimmt nicht einmal das Zeugnis der zwei falschen Zeugen völlig
überein - hier in T. 62f. stimmen alle völlig überein. (Vgl. die beim zweiten Zeugen
eingefügte Viertelpause in T.6, die der erste Zeuge in T. 7 nachtragen muss, und die
Differenz Es || EinT. 9. Die Szene ist vor dem Hintergrund von Dtn 17,6; 19,15 zu sehen).

48 N. Harnoncourt, TELDEC 8.35668, malt dabei dezent - es geht ja nur um eine

«Hintergrundinformation», K. Richter, DG Archiv 2722010 (1959) dagegen hebt die
Gloriole hervor und bezieht sie in die Dramaturgie der jeweiligen Situation ein; so etwa in
Nr. 17.

49 Auch in Nr. 7 sind Flöten zur Verschärfung der Aussage eingesetzt. In Nr. 10,69ff.
stehen sie dagegen für das Tropfen der Zähren.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 39

Interessant ist auch, dass Bach im Blick auf die Besetzung seines Orchesters

noch keine musikfremden Kriterien wie die Finanzierbarkeit von Solisten

einbeziehen musste. Deshalb wird die Blockflöte nur ein einziges Mal
eingesetzt, und zwar dort, wo sie erkennbar die Textinterpretation fördert,
nämlich in Nr. 25. Sie steht dort für die Zerbrechlichkeit und soll offenbar
das im Bass lautmalerisch dargestellte Zittern auch noch instrumental
verdeutlichen.

f) Formen
Dass die Verwendung von Chorälen die Funktion hat, das Geschehen

liturgisch objektiv zu kommentieren, wie die Arien dazu dienen, subjektive
Empfindungen des Gläubigen auszudrücken, ist sattsam bekannt. Bach
nimmt hierin offenbar die barocke Funktionsbestimmung der gottesdienstlichen

Verkündigung auf, der auch die Kirchenmusik zu dienen hat: Es geht
um «docere» und «movere». Auf Einzelheiten einzugehen, ist hier nicht
möglich, doch sei wenigstens noch auf die eigentümliche Form der chorbe-
gleiteten Arien und Rezitative hingewiesen; subjektive Empfindungen und

objektiver Kommentar werden unmittelbar aufeinander bezogen. Im Blick
auf die vierte Hauptgruppe unter den verwendeten Formen - die «narrati-
ven» Rezitative - sei zumindest die theologisch nicht belanglose Tatsache

erwähnt, dass die Gattung Rezitativo accompagnato Jesus vorbehalten
bleibt, während alle anderen szenischen Protagonisten sich mit dem weniger
gewichtigen Rezitativo secco begnügen müssen.

g) Zahlensymbolik
Das wichtigste strukturgebende Zahlen-Element in der Matthäus-Passion

ist wohl die Zahl «Vier». Die «Vier» ist in der von den Pythagoräern
stammenden Zahlenmystik das Symbol der Vollkommenheit, der Ganzheit,
wie schon bei der Diskussion des Kreuzes als Symbol erwähnt wurde. Deshalb

haben Zahlenmystiker Probleme mit der Trinitätslehre, wenn sich auch
die christliche Tradition darum bemüht hat, auch der «Drei» die Vollkommenheit

zuzuordnen.50 Für Bach, der die «Drei» nur als trinitarisches Sym-

50 C.G. Jung spekuliert deshalb über eine christliche Quaternitätslehre, wobei er Maria
als viertes Glied betrachtet.



40 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

bol - als Symbol der Heiligkeit - kennt51, scheinen sich hier keine grösseren
Probleme ergeben zu haben, da er offenbar noch darum wusste, dass in der
frühen christlichen Tradition die «Vier» mit Vollkommenheit verbunden
wurde, dass also Heiligkeit und Vollkommenheit mit verschiedenen Zahlen
zu verbinden sind. Als Beleg dafür liesse sich etwa der Kirchenvater Irenäus
von Lyon zitieren: «Es gibt... vier Evangelien. Da es nun vier Weltgegenden
gibt, in denen wir wohnen, und vier hauptsächliche Winde und da die Kirche
verbreitet ist über die ganze Erde, der Kirche Säule jedoch das Evangelium
und der Geist des Lebens ist, so muss diese Kirche folgerichtig vier Säulen

besitzen, welche nach allen Seiten hin Festigkeit geben und die Menschen
beleben. Daraus ergibt sich, dass das lebensschaffende, über den Cherubim
thronende, alles umfassende Wort (Logos Christus» [Anspielung auf
Ez 1]) «uns ein viergestaltiges Evangelium gab, das von einem Geist
zusammengehalten wird Die Cherubim haben vier Gesichter, und diese ihre
Gesichter sind die Abbilder der Heilsrichtung des Sohnes Gottes». «Wie
also die Heilsordnung des Sohnes Gottes, so auch die Gestalt der Tiere, und
wie die Gestalt der Tiere, so auch der Charakter des Evangeliums: Vierge-
staltig (xEioupoocpov) die Tiere, viergestaltig das Evangelium, viergestaltig
die Heilsordnung des Herrn».52 Dementsprechend kennt die Barockzeit -
wie schon erwähnt - vier Christus-Tonarten auf der Tonstufe mi und viele
andere durch die «Vier» konstituierte Vollkommenheitssymbole, unter
denen die Vierstimmigkeit (nicht nur) der Choräle das wohl häufigste und
zugleich - aufgrund unserer Gewöhnung - das unauffälligste ist.53

Als ein m.W. bisher noch nicht erkanntes, wenn auch spekulatives
Beispiel wäre in diesem Zusammenhang der Umstand zu nennen, dass Bach
faktisch 16 Choralstrophen in der Matthäuspassion untergebracht hat - 8 im

51 Der biblische Grund für dieses Zahlensymbol liegt im «Trishagion» von Jes 6,3, das

schon früh trinitarisch gedeutet wurde. Vgl. zum Ganzen auch T. Jakobi (1958) 16-19.

Jakobi übersieht bezeichnenderweise die «Vier». Stattdessen erwähnt er die «Sieben» als

Zahl der Ganzheit, der Totalität, die jedoch - so weit ich sehen kann - in der Matthäuspassion

nur eine geringe Rolle spielt. Die Ganzheit repräsentiert sie, weil sie die Summe aus 3

und 4, aus Heiligkeit und Vollkommenheit bildet. Das Produkt aus beiden Zahlen - die 12

- spielt dagegen eine wichtige Rolle; Näheres dazu s.u.
52 Irenäus, Adv. haer. 111,11,8.
53 Es ist wohl auch kein Zufall, dass die Dur-Tonarten mit vier Vorzeichen - E und As -

für göttliche Phänomene stehen [s.o. a)].



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 41

ersten Teil54 und 8 im zweiten Teil.55 Damit ergibt sich das Zahlensymbol der

potenzierten Vollkommenheit: 4 x 4.56 Aber selbst wenn man die dabei

vorausgesetzte Einbeziehung der figurierten Choräle als nicht überzeugend
ablehnt, kommt man nicht umhin, in der Zahl der Choräle ein Zahlensymbol

anzuerkennen. Denn die dramatische Darstellung wird genau zwölf Mal
durch Choräle im Sinne einer liturgischen «Objektivierung» unterbrochen.57

Die «Zwölf» bildet nun aber nicht nur das Produkt aus 3x4, also aus

Heiligkeit und Vollkommenheit, sondern sie steht in der zahlenmystischen
Tradition für die durch die 12 Apostel gegründete Kirche, möglicherweise
zugleich als Symbol dafür, dass das Passionsgeschehen den Christen, (der ja
Jünger ist), durch die 12 Monate des Jahres begleitet.

Neben dieser Form der Zahlensymbolik - zu nennen wäre noch die
«Zehn» für die Ordnung, das Gesetz, die 10 Gebote, die denn auch in Form
der 10 Turba-Chöre der Juden präsent sind58 - kennt Bach noch eine andere
Form des Umgangs mit Zahlen: Er zitiert gerne und sehr präzise Bibelstellen,

so etwa in Nr. 73,4-9, wo die 194 Zweiunddreissigstel im Continuo, mit
denen das Erdbeben dargestellt wird, zugleich auf die Stellen in den Psalmen
verweisen, in denen von Erdbeben die Rede ist. Man muss sie dazu nur so

abteilen, dass die ersten 18 vor Beginn der Rede des Evangelisten zusam-
mengefasst erscheinen, und die Atempause des Evangelisten berücksichtigt
wird (T. 6/4 oder T. 7 vor «und»), denn dann ergeben sich die Zahlen 18 / 68 /
104 bzw. 18 / 104 / 68: Das sind genau die Nummern der insgesamt drei
Psalmen, in denen von Erdbeben gesprochen wird (Ps 18,8 / 68,9 /104,32).

54 Davon sind allerdings zwei in Anfangs- und Schlusschor [Nr. 35] und eine in die
Tenor-Arie Nr. 25 integriert; nur fünf erscheinen als einfache Choräle.

55 Sofern man die Doppelung in Nr. 63 mitzählt. Man kann stattdessen eventuell auch
den Schlusschor, der eine Kombination aus vierstimmiger Choralstruktur und achtstimmiger

dramatischer Gestaltung darstellt, als «Choral» werten.
56 Bezieht man das weiter unten diskutierte Phänomen der Doppelung zur Betonung

von Sachverhalten mit ein, hat auch die Verteilung innerhalb der beiden Teile einen Sinn:
Es liegen zweimal 2x4 Choräle vor - auch die einzelnen Teile der Passion stehen für die
Vollkommenheit. Dass das Zahlensymbol 4x4 zugleich als Kreuzsymbol verstanden werden

kann, liegt auf der Hand; Näheres zum Strukturprinzip «Kreuz» s.u. 3.3.3.
57 Unter diesem Aspekt ist die Doppelung in Nr. 63 zu vernachlässigen.
58 Es handelt sich um Nr. 42,21ff.; 43,6ff.; 49,17ff.; 54,30; 54,35ff.; 59,3-10; 59,19ff.;

67,28A0; 67,44ff.; 71,10-24. Im letztgenannten Falle liegt eine Aufspaltung in «etliche»
und «die andern» vor. Nr. 62,11 ff. gehört nicht in diese Reihe, weil dort die Kriegsknechte,
also Nicht-Juden, sprechen. Auch Nr. 45,18 gehört nicht hierher, denn es singt nur Chor II,
wobei zudem nicht Jesus, sondern Petrus angeredet ist.



42 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

Auch andere Sachverhalte können durch Zahlensymbole ausgedrückt
sein, so Namen oder Zeitangaben. Neben dem bereits erwähnten Zahlensymbol

für den Bach-Namen sei noch auf ein besonders subtiles Beispiel
dieser Art verwiesen. In Nr. 17 stehen parallel zu den Worten: «Der mit mir
die Hand in die Schüssel tauchet, der wird mich verraten...» im Streichersatz

insgesamt 52 Noten: Das ist nichts anderes als die zahlensymbolische
Verschlüsselung des Judas-Namens (J 9, U 20, D 4, A 1, S 18 -
zusammen also 52). Der Name des Verräters ist schon bekannt bevor Judas
sich durch seine Frage in T. 13f quasi demaskiert.59 Den absoluten Höhepunkt

in diesem v.a. durch F. Smend erschlossenen Bereich Bachscher
Glaubensaussagen bildet die Tatsache, dass Bach sogar die Gesamtzahl der die
Worte Jesu begleitenden Bassnoten theologisch ausgenutzt hat. Es sind dies

genau 365, also so viele, wie das Jahr Tage aufweist. Das kann wohl nur eine

Anspielung auf den letzten Satz des Matthäusevangeliums beinhalten: «Siehe,

ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende» (Mt 28,20).
Ungefähr zwischen diesen beiden Extremen des Umgangs mit Zahlen

steht das Prinzip der Doppelung zur Betonung von Sachverhalten, das nichts
anderes darstellt als die Anwendung der alttestamentlichen Regel: «Auf
zweier Zeugen Mund sollst du ein Urteil sprechen» (Dtnl7,6; 19,15). Von
daher ist zu erklären, dass in Nr. 63 («O Haupt voll Blut und Wunden ...»)
einmal zwei Choralverse gesungen werden - handelt es sich doch jetzt um
das Zentrum der Passion. Auch der Umstand, dass der Chor zweimal singt:
«Lass ihn kreuzigen ...», basiert auf dem gleichen Prinzip; nur stammt diese

Doppelung nicht erst von Bach, sondern geht bereits auf Matthäus zurück.
Möglicherweise hat sogar die Doppelchörigkeit der Matthäuspassion etwas
mit diesem Zahlensymbol zu tun.

h) Graphische Elemente
Immer wieder lässt sich beim Blick in die Partitur feststellen, dass Bach

mit den Noten auch Symbole «gemalt» hat - man muss nur entsprechende
Linien zwischen den Noten ziehen, um etwa am Ende von Nr. 72 dreimal das

59 Während in Nr. 15,19ff. die Jünger gemeinsam und durcheinander gefragt hatten,
fragt Judas hier noch einmal einzeln und unter Betonung des Wortes «Rabbi» (vgl. den

Sextsprung von «ich's» nach «Rabbi», der auf die betonte Zählzeit fällt), das er anstelle

von «Herr» gebraucht. Vorher im Getümmel hatte gemäss Bachs Darstellung offenbar er
als einziger die Anrede mit dem Wort «Herr» vermieden, was daraus erhellt, dass in
Nr. 15,19ff. zwar insgesamt 24mal die Worte «bin ich's» ertönen - in der Aufregung fragt
jeder Jünger zweimal - aber nur llmal der Anruf «Herr».



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 43

Christus-Monogramm aus I und X (die griechischen Anfangsbuchstaben von
Jesus Christus) zu finden oder die Anfangsnoten des Themas von «Lass ihn
kreuzigen...» bzw. in der Violin- oder Oboenstimme in Nr. 35 entsprechend
verbinden, um ein Kreuz zu erhalten.60

i) Tonmalerei durch Reihung verschiedener Elemente
Besonders sinnenfällig lässt sich Bachs Interesse an musikalischer

Darstellung von aussermusikalischen Sachverhalten etwa anhand von Nr. 20

aufzeigen: Wenn dort das Continuo in T. 2f. zu früh einsetzt, heisst das, dass

die Jünger die letzten Worte des Lobgesangs gar nicht mehr abwarten,
sondern gleich auf«rumpeln»; implizit karikiert Bach damit jedoch zugleich
die Gewohnheit der Leipziger, noch vor dem letzten Wort des Geistlichen
aufzustehen und die Kirche zu verlassen. Insgesamt sind es 11 aufsteigende
Sechzehntel-Noten (Continuo und Evangelist zusammengenommen), d.h.
11 Jünger stehen auf und gehen mit auf den Ölberg - Judas ist nicht mehr
dabei. In T. 4f. erscheint in den Jesusworten erst die Sext abwärts, dann
zweimal hintereinander ein abwärts gerichteter Tritonus, einmal als Sprung
und einmal aufgelöst in zwei kleine Terzen, und schliesslich die Sext
aufwärts: Die musikalischen Elemente weisen darauf hin, dass Jesus etwas

Aussergewöhnliches und zugleich Ärgerliches ankündigt, was denn auch der
Text sagt. In T. 8f. sieht man dann gar die Schafe der Herde sichtbar
auseinanderlaufen: Die Oberstimmen der Begleitung gehen nach oben, der Bass

nach unten. Zugleich stecken in diesem Stück indes noch zwei Zahlensymbole.

Denn insgesamt hat diese Szene 13 Takte, und von T. 8/3 bis T. 10/2 hat
das Orchester 7 Sechzehntelfiguren - das weist darauf hin, dass hier von
Matthäus Sach 13,7 zitiert wird; daneben finden sich ab T. 10/4 bis 13/1 genau
40 Noten in der Continuo-Begleitung: Jesus kündigt an, dass er nach der

Auferstehung in Galiläa erscheinen wird - für Bach eine Vorankündigung
der Himmelfahrt; von der Auferstehung an, von der hier die Rede ist, bis
Himmelfahrt sind es exakt 40 Tage.

60 Der Sache nach handelt es sich dabei um eine Anwendung der Geometrie, der
zweiten Wissenschaft im «Quadrivium» [s.o. 2.2.2.1 b)]. Ob und inwiefern Bach auch
astronomische Aspekte einbezogen hat, entzieht sich meiner Kenntnis.



44 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

2.2.2.2.2 «Rhetorik»

a) Abfolge der Tonarten
Tonartwechsel sind an feste Regeln gebunden, das gilt nicht nur für die

Barockzeit. Normalerweise gehen in der Bach-Zeit die Modulationen innerhalb

eines Stückes nicht wesentlich über den Wechsel in die nahe verwandten

Tonarten der Unter- und Oberquint bzw. - auf dem Wege der «starken

Verbindung» - in die übernächste Stufe des Quintenzirkels hinaus; allenfalls
werden noch deren Dur- bzw. Moll-Parallelen mit berücksichtigt. Und nicht
wesentlich anders verhält es sich im Blick auf die innerhalb eines Gesamtwerks

verwendeten Tonarten. Grössere Sprünge innerhalb des Quintenzirkels

sind demzufolge stets bedeutungsvoll:
Als Beispiel für das erstgenannte Phänomen wäre Nr. 76,20-39 («Ich will

nach dreien Tagen wieder auferstehen ...») zu nennen: Das Stück ist in B,
der Tonart der Hoffnung, notiert und beginnt denn auch in dieser Tonart,
moduliert dann jedoch sogleich in Gegenrichtung zur Hoffnung hin zu den
«dunkleren» Tonarten Es und As\ In T. 26f., in dem vom dritten Tag als dem

Tag der Auferstehung die Rede ist, erfolgt ein abrupter Wechsel von Es nach

G, der jedoch sofort wieder rückgängig gemacht wird - noch ist es nicht so

weit. Erst von T. 32 an, in dem die Botschaft der Jünger: «Er ist auferstanden
von den Toten» das erste Mal im Sopran erscheint - bezeichnenderweise
noch in /, denn für den Hohenpriester und Pharisäer, die die Botschaft der

Jünger ahnend vorwegnehmen, ist dies ja keine Freudenbotschaft! -, hellen
sich die Modulationen dann kontinuierlich auf, bis das Stück in D - der
Tonart des Triumphes, der Auferstehung - endet. Dieser weite Weg - in 20

Takten geht es durch den halben Quintenzirkel: As bzw. / stehen genau in
Opposition zu D - kann nur besagen, dass die von Jesus einmal in die Welt
gesetzte Hoffnung gegen alle Widerstände doch Realität werden wird.
Selbst die Hohenpriester und Pharisäer rechnen unbewusst mit der Realisierung

der Auferstehung - die abschliessende Tonart straft ihre verbalen
Aussagen Lügen.

Ist in diesem Beispiel die theologische Aussage durch einen weiten Weg
durch den Quintenzirkel verdeutlicht, bietet Nr. 15,15f. ein quasi gegenläufiges

Beispiel. Die übergangslose Rückung von c nach b zeichnet einen abrupten

Umschwung in der Stimmung: Jesus spricht von Verrat - die Jünger
«knicken» gewissermassen ein.

Ein besonders drastisches Beispiel für Textinterpretation durch
Tonartenfolge bieten die beiden Turbae «Lass ihn kreuzigen». Nr. 54,35 ff. ist in a

notiert, Nr. 59,3ff. dagegen in h, also einen Ganzton höher. Die Tonartrük-
kung vom ersten zum zweiten «Lass ihn kreuzigen» drückt die sich steigern-



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 45

de Emotionalität aus.61 Doch nicht genug damit - in beiden Fällen entspricht
die Notation, die wohl um der Einbindung beider Sätze in den e-Rahmen
willen erfolgt ist62 - nicht dem musikalischen Abschluss der Passage.
Betrachtet man etwa bei Nr. 59 den weiteren Kontext, wird rasch klar, was Bach
hier aussagen wollte: Nr. 58 schliesst in a - also der Moll-Tonart ohne jedes
Vorzeichen. Im Verlauf der sich steigernden Raserei des Volkes gesellen sich
immer mehr Kreuze hinzu, bis der Chorsatz «Lass ihn kreuzigen» in Cis
endet - einer «Un-Tonart», die mit ihren 7 Kreuzen nicht einmal mehr im
einfachen Quintenzirkel Platz hat.63 Die Aussage ist klar: Die Tonart mit den
extrem vielen Kreuzen steht zum einen für die Textaussage, zum anderen für
deren Deutung und Bewertung: Jeder - 7 ist die Zahl der Totalität64 - trägt
das seine dazu bei, Jesus ans Kreuz zu bringen; zugleich bewegt sich dieser
Entscheid des Volkes völlig ausserhalb jeder Norm, er ist pervers. Das

bestätigt denn auch das folgende, die Szene kommentierende Alt-Rezitativ
Nr. 60, das in C - der gleichfalls vorzeichenlosen Dur-Tonart - notiert ist und
denn auch mit dem Dominant-Septakkord von Cbeginnt, doch schon in T. 10

wiederum Cis erreicht: Mit jedem Geiselhieb der Kriegsknechte kommt
quasi ein Kreuz - hier eine Wunde - dazu: Das Notenbild spiegelt unmittelbar

das Geschehen, dessen willkürliche Grausamkeit noch dadurch weiter
ausgemalt wird, dass es innerhalb der folgenden zwei Takte über einen quasi
«auf den Kopf gestellten» verminderten Septimenakkord von H unter Um-
deutung des Dis in Es unmittelbar weiter nach B und von dort «normal»
weiter nach g weitergeht - eine für die Bach-Zeit wahrhaft ungeheuerliche
Tonartenfolge.65

Als ein Beispiel für nummernübergreifende Strukturierung durch Tonarten

sei darauf verwiesen, dass der 1. Teil in e beginnt und in E endet, womit
die Spannung zwischen der irdischen Trauer und der endlichen Erlösung
durch die Liebe Gottes, zwischen Christus als Mensch und Christus als Gott

61 Vgl. das bekannte «Danke»-Lied aus dem «Tutzinger Wettbewerb» oder James

Last-Interpretationen. Es liegt eine Umkehrung des in der Abfolge von Nr. 21 zu Nr. 23
bzw. Nr. 15,15f. wahrnehmbaren Prinzips vor (s.o. bzw. u. 3.1). Dort wird Petrus und mit
ihm die Gemeinde kleinlaut (E - Es). Eine entsprechende Rückung nach oben, allerdings
nur um einen Halbton, findet sich auch in Nr. 27,4f. || Nr. 30,12,f. («Mein Vater, ist's
[nicht] möglich...») - Jesus erweist sich so als Mensch, der Emotionen unterliegt.

62
a und h sind die Tonarten der Unter- und Oberquint zu e - es liegt also eine

symmetrische Struktur vor.
63 Beim ersten Mal sind es immerhin auch schon 5 Kreuze - das Stück endet in H.
64 S.o. Anm 51.
65 Unsere - durch den inflationären Gebrauch derartiger «Umdeutungen» in den Werken

des späten 19. Jahrhunderts (R. Wagner!) abgestumpften - Ohren nehmen solche

Aussagen kaum mehr wahr.



46 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

symbolisiert wird - beides sind ja Christus-Tonarten.66 Weitere Beispiele wie
z.B. die Tonartenabfolge innerhalb der sechs Choralstrophen nach der
Melodie von «O Haupt voll Blut und Wunden» bzw. von Nr. 77 zum Schlusschor
Nr. 78 sind in anderem Zusammenhang zu diskutieren. - Wenn N. Schalz,
der e als Grundtonart der Matthäuspassion betrachtet, die nur gelegentlich
durch «Inseln» von c, sowie einigen im Quintenzirkel dazwischen liegenden
Tonarten aufgelockert (resp. verschärft) ist, im Gegensatz zu dieser
differenzierten Betrachtung betont, «dass die Matthäus-Passion harmonisch auf
dem Grundkonflikt zweier Grundtonarten, e-moll und c-moll, basiert»67,

wobei schlussendlich c siegt, verstellt er sich durch diese strukturell zwar
richtige, jedoch allzu pauschale Betrachtungsweise den Blick auf alle
wesentlichen Teilaussagen. Dass das Dur-Licht Gottes bzw. des Glaubens
immer wieder in der Moll-Finsternis des menschlichen Bereichs aufscheint

(Johl,5), bleibt verborgen, wenn man sich der Matthäuspassion auf allzu
hohem - rein musikalischen - Abstraktionsniveau nähert.

b) Ausdehnung des Tonraums
Üblicherweise verbleiben in Sekundschritten angelegte Tonreihen im

pentatonischen Raum, sollen grössere Tonräume erschlossen werden,
kombiniert Bach kleinere tetrachordische bzw. maximal pentatonische
Themenelemente zu grösseren Einheiten - so in der lautmalerischen Bass-Figur auf
das Wort «Donner» in Nr. 33,73ff. Nur extreme Sachverhalte werden durch
Realisierung von linear auf- oder absteigenden Reihen von mehr als fünf
Tönen ausgedrückt: Als eindrückliches Beispiel dafür kann noch einmal auf
Nr. 76,32f., den Satz: «Er ist auferstanden von den Toten» im Munde der
Hohenpriester und Pharisäer verwiesen werden: Diese «unglaubliche» Aussage

umfasst im Sopran den ganzen Tonraum einer verminderten Sept. Zur
Auflösung der damit geschaffenen Spannung in der Oktave, wie das in
Nr. 39,12 die falschen Zeugen im Blick auf den gleichen Sachverhalt tun,
wobei sie allerdings Jesu eigene Worte - und nicht Menschenworte - zitieren,

«reicht» es bei ihnen nicht, denn sie glauben nicht! - Dass die entsprechende

Aussage in Nr. 76,20-21 im Bass-Thema noch einmal anders behandelt

wird - das Jesuszitat:«Ich will nach dreien Tagen wieder auferstehen»
wird in Form von drei aufsteigenden tetrachordischen Teilelementen, also
musikalisch «normal» konstruiert -, widerspricht dem nicht, sondern hat
vermutlich zwei Gründe: Zum einen sind an dieser Stelle zugleich die drei
Tage bis zur Auferstehung zahlensymbolisch ausgedrückt, zum andern

66 S.o. 2.2.2.2.1 a).
67 N. Schalz (1986) 97 f.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol AI

spricht hier Jesus als Gott - und bei Gott ist kein Ding unmöglich, d.h. aus
dem Blickwinkel Gottes gesehen ist die Auferstehung nichts Aussergewöhn-
liches.

Umfassen nun Läufe wie an der eben erwähnten Stelle Nr. 39,12 oder in
Nr. 73,1-3 eine Oktave, ist damit Totalität ausgedrückt - das Zahlensymbol
der Oktave ist 2x4, die durch Doppelung als unzweilfelbar ausgewiesene
Vollkommenheit: Der Vorhang im Tempel zerreisst ganz, und zwar von
oben bis unten bzw. von unten bis oben. Dabei wird die totale Zerstörung
des alten Heiligtums an dieser Stelle nicht nur durch den Lauf über eine
Oktave symbolisiert, sondern noch zusätzlich durch eine weitere Anwendung

der Vierzahl: Der lautmalerische Zweiunddreissigstel-Lauf im Conti-
nuo zerreisst die Worte des Evangelisten genau viermal - zweimal aufwärts
und zweimal abwärts.68

Was über die Oktave hinausgeht, drückt absolute Grenzüberschreitung
aus, wie der unmittelbar folgende Lauf über zwei Oktaven zeigt, mit dem
das Erdbeben als Prolepse des jüngsten Gerichts eingeleitet wird. Analoges
lässt sich übrigens in Nr. 67,51-53 feststellen, wo sich im Bass ein Lauf über
eine Undezim findet, wenn die Hohenpriester, Schriftgelehrten und Ältesten

davon sprechen, dass Jesus doch vom Kreuz steigen soll. Das ist als

Steigerung gegenüber ebd. T. 35ff. zu verstehen, wo die Aufforderung an
Jesus, doch vom Kreuz herabzusteigen, in allen Stimmen mit dem «normalen»

Symbol der fallenden Quint gezeichnet ist. Die dort sprechenden
Passanten schliessen die Möglichkeit eines Wunders offenbar nicht völlig aus,
die Kultbeamten dagegen halten es für absolut ausgeschlossen, wie die
sukzessive Steigerung vom «normalen» Lauf über eine Quint in Sopran und
Alt über die Sept im Tenor zur Undezim im Bass vedeutlicht. Auch hierin
liegt indes ein Doppelsinn vor: Die Kultbeamten haben Recht, aber anders
als sie meinen: Jesus kann nicht vom Kreuz steigen, weil er sich gerade durch
seinen Tod als Gottessohn erweisen wird.

c) Der «crux-gloria-Topos»69
Als ein Beispiel für die «wohl mehr als hundert» rhetorischen

«Figuren»70, die Bach in seiner Kirchenmusik angewendet hat, sei der Topos

68 In T. 2 erscheinen allerdings einmal nur 7 statt 8 Noten. Die Oktave ist dennoch
vorhanden, weil das Continuo das im Lauf fehlende eröffnende Cis parallel zum B antönt:
Dass dadurch das Zerreissen symbolisiert ist, von dem der Evangelist an eben dieser Stelle

spricht, ergibt sich aus der damit gegebenen Dissonanz ebenso wie aus der Unvollkom-
menheit des Laufs, dem - numerisch gesehen - ein Ton fehlt.

69 Vgl. dazu den Aufsatz von N. Poos (1986).
70 So N. Schalz (1986) 99.



48 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

herausgegriffen, der gewissermassen das musikalische Abbild des theologischen

Prinzips der coincidentia oppositorum darstellt und der demzufolge
das konstitutive Konstruktionselement der ganzen Passion darstellt - der
«crux-gloria-Topos». Zunächst eine Bemerkung zum Begriff: Der Ausdruck
lässt sich ins Deutsche am besten mit den Worten des vierten Satzes aus
Bachs Kantate Nr. 12 übersetzen: «Kreuz und Krone sind verbunden» - die
musikalischen Zeichen für Christi Leiden und Christi Verherrlichung erklingen

gleichzeitig. D.h. die Figur setzt sich zusammen aus einem aufsteigenden

diatonischen Tetrachord als Symbol der Auferstehung und einer
chromatischen fallenden Sequenz, dem sog. «passus duriusculus», als Symbol der
Passion. Zusammen demonstrieren sie musikalisch exakt das, was Bach
auch theologisch meint, dass nämlich im Passionsgeschehen erhebende und
niederdrückende Elemente untrennbar vereint sind. Dementsprechend
eröffnet Bach, wie bei der gesamthaften Betrachtung des Anfangschores noch
vollends deutlich werden wird, die Matthäuspassion mit genau diesem
musikalischen Sinnbild, das denn auch im folgenden bis hin zum Schlusschor in
immer neuen, wenn auch nicht immer auf Anhieb identifizierbaren, Varianten

wiederkehrt. - Bei diesem Topos - wie bei vielen anderen Symbolen -
handelt es sich übrigens nicht um eine «Erfindung» Bachs, sondern um eine

musikalisch-theologische Figur, deren beide konstitutiven Elemente bereits
bei C. Monteverdi und S. Scheidt nachweisbar sind, und die dann erstmals in
einer Vertonung des 119. Psalms durch H. L. Hassler als zweistimmiger
Kontrapunkt nachweisbar ist.71

3. Vier Beispiele für die musikalisch-theologische Deutung des

Passionsgeschehens durch Bach

3.1 Musikalische «Dialektik» - dargestellt an den Choralstrophen zur
Melodie «Mein G'müth ist mir verwirret» / «Herzlich tut mich verlangen»

Wie Bach einzelne musikalisch-mathematische Zeichen und rhetorische

Figuren zu Symbolen verbunden hat, die zugleich die Gesamtstruktur der

Matthäuspassion bestimmen, sei an vier Beispielen demonstriert. Als erstes

Beispiel nehme ich die Choralvarianten nach der 5- bzw. 6-mal verwendeten
Melodie: «Herzlich tut mich verlangen», die gewissermassen das

musikalisch-liturgische Rückgrat der Matthäuspassion darstellt. Anders lässt sich

71 Vgl. N. Poos (1986) 11.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 49

die überproportionale Häufigkeit dieser Melodie jedenfalls kaum erklären,
zumal Bach einige von diesen Choralstrophen erst im Rahmen seiner
Bearbeitung von 1736 - also wohl zum Zwecke der Umstrukturierung des

Gesamtkonzepts - eingefügt hat.72 Die schon erwähnte emotionale Qualität der
Melodie, die vom ursprünglichen weltlichen Text her bedingt ist, macht sie

in hohem Masse dazu geeignet, den liturgisch-objektiven Kommentar zum
Passionsgeschehen so zu gestalten, dass der Gedanke der Gottesliebe präsent

bleibt. Die Gemeinde weiss (und artikuliert dies auch), dass das

Passionsgeschehen für sie ein heilsames Geschehen ist, wenn es auch in seiner

(un-)menschlichen Dimension das «G'müth verwirrt».
Besonders auffällig ist hier zunächst die Abfolge der Tonarten, denn es

liegt eine eindeutige Abwärtsbewegung vor, was kaum ein Zufall sein kann.
Die Tonarten fallen von E (Nr. 21: «Erkenne mich, mein Hüter...») über Es

(Nr. 23: «Ich will hier bei dir stehen...»), D (Nr. 53: «Befiehl du deine

Wege ...») nach d (Nr. 63: «O Haupt voll Blut und Wunden ...» [2mal], das

seinerseits allerdings einen Wandel von d über D nach F enthält), um zuletzt
nach a [phrygisch] «abzustürzen» (Nr. 72: «Wenn ich einmal scheiden ...»).
Dass damit offenkundig der Descensus ad Inferos, der Weg Jesu in den Tod,
symbolisiert wird, ist kaum zu bestreiten. Die zugleich zunehmende
Verschärfung in der Harmonisierung, sowie die im Sinne des «passus duriuscu-
lus» nach unten absinkenden Anfangsnoten der Sopranstimme73 machen
deutlich, dass es hier um eine Tragödie geht. Damit legt sich als strukturgebender

Gedanke Bachs eine Anlehnung an das Prinzip der klassischen

Tragödie nahe, wo die 5 Akte so hintereinander abfolgen, dass an vierter
Stelle das sog. retardierende Moment auftritt, die - vom weiteren
Handlungsablauf her gesehen - scheinbar positive Botschaft, bevor der endgültige
Untergang des «Helden» erfolgt. Dabei handelt es sich übrigens um ein
Strukturprinzip, das man schon fast als archetypisches Grundmuster
betrachten kann.

Entsprechend dem Prinzip der coincidentia oppositorum verfährt Bach
dabei jedoch nicht einsinnig, sondern behandelt die Choräle mehrdimensional.

So bleibt er am Schluss nicht beim Schema der Tragödie stehen, denn

zum einen bringt er die Wendung des vierten Chorals ins Positive gleich
zweimal, wodurch sie als absolut richtig bezeugt wird und die formale Funk-

72 Vgl. dazu die Anmerkung am Schluss von 2.2.1 c).
73 Die Beobachtung stammt von N. Schalz (1986) 97. Die von diesem Gedanken her

erwarteten Noten sind Gis, G, Fis, F und E - faktisch steht jedoch statt F ein A, was Bach
m.E. weniger um der «Irritation» willen (so Schalz), als um des im folgenden erwähnten
Strukturprinzips willen gemacht haben dürfte: Das A ist ein weiterer Hinweis auf das

«retardierende Moment».



50 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

tion des Chorals als retardierendes Moment aufgehoben und ins Gegenteil
verwandelt wird - wie schon erwähnt, steckt hinter der Doppelung der
klassische Rechtsgrundsatz des AT «auf zweier Zeugen Mund sollst du ein
Urteil sprechen»! -, zum andern bleibt er auch im letzten Choral nicht im
Negativen stehen, sondern deutet mit dem E-Dur-Schluss auf «...Pein» [!]
das Geschehen ins Positive um. Zugleich führt er mit dieser letzten Wendung
im Sinne der zyklischen Idee - d.h. im Sinne der Aufhebung der Zeit -
wieder zum Anfang, zum wiederkommenden Christus als Weltenherrscher,
zurück, denn in E hatte er in Nr. 21 die Abfolge der Tonarten beginnen
lassen. Der Tonartenkreis ist geschlossen - die Vollendung ist erreicht.

Damit nicht genug: Dass der Text «Erkenne mich mein Hüter...» in £
vertont wird, macht klar, dass es hier nicht um einen Kommentar zum
Passionsgeschehen geht, sondern dass zugleich das Weltgericht im Blick ist -
E ist die Tonart des Weltenrichters Christus. - Vor ihm kann keiner bestehen

- weder der Christ, noch Petrus und die Jünger -, weshalb der zweite Choral
einen halben Ton tiefer, also gewissermassen «kleinlaut» begonnen wird und
zugleich mit der Tonart Es eine andere - weniger bedrohliche - Seite Gottes
in den Blick gerät. - Dass »Befiehl du deine Wege...» in D erklingt, der
Tonart der Kraft und der Auferstehung, ist mehr als naheliegend, gerade
weil die äussere Situation, die kommentiert wird, menschlich gesehen eine
Situation der Ausweglosigkeit ist. Jesu Gottvertrauen, das Bach aus dem

Schweigen Jesu vor Pilatus entnimmt, gründet in der Gewissheit seiner

Auferstehung, und diese ist es auch, die hinter dem Gottvertrauen des

gläubigen Christen steht. - Der Beginn des Kern-Chorals «O Haupt voll
Blut und Wunden...» in d erklärt sich unschwer aus seiner Position im
Passionsgeschehen: Jesu Tod ist unausweichlich geworden, das trifft auch
den ganz unmittelbar, der weiss, dass Jesus nicht im Tode bleiben wird, wie
der Durchgang durch D auf dem Halbschluss in T.8 deutlich macht; der
Triumph ist hier noch nicht greifbar, und daher lässt Bach den Choral im
neutraleren F enden. - Das Gefühl der absoluten Gottverlassenheit, das

Jesus kurz vorher artikuliert hat, klingt noch nach, wenn der Choral «Wenn
ich einmal soll scheiden ...» in a [phrygisch] anhebt. Doch unbeschadet allen
chromatischen Herumirrens74, trotz der Behandlung der Todesthematik,
tendiert bereits die Mehrzahl der Halbschlüsse wie auch der endgültige
Schluss nach Dur. Die Gemeinde artikuliert angesichts des Kreuzes von
Golgatha ihr Wissen darum, dass wir «durch viel Trübsal» müssen, um «ins
Reich Gottes ein(zu)gehen» (Apg 14,22) - auch die Schwierigkeiten, die der

74 Besonders drastisch an den Textstellen, wo es heisst: «.. .wenn mir am allerbängsten»
bzw. «Angst und Pein».



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 51

Mensch damit hat, diese Tatsache zu akzeptieren -, aber sie weiss auf der
anderen Seite, dass das Passionsgeschehen Heil bedeutet. Und das Heil
erwartet sie von dem als Weltenrichter wiederkommenden Christus, der
durch die Tonart E repräsentiert wird. In der Abfolge der fünf Choräle ist
somit die Ambivalenz des Christen in seiner Reaktion auf das Passionsgeschehen

und seine eigenen Leidenserfahrungen in der Weise zum Ausdruck
gebracht, dass beide Dimensionen - Trauer und Freude - vorkommen, dass

jedoch schlussendlich die Freude siegt. Die Dinge werden also auf der
Ebene der liturgischen Objektivität genau umgekehrt dargestellt wie auf der
Ebene der historischen Darstellung, denn sie verbleibt im Moll-Bereich. Ja

die Tonartenabfolge der beiden rahmengebenden Stücke repräsentiert gar
einen Abstieg von e nach c, von dem «sehr pensif»en Ton, der noch Raum
zur Hoffnung gibt zu der Tonart der vollkommenen Leere.75 Auf dieses

Phänomen - exemplarisch dargestellt an der Korrelation von Eingangs- und
Schlusschor - muss noch genauer eingegangen werden, allerdings erst nach
einem Seitenblick auf den dramatischen Höhepunkt der Matthäuspassion in
dem Ensemble Nr. 33.

3.2 Dramatische Gestaltung am Beispiel des Ensembles Nr. 33

In dem grossen Ensemble Nr. 33 haben wir ein Beispiel vor uns, dass Bach
selbst an Stellen, wo er sich stark der sonst strikt vermiedenen äusserlich-
dramatischen Darstellungsform nähert, seine theologisch-musikalischen
Grundgedanken nicht vernachlässigt, sondern vielmehr auch die Dramatik
in den Dienst seines Gesamtkonzepts stellt. Dass Bach sich hier in gewisser
Weise dem Geschmack seiner Zeit angepasst hat, ergibt sich schon allein
daraus, dass der Text dieses Ensembles in offenkundiger Anlehnung an die
erwähnte dramatische Passionsdichtung B. H. Brockes', die u.a. auch Händel

vertont hat, gestaltet ist.76 Es handelt sich um den einzigen Teil der
Matthäuspassion, in dem der sonst der christlichen Gegenwart zugeordnete
Chor II sowie Solo-Sopran und -Alt, später der ganze Doppelchor, praktisch
unmittelbar in das historische Geschehen einbezogen erscheinen. Vor allem

75 Vgl. o. Anm. 36 und 37.
76 Dort heisst es in einer dem Petrus zugewiesenen Arie (bei Händel Nr. 14): «Gift und

Glut, Strahl und Flut, ersticke, verbrenne, zerschmett're, versenke den falschen Verräter
voll mörd'rische Ränke. Man fesselt Jesum jämmerlich, und keine Wetter regen sich? Auf
denn, mein verzagter Mut, vergiess das frevelhafte Blut, weil es nicht tut, Gift und Glut,
Strahl und Flut», und der Chor antwortet: «O weh, sie binden ihn mit Strick und Ketten!
Auf, lasst uns flieh'n und unser Leben retten.»



52 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

das letztere Phänomen ist auffällig, da es sich damit um den einzigen «Tur-
ba»-Chor handelt, der nicht auf einen biblischen Text komponiert ist.
Beachtet man dies und bezieht man die Zahlensymbblik',,im Anfang dieses
Stücks mit ein, hat man fast den Eindruck, dass hier die Jünger Jesu gewis-
sermassen in das Kleid der Gemeinde geschlüpft sind, um aus dieser «sicheren»

Distanz ihr Versagen in Gethsemane auszugleichen, oder aber umgekehrt,

dass sich die Gemeinde so sehr mit den Jüngern identifiziert, dass sie
sich in 11 Gruppen aufspaltet - also die Zahl der verbliebenen Jünger -, um
die Kriegsknechte an ihrem Tun zu hindern. Jedenfalls bereitet es keine
grössere Mühe, in Solo-Sopran und -Alt die zwei Zebedäus-Söhne
widerzuerkennen, die Jesus zusammen mit Petrus in Nr. 24 begleitet hatten, als er
sich zum «Gebetskampf» zurückgezogen hatte,77 und insofern noch ein wenig

abseits stehen, um dem Geschehen als blosse Beobachter zu folgen.
Petrus dagegen hat sich offenbar bereits wieder mit den übrigen Jüngern
vereint - er ist ja der einzige Jünger, der Jesus wenig später physisch zu

verteidigen sucht, indem er dem Knecht des Hohenpriesters ein Ohr
abschlägt,78 - so dass die 9 Einwürfe des Chors (3 x 3) «Lasst ihn, haltet, bindet
nicht» unschwer als Symbol für die 9 unmittelbar bei Jesus stehenden Jünger
identifiziert werden können. Ist hinter den 9 Einwürfen dem musikalischen
Affekt nach noch ein gewisser Verteidigungswille zu erkennen, spricht die

Orchestereinleitung eine andere Sprache. Einmal mehr fehlt der Bass,79

wodurch ein Gefühl absoluter Hilflosigkeit entsteht, weil der Bezugspunkt
für die Orientierung im Tonartenraum fehlt, was angesichts der chromatischen

Stimmführung besonders stark ins Gewicht fällt. Der Inhalt wird
dadurch indes nur um so klarer: Man weiss ja spätestens seit Jesu Ankündigung

in Nr. 32,10f., dass das Geschehen nicht mehr aufzuhalten ist. Dabei
verstärken die duettierenden Holzbläser mit ihrem fugierten, fallenden Thema,

das die beiden Solisten später aufnehmen, das Gefühl der Hilflosigkeit,
während die Streicher das unaufhaltsame Näherkommen der Schergen mit
einer fast ostinaten Figur zum Ausdruck bringen.80 In diese beinahe weiner-

77 Dort in Nr. 24 symbolisieren die Bassnoten in T. 3-7 die Zahl der zurückbleibenden
Jünger.

78 Im Matthäusevangelium wird hier der Name Petrus nicht genannt, man pflegt ihn
aber an dieser Stelle aus dem Johannesevangelium einzutragen.

79 Vgl. 2.2.2.2.1 c) und Nr. 36,13-16.108-111. Den in der Partitur vorfindlichen Gedanken,

dass die Violoncelli mit den Violen spielen sollen, also in der hohen Lage (und
insofern ohnehin nicht als Bass), hat Bach bei der Ausführung der Einzelstimmen offenbar
wieder fallengelassen.

80 Die Orchestereinleitung zum Gesang der beiden «Geharnischten» in Mozarts
Zauberflöte weist die gleiche Charakteristik auf - auch dort geht es um ein unaufhaltsames
Vorwärtsschreiten.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 53

lieh wirkende Stimmung fährt nun in T. 65 der vereinte Doppelchor wie ein
Blitz - er singt ja auch von Blitz und Donner! Die Gattung «Fuge» ist hier
einmal im engeren lateinischen Wortsinn eingesetzt: Den Naturgewalten
wird indirekt vorgeworfen, dass sie ebenso feige geflohen sind wie das später
die Jünger tun werden - «fuga» heisst ja nichts anderes als Flucht.81 Ausgedrückt

wird die Erregung über den ausgebliebenen Aufruhr der Naturgewalten

durchjagende Skalen, «Donnerschläge» und die wie der Donner «rollende»

Bassfigur. Obwohl bereits damit eine ungeheuere Erregung über das -
subjektiv gesehen - ungeheuerliche Geschehen ausgedrückt ist, erfolgt in
T. 104.105/1 noch eine zusätzliche Steigerung durch eine «sprechende»
Generalpause: Wenn schon die Natur nicht helfen kann, wird eben die Hölle als

letzte denkbare Instanz angerufen - allerdings nicht mehr zur Hilfe, sondern

zur Rache an dem Verräter. Und weil nun einmal alles aus den Fugen
geraten ist, wird auch der musikalische Satz lautmalerisch mit falschen
Noten gespickt: In T. 108/112/116 singt der Chor das letzte Achtel jeweils in
Moll, während das Orchester in Dur stehen bleibt (A 11 Ais - D \ \ Dis - G | |

Gis)S2, und T. 121 klingt mit dem Querstand des verminderten Septimenakkords

C/Dis ganz falsch.83 Auch die wilden Sprünge im Bass stehen wohl für
den Diabolos, den «Durcheinanderbringer»: Ab T. 105 singen jedenfalls die
beiden Bässe praktisch nur noch Oktaven, in T. 120.121 setzt Bass II dazwischen

einen Tritonus auf das Wort «Hölle» - das musikalische Symbol für
den Teufel -, unmittelbar darauf werden die Oktavsprünge chromatisch
nach oben und unten verschoben, und in T. 127ff. hört man in Bass I gar das

Wutgeheul der Hölle «wummern». Wenn dann zum Schluss vom «falschen
Verräter» die Rede ist, ertönt in T. 130 ein absolut dissonanter Akkord aus drei

81 Vgl. dazu auch die Nr. 48 in der Johannespassion von J. S. Bach: «Eilt, ihr angefocht-
'nen Seelen...», wo im zweiten Teil der Fuge explizit die «Flucht» zum Kreuzeshügel
angesprochen ist. Auch dort liegt ein 3/s-Takt vor.

82 Während hier die Dur-Moll-Parallelen zum Ausdruck der Falschheit dienen, stehen
sie im Eingangschor zum Ausdruck der coincidentia oppositorum [s.u. 3.3.2 1)] - einmal
mehr zeigt sich, dass das Einzelphänomen mehrdeutig ist, erst der Kontext ergibt den

Symbolwert.
83 Es ist der gleiche «falsche» Akkord, der im «Barrabam»-Schrei (Nr. 54,30) ertönt -

nur dass er dort völlig unvorbereitet kommt: Erwartet wird nach der Regel ein D-Schluss,
was kommt ist ein verminderter Septimenakkord von H, der sowohl selbst implizit einen
doppelten Tritonus enthält, als auch durch einen Tritonus-Sprung im Bass eingeleitet wird:
Die Aussage ist klar: Falsche Entscheidungen - falsche Noten. Zur «Qualität» dieses

Akkords als «dissonierend» vgl. J. Ph. Kirnberger, Die wahren Grundsätze zum Gebrauch
der Harmonie als ein Zusatz zu der Kunst des reinen Satzes in der Musik, Berlin und
Königsberg 1773 (Repr. Hildesheim/New York 1970) 5 f.



54 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

übereinander geschichteten kleinen Terzen84 - gewissermassen ein doppelter
Tritonus -, und in T. 134 singt der Chor scheinbar in F, während der Continuo-
Bass durch Widerholung des tiefen Gis dies als Trugschluss entlarvt. Auch Text
und Takt fügen sich in diese Deutung: Die Hölle, die den Verräter eigentlich in
Ehren empfangen sollte, weil er ja in ihrem Sinne gehandelt hat, wird dazu

aufgefordert, den Verräter zu vernichten - der Gedanke, dass Judas als der
«verlorene Sohn» betrachtet werden könnte (Nr. 51), liegt noch in weiter Ferne

-, und als Takt ist der «verbotene», orgiastische schnelle Dreier gewählt.85
Drastischer lässt sich die Aufhebung jeder normalen Ordnung kaum schildern.

- Doch so kann der Satz nicht enden: Bach lässt sich trotz aller Dramatik des

Augenblicks nicht von seiner christlichen Überzeugung abbringen - der in e

eröffnete Satz endet in E, der Tonart des Weltenrichters Christus, der allein
über den Verräter zu entscheiden hat.

3.3 Theologisch-musikalische «Dialektik» - dargestellt am Eingangschor

3.3.1 Die vier grundlegenden theologischen Denkebenen der Passion am
Beispiel des Eingangschores86

In Vorwegnahme des Prinzips der klassischen Opernouvertüre haben
Bach und Picander im Eingangschor das ganze folgende Geschehen zusam-
mengefasst. Von daher sind auch im Eingangschor bereits praktisch alle

wichtigen bisher angesprochenen theologischen Aspekte wahrzunehmen.
Insbesondere sind hier jedoch zwei historische und zwei aktualisierende -
insgesamt also vier - Aspekte zu identifizieren, die sich dann bis zum Ende
der Passion verfolgen lassen und damit einen weiteren Beleg dafür liefern,
dass Bach die Matthäuspassion nach dem numerischen Prinzip der Vier

84 Den Tönen nach ist es einmal mehr der verminderte Septimenakkord mit der Basis

Dis, nur dass hier die Dissonanz verstärkt wird, indem alle Töne des Akkords in einer
Oktave - und nicht «gespreizt» - erscheinen.

85 Näheres dazu s.u. 3.3.2. 4).
86 Die meisten Autoren rechnen nur mit 3 Textebenen (so etwa N. Schalz [1986] 94).

Dabei übersehen sie jedoch, dass Picander nicht nur frei gedichtet hat, sondern vielfach
alttestamentliche Zitate verwendet, hier in Form von Anspielungen auf das Hohelied, das

dann im Eingangschor des zweiten Teils explizit zitiert wird (Hld6,lf.). Diese alttesta-
mentlichen Zitate sind als eigenständige Grösse neben dem ganz vertonten neutestament-
lichen Text, den Kirchenliedern und den erbaulichen Gedanken des Picander zu sehen.
Das gilt um so mehr, als Picander z.B. in Nr. 74 ganz dezidiert AT und NT einander
gegenübergestellt hat.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion 3. S. Bachs als Symbol 55

aufgebaut hat, also als Ganzheitssymbol verstanden wissen wollte.87 Der
theologische Grund für diese Strukturierung ist neben dem bereits entwik-
kelten allgemeinen Symbolwert der «Vier» die mittelalterliche Lehre vom
vierfachen Schriftsinn, die Bach selbstverständlich noch geläufig war. Sie

lautet nach einem alten Merkvers: Littera gesta docet, quid credas allegoria,
moralis quid agas, quid speras anagogia. Stark vereinfacht lassen sich die so

bestimmten vier Aspekte in folgenden Elementen des Eingangschors
wiederfinden:

1) Die historische Dimension

a) Die allegorische Einbeziehung des Alten Testaments
Wenn der Eingangschor mit paraphrasierten Worten aus dem Hohenlied

anhebt, wenn die durch Chor I repräsentierten Töchter Zions zur Klage um
den Bräutigam aufrufen, dann steht dahinter die uralte allegorische Deutung

des Hohenlieds Salomos auf Christus als Bräutigam und die Gemeinde
als Braut. Dieser Text ist hier indes allegorisch mit einer anderen alttesta-
mentlichen Stelle verbunden, die ebenso wie das Hohelied christologisch
gedeutet wird, nämlich mit Jes 53,7, wo der Gottesknecht mit einem Lamm
verglichen wird. Insofern ist das AT, das zusammen mit dem NT die historische

Dimension repräsentiert, im Text mehrfach präsent. Diese Form der
Applikation des AT wird i.F. in vielen Arien aufgenommen, die bekanntlich
immer wieder auf Weissagungen und sonstige alttestamentliche Texte Bezug
nehmen.88

b) Der Literalsinn des Neuen Testaments
Auch wenn im Eingangschor, der uns visionär schon an den Weg nach

Golgatha führt, noch kein konkretes Wort aus der Passionsgeschichte des

Matthäus artikuliert wird - das verbietet das Organisationsprinzip der
chronologischen Abfolge -, ist unschwer zu erkennen, dass es bereits hier um
eine Schilderung des Zuges zum Kreuz als Trauerzug geht, denn Chor I und
II sprechen davon, dass sie Jesus «aus Lieb und Huld Holz zum Kreuze
selber tragen» sehen. Die eigentliche historisch-literale Dimension ist
allerdings rein musikalisch repräsentiert durch den 12/s-Takt, der auf die Geburt

87 Lediglich im Schlusschor erscheinen die Einzelaspekte nicht mehr so scharf
unterschieden, weil sich dort alle Stimmen - traditionell auch die Solisten - in der gemeinsamen
Trauer vereinigen.

88 Ein besonders schönes Beispiel dafür bietet z.B. das Bass-Rezitativ Nr. 74, in dem
alle wesentlichen Szenen des AT zusammengefasst und allegorisch mit dem Geschehen der
Grablegung Jesu verbunden werden, in denen der Abend eine - positive - Rolle spielt.



56 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

Jesu verweist, sowie durch den schleppenden Bassrhythmus des Continuo
als Signal für den Trauerzug89 - verbal darf das NT erst in den Worten des

Evangelisten erscheinen. Sie vor allem sind es, die i.F. das NT repräsentieren,

gelegentlich ergänzt um Einwürfe der Protagonisten Jesus, Petrus etc.
bzw. der «Turbae» (Chor 1 +II).

2) Die Dimension der Aktualisierung

a) Subjektiv-applizierende Fragen (pietistische Predigt)
Die mit der Frage «Was sollen wir tun» zusammenfassbare moralische

Applikation wird durch den Chor II vollzogen, der die Klagehelfer der
Töchter Zion, also die Gläubigen repräsentiert. Wenn sich die geforderte
Aktivität zunächst auch nur auf Fragen beschränkt - auf die Aufforderung
von Chor I zum Sehen folgen die vier Fragen Wen? Wie? Was? Wohin?, und

gegen Ende des Eingangschors schliesst sich Chor II gar an Chor I an -, dass

Chor II hier für den moralischen Schriftsinn steht, dass er im Sinne der
barocken Verkündigungstradition für die Dimension des «movere» zuständig

ist, ist kaum zu bezweifeln, mischt er sich doch später etwa mit dem
Einwurf «Lasst ihn, haltet, bindet nicht» (Nr. 33,21ff.) unmittelbar in die
erbauliche Schilderung des Geschehens ein. Im weiteren Verlauf der Passion

wird diese Rolle allerdings weitgehend von Solisten, insbesondere vom Bass

übernommen, dem das Nachdenken über Aspekte der Nachfolge Christi
anheim gestellt ist - der Chor II dagegen wird für die Turbae gebraucht.

b) Liturgisch-objektiver Kommentar
In dem Choral des Knabenchors: O Lamm Gottes unschuldig, der als

objektive Antwort auf die subjektiven Fragen und Antworten der beiden
gemischten Chöre gewissermassen «über» der menschlichen Auseinandersetzung

mit dem Geschehen steht, ist ein wichtiger Teilaspekt des «docere»,
der anagogische Schriftsinn, präsent. Die Fragen, die Chor II stellt, hat die
christliche Tradition bereits endgültig beantwortet. In diesem Sinn sind - wie
bereits erwähnt - auch alle weiteren Choräle zu verstehen. Der Choral
liefert gewissermassen die transsubjektiven Antworten auf die subjektiven
Fragen von Chor II, die die subjektiven Antworten von Chor I ergänzen und
überhöhen. Vertritt Chor I die menschliche Dimension, das subjektive
Mitleiden im Passionsgeschehen, so steht der unisono vorgetragene Choral des

Knabenchors für die theologisch verbindliche Deutung: Der Heilscharakter
des Geschehens wird bezeugt, nicht (mehr) diskutiert.

89 Vgl. dazu u. 3.3.2 4).



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 57

3.3.2 Die musikalischen Zeichen zum Ausdruck der angesprochenen Ge¬

danken im Eingangschor
1) Die musikalische Umsetzung des Gedankens der coincidentia opposito-

rum - sachlich repräsentiert in der unterschiedlichen Deutung des Geschehens

durch Chor I und den Knabenchor - geschieht zunächst durch Anwendung der
Dur-Moll-Symbolik: Die Passion erscheint als schmerzvolles und zugleich
heilvolles Geschehen, indem der Kern des Eingangschors in der Trauertonart e

steht (mit textspezifischem Ausweichen nach Dur; z.B. auf «Geduld» in T.52!),
während darüber der Choral «O Lamm Gottes, unschuldig...» in G ertönt.
Parallel zu dieser vertikalen Spannung findet sich eine horizontale, so dass die

Tonartenfolge ein Kreuz abbildet. Der Eingangschor beginnt in e und endet in
E - es findet also eine Entwicklung von Moll nach Dur statt, d.h. die Deutung
des Geschehens durch den Choral setzt sich durch.

2) Parallel dazu läuft eine andere musikalische Verdeutlichung des Prinzips

der coincidentia oppositorum. Schon in den ersten zwei Takten des

einleitenden Orchester-Ritornells erscheint erstmals der «crux-gloria-To-
pos» in leicht variierter Form - die Violinen spielen den «passus duriuscu-
lus», Flöten und Oboen den aufsteigenden Tetrachord, in dem im vorletzten
Achtel des ersten Takts erstmals E erreicht wird. Und dieses Strukturelement

bleibt bis zum Schluss die wichtigste musikalisch treibende Kraft im
Eingangschor.

3) Der Verdeutlichung des subjektiven Elements der Betroffenheit dienen

neben dem «passus duriusculus» u.a. Tonartrückungen nach oben
(T.56f. neben 60f.) sowie ungewöhnliche Tonfolgen («wohin»: T.62 und 68),
die die Irritation der Gläubigen hervorheben.

4) Ein besonders wichtiges musikalisch-theologisches Element liegt in
der Wahl des %-Taktes, des wiegenden Pastoral-Rhythmus.90 Er stellt
mathematisch gesehen eine Kombination des Marschrhythmus (Vier!) mit dem
Dreier, dem Rhythmus des freien Tanzes dar. Steht ersterer zur Schilderung
des vorwärtsschreitenden Zuges zum Kreuz, also für die Trauer über das

Geschehen, so steckt hinter letzterem die Freude über das ins Werk gesetzte
Heilsgeschehen.91 Insgesamt bildet er jedoch einen Rhythmus sui generis,

90 Die Realisation ist hier etwas anders als im Siciliano Nr. 47. Unbeschadet dessen
bleibt es ein Tanzrhythmus.

91 Bekanntermassen war der schnelle Dreier in älteren Zeiten als Tanzrhythmus verboten,

weil er als zu lasziv galt! In späterer Zeit wurde daraus dann der Wiener Walzer. -
Konsequenterweise bewegt sich N. Harnoncourt, TELDEC 8.35668 in seiner Interpretation

nahe am Walzerrhythmus, und zwar an der Stelle (T. 57ff.), wo davon die Rede ist bzw.
der Freude darüber Ausdruck verliehen wird, dass Jesus alle Sünde getragen hat; Näheres
dazu u. S. 61.



58 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

der freudige Bewegung ebenso ausdrückt wie er eine Affinität zur Hirtenidylle

hat, weshalb denn der gleiche Takt etwa auch in der Hirtenmusik
(Nr. 10) am Anfang des 2. Teils des Bachschen Weihnachtsoratoriums
verwendet ist92! Wenn er auch hier ohne Siciliano-Punktierungen realisiert ist,
lässt sich der Gedanke kaum unterdrücken, dass durch die Wahl dieses

traditionell mit dem Inkarnationsgeschehen verbundenen Taktes eine
Anspielung auf den Anfang des Heilswerks Jesu Christi im Stall von Bethlehem
als die Voraussetzung für das Passionsgeschehen vorliegt, und insofern das

ganze vierfache Heilswerk Christi präsent ist,93 wenn auch nicht zu leugnen
(und wohl auch beabsichtigt) ist, dass infolge des parallel laufenden
schleppenden Bassrhythmus ['A+Ys],94 der offenbar die schwankende Vorwärtsbewegung

des Trauerzuges charakterisieren soll, sowie angesichts des statuarischen

Rhythmus des ebenfalls parallel laufenden Chorals, der Charakter
ambivalent bleibt.

Die Taktwahl ist somit für die musikalische Gesamtwirkung von grösster
Bedeutung: Es soll offen bleiben, ob das folgende eine Tragödie ist oder ob
es doch eine «Lieta fine» aufweist! Die coincidentia oppositorum wird auch
auf der Ebene des Taktes ausgedrückt. Das hat gewichtige Folgen für die

Interpreten: Die Tempowahl müsste diesen inhaltlichen Aspekten angeglichen

werden, denn sie bestimmt das Gesamtverständnis des Folgenden.
Hört man sich von dieser Voraussetzung her nun einige Beispiele an, ist

man über die Schwankungsbreite überrascht: Unter den mir vorliegenden
Einspielungen ist die von J. E. Gardiner mit Abstand die rascheste, ja sie

wirkt fast flüchtig [Vs 160 - Allegro assai].95 Immer noch relativ schnell
nimmt N. Harnoncourt den Eingangschor [Ys — 150 - Allegro],96 H. Rilling
ist noch eine Nuance ruhiger [1/8 140 - Allegro ma non tanto].97 - Dann
kommt ein grösserer Sprung: W. Gönnenwein steht offenbar an der Grenze
zwischen der älteren Tradition und neueren Erkenntnissen [Ys 125].98

Demgegenüber verfährt K. Richter (1958) langsam schleppend [Ys 115 - Moderato]99

und O. Klemperer fast statuarisch [Ys 95 - Andante].100 Es ist ganz
offensichtlich, dass die beiden letztgenannten dem eingangs erwähnten Kar-

92 Vgl. auch die Pifa Nr. 13 und das Pastoral-Duett Nr.l8a in G.F. Händeis Messias.
93 S.o. 2.2.2.2.1 g).
94 Auch er hat allerdings eine unmittelbare Parallele in der Sinfonia des Weihnachtsoratoriums

- nur ist er dort nicht durchgängig realisiert.
95 J.E. Gardiner, Matthäuspassion, DG Archiv 427 648-1 (1989).
96 N. Harnoncourt, Matthäuspassion, TELDEC 8.35668 (1985).
97 H. Rilling, Matthäuspassion, CBS Masterworks 79403 (1978).
98 W. Gönnenwein, Matthäuspassion, EMI CZS 7 625 882 (1969).
99 K. Richter, Matthäuspassion, DG Archiv 2722 010 (1958).
100 O. Klemperer, Matthäuspassion, EMI CMS 7 630 582 (1962).



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 59

freitagsverständnis des Altprotestantismus verpflichtet sind, das freudige
Töne auch dann nicht zulässt, wenn sie explizit im Notentext stehen. Die
übrigen drei gehen an den Eingangschor mehr oder minder von ähnlichen
wie den eben entwickelten musikalisch-theologischen Erwägungen aus und
geben so dem Notentext die Ehre vor der Tradition.101

3.3.3 Vierzahl und Kreuz als Strukturelemente des Eingangschors - der
Eingangschor als Symbol

Parallel zu den angesprochenen Phänomenen hat Bach den Eingangschor
auch noch nach dem Zahlensymbol der «Vier» gegliedert und zugleich das

damit in engem Zusammenhang stehende Kreuzessymbol musikalisch
nachgezeichnet, wodurch der Eingangschor zu einer symbolischen Vorwegnahme

des folgenden Geschehens wird. Jedenfalls lassen sich vier klar
unterscheidbare Einheiten identifizieren, die - jede mit anderen Mitteln, aber in
der Sache übereinstimmend - den Gedanken der coincidentia oppositorum
zum Ausdruck bringen, und zwar zum grösseren Teil synchron-vertikal, zu
einem gewissen Teil jedoch auch schon diachron-horizontal im Sinne einer
«Entwicklung» - insgesamt also unter Betonung der Basiselemente des

Kreuzes, das ja aus einer senkrechten und einer waagrechten Linie besteht
(-)-): Der erste, von der Grundtonart e und der Aufforderung zum Klagen
geprägte Elnterabschnitt umfasst die Takte 1-30/1. Die Ambivalenz des
Geschehens wird allein im «crux-gloria-Topos» - als synchron bzw. in vertikaler
Spannung - zum Ausdruck gebracht: Stellt man diesen Gedanken graphisch
dar, wird der senkrechte Balken des Kreuzes sichtbar | Der positive und
der negative Aspekt des Geschehens wird gleichzeitig artikuliert, wenn auch
der Nachdruck auf der durch Tonartwahl und Bassrhythmus ausgedrückten
Trauer liegt. - Mit dem Einsatz des Knabenchors in T. 30/2 ist eindeutig ein

neuer Abschnitt erreicht, der nicht nur musikalisch durch die Einführung
eines neuen Rhythmus und einer neuen Tonart einen neuen Akzent setzt.
Denn es ändert sich damit ja auch die Zahl der am musikalischen Geschehen

beteiligten Stimmen und zudem kommt mit dem liturgischen Text eine neue
transsubjektive Dimension in den Blick. Die Ambivalenz des Geschehens
wird zwar zunächst immer noch synchron-vertikal ausgedrückt, nämlich
durch die angesprochene Dur-Moll-Spannung, die dem vorliegenden
Kontrapunkt - auch diese musikalische Form dient dem Ausdruck der vertikalen

101 Ob man von daher allerdings so gehetzt wie Gardiner musizieren darf, scheint mir
fraglich, da bei überhöhtem Tempo der statuarische Charakter des Chorals ebenso
verlorengeht wie der Ernst des Bassrhythmus.



60 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

Spannung - noch eine zusätzliche Schärfe verleiht -, dann aber wird der
tonartliche Charakter parallel zum Text allmählich mehr und mehr nach G

verschoben, der Tonart, in der dieser Abschnitt denn auch schliesst (T. 52/1

im Chor, T. 57/1 im Orchester). Damit wird die Spannung in die Horizontale
verlegt und diachron, d.h. in einer zeitlichen Abfolge dargestellt - der
waagrechte Balken des Kreuzes wird sichtbar (—). Im Verlauf des musikalischen

Geschehens, das von Moll nach Dur verläuft, rückt dabei zugleich die

positive Seite des Geschehens in den Vordergrund. - Der folgende dritte Teil
wird zunächst geprägt von einem fast tänzerisch anmutenden neuen Thema
im Orchester, das den parallel gesungenen Text des Knabenchores: «All
Sünd hast du getragen, sonst müssten wir verzagen» sachaedequat
musikalisch-emotional ausdeutet, das jedoch in deutlichem Gegensatz zu dem von
Chor I angesprochenen Wissen um die menschliche Schuld steht. Unterstrichen

wird diese vertikale Spannung durch die «Wohin»-Fragen von Chor II,
denen jede tonartmässige Eindeutigkeit fehlt, und in denen die einzelnen
Stimmen unsicher im angestammten Tonraum «herumirren», so dass der
Eindruck totaler Hilflosigkeit entsteht: Damit ist musikalisch veranschaulicht,

wie die Aufforderung von Chor I, auf «unsre Schuld» zu sehen, ins

Leere läuft, weil die Schuld schon aufgehoben ist - Chor I und II als

Repräsentanten der Menschheit haben es nur noch nicht begriffen. Von der Aufhebung

der Schuld wissen nur der die objektive liturgische Wahrheit verkündende

Knabenchor und das gewissermassen eine Art von «Reigen der seligen

Geister» vorwegnehmende Orchester. Insofern ist auch hier die
Ambivalenz wieder synchron-vertikal ausgedrückt. Doch auch die horizon-
tal-diachrone Linie wird unterschwellig weiter ausgezogen, denn dieser Teil
endet in T. 72/1 in Moll (a), womit der Akzent wieder auf die negative Seite
des Geschehens rückt. - Der vierte und letzte Teil bringt zwar kein neues
musikalisches Material, ist jedoch musikalisch-theologisch dadurch von den

übrigen Teilen abgehoben, das sich Chor I - die Tochter Zion - und Chor II -
die Gläubigen - weitgehend zu einem Chor vereinigen: Das Geschehen geht
alle an - die Gemeinde des alten wie die des neuen Bundes. Er nimmt
demzufolge zwar den «crux-gloria-Topos» wieder auf, und betont damit
noch einmal die vertikale Spannung, ist aber im Gegensatz zum ersten
Unterabschnitt so aufgebaut, dass er nicht im Raum von e verbleibt, sondern
dass sich eine Entwicklung vom anfänglichen Moll zum überraschenden
Dur-Schluss vollzieht. - Indem Bach beide Chöre so schlussendlich gemeinsam

in einem Ii-Akkord zusammenfinden lässt, nimmt er den in der oben
diskutierten Choralfolge ausgedrückten Gedanken vorweg: Die christliche
Hoffnung liegt im Eschaton, bei dem als Weltenrichter wiederkehrenden
Christus.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 61

3.4 Die musikalische Realisation der angesprochenen Gedanken
im Schlusschor

Auch Nr. 78, der Schlusschor, versucht in ähnlicher Weise - nur gewisser-
massen unter umgekehrt proportionaler Verteilung der Mittel - dem Basis-
Gedanken der coincidentia oppositorum gerecht zu werden. Angesichts des

unmittelbar vorher berichteten Begräbnisses Jesu musste Bach hier besonders

vorsichtig verfahren, damit keinerlei Missverständnis entstehen konnte.

Deshalb drückt er hier die Spannung zwischen göttlicher und irdischer
Realität vornehmlich diachron-horizontal aus - und weniger synchron-vertikal.

Immerhin ist als Rhythmus der 3/4-Takt zum Ausdruck der vollkommenen

Gelöstheit gewählt, der den positiven Hintergrund des «Es ist
vollbracht» ahnen lässt, ohne aufdringlich fröhlich zu wirken und dadurch den
Ernst der Situation in Frage zu stellen: Die Auferstehungsfreude ist - ähnlich

wie im Falle des dritten Teiles des Eingangschores - im Rhythmus
versteckt. Schon von daher ist der Schlusschor durchaus als Trauer- und
Trostchor zugleich ausgewiesen (A.Schering). Doch damit nicht genug:
Auch hier findet sich der «crux-gloria-Topos», z.B. in T. 13-16 [par.] in den
Aussenstimmen des Chorsatzes - wenn auch in leicht variierter Form und

nur in unauffälliger Weise realisiert. Mehr synchron-vertikale Elemente zum
Ausdruck der coincidentia oppositorum lassen sich hier allerdings m.E.
nicht feststellen. Ungleich massiver sind dafür diachron-horizontale Aus-
drucksfomen eingesetzt, wobei einmal mehr die Tonartensymbolik im
Vordergrund steht. Dominant sind hier Es und c also die beiden Basistonarten
des Quintenzirkels: c als Tonart der Trauer, die über das menschliche
Fassungsvermögen hinausgeht, und Es als Tonart der göttlichen Klarheit.102 Die
Spannung zwischen Es und c scheint übrigens schon in Nr. 77 auf, dem Stück,
in dem sich die vier Solisten und die vier Chorstimmen von Jesus

gewissermassen einzeln verabschieden, um zum gemeinsamen Grabgesang
überzuleiten.103 Schon mit dem dortigen positiven Auftakt zur Schlussszene

- der Bass beginnt in Es, um nach As, zur Tonart des göttlichen Geheimnisses

zu modulieren, und erst am Ende ist c erreicht -, wird somit die diachron-
horizontale Darstellung des spannungsvollen-theologischen Grundgedankens

eingeleitet, für die ein permanentes Hin- und Herschwanken zwischen
den beiden Polen Es und c charakteristisch ist. Dabei ist bemerkenswert,

102 Es steht für Leere als Zeichen der Unfassbarkeit (vgl. Mozart, Es-Dur-Sinfonie
KV 539), c als Tonart der «abgrundtiefen» Trauer (vgl. Mozart, Maurerische Trauermusik).

103 Dass hiermit die doppelte Vollkommenheit ausgedrückt ist - also die Versicherung,
dass damit wirklich alles «vollbracht» ist, liegt nahe.



62 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

dass die Teile im Schlusschor, die in c beginnen, quasi regelhaft in Es

abschliessen, und umgekehrt. Die coincidentia oppositorum wird also dezi-
diert in der Horizontalen verhandelt - d.h. es geht vornehmlich um die

Auseinandersetzung mit der irdischen Realität des Passionsgeschehens: Stehen

im Eingangschor vier Positionen neben- bzw. übereinander, um das

Geheimnis des vierfachen Heilswerkes Christi auszudrücken, so vollziehen
hier die Stimmen - und zwar traditionell alle Stimmen einschliesslich der
Solisten! - miteinander den Weg zwischen Trauer und Freude, was sich auch
in der häufigen Reduktion der Doppelchörigkeit zum einfachen vierstimmigen

Chor als Zeichen der Einigkeit ausdrückt. Das Ganze will zugleich
Choral und dramatische Gestaltung sein:104 Die Gruppen stehen um das

Grab und artikulieren sowohl ihre subjektiven Empfindungen als auch die
alle verbindende tiefe Trauer und den liturgischen Ruhe-Wunsch. Dass der
Abschluss dann trotz der angesprochenen Fakten in c erfolgt - im Schlussakkord

fehlen alle hohen Frequenzen! -, steht nicht in Widerspruch zu
diesen Beobachtungen, sondern bestätigt sie. Der theologische Hintergrund
dieses musikalischen Symbols ist der paulinische Satz: «Wir wandeln im
Glauben und nicht im Schauen» (II Kor 5,7). Das gläubige Wissen um das

Heil enthebt uns nicht der Trauer um den allgegenwärtigen Tod als der
Sünde Sold, der das Schicksal der Menschen bis ans Ende der Zeiten bleibt -
und ihm hat sich Jesus unterworfen, um wahrer Mensch zu sein.
Dementsprechend wird die horizontale Linie als Symbol der menschlichen
Lebenswirklichkeit in Zeit und Raum betont, und das Werk endet so wie es

angefangen hat - nämlich in Moll als dem Tonartenspektrum des menschlichen
Bereichs.

Blickt man von hier zurück zum Eingangschor, so ergibt sich ein weiteres
Mal der Eindruck, dass Bach die Matthäuspassion als Symbol konzipiert hat

- als Ganzheitssymbol -, denn es wird deutlich, dass sie als ganze konsequent

nach dem Prinzip des Kreuzes angelegt ist: Ist im Eingangschor die

Darstellung der Spannung zwischen göttlicher Heilsabsicht und menschli-

104 Wenn Ph. Spitta, Johann Sebastian Bach, Bd. II, Leipzig 1879, 394, davon spricht,
dass hier der von Bach geschaffene Typ der «geistlichen Arie» angewandt sei, verkennt er
zwar nicht die choralgemässe Schlichtheit des Satzes, wo beide Chöre zusammengehen,
wohl aber den Umstand, dass Ruhe-Wunsch und Choral zum Proprium einer Begräbnisliturgie

gehören, dass also auch letzteres Element vorhanden sein muss - zumal sonst die
strukturell notwendige symmetrische Entsprechung von Eingangs- und Schlusschor fehlen
würde. Wenn Chor I und II gemeinsam singen, geht es um ein Gemeindebekenntnis, und
dies bedingt den Typus «Choral», wenn auch kein gängiges Kirchenlied zugrundegelegt ist
und er zudem - wie in Nr. 1 und 35 - in figurierter Ausschmückung erscheint.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol 63

chem Elend so gelöst, dass - unbeschadet der diskutierten Feinstruktur als

vorweggenommenes Kreuzsymbol - letztlich in erster Linie eine vertikale
Spannung, nämlich der Kontrapunkt zwischen Knabenchor und Doppelchor
und der «crux-gloria-Topos», das musikalische Geschehen dominiert, so ist
hier - unbeschadet der angesprochenen vertikalen Randelemente - die
Horizontale dominant: Wie jeder Pfarrer den Schlusssegen im Gottesdienst
mit dem Symbol des Kreuzes schliesst, indem er erst den vertikalen Balken
und dann den horizontalen Balken symbolisch nachzeichnet, verfährt auch
Bach: Immer wieder stellt er Ausblicke auf die göttliche Wirklichkeit, die
gewissermassen «über» den Dingen steht, neben die harte Wirklichkeit des

menschlichen Todesschicksals. Die in Eingangschor und Chorälen realisierte

Glaubensaussage zum widersprüchlichen Verhältnis Gott-Mensch ist die,
dass die von Jesus gelebte Todeswirklichkeit - aus «höherer» Warte betrachtet

- Erlösung bedingt; die im Schlusschor realisierte abschliessende Aussage

dazu ist die, dass wir, obwohl wir mit dem Hauptmann am Kreuz anderes
wahrnehmen konnten, trotzdem - so lange wir in dieser Welt in Zeit und
Raum leben - mit dem Tod als Realität leben müssen. Dass es dahinter noch
eine andere Wirklichkeit gibt, ist nur dem Glaubenden zugänglich, der diese
Wahrheit in Gestalt der Choräle - insbesondere in der «Ringkomposition»
aus den diskutierten 5 Varianten der Melodie «mein G'müth ist mir verwirret»

- als Bekenntnis, als Symbol, ausspricht: Der Tod als Wirklichkeit ist
nicht aufgehoben, aber er ist bereits besiegt.

Rüdiger Bartelmus, Wörthsee



64 Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

4. Anhang: Schemazeichnungen und Notenbeispiele

4.1 Projektion der «Heilsgeschichte» in das Kirchenjahr

1. Advent

Weihnachten Pfingsten

Karfreitag J Ostern
T T

Himmelfahrt

Î
—t

30 1990

4.2 Der «crux-gloria-Topos» im Eingangschor, Takt 1-2105

m
"i S TT— — «KT ^ 1 i

Ü3= r«

Jl|i J.

4.3 Gerüst des «crux-gloria-Topos»106

¥ oo |j8 * ** TT

105 Quelle: N. Poos (1986) 69.
106 Ebd.



Rüdiger Bartelmus, Die Matthäuspassion J. S. Bachs als Symbol

4.4 Der Quintenzirkel nach H. Meierhofer (Zürich)11

Mittag

Sommer /
Mittag

AM fir
-£"|| c£r ** *

Frühling / C II s
Morgen

\ » -FW ti

1 J?ll i-

Herb3t / Abend

Cér t

AfWf
j&ll c

Winter

Nacht

107 Grossbuchstaben: Dur, Kleinbuchstaben: Moll.


	Die Matthäuspassion J.S. Bachs als Symbol : Gedanken zu einem unerschöpflichen musikalisch-theologischen Werk

