
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 47 (1991)

Heft: 1

Artikel: Die Basler Reformation

Autor: Gäbler, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Basler Reformation

Der Titel meiner Vorlesung* enthält eine These. Wenn ich von «Basler
Reformation» spreche, möchte ich zum Ausdruck bringen, dass die
Reformation in Basel charakteristische Züge aufweist, wodurch sie sich von der
Reformation in vergleichbaren Territorien unterscheidet. Selbstverständlich
fallen die Basler Veränderungen in den zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts

nicht grundsätzlich aus dem Rahmen des sogenannten städtischen

Reformationstypus heraus.
Die Basisgegebenheiten sind dieselben wie in Nürnberg oder in Strass-

burg, wie in Bern oder in Zürich. In Basel finden sich ähnliche soziale

Strukturen, ähnliche bürgerliche Entscheidungsträger, ähnliche kirchliche
Kräfte und ähnliche theologische Motive. Das Charakteristische der Basler
Reformation liegt in der Zuordnung dieser Elemente. Im Wechselspiel von
wirtschaftlichen Erfordernissen und sozialem Aufbau, von bürgerlichen
Entscheidungsträgern und kirchlichen Kräften, von theologischen Motiven
und individuellen Vorstellungen entpuppt sich das Besondere der Reformation

in Basel. Diese These will ich im folgenden erläutern und begründen.
Dabei mache ich reichlich Gebrauch von den Ergebnissen der Basler
reformationsgeschichtlichen Forschung. Mit grossem Gewinn habe ich die Arbeiten

von Rudolf Wackernagel, Ernst Staehelin, Paul Roth und insbesondere

von Hans Rudolf Guggisberg benutzt.
Ich beginne mit der Schilderung eines Vorfalles aus dem Jahre 1522.

Am Palmsonntag 1522 tafelte auf Klybeck jenseits des Rheins eine heitere
Gesellschaft. Als Gastgeber trat der Hausherr Siegismund, ein angesehener
Arzt auf. Zu den Geladenen bei dem Ferkelschmaus zählten Priester der
Stadt, Studenten und ein umherziehender Pamphleteschreiber. Das Auffällige

an diesem Festessen während der Fastenzeit ist, dass die Teilnehmer
dem Mahl eine demonstrative Note gaben. Die Geistlichen verkündeten
nämlich lauthals, sie hätten keineswegs ein Gebot übertreten, sondern nur
die einem Christenmenschen zustehende evangelische Freiheit in Anspruch
genommen. Diese provokative Deutung machte das Fleischessen in der
Fastenzeit zu einem «Fall». Sie zwang die kirchliche und die politische

* Öffentliche Antrittsrede an der Universität Basel, am 22. Juni 1990. Der folgende
Text gibt den Wortlaut des Vortrages wieder. Auf den Nachweis der Quellen und die

explizite Auseinandersetzung mit der Literatur habe ich verzichtet, hoffe dies jedoch
später nachholen zu können. Die beste zusammenfassende Darstellung der Reformation
in Basel bietet Hans Rudolf Guggisberg, Basel in the sixteenth century. Aspects of the city
republic before, during, and after the Reformation, St. Louis (Mo.) 1982.



8 Ulrich Gabler, Die Basler Reformation

Obrigkeit, welche über die Einhaltung der städtischen Lebensordnung zu
wachen hatten, zur Stellungnahme. Das lag ganz in der Absicht der Fleischesser.

Die Öffentlichkeit reagierte auf diesen Fastenbruch in dreifacher
Weise.

Der grosse Erasmus von Rotterdam, erst seit wenigen Monaten wieder in
der Stadt wohnhaft, griff zur Feder. Schon knapp zwei Wochen nach dem
Vorfall war sein theologisches Gutachten «Über das Verbot des Fleischessens»

zuhanden des Basler Bischofs fertig. Im Sommer lag es auch
gedruckt vor. In seiner Stellungnahme äusserte sich Erasmus sehr kritisch zum
Sinn der traditionellen Fastenordnung. Gleichzeitig verurteilte er jedoch
energisch die Fastenübertretung vom Palmsonntag und wandte sich gegen
die willkürliche Ausserkraftsetzung kirchlicher Vorschriften. Eine
Privatperson habe dererlei Ordnung zu respektieren. Nur die befugten Instanzen

vermögen die Lebensordnung der Kirche zu reformieren, das sei aber auch

nötig, um der Kirche den ihr wesentlichen Charakter einer Liebesgemeinschaft

zurückzugeben.
Der Bischof von Basel, informiert durch das Gutachten des Erasmus,

beriet sich Ende April 1522 mit Domkapitel und Ratsherren über das

einzuschlagende Vorgehen. Als Folge dieser Zusammenkunft rief der geistliche
Herr die Prediger zusammen und warf ihnen vor, die Ordnung der Kirche zu
vernichten und daher Aufruhr zu wecken. Sie mögen von der neuen Sekte
Abstand nehmen. In ihrer Verkündigung hätten sie sich an den Text des

Evangeliums und an die anerkannten kirchlichen Lehrer zu halten. Das Volk
sei zur Einhaltung der Vorschriften und Gebote zu veranlassen.

Darüberhinaus - und das ist die dritte Reaktion - liess Bischof Christoph
von Utenheim auch namens des Rates der Stadt und namens der Regenten
der Universität, - es hatten ja Studenten am Fastenessen teilgenommen - ein
Mandat ausgehen, in dem er die mündliche Ermahnung an die Prediger
schriftlich bekräftigte.

Die hier zutagetretende Zusammenarbeit zwischen weltlicher und geistlicher

Behörde ist umso erstaunlicher, als es noch im Jahr zuvor, 1521, zu
schweren Verstimmungen zwischen Rat und Bischof gekommen war. Erst in
diesem Jahr 1521 hatte sich Basel nämlich endgültig und einseitig aus der
weltlichen Oberhoheit des Bischofs gelöst und einen Bürgermeister bekommen,

der ohne Zutun des Bischofs bestimmt worden war. Der Bischof verlor
1521 den letzten Rest von Einfluss auf die politischen Geschäfte der Stadt
und hatte sich hinfort ganz auf den geistlichen Bereich zu beschränken. Sein
Fastenmandat vom Frühjahr 1522 schien die Bereitschaft des Rates zu
beweisen, den Bischof bei der Durchsetzung kirchlicher Interessen rückhaltlos
zu unterstützen.



Ulrich Gäbler, Die Basler Reformation 9

Konkrete Massnahmen gegen die Übertreter ergriff der Rat allerdings
nicht. Einem geistlichen Demonstranten, dem Leutpriester von St. Alban,
Wilhelm Reublin, sagte der Probst des Klosters die Stelle auf. Da er sich als

Arbeitgeber jedoch nicht an die vertraglich fixierte Kündigungsfrist gehalten
hatte, klagte Reublin beim Basler Rat - und bekam Recht. Das Kloster
St. Alban musste dem Priester das Gehalt eines halben Jahres weiterzahlen,
obwohl Reublin mittlerweile eine Anstellung in Laufenburg gefunden hatte.
Der Rat pochte also auf die präzise Einhaltung des Vertrages, obwohl
Reublin von den kirchlichen Instanzen als Hauptunruhestifter bezeichnet
worden war. Zur geforderten fristlosen Entlassung und zur Ausweisung des

gebürtigen Schwaben aus der Stadt gab sich der Rat nicht her. Das entspricht
dem Bild der Reformationsjahre überhaupt. Die bürgerliche Obrigkeit
schützte gewissenhaft die private Rechtssphäre, sei es der Katholiken, sei es

der Protestanten. Reublin bekam also Recht. Ein weiterer geistlicher
Provokateur, der aus Basler Geschlecht stammende Pfarrer am Spital, Wolfgang
Wissenburg, blieb überhaupt ungeschoren.

Erhellend für eine Würdigung des Fastenbruchs in Basel ist der Vergleich
mit einem ähnlichen Vorfall in Zürich. Im Anschluss an ein ebenso
demonstratives Wurstessen im Hause des ehrbaren Buchdruckers Froschauer
ermahnte der Zürcher Rat das Volk dazu, die Fastenordnung einzuhalten.
Gleichzeitig verlangte er jedoch vom zuständigen Konstanzer Bischof eine
ausführliche inhaltliche Begründung dieser Praxis. Man werde jedoch nur
biblische Argumente akzeptieren. Damit hatte der Rat bereits auf Zwingiis
Linie eingeschwenkt. In kirchlichen Sachfragen hatte er bereits 1522 das

Heft fest in der Hand, die führende Rolle Zwingiis bei der Umgestaltung des

zürcherischen Kirchenwesens bekam bereits Konturen.
Anders in Basel: Der Rat verhielt sich wesentlich zurückhaltender. Die

Fastenordnung zog er ja nicht in Zweifel. Allerdings war er auch nicht
bereit, wie das Beispiel Reublin zeigt, kirchlichen Forderungen in jeder
Hinsicht zu willfahren. Ein zweiter charakteristischer Unterschied zwischen
Zürich und Basel liegt im Ausmass des in der Stadt verfügbaren Potentials
theologischen und kirchenrechtlichen Fachwissens. Zwingli konnte in
Zürich nur deshalb rasch zur unbestrittenen theologischen Autorität aufsteigen,

weil wissenschaftlich geschulte Fachleute, die ihm Paroli hätten bieten
können, fehlten. Der Bischofsitz Basel hingegen hatte vorzüglich gebildete
Männer angezogen, die in der Lage waren, das traditionelle Kirchenwesen
mit intellektueller Schärfe und mit kirchenpolitischem Geschick zu verteidigen.

Hier gab es eine geistig wache Öffentlichkeit, vor der sich reformatorische

Anliegen zu bewähren hatten. Eine dem Fastengutachten des Erasmus

vergleichbare Vernehmlassung hat es in Zürich nie gegeben. Zwingiis Kriti-



10 Ulrich Gabler, Die Basler Reformation

ker in Zürich hatten weder wissenschaftliches Format noch erreichten sie ein
breiteres Publikum. In Basel dagegen mussten sich die Verteidiger der
Erneuerung auf eine offene Debatte einlassen.

Ein Jahr nach dem Fastenessen, im April 1523, griff der Rat in die inneren
Angelegenheiten des Barfüssserklosters ein. Als Obere des Franziskanerordens

zwei Angehörige des Konvents wegen Kritik am Klosterwesen
versetzen wollten, protestierte der Rat. Falls die beiden ihre Tätigkeit, die ja
der Stadt zugute komme, beenden müssten, dürfe überhaupt kein Franziskaner

mehr in Basel bleiben. Der Konvent insgesamt müsse wegziehen. Mit
dem Argument, bei Entfernung der Prediger entstünde Unruhe im Volk,
was zu wehren Aufgabe der bürgerlichen Obrigkeit sei, verlangte der Rat
vom Franziskanerprovinzial eine «Begründung» für die geplante Umsiedlung

der missliebigen Prediger. Als der Ordensobere sich weigerte, diesen

Eingriff der weltlichen Behörde in seine geistliche Freiheit geschehen zu
lassen, stellte der Rat seinerseits fest, die beklagen Franziskaner hätten sich

untadelig gehalten und nichts anderes gepredigt als «das wahre Wort Gottes,
das heilige Evangelium». Damit ging der Rat weiter als 1522, denn jetzt trat
er als Schiedsrichter in einer theologisch-kirchlichen Angelegenheit auf und
beurteilte den Inhalt der Verkündigung. Unmissverständlich gab er zu
verstehen, dass er den Freiraum kirchlicher Instanzen - und das galt auch für
den Bischof - nicht unangetastet lassen werde, sobald Interessen der städtischen

Gemeinschaft auf dem Spiele standen.
Dieses tatkräftige Eintreten des Rates zugunsten kirchenkritischer Geistlicher

hatte auf in der Stadt tätige, traditionell eingestellte Prediger keinerlei
abschreckende Wirkung. Sie setzten ihre Verteidigung des mittelalterlichen
Kirchenwesens fort. Dabei bedienten sie sich der gängigen Autoritäten wie
Zitate aus Schriften der Kirchenväter, Hinweise auf anerkannte christliche
Traditionen und Bezugnahme auf bisherige fromme Praxis. Gerade diese

Art der Beweisführung zogen andere Prädikanten in Zweifel.
Uneinigkeit in der Frage, was eigentlich zu gelten habe, stellte sich ein.

Diese Situation der Predigtvielfalt hielt der Rat für unerträglich, da er
Entzweiung der städtischen Gemeinschaft fürchtete. Mit einem an die Prediger

gerichteten Mandat wollte er im Frühjahr 1523 die Grenzen der Plurifor-
mität festlegen. Dabei gibt sich die Verfügung den Anschein, weder den

Verteidigern des traditionellen Kirchenwesens noch den reformatorischen
Predigern zu willen zu sein. Beide Parteien müssen sich die Kritik gefallen
lassen, in ihrer Verkündigung theologischen Meinungsstreit in den Mittelpunkt

gestellt zu haben. Beide Parteien würden sich auf Privatmeinung
berufen. Das Mandat stellte demgegenüber fest, die Prediger hätten sich
aller Erörterung solcher Spitzfindigkeiten auf der Kanzel zu enthalten und



Ulrich Gäbler, Die Basler Reformation 11

dem Volk nur das zu predigen, was die Heilige Schrift sage. Damit nahm der
Rat indes nur scheinbar eine neutrale Haltung ein. Indem er nämlich die
Schrift als einzige Verkündigungsnorm festschrieb, akzeptierte er das von
der reformatorischen Partei geforderte Verfahren bei der Lösung religiöser
Fragen. Nur das Schriftprinzip sollte gelten.

Selbstverständlich orientierte sich auch die mittelalterliche Kirche an der
Heiligen Schrift als oberste Autorität in allen religiösen Fragen. Das Schriftprinzip

ist keine Erfindung der Reformation. Die Geister schieden sich aber
an der Frage, was bei strittiger Auslegung der Schrift zu geschehen habe. In
einem solchen Fall verwies man traditionellerweise auf die bisherige Praxis
der Kirche oder auf die Autorität der anerkannten Kirchenlehrer. Eine
solche Berufung auf kirchliche Praxis oder auf theologische Autorität lehnte
die reformatorische Partei ab - und der Rat gab ihr Recht. Im Mandat
verlangte er nämlich ausdrücklich, jeder Prediger müsse dazu imstande sein,
seine Verkündigung «allein» aus der Heiligen Schrift zu begründen. Damit
stellte sich der Rat in offenen Gegensatz zum bischöflichen Erlass ein Jahr
zuvor, unmittelbar nach dem Fastenbruch von 1522. Dort hatte der geistliche
Herr ja die Autorität der kirchlichen Lehrer ausdrücklich bekräftigt.

Mit seinem Mandat hat der Rat eine Massnahme gesetzt, die an den
Grundfesten des mittelalterlichen Kirchenwesens rüttelte. Das Unerhörte
des Vorgangs besteht darin, dass er sich die Kompetenz zumisst, über die
christliche Lehre bindende Urteile zu fällen. In der mittelalterlichen Welt
hatte ein solches Amt zu den unveräusserlichen Aufgaben des geistlichen
Standes, insbesondere der Bischöfe, gehört. Laien können an Lehrentscheidungen

nicht beteiligt sein. Der Basler Rat missachtete dieses Prinzip und
nahm für sich selbst das Richteramt bei theologischen Streitfragen in
Anspruch.

Der Rat setzte damit die Demontage bischöflichen Einflusses auf die
Stadt fort, denn jetzt beschnitt er auch noch dessen geistlichen Bereich. Das
bedeutete zugleich einen enormen Machtzuwachs für den Rat, hatte er nun
doch neben der Regelung der zeitlichen Angelegenheiten auch noch über
die ewigen Güter das Sagen. Die bisherige Balance zwischen geistlicher und
weltlicher Obrigkeit geriet ins Wanken. Es gab Stimmen, welche die Schwächung

des Bischofs wohl begrüssten, aber der neuen Kompetenzfülle des
Rates gleichwohl skeptisch gegenüberstanden. Dies umso mehr als sich mit
der Verschiebung vom Bischofshof zum Rathaus inhaltlich nicht viel änderte.

Der Rat hatte kein Interesse an Transparenz oder gar an Teilnahme
breiterer Kreise der Bevölkerung bei solchen geistlichen Entscheidungen.
Denn wie das bischöfliche Mandat von 1522 schreibt diese Predigtverfügung
von 1523 ein Gegenüber von «Obrigkeit» und «Volk» fest. Als einen Akt der



12 Ulrich Gabler, Die Basler Reformation

«Demokratisierung» religiöser Entscheidungsfindung kann man das

Predigtmandat von 1523 nicht bezeichnen.
Die Entwicklung in Basel zwischen 1521 und 1523 hat also dazu geführt,

dass sich der Rat eine Schiedsrichterrolle in kirchlichen Frage zulegte.
Obwohl er sich nicht für die Wünsche der reformatorischen Partei ausgesprochen

hatte, begünstigte er sie doch faktisch, weil er von den Vertretern des

traditionellen Kirchenwesens die ihnen fremde Verteidigung bisheriger Praxis

aufgrund der Bibel forderte. Sie standen vor einer unlösbaren Aufgabe,
denn wenn sie sich auf das vom Rat geforderte Prozedere einliessen,
untergruben sie damit die Basis der mittelalterlichen Kirchlichkeit. Im Vergleich
zu Zürich fällt auf, dass wohl in beiden Städten der Rat die Heilige Schrift als

«Norm» festgestellt hat, in Zürich jedoch darüberhinausgehend ausdrücklich

der Inhalt von Zwingiis Verkündigung als in Übereinstimmung mit
dieser Norm bezeichnet wird. Zwingli vertrete eine zutreffende Auslegung
der Schrift. In Basel gab es eine solche inhaltliche Festlegung jahrelang
nicht. Hier schien die Obrigkeit bereit zu sein, Predigtvielfalt zu tolerieren,
solange sie im Rahmen der «Auslegung der Heiligen Schrift» blieb und

solange sie nicht Unruhe in die Bevölkerung trug. Irgendwelche
gesellschaftlichen Folgerungen aus der reformatorischen Predigt zog der Rat noch
nicht.

Es zeigte sich jedoch bald, dass die Spannung in der Stadt nicht auf
religiöse Fragen wie Fastenordnung, Klosterwesen, Verehrung von Heiligen,

Prozessionen und Wallfahrten beschränkt war. Der Ruf nach Erneuerung

der Kirche floss zusammen mit Forderungen nach ökonomischen und
politischen Veränderungen.

Seit Jahrzehnten schon beherrschte in Basel ein Konflikt zwischen
Handelsleuten und Handwerkern das städtische Wirtschaftsleben. Die reichen
Kaufleute verfügten über die politische Macht und gebrauchten diese
rücksichtslos zum Nutzen ihrer eigenen finanziellen Interessen. Die
Gewerbetreibenden beklagten sich über die Händler. Deren monopolistische Praktiken

trieben die Grundstoffpreise für die Handwerker hinauf, billige Importe
von Verbrauchsgütern brächten die Verkaufspreise der städtischen Erzeuger
unter Druck. Dazu waren den Handwerkern die Klöster ein Dorn im Auge,
da diese, an keinerlei Zunftordnung gebunden, billiger produzieren konnten.

Eine Verschärfung der Lage trat ein, als sich mit solchen ökonomischen
Beschwerden politische Begehren verbanden. Getragen von der Weberzunft

kam es im Frühjahr 1525 in der Steinenvorstadt zu offenem Aufruhr.
Der St. Leonhardspfarrer Markus Bertschi trat von der Kanzel aus für die

benachteiligten Handwerker ein und klagte die reichen Bürger der
Unterdrückung an. Auch der schon genannte Teilnehmer am Ferkelessen, der



Ulrich Gabler, Die Basler Reformation 13

Spitalspfarrer Wolfgang Wissenburg unterstützte die Weber. Ihre Anliegen
werden ihm umso mehr am Herzen gelegen haben, als sein Vater dieser
Zunft angehörte. Man verlangte eine Änderung der Stadtverfassung. Einer
grösseren Zahl von Zunftmitgliedern solle die Mitwirkung an der Stadtregierung

ermöglicht werden. Die Lage wurde für die Obrigkeit bedrohlich, als

zur selben Zeit Bauern der Landschaft vor den Mauern der Stadt erschienen

- die Tore hatte man natürlich vorsorglich geschlossen - und bessere

Lebensbedingungen forderten. Vorerst gelang es dem Rat noch, die Wogen zu
glätten. Auf die städtischen politischen Wünsche ging er nicht ein, die
Bauern speiste er mit Versprechungen ab, eine neue Gewerbeordnung kam
immerhin den Anliegen der städtischen Erzeuger entgegen: Die Händler
durften keine Waren mehr importieren, die in Basel selbst hergestellt werden

konnten, und die Klöster bekamen ein völliges Produktionsverbot
auferlegt. Aufs Ganze gesehen konnte sich die Obrigkeit 1525 noch behaupten.
Dieses spannungsreiche Jahr Hess sie jedoch wegen der gesellschaftlichen
Implikationen der reformatorischen Predigt noch vorsichtiger werden - sie

straffte etwa die Zensur kirchenkritischer Bücher.
In religiöser Hinsicht setzte mit dem Jahr 1525 allerdings eine neue

Entwicklung ein. Die Fronten klärten sich. Die Kritik an der Lebensordnung
der Kirche, wie etwa an Fastengeboten und am Prozessionenwesen, an

Heiligenverehrung und an Klosterbrauch hatte ungehindert laut werden
können und verfehlte ihre Wirkung nicht. Die traditionelle Frömmigkeit
zerbröckelte. Klöster gerieten in Auflösung. Die reformatorischen Prediger
gingen jedoch über die Abweisung der traditionellen Lebensordnung hinaus
und begannen ihr Augenmerk auf das religiöse Zentrum der
mittelalterlichen Kirche, auf ihren sakramentalen Charakter zu richten. Sie
bestritten den Glaubenssatz, Christus habe die Kirche zur Vermittlung des

Heils eingerichtet. Weder sei nämlich die Taufe eine notwendige Handlung,
um selig zu werden, noch diene die Eucharistie zur Vergebung der Sünden.

Die Kirche verfüge nicht über das Wort des Heils, sondern sei selbst aus
dem Evangelium geboren. Sie sei Magd, nicht Mutter. Diesem Wesen der
Kirche, so folgerten die reformatorischen Prediger, müsse ihre Ordnung in
Gottesdienst und in Gemeindeaufbau entsprechen. Sie begannen daher auf
das Lesen der Messe zu verzichten und an deren Stelle Predigtgottesdienste
abzuhalten. In der Stadt kam es zu einem Nebeneinander von reformatorischem

Gottesdienst und traditioneller Messfeier. Aus der Predigtvielfalt
erwuchs seit 1525 KultusVielfalt.

Die traditionellen Kräfte konzentrierten sich am Bischofssitz, am
Domkapitel, am Predigerkloster und am Petersstift, im Rat verteidigte eine

Gruppe reicher Kaufleute das bisherige Kirchenwesen. Die sich entwik-



14 Ulrich Gabler, Die Basler Reformation

kelnde reformatorische Partei stützte sich auf Geistliche an der Martins-,
Barfüsser- und Leonhardskirche, auf einige Klosterangehörige sowie auf die

grosse Mehrheit der Handwerker. Wie weit die gottesdienstliche Vielfalt
reichte, geht etwa daraus hervor, dass an St. Martin jahrelang nebeneinander

reformatorischer Gottesdienst und traditionelle Messfeier abgehalten
wurde. Eine Teilung der Bevölkerung in zwei Lager kristallisierte sich seit
Ende 1525 mehr und mehr heraus. Die erneuerungsgesinnte Partei verlangte
weitergehende Reformen, die traditionelle Gruppe verteidigte zunehmend
starrer werdend die bisherige kirchliche und weltliche Ordnung. Der Rat
blieb bei seiner abwartenden Haltung.

Eine solche jahrelang andauernde kirchenpolitische, theologische und
gottesdienstliche Vielfalt hat es in keiner anderen Stadt der Eidgenossenschaft

gegeben. Religiöse Pluriformität ist eine Basler Besonderheit.
Mit der wachsenden Chance, das Kirchenwesen in Basel von Grund auf

neuzugestalten, sah sich die reformatorische Partei je länger je mehr vor die

Frage gestellt, wie diese erneuerte Kirche in ihrer Theologie und in ihrer
Organisation eigentlich auszusehen habe.

Dieser Frage stellte sich in Basel wie kein anderer der Pfarrer an St. Martin:

Johannes Oekolampad.
Als Johannes Oekolampad im Frühjahr 1523 eine Hilfspredigerstelle an

St. Martin antrat, hatte er die Mitte der vierzig bereits erreicht. Basel war
ihm allerdings nicht fremd. Seine Mutter stammte aus der Stadt, und er hatte
schon vorher mehrfach in Basel Aufenthalt genommen. Der gebürtige
Schwabe war an den Universitäten von Heidelberg, Tübingen und Basel

vorzüglich ausgebildet worden. In den Jahren 1515 und 1516 unterstützte er
als Spezialist für das Hebräische Erasmus bei dessen Ausgabe des Neuen
Testaments. Nach einem kurzen Zwischenaufenthalt in seiner Heimatstadt
Weinsberg, wo er als Prediger wirkte, kam Oekolampad 1518 als Poeniten-
tiarius am Münster nach Basel zurück. Der Fachmann für Beicht- und
Bussfragen hatte den Bischof bei heiklen Fällen zu beraten und ihn
gegebenenfalls zu vertreten. Obwohl Oekolampad diese Aufgabe nur wenige
Monate versah, hat sie ihm doch einen gründlichen Einblick in das traditionelle
Beicht- und Busswesen gegeben. Die Frage liess ihn nicht mehr los, was die
Kirche zur Hebung von Sitte und Moral beitragen könne.

Noch im selben Jahre 1518 erwarb Oekolampad in Basel den theologischen

Doktorgrad. Dieser akademische Titel erleichterte ihm den Wechsel

an die prestigereichere Stelle eines Predigers am Augsburger Dom. Es war
die Zeit, als Luther begann, die kirchliche Öffentlichkeit in Atem zu halten.
Oekolampad fühlte sich von dem Wittenberger angesprochen - und
verheimlichte dies auch nicht. Als Domprediger konnte er sich deshalb nicht



Ulrich Gabler, Die Basler Reformation 15

halten. Um Ruhe und Klärung zu finden, zog er sich in ein bayrisches
Kloster zurück. Hier brachte er seine Auseinandersetzung mit dem traditionellen

Kirchenwesen zu Papier. Diese Abrechnung ist in die Form einer
praktisch-theologischen Abhandlung zur Beichte gekleidet. Luthers
Reformation hatte sich an der Frage nach dem Wesen von Ablass und Busse

entzündet, und merkwürdigerweise beschäftigte Oekolampad genau dieselbe

Problematik in seiner ersten reformatorischen Schrift. Mit dem Wittenberger

teilte Oekolampad die Kritik an der traditionellen Busstheologie und
an der gängigen Beichtpraxis. Eigentlich sei die Beichte ein Gebet, in dem
Reue über die Sünde ausgesprochen werde. Neben dieser individuellen,
sozusagen privaten Busse, kennt Oekolampad eine «priesterliche Beichte».
Ihre Umschreibung hängt aufs engste mit Oekolampads Auffassung von der
«Kirche» zusammen. Oekolampad stellt nämlich das Rechts- und Strafsystem

einer Stadt dem der Kirche gegenüber: Die Stadt strafe hart und

grausam, dazu häufig ungerecht, zudem ergötze sich das Volk an Tortur und
Hinrichtung. Die Kirche hingegen versehe eher das Amt liebender,
erziehender Eltern. Sie beweine die irregegangenen Kinder - und rufe sie auf den
rechten Weg zurück. Die Stadt strafe zum Tode - die Kirche führe zum
Leben.

Dieser ekklesiologische Ansatz der reformatorischen Frühschrift blieb
für das ganze weitere Lebenswerk Oekolampads bestimmend. Er
unterschied stets zwischen den weltlichen und den kirchlichen Aufgaben innerhalb

der städtischen Gemeinschaft und wies dabei der Kirche eine eigenständige

und unaufgebbare Rolle bei der Besserung von Sitte und Moral zu.
Wegen des Bekenntnisses zu Luther musste Oekolampad das bayrische

Kloster Altomünster verlassen; Zuflucht fand er im November 1522 in Basel.
Im Frühjahr des darauffolgenden Jahres konnte er eine Hilfspredigerstelle
an St. Martin antreten. Für den ehemaligen Basler Poenitentiarius und den
früheren Augsburger Domprediger bedeutete dieses Amt karrieremässig
einen Abstieg. Oekolampad versah neben der Stelle an St. Martin noch eine
Professur an der Universität. Diese akademische Position gab ihm Prestige,
denn unter den führenden schweizerischen und oberdeutschen Theologen
nahm er als Professor eine Sonderrolle ein - zugleich verschaffte ihm das

Lehramt den entsprechenden finanziellen Rückhalt, verdiente er doch etwa
dreimal soviel wie der eingangs erwähnte Priester Reublin in St. Alban.
Oekolampad begann die Vorlesungstätigkeit mit der Auslegung des Propheten

Jesaja. Überraschenderweise kommt er darin kaum auf die Kirche und
ihre Aufgaben zu sprechen. Wohl polemisiert er gegen die traditionelle
Kirche mit ihrer veräusserlichten Religion, aber die konkreten Basler
Verhältnisse nimmt er nicht in den Blick. In der nächsten alttestamentlichen



16 Ulrich Gäbler, Die Basler Reformation

Vorlesung, einer Auslegung Kleiner Propheten, die er seit Sommer 1525

hielt, hat sich das Bild gewandelt. Jetzt macht der Exeget die Kirche zum
Thema und hebt ihre Aufgaben von denen einer bürgerlichen Obrigkeit ab.

Zwar sei die Kirche nicht auf Macht und Herrschaft aus, wie man ihr
vorwerfe, doch seien ihr Wort, Schrift und Sakrament zur Verwaltung anvertraut.

Unübersehbar spiegelt sich in diesen Äusserungen die kirchliche Lage
Basels nach 1525 wider. In einer Situation von Predigt- und Kultusvielfalt
muss sich die Kirche auf ihre eigentliche Aufgabe besinnen.

Oekolampad hatte sich seit 1525 direkt dieser Verantwortung zu stellen,
denn er war mittlerweile zum Pfarrherrn an St. Martin berufen worden - was
übrigens sein Gesamteinkommen verdoppelte. In der täglichen Gemeindearbeit

musste sich zeigen, wie Oekolampad die Aufgabe der Kirche in der
städtischen Gemeinschaft verstand. Und tatsächlich sieht die Gottesdienstordnung

aus dem Jahre 1526 vor, im Anschluss an die Predigt und noch vor
dem Sakramentsempfang die sogenannte Bannung zu halten. Es wird
verkündigt, dass von der Gemeinschaft des Nachtmahls solche ausgeschlossen
seien, die das Wort Gottes verachteten oder die Eltern nicht in Ehren
hielten, die keine Steuern zahlten oder unrechtmässig Handel trieben,
ausgeschlossen seien ferner die Müssiggänger wie die Unterdrücker und
Verleumder. Oekolampad wollte mit dieser Abkündigung die Fehlbaren zur
Busse rufen. Sie mögen sich der kirchlichen Zucht unterziehen und ein
neues Leben beginnen. Damit knüpfte diese Gottesdienstordnung bei der
Beichtschrift von 1521 an. Für unseren Zusammenhang von entscheidender
Bedeutung ist, dass Oekolampad der christlichen Gemeinde mit dieser Kir-
chenzuchtaufgabe eine von der weltlichen Obrigkeit unabhängige
Verantwortung für das private und öffentliche Leben in der Stadt zuweist. Hiermit
begab er sich in unübersehbaren Gegensatz zu Huldrych Zwingli. Der Zürcher

Reformator entliess die Verantwortung für Straf- und Zuchtmassnah-
men ganz in die Kompetenz des Rates. In Basel versuchte die reformatorische

Kirche - anders als in Zürich oder in Bern - auf Distanz zur bürgerlichen

Obrigkeit zu bleiben. Gerade wegen dieser von Oekolampad aus
tiefster Überzeugung vorgetragenen Unterscheidung von kirchlicher und
bürgerlicher Verantwortung, konnte er als «Theologe» und als «Kirchenmann»

nie eine vergleichbar ausschlaggebende Rolle für die Reformation
der Stadt spielen wie etwa Zwingli in Zürich oder Haller in Bern. Sich selbst

mass Oekolampad keineswegs eine Führungsrolle zu.
Ich komme zum Schluss.

Die Predigt- und Kultusvielfalt kam 1529 an ein Ende. Basel führte die
Reformation ein. Zunftbeschwerden, Bilderstürmerei und Volksaufläufe
hatten die Entscheidung ausgelöst. Der Rat gab sich eine neue Verfassung,



Ulrich Gabler, Die Basler Reformation 17

welche den politischen Initiativen der Vorjahre entgegenkam. Der katholische

Kultus wurde verboten. Bischof und Domkapitel flohen. Am 1. April
1529 schrieb ein obrigkeitliches Mandat das reformatorische Kirchenwesen
bindend fest.

Ich muss diese Entwicklung im einzelnen nicht mehr schildern; es würde
zur Begründung meiner These nichts mehr beitragen. Diese Umwälzungen
von 1529, welche die bisherige Lebensordnung einschneidend veränderten,
lassen nämlich keine neuen Faktoren mehr im bisher sichtbar gewordenen
Basler Kräftespiel erkennen.

Die Eigenart der Basler Reformation sehe ich also in einem Fünffachen:
1. Die reformatorisch Gesinnten müssen sich am Ort mit theologisch

kompetenten und kirchenpolitisch versierten Verteidigern des traditionellen
Kirchenwesens auseinandersetzen.

2. Das Verlangen nach kirchlicher Veränderung verbindet sich mit der
Forderung nach politischer und wirtschaftlicher Neuordnung - dieser wird
teilweise stattgegeben.

3. Jahrelang herrschte Predigt- und Kultusvielfalt.
4. Einen «Reformator» der Stadt, welcher theologisch wie kirchenpolitisch

eine führende Rolle innegehabt hätte, gibt es in Basel nicht.
5. Die Neuordnung der Basler Kirche orientierte sich an dem ekklesiologi-

schen Konzept Oekolampads. Dieses war auf beschränkte Selbständigkeit

der kirchlichen Organe gegenüber der bürgerlichen Obrigkeit angelegt.

Ulrich Gabler, Basel


	Die Basler Reformation

