
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 4

Artikel: Autobiographie und Religionspädagogik

Autor: Schori, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878382

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Autobiographie und Religionspädagogik

Eine Auseinandersetzung mit den beiden Bänden <Lebensweg und religiöse
Erziehung>, hg. v. Rainer Lachmann und Horst F. Rupp, Weinheim 1989, mit
32 autobiographischen Aufsätzen amtierender Religionspädagogen.

Es gehört zur folgenden Rezension, dass ihr Autor ein jüngerer Vertreter
der Religionspädagogik ist, der sich um mindestens eine Generation von den

Autoren, die sich in den beiden Bänden zu Wort melden, unterscheidet. Ich
möchte an drei Punkten kurz zeigen, was das bedeutet. Die 32 Darstellungen

stammen von Wissenschaftlern der Religionspädagogik der Jahrgänge
1915 bis 1933. Ich sehe mich konfrontiert mit einer Generation von
Menschen, von denen die meisten direkte Kriegserfahrungen haben und in den

Beiträgen auch beschreiben. Ich bin selber nach dem 2. Weltkrieg und
zudem in der Schweiz geboren. Was das bedeutet, ist für mich bis heute nicht
einschätzbar.

Als zweites nenne ich eine innertheologische Differenz: für die meisten
Autoren der Beiträge spielte in ihrer theologischen Entwicklung die historische

Kritik eine entscheidende Rolle. «Bei Bultmann hat mich seine
historisch-kritische Exegese fast trunken gemacht» (S. 361,1), schreibt z.B. Siegfried

Vierzig, und gibt damit eine Stimmung wieder, die nicht nur für ihn gilt.
Ich bin mir nicht sicher, ob ich solche Sätze wirklich verstehen kann. In
meiner theologischen Biographie spielte die historische Kritik die Rolle des

in die Theologie verlängerten (historischen) Positivismus, an der ich meine

Kritikfähigkeit geschult habe; eine Rolle vergleichbar mit derjenigen, die
eine positivistische Dogmatik und eine konservative Kirchenleitung für
Siegfried Vierzig gespielt haben. Ich kann heute mit Karl Barths Kirchlicher
Dogmatik fruchtbarer arbeiten als mit dem Römerbriefkommentar von
Ernst Käsemann, innerhalb und ausserhalb der Religionspädagogik.

Der dritte Unterschied: Die beiden Bände handeln von autobiographischer

Forschung und der Frage nach dem Zusammenhang von Autobiographie

und wissenschaftlicher Tätigkeit. Das Thema ist zwar nicht neu, aber es

hat in verschiedenen Wissenschaften in der letzten Zeit - ich meine zu Recht

- einen zentralen Platz eingenommen. Zu Recht darum, weil diese Zuwendung

bezeugt, dass die ideologische Standpunktverschleierung von
Wissenschaftlern langsam ihrem Ende entgegen geht. Zur autobiographischen
Forschung gehört aber unabdingbar die Psychoanalyse. In den beiden Bänden
berichtet Marie Veit, dass sie in späteren Jahren Sigmund Freud gelesen
habe (S. 347 + 350,1). Christoph Bäumler erwähnt den Namen im Zusam-



362 Kurt Schori, Autobiographie und Religionspädagogik

menhang einer gemeinsamen Tätigkeit mit Helmut Kentier. Sonst kommt
Freud nicht vor. Auch C. G. Jung nicht. Im Personenregister fehlen Namen
wie H. Kohut, G.Devereux, A.Miller, R.Spitz, M. Mahler, L. de Mause,
Ph. Aries etc. Ich will diesen Befund nicht überbewerten. Es ist in einigen
Beiträgen klar spürbar, dass die Beschäftigung mit der Psychoanalyse auch
in die Gestaltung dieser Arbeiten implizit eingeflossen ist. Trotzdem spüre
ich den Unterschied bedrängend klar: Tiefenpsychologie kenne ich nicht nur
theoretisch und Freud und Jung habe ich nicht <später> gelesen. Mit beidem
bin ich wissenschaftlich gross geworden und beides stellt in meiner täglichen
Arbeit ein nicht wegzudenkendes Analyse- und Interpretationsinstrument
dar. Ich will die Interpretation dieses Unterschiedes dem Leser überlassen -
es handelt sich auch hier um einen Unterschied in der Generation - und nur
als Beispiel erwähnen: Macht- und Einflussstreben stellen sich in mehreren
Beiträgen mit aller Deutlichkeit dar, explizite Reflexionen auf unbewusste
oder halbbewusste Motive für die wissenschaftliche Tätigkeit finden sich

praktisch nirgends.
Die Lektüre der beiden Bände <Lebensweg und religiöse Erziehung>

gestaltete sich daher für mich als eine Auseinandersetzung mit einer anderen
Generation - mit derjenigen nämlich, die das wissenschaftliche Gespräch
innerhalb der Religionspädagogik bis heute bestimmt hat, die also die Situation

in der heutigen religionspädagogischen Wissenschaft geschaffen hat,
mit der ich selber konfrontiert bin. Dass dabei die Ausgangsbedingungen
dieser Generation von derjenigen, zu der ich selber gehöre, so verschieden
sind, hat aber zuletzt nicht nur diese Auseinandersetzung mit einer anderen
Generation hervorgerufen, sondern - in logischer Konsequenz - die
Auseinandersetzung mit derselben Frage: welcher autobiographische Zusammenhang

ist denn für meine religionspädagogische Arbeit massgebend? Mein
Auftrag lautet zwar, eine Rezension zu schreiben, und ich will diesem Auftrag

auch gerecht werden; wenn ich dabei aber explizit oder implizit meine
eigenen biographischen Voraussetzungen mitreflektiere, so scheint mir das

gerade für das Anliegen und die Thematik der Bücher angemessen.
Dass man durch ihre Lektüre in dieselbe Frage hineingerissen wird, sich

diesem Thema nicht mehr entziehen kann, das allein genügt bereits als

Rechtfertigung für die Lektüre. Aber welches ist denn eigentlich die Thematik?

Der erste Band ist mit einem sehr aufschlussreichen Vorwort zur
Autobiographieforschung in der Wissenschaft versehen. Hier erläutern die
Herausgeber auch ihr Anliegen - zunächst negativ: «Wir haben wohl in Theologie

und Religionspädagogik zu lange so getan, als ob unsere Theorien und
Sätze vollkommen <entrückt> von unserer Lebensgeschichte wären und des-



Kurt Schori, Autobiographie und Religionspädagogik 363

sen ungeachtet in Geltung stehen, abstrakt hängend über aller Lebenswelt;
gleichsam als wären es Aussagen, die unter allen Lebensumständen unwandelbar

und unbeeinflussbar feststünden. Dem ist aber gewiss nicht so!»

(S.22,I). Demgegenüber basiert die Fragestellung der Arbeiten auf der
These, «dass nicht wenige Entwicklungen in Theologie und Religionspädagogik

klarer zu durchschauen wären, würden die je gegebenen
biographisch-lebensgeschichtlichen Hintergründe der beteiligten Akteure transparent

gemacht (werden können)» (S.23,I). Dass sich die Entwicklungen in
der wissenschaftlichen Arbeit aufgrund der lebensgeschichtlichen
Zusammenhänge der Autoren besser verstehen lassen, ist zunächst einmal eine

Hoffnung; aber sie verdeutlicht das Anliegen: besser zu verstehen, und das

bedeutet auch: besser als (das) bisher (möglich war).
«Religionspädagogischer Biographieforschung geht es sicher

zunächst einmal darum, religionspädagogische Entwicklungen und Positionen
der einzelnen Wissenschaftler besser (im Sinne von umfassender) zu verstehen.

Sie müssen nicht mehr unter Subjektverleugnung abstrahiert vom
leibhaftigen Religionspädagogen und seiner Biographie <verstanden> werden,
sondern können in und aus ihrem jeweiligen lebens- und zeitgeschichtlichen
Kontext mit seinen je eigenen Sozialisationsbedingungen wahrgenommen
werden» (S. 26,1).

Von hierher ist auch zu verstehen, dass die Herausgeber ihre Fragestellung

an die Autoren sehr offen als <Religionspädagogik als Autobiographie>
(S. 24,1) formuliert haben. Und sie haben diese Fragestellung auch nicht auf
ausdrücklichen Wunsch «nicht weniger Mitarbeiter nach genaueren Massgaben

und Fragestellungen für die verlangte Bearbeitung» (S. 25,1) präzisiert.
Dieser Verzicht führte zu einer erheblichen, den Herausgebern durchaus
bewussten, Uneinheitlichkeit der Beiträge. Im Normalfall leiden Bücher bei
einem Mangel an konzeptueller Grundlage; in diesem Fall habe ich mich

vom Gegenteil überzeugen lassen. Der Gewinn, der aus der Offenheit der
Fragestellung hervorgegangen ist, ist ein wissenschaftsgeschichtlicher; wäre
der Zusammenhang zwischen Autobiographie und Religionspädagogik kon-
zeptuell vorgegeben, würden die Beiträge nichts über die Auffassung dieses

Zusammenhangs bei den Autoren selbst aussagen. In der vorliegenden
Form aber erhalten wir ein reiches Bild der Rolle, die die autobiographische
Reflexion für die wissenschaftliche Tätigkeit der angesprochenen Forscher
spielt.

Welcher Art die Religionspädagogik ist, die ein Autor entwirft und
vertritt, welche Position er darin oder mit ihr einnimmt, hängt davon ab, welche
Fragen er stellt, rsp. welche Fragen sich ihm stellen. Die Fragen aber, die für
einen Menschen treibend und wichtig werden in seinem Leben und damit



364 Kurt Schori, Autobiographie und Religionspädagogik

auch in der Wahl seines Berufs und in der Gestaltung dieses Berufs, entstehen

in der Biographie dieses Menschen. Und besser verstehen könnte man
einen Autor, wenn er die Entstehungssituationen dieser treibenden Fragen
schildern würde. Flier würde der Zusammenhang zwischen Autobiographie
und wissenschaftlicher Arbeit entstehen. Es gibt eine ganze Anzahl von
Beiträgen, in denen - oft mit erschütternder Tiefe, oft auch etwas romantisierend

und glorifizierend - Erfahrungen konkret geschildert werden. Einige

Male betonen Autoren auch die Schlüsselstellung bestimmter Erlebnisse
für ihre Arbeit oder Berufswahl. Den Zusammenhang zwischen diesen
Erfahrungen und der wissenschaftlichen Tätigkeit bleiben die meisten Autoren
aber schuldig. Er bricht ab, wo die Beschreibung der wissenschaftlichen
Laufbahn beginnt.

Aufgrund dieser Entdeckung stellten sich mir zwei Fragen: 1. Wie fassen
die Autoren Autobiographie auf, wenn das nicht in der eben geschilderten
Weise geschieht? 2. Woraus entstehen die Fragen, die wegweisend für die
wissenschaftliche Arbeit werden und bestimmend sind für die darin
eingenommene Position?

Beide Fragen haben einen engen Zusammenhang. Je länger ich ihnen
nachforschte, um so klarer wurde mir dieser Zusammenhang. Denn beides,
das wissenschaftliche Fragen in der Religionspädagogik wie auch die eigene
biographische Entwicklung, kann man im Zusammenhang nur dann
verständlich machen, wenn das, was man unter Religion versteht, bewusst

gemacht, expliziert ist. Ich komme später auf diesen Punkt zurück.
Als erstes interessierte mich nun die Frage, was denn die verschiedenen

Autoren unter Autobiographie - im Blick auf ihre wissenschaftliche Position
und Arbeit - verstehen. Diese Frage legt in den Texten ein breites Spektrum
verschiedener Verständnisse frei. Bei vielen Autoren beginnt die Darstellung

nach einigen kurzen einleitenden Bemerkungen mit ihrer
wissenschaftlichen Tätigkeit. Die Beschreibung dieser Tätigkeit geschieht in vielen
verschiedenen Schattierungen. Autobiographie kann dann als Beziehungsgeflecht

zu Lehrpersönlichkeiten entstehen. Sie schildert und würdigt die
Einflüsse der vorausgehenden Dozentengeneration auf den Autor (vgl. z.B.
G. Lange, S. 172-190, II) oder es werden die verschiedenen Tätigkeitsfelder
im Rahmen der entsprechenden Organisationen, Institutionen, Kommissionen

geschildert (vgl. z.B. G. Miller S. 189-214, I; J. Henkys, S. 128ff, II).
Manchmal, wenn der Autor eng an den inhaltlichen Fragen bleibt, gerät die

Autobiographie auch zur Schilderung der Teilnahme am oder versuchten
Einflussnahme auf das wissenschaftliche Gespräch (vgl. z.B. E.Paul,
S. 235-249, II). Diese Texte lesen sich fast wie Predigten, in denen die
Autoren ihre Einsichten wissenschaftlicher (so bei E. Paul) oder auch ganz



Kurt Schori, Autobiographie und Religionspädagogik 365

spiritueller Art (vgl. z.B. I. Baldermann, S.26, II) hier noch einmal im
Überblick verbreiten möchten.

Der grösste Teil der Arbeiten aber schildert den wissenschaftlichen
Werdegang und die darin erbrachten Leistungen: Autobiographie als Karriere.
Oft handelt es sich dabei auch um ein Gemisch der verschiedenen
Auffassungen, die ich versucht habe zu unterscheiden. Autobiographie als Karriere,

dieses Verständnis ist aber doch bestimmend für den Eindruck, den die
Lektüre hinterlässt.

Diese Entdeckung verblüffte mich, weil meine eigene Erwartung sehr
anders gelagert war. Ich will damit aber keineswegs behaupten, dass die

Darstellungen darum wenig Wissenswertes enthalten. Für mich als jungen
Religionspädagogen eröffneten sie Details und Zusammenhänge, Schilderungen

von Entwicklungen und Streiten, Auseinandersetzungen und
Personenbezügen, die mir bisher völlig unbekannt waren. Ein Vierteljahrhundert
deutsche Bildungs- und Schulpolitik, die Bewegung der Institutionen und
Institutionalisierungen, Zusammenhänge zwischen katholischer und
evangelischer Religionspädagogik rollen sich vor dem Leser aus den je verschiedenen

Blickwinkeln ab. Was K.Dienst über die Kirchenpolitik schreibt
(S.103ff, II), F. Pöggeler über das <Deutsche Institut für wissenschaftliche
Pädagogik> in Münster (S.275ff, I), Gabriele Miller über den Streit um
Schulbücher und Lehrpläne (S. 191-199,1), E. J. Korherr über die Beziehungen

der österreichischen Religionspädagogik zur Orthodoxen Kirche und
zur Befreiungstheologie (S. 141ff, I) oder R. Sauer über den Zusammenhang
von Liturgik und Katechetik (S. 278-285, II) - all das sind Dinge, die,
insbesondere für einen evangelischen Religionspädagogen, von höchstem
Interesse und in dieser gerafften Form wohl kaum sonst irgendwo zugänglich
sind. Das Werk liest sich, so gesehen, als historische Dokumentation über
die Entwicklung der Religionspädagogik im deutschsprachigen Raum der
Nachkriegszeit - aber eben nicht als Summe von Autobiographien. Die
Persönlichkeiten erhalten im weitaus grössten Teil ihre Konturierung durch
ihre Funktion als Teilnehmer am wissenschaftlichen Gespräch.

Diese Aussage muss aber in zweierlei Hinsicht eingeschränkt werden.
Denn erstens gibt es durchaus Ausnahmen. Nämlich dort, wo den eigenen
Lebensereignissen viel Platz eingeräumt wird wie etwa bei Gert Otto
(S. 239ff, I), Maria Kassel (S. 145ff, II) oder Henning Schroer (S. 297 ff, II).
Und zweitens soll damit nicht ausgesagt sein, dass die Schilderung von
Erfahrungen, insbesondere Kindheitserfahrungen, fehlte. Eindrücklich sind
dabei für mich vor allem die Kriegs- und Gefangenschaftserfahrungen,
denen ich nur mit Zögern und grosser Scheu gegenüberstehen kann. Sie lassen

etwas von dem Dunkel aufsteigen, das diese Generation von Wissen-



366 Kurt Schori, Autobiographie und Religionspädagogik

schaftlern zu tragen hatte. Ich versuchte daher ganz bewusst zu erkennen, ob
und inwiefern die Kindheits- und Jugenderfahrungen die jeweilige
religionspädagogische Position des Autors geprägt oder bestimmt haben. Bei der
Lektüre stösst man immer wieder auf Formulierungen, die die Wichtigkeit
von Kindheits- und Jugenderlebnissen hervorheben. Sie werden als <Schlüs-

selerfahrungen> bezeichnet oder ihre <prägende> Wirkung für das ganze
spätere Leben wird hervorgehoben. Bei der Eindrücklichkeit vieler Schilderungen

sind diese Betonungen auch sehr verständlich und unmittelbar
einleuchtend. Aber wie diese Prägung aussieht, welche Fragen sich aus den

Erfahrungen ergeben haben und warum und wie diese Fragen die Position in
der religionspädagogischen Wissenschaft bestimmt haben, darüber bleiben
die Reflexionen sehr karg.

Henning Schroer schreibt z.B. nach der Schilderung der Kriegs- und
Gefangenschaftserlebnisse: «Diese Schule des Lebens war sehr hart und
einprägsam; aber noch einmal davongekommen zu sein, war das tragende
Gefühl. Diese allgemeine Konstellation hat mich in den Fragen des Glaubens

mindestens ebenso geprägt wie die Institutionen, von denen ich lernte,
was Glauben sein könnte...» (S.301, II). Welcher Zusammenhang ergibt
sich dann aber von dieser Erfahrung zur traditionalistischen Religionspädagogik

(vgl. S. 320, II), die Schroer vertritt?
Oder was haben die geradezu erschütternden Beschreibungen der

Kriegsausbildungsjahre von G. Stachel, die Gefahr, in die er gekommen ist
durch gewisse Stellungnahmen im Wehrdienst, und die er überhaupt erst

später erkannt hat - ich stelle mir vor, dass ich wegen einer Aussage dem

Kriegsgericht nur dank eines anti-nazistischen Vorgesetzten entgangen wäre

(vgl. S. 294/295, I) -, was haben diese Erfahrungen mit der konsequenten
empirischen Position Stachels und seinem Rückgriff auf die Berliner Schule

zu tun?
Ich will aber auch die Gegenbeispiele nennen, wenn sie auch nicht

zahlreich sind. Im folgenden Satz von Dieter Stoodt wird immerhin ein solcher

Zusammenhang explizit gemacht, wenn auch nicht genauer erläutert: «Der
vordergründige Vitalismus und die optimistische Jugendlichkeit vieler HJ-
Lieder können nicht darüber hinwegtäuschen, dass die NS-<Kultur> eine
solche des Todes war. Derartige Sozialisationsresultate meine ich, wenn ich

von den eingedrillten Gefühlen meiner Kindheit spreche. Meine spätere
Sensibilität für Präsozialisationen hat vielleicht hier ihren lebensgeschichtlichen

Ansatzpunkt» (S.324, I). Oder Maria Kassel spricht offen über die

Autoritätsprobleme, die sie in ihrer Berufsarbeit gegenüber älteren, rsp.
männlichen Berufskollegen durchzustehen hatte, und die sie zu ihrer
kritischen Didaktik und deren Konzentrierung «auf die Bedeutung der person-



Kurt Schori, Autobiographie und Religionspädagogik 367

bedingten Einflüsse im religionspädagogischen Prozess» (S. 163, II) geführt
hat.

Aber nicht nur wird dieser Zusammenhang selten geschaffen. Je länger
ich dieser Frage nachging, umso klarer merkte ich, dass zwischen den

Schilderungen der Kindheits- und Jugenderlebnissen und der Beschreibung der
wissenschaftlichen Laufbahn oft ein Bruch besteht, der häufig sogar in
Tonfall und Stil bemerkbar ist (z.B. deutlich spürbar bei W. Nastainczyk,
S. 196/197, II). Und die Frage ist naheliegend, ob diese Beobachtung mit der
bereits herausgearbeiteten Auffassung von Autobiographie als Karriere
zusammenhängt. Zumindest eines wird deutlich und kann als Antwort auf die
S. 364 (oben) gestellte Frage formuliert werden: das wissenschaftliche Fragen

entsteht für die Generation dieser Autoren kaum aus den Lebensereignissen,

sondern aus der theologischen und religionspädagogischen Entwicklung

in der Wissenschaft. Dass dabei die Auffassung von Autobiographie
selbst, als Leistungskarriere, mit den Lebenserfahrungen der Autoren und
der Nachkriegszeit zusammenhängt, ist wahrscheinlich. Es hätte mich als

Leser der beiden Bände aber sehr interessiert, wie dieser Zusammenhang im
Einzelfall aussieht. Darauf bekam ich keine Antwort.

Ich will mit einer letzten Überlegung zur möglichen Erklärung dieses

Sachverhalts abschliessen. Um den Zusammenhang zwischen Autobiographie

und religionspädagogischer Tätigkeit in dem Sinne verständlich
machen zu können, dass die Enstehung der Fragen, die die wissenschaftliche
Arbeit bestimmen, deutlich wird, wird man nicht umhin können, zu erläutern,

was mit dem Wort <Religion> gemeint ist. Denn das Verständnis dieses

Ausdrucks leitet die Auswahl der geschilderten Ereignisse, die als relevant
für die religiöse Biographie angesehen werden. Ich habe nur drei Texte

gefunden, in denen mehr implizit als explizit auf diese Frage reflektiert wird
(G. Biemer, S. 54ff, II; E. Bochinger, S. 84,1; K. Wegenast, S. 339, II).
Dagegen fielen mir merkwürdigerweise viele Bemerkungen und Beschreibungen

auf, die in dieser Hinsicht beinahe naiv anmuten:
«Während der Zeiten im Reichsarbeitsdienst und ab Januar 1945 in der

Luftwaffe bis zu meiner Gefangennahme Anfang April durch amerikanische
Soldaten waren Religion und Kirche in meinem Leben nicht präsent»
(Ch. Bäumler, S. 33,1).

«In der religiösen Lernbiographie bis 1945 gab es keine Komplikationen.
Das Leben in einer westfälischen Landstadt erhielt nach wie vor vom
Kirchenjahr seinen Rhythmus, und echte Nazis am Ort gab es nicht viele. Mit
zehn Jahren begann der Ministrantendienst, von dem uns der Pflichtdienst
im Jungvolk nicht abhielt. Fast jeden Morgen um sieben ging es in die
Schulmesse ...» (F. Pöggeler, S. 266, I).



368 Kurt Schon, Autobiographie lind Religionspädagogik

«Religion und Kirche waren also in der frühen Kindheit im privaten und
öffentlichen Bereich kaum für mich präsent» (R Biehl, S. 30, II).

«Das Kriegsende, ein Krankenhausaufenthalt kurz zuvor, die persönliche
Bedrohung durch Luftangriffe, bei der wir all unsere Habe verloren, aber
das Leben retteten, haben direkt wohl keine religiöse Wirkung gehabt, aber
mich stark geprägt» (H. Schroer, S. 302, II. Ähnliche Bemerkungen finden
sich auch S. 58, I; S. 91, I; S. 195,1; S. 55, II).

Diesen Zitaten ist zu entnehmen, wie eng das vorausgesetzte und nicht
reflektierte Verständnis des Ausdrucks Religion ist. Insbesondere im Blick
auf die Kindheit umfasst es fast ausschliesslich die institutionellen Aspekte
oder die institutionalisierten Riten. Unter dieser Voraussetung scheint es

mir von vorneherein ausgeschlossen, dass ein tragender Zusammenhang
zwischen Biographie und religionspädagogischer Tätigkeit und Position
erkannt werden kann. Möglicherweise ist es diese Voraussetzung, die dazu

führt, dass das Anliegen der Herausgeber, «religionspädagogische Entwicklungen

und Positionen der einzelnen Wissenschaftler besser zu verstehen»
(S. 26,1), in den beiden Bänden nicht in vollem Umfang zum Tragen kommt.
Dieser Sachverhalt macht die beiden Bände weder für einen Religionspädagogen

noch für einen interessierten Laien weniger lesenswert. Aber er
deckt doch auf, wie wenig selbstverständlich autobiographische Forschung
auch heute noch Teil der Wissenschaft ist. Die Sammlung stellt eher eine Art
Werkbuch dar, in welchem Wissenschaftler dieser Fragerichtung und eigenem

Vorbewusstem auf der Spur sind und schriftliche Gestalt zu verleihen
versuchen.*

Kurt Schori, Bremgarten

* Die Frage nach der Bedingtheit theologischer Entwürfe durch den Ort in der Geschichte, an

dem sie entstehen oder den Ort der Entwicklung, an dem sie rezipiert werden ist in der Theologie
natürlich nicht neu. Einerseits gibt es in der Religionspädagogik den strukturgenetischen Ansatz
(F. Oser, J. Fowler etc.), innerhalb dessen theologische Arbeit als «Arbeit an Lebensdeutungen»
(W. Grab, Arbeit an Lebensdeutungen, EvErz 3 [1990] 266-277) gefordert wird; andererseits ist

die Fragestellung nach der zeitbedingten Formulierung einer Theologie in Systematik und Exegese

ebenfalls verbreitet. Als markantes Beispiel sei hier auf Bonhoeffer verwiesen (z.B. Chr.

Gremmels/H. Pfeifer, Theologie und Biographie. Zum Beispiel Dietrich Bonhoeffer, München
1983). Beide Arbeiten legen aber auch auf markante Weise Zeugnis davon ab, wie unselbstverständlich

die oben aufgeworfene Fragestellung ist. Ich weise in diesem Zusammenhang auf das

Buch von G. Devereux, Angst und Methode inden Verhaltenswissenschaften, Frankfurt 1984,

hin.


	Autobiographie und Religionspädagogik

