Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 4

Artikel: Autobiographie und Religionspadagogik
Autor: Schori, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878382

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878382
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Autobiographie und Religionspddagogik

Eine Auseinandersetzung mit den beiden Bdinden <Lebensweg und religicse
Erziehung>, hg. v. Rainer Lachmann und Horst F. Rupp, Weinheim 1989, mit
32 autobiographischen Aufsdtzen amtierender Religionspddagogen.

Es gehort zur folgenden Rezension, dass ihr Autor ein jlingerer Vertreter
der Religionspiddagogik ist, der sich um mindestens eine Generation von den
Autoren, die sich in den beiden Bénden zu Wort melden, unterscheidet. Ich
mochte an drei Punkten kurz zeigen, was das bedeutet. Die 32 Darstellun-
gen stammen von Wissenschaftlern der Religionspddagogik der Jahrgénge
1915 bis 1933. Ich sehe mich konfrontiert mit einer Generation von Men-
schen, von denen die meisten direkte Kriegserfahrungen haben und in den
Beitrdgen auch beschreiben. Ich bin selber nach dem 2. Weltkrieg und
zudem in der Schweiz geboren. Was das bedeutet, ist fiir mich bis heute nicht
einschétzbar.

Als zweites nenne ich eine innertheologische Differenz: fiir die meisten
Autoren der Beitrige spielte in ihrer theologischen Entwicklung die histori-
sche Kritik eine entscheidende Rolle. «Bei Bultrmann hat mich seine histo-
risch-kritische Exegese fast trunken gemacht» (S. 361, I), schreibt z.B. Sieg-
fried Vierzig, und gibt damit eine Stimmung wieder, die nicht nur fiir ihn gilt.
Ich bin mir nicht sicher, ob ich solche Sitze wirklich verstehen kann. In
meiner theologischen Biographie spielte die historische Kritik die Rolle des
in die Theologie verldngerten (historischen) Positivismus, an der ich meine
Kritikfdhigkeit geschult habe; eine Rolle vergleichbar mit derjenigen, die
eine positivistische Dogmatik und eine konservative Kirchenleitung fiir
Siegfried Vierzig gespielt haben. Ich kann heute mit Karl Barths Kirchlicher
Dogmatik fruchtbarer arbeiten als mit dem Romerbriefkommentar von
Ernst Kédsemann, innerhalb und ausserhalb der Religionspiddagogik.

Der dritte Unterschied: Die beiden Binde handeln von autobiographi-
scher Forschung und der Frage nach dem Zusammenhang von Autobiogra-
phie und wissenschaftlicher Tétigkeit. Das Thema ist zwar nicht neu, aber es
hat in verschiedenen Wissenschaften in der letzten Zeit — ich meine zu Recht
— einen zentralen Platz eingenommen. Zu Recht darum, weil diese Zuwen-
dung bezeugt, dass die ideologische Standpunktverschleierung von Wissen-
schaftlern langsam ihrem Ende entgegen geht. Zur autobiographischen For-
schung gehort aber unabdingbar die Psychoanalyse. In den beiden Bédnden
berichtet Marie Veit, dass sie in spéteren Jahren Sigmund Freud gelesen
habe (S. 347 + 350, I). Christoph Bdumler erwidhnt den Namen im Zusam-



362 Kurt Schori, Autobiographie und Religionspddagogik

menhang einer gemeinsamen Tétigkeit mit Helmut Kentler. Sonst kommt
Freud nicht vor. Auch C. G. Jung nicht. Im Personenregister fehlen Namen
wie H. Kohut, G. Devereux, A. Miller, R. Spitz, M. Mahler, L.de Mause,
Ph. Aries etc. Ich will diesen Befund nicht tiberbewerten. Es ist in einigen
Beitrédgen klar spiirbar, dass die Beschéftigung mit der Psychoanalyse auch
in die Gestaltung dieser Arbeiten implizit eingeflossen ist. Trotzdem spiire
ich den Unterschied bedriangend klar: Tiefenpsychologie kenne ich nicht nur
theoretisch und Freud und Jung habe ich nicht <«spiter> gelesen. Mit beidem
bin ich wissenschaftlich gross geworden und beides stellt in meiner téglichen
Arbeit ein nicht wegzudenkendes Analyse- und Interpretationsinstrument
dar. Ich will die Interpretation dieses Unterschiedes dem Leser iiberlassen —
es handelt sich auch hier um einen Unterschied in der Generation — und nur
als Beispiel erwdhnen: Macht- und Einflussstreben stellen sich in mehreren
Beitrdgen mit aller Deutlichkeit dar, explizite Reflexionen auf unbewusste
oder halbbewusste Motive fiir die wissenschaftliche Tétigkeit finden sich
praktisch nirgends.

Die Lektiire der beiden Bénde <Lebensweg und religiose Erziehung:
gestaltete sich daher fiir mich als eine Auseinandersetzung mit einer anderen
Generation — mit derjenigen ndmlich, die das wissenschaftliche Gesprich
innerhalb der Religionspddagogik bis heute bestimmt hat, die also die Situa-
tion in der heutigen religionspddagogischen Wissenschaft geschaffen hat,
mit der ich selber konfrontiert bin. Dass dabei die Ausgangsbedingungen
dieser Generation von derjenigen, zu der ich selber gehore, so verschieden
sind, hat aber zuletzt nicht nur diese Auseinandersetzung mit einer anderen
Generation hervorgerufen, sondern — in logischer Konsequenz — die Ausein-
andersetzung mit derselben Frage: welcher autobiographische Zusammen-
hang ist denn fiir meine religionspddagogische Arbeit massgebend? Mein
Auftrag lautet zwar, eine Rezension zu schreiben, und ich will diesem Auf-
trag auch gerecht werden; wenn ich dabei aber explizit oder implizit meine
eigenen biographischen Voraussetzungen mitreflektiere, so scheint mir das
gerade fiir das Anliegen und die Thematik der Biicher angemessen.

Dass man durch ihre Lektiire in dieselbe Frage hineingerissen wird, sich
diesem Thema nicht mehr entziehen kann, das allein geniigt bereits als
Rechtfertigung fiir die Lektiire. Aber welches ist denn eigentlich die Thema-
tik?

Der erste Band ist mit einem sehr aufschlussreichen Vorwort zur Auto-
biographieforschung in der Wissenschaft versehen. Hier erldutern die Her-
ausgeber auch ihr Anliegen — zunéchst negativ: «Wir haben wohl in Theolo-
gie und Religionspdadagogik zu lange so getan, als ob unsere Theorien und
Sitze vollkommen <entriickt> von unserer Lebensgeschichte wiren und des-



Kurt Schori, Autobiographie und Religionspidagogik 363

sen ungeachtet in Geltung stehen, abstrakt hdngend iiber aller Lebenswelt;
gleichsam als wiren es Aussagen, die unter allen Lebensumstdnden unwan-
delbar und unbeeinflussbar feststiinden. Dem ist aber gewiss nicht so!»
(S.22,1). Demgegeniiber basiert die Fragestellung der Arbeiten auf der
These, «dass nicht wenige Entwicklungen in Theologie und Religionspéd-
agogik klarer zu durchschauen wiren, wiirden die je gegebenen biogra-
phisch-lebensgeschichtlichen Hintergriinde der beteiligten Akteure transpa-
rent gemacht (werden konnen)» (S.23,1). Dass sich die Entwicklungen in
der wissenschaftlichen Arbeit aufgrund der lebensgeschichtlichen Zusam-
menhédnge der Autoren besser verstehen lassen, ist zunéchst einmal eine
Hoffnung; aber sie verdeutlicht das Anliegen: besser zu verstehen, und das
bedeutet auch: besser als (das) bisher (moglich war).

«Religionspidagogischer Biographieforschung (...) geht es sicher zu-
néchst einmal darum, religionspddagogische Entwicklungen und Positionen
der einzelnen Wissenschaftler besser (im Sinne von umfassender) zu verste-
hen. Sie miissen nicht mehr unter Subjektverleugnung abstrahiert vom leib-
haftigen Religionspddagogen und seiner Biographie <verstanden> werden,
sondern konnen in und aus ihrem jeweiligen lebens- und zeitgeschichtlichen
Kontext mit seinen je eigenen Sozialisationsbedingungen wahrgenommen
werden» (S. 26, 1).

Von hierher ist auch zu verstehen, dass die Herausgeber ihre Fragestel-
lung an die Autoren sehr offen als <Religionspddagogik als Autobiographie»
(S.24, I) formuliert haben. Und sie haben diese Fragestellung auch nicht auf
ausdriicklichen Wunsch «nicht weniger Mitarbeiter nach genaueren Massga-
ben und Fragestellungen fiir die verlangte Bearbeitung» (S. 25, I) prézisiert.
Dieser Verzicht fithrte zu einer erheblichen, den Herausgebern durchaus
bewussten, Uneinheitlichkeit der Beitrdge. Im Normalfall leiden Biicher bei
einem Mangel an konzeptueller Grundlage; in diesem Fall habe ich mich
vom Gegenteil tiberzeugen lassen. Der Gewinn, der aus der Offenheit der
Fragestellung hervorgegangen ist, ist ein wissenschaftsgeschichtlicher; wire
der Zusammenhang zwischen Autobiographie und Religionspddagogik kon-
zeptuell vorgegeben, wiirden die Beitrége nichts iiber die Auffassung dieses
Zusammenhangs bei den Autoren selbst aussagen. In der vorliegenden
Form aber erhalten wir ein reiches Bild der Rolle, die die autobiographische
Reflexion fiir die wissenschaftliche Tétigkeit der angesprochenen Forscher
spielt.

Welcher Art die Religionspddagogik ist, die ein Autor entwirft und ver-
tritt, welche Position er darin oder mit ihr einnimmt, hiingt davon ab, welche
Fragen er stellt, rsp. welche Fragen sich ihm stellen. Die Fragen aber, die fiir
einen Menschen treibend und wichtig werden in seinem Leben und damit



364 Kurt Schori, Autobiographie und Religionspddagogik

auch in der Wahl seines Berufs und in der Gestaltung dieses Berufs, entste-
hen in der Biographie dieses Menschen. Und besser verstehen kdnnte man
einen Autor, wenn er die Entstehungssituationen dieser treibenden Fragen
schildern wiirde. Hier wiirde der Zusammenhang zwischen Autobiographie
und wissenschaftlicher Arbeit entstehen. Es gibt eine ganze Anzahl von
Beitrigen, in denen — oft mit erschiitternder Tiefe, oft auch etwas romanti-
sierend und glorifizierend — Erfahrungen konkret geschildert werden. Eini-
ge Male betonen Autoren auch die Schliisselstellung bestimmter Erlebnisse
fir ihre Arbeit oder Berufswahl. Den Zusammenhang zwischen diesen Er-
fahrungen und der wissenschaftlichen Tétigkeit bleiben die meisten Autoren
aber schuldig. Er bricht ab, wo die Beschreibung der wissenschaftlichen
Laufbahn beginnt.

Aufgrund dieser Entdeckung stellten sich mir zwei Fragen: 1. Wie fassen
die Autoren Autobiographie auf, wenn das nicht in der eben geschilderten
Weise geschieht? 2. Woraus entstehen die Fragen, die wegweisend fiir die
wissenschaftliche Arbeit werden und bestimmend sind fiir die darin einge-
nommene Position?

Beide Fragen haben einen engen Zusammenhang. Je ldnger ich ihnen
nachforschte, um so klarer wurde mir dieser Zusammenhang. Denn beides,
das wissenschaftliche Fragen in der Religionspddagogik wie auch die eigene
biographische Entwicklung, kann man im Zusammenhang nur dann ver-
standlich machen, wenn das, was man unter Religion versteht, bewusst
gemacht, expliziert ist. Ich komme spéter auf diesen Punkt zuriick.

Als erstes interessierte mich nun die Frage, was denn die verschiedenen
Autoren unter Autobiographie —im Blick auf ihre wissenschaftliche Position
und Arbeit — verstehen. Diese Frage legt in den Texten ein breites Spektrum
verschiedener Verstdndnisse frei. Bei vielen Autoren beginnt die Darstel-
lung nach einigen kurzen einleitenden Bemerkungen mit ihrer wissen-
schaftlichen Tétigkeit. Die Beschreibung dieser Tétigkeit geschieht in vielen
verschiedenen Schattierungen. Autobiographie kann dann als Beziehungs-
geflecht zu Lehrpersonlichkeiten entstehen. Sie schildert und wiirdigt die
Einfliisse der vorausgehenden Dozentengeneration auf den Autor (vgl. z.B.
G. Lange, S. 172-190, II) oder es werden die verschiedenen Tétigkeitsfelder
im Rahmen der entsprechenden Organisationen, Institutionen, Kommissio-
nen geschildert (vgl. z.B. G. Miller S.189-214, I; J. Henkys, S.128ff, II).
Manchmal, wenn der Autor eng an den inhaltlichen Fragen bleibt, gerit die
Autobiographie auch zur Schilderung der Teilnahme am oder versuchten
Einflussnahme auf das wissenschaftliche Gespriach (vgl. z.B. E.Paul,
S.235-249, 1I). Diese Texte lesen sich fast wie Predigten, in denen die
Autoren ihre Einsichten wissenschaftlicher (so bei E. Paul) oder auch ganz



Kurt Schori, Autobiographie und Religionspddagogik 365

spiritueller Art (vgl. z.B. 1. Baldermann, S.26, II) hier noch einmal im
Uberblick verbreiten moéchten.

Der grosste Teil der Arbeiten aber schildert den wissenschaftlichen Wer-
degang und die darin erbrachten Leistungen: Autobiographie als Karriere.
Oft handelt es sich dabei auch um ein Gemisch der verschiedenen Auffas-
sungen, die ich versucht habe zu unterscheiden. Autobiographie als Karrie-
re, dieses Verstidndnis ist aber doch bestimmend fiir den Eindruck, den die
Lektiire hinterl&sst.

Diese Entdeckung verbliiffte mich, weil meine eigene Erwartung sehr
anders gelagert war. Ich will damit aber keineswegs behaupten, dass die
Darstellungen darum wenig Wissenswertes enthalten. Fiir mich als jungen
Religionspiddagogen erdffneten sie Details und Zusammenhéinge, Schilde-
rungen von Entwicklungen und Streiten, Auseinandersetzungen und Perso-
nenbeziigen, die mir bisher vollig unbekannt waren. Ein Vierteljahrhundert
deutsche Bildungs- und Schulpolitik, die Bewegung der Institutionen und
Institutionalisierungen, Zusammenhinge zwischen katholischer und evan-
gelischer Religionspiddagogik rollen sich vor dem Leser aus den je verschie-
denen Blickwinkeln ab. Was K. Dienst iiber die Kirchenpolitik schreibt
(S.103ff, II), F. Poggeler iiber das <Deutsche Institut fiir wissenschaftliche
Péddagogik> in Miinster (S.275ff, I), Gabriele Miller tiber den Streit um
Schulbiicher und Lehrplédne (S.191-199, 1), E. J. Korherr iiber die Beziehun-
gen der Osterreichischen Religionspiddagogik zur Orthodoxen Kirche und
zur Befreiungstheologie (S. 141ff, I) oder R. Sauer iiber den Zusammenhang
von Liturgik und Katechetik (S.278-285, II) — all das sind Dinge, die,
insbesondere fiir einen evangelischen Religionspiddagogen, von hochstem
Interesse und in dieser gerafften Form wohl kaum sonst irgendwo zugénglich
sind. Das Werk liest sich, so gesehen, als historische Dokumentation iiber
die Entwicklung der Religionspddagogik im deutschsprachigen Raum der
Nachkriegszeit — aber eben nicht als Summe von Autobiographien. Die
Personlichkeiten erhalten im weitaus grossten Teil ihre Konturierung durch
ihre Funktion als Teilnehmer am wissenschaftlichen Gespréch.

Diese Aussage muss aber in zweierlei Hinsicht eingeschrankt werden.
Denn erstens gibt es durchaus Ausnahmen. Nidmlich dort, wo den eigenen
Lebensereignissen viel Platz eingerdumt wird wie etwa bei Gert Otto
(S.2391f, I), Maria Kassel (S. 145ff, II) oder Henning Schroer (S. 297 ff, II).
Und zweitens soll damit nicht ausgesagt sein, dass die Schilderung von
Erfahrungen, insbesondere Kindheitserfahrungen, fehlte. Eindriicklich sind
dabei fiir mich vor allem die Kriegs- und Gefangenschaftserfahrungen, de-
nen ich nur mit Zégern und grosser Scheu gegeniiberstehen kann. Sie lassen
etwas von dem Dunkel aufsteigen, das diese Generation von Wissen-



366 Kurt Schori, Autobiographie und Religionspidagogik

schaftlern zu tragen hatte. Ich versuchte daher ganz bewusst zu erkennen, ob
und inwiefern die Kindheits- und Jugenderfahrungen die jeweilige religions-
pddagogische Position des Autors geprégt oder bestimmt haben. Bei der
Lektiire stosst man immer wieder auf Formulierungen, die die Wichtigkeit
von Kindheits- und Jugenderlebnissen hervorheben. Sie werden als <Schliis-
selerfahrungen> bezeichnet oder ihre <«prigende> Wirkung fiir das ganze
spatere Leben wird hervorgehoben. Bei der Eindriicklichkeit vieler Schilde-
rungen sind diese Betonungen auch sehr verstdndlich und unmittelbar ein-
leuchtend. Aber wie diese Pragung aussieht, welche Fragen sich aus den
Erfahrungen ergeben haben und warum und wie diese Fragen die Position in
der religionspadagogischen Wissenschaft bestimmt haben, dariiber bleiben
die Reflexionen sehr karg.

Henning Schroer schreibt z.B. nach der Schilderung der Kriegs- und
Gefangenschaftserlebnisse: «Diese Schule des Lebens war sehr hart und
einpriagsam; aber noch einmal davongekommen zu sein, war das tragende
Gefiihl. Diese allgemeine Konstellation hat mich in den Fragen des Glau-
bens mindestens ebenso geprigt wie die Institutionen, von denen ich lernte,
was Glauben sein kénnte ...» (S.301, II). Welcher Zusammenhang ergibt
sich dann aber von dieser Erfahrung zur traditionalistischen Religionspad-
agogik (vgl. S. 320, II), die Schroer vertritt?

Oder was haben die geradezu erschiitternden Beschreibungen der
Kriegsausbildungsjahre von G. Stachel, die Gefahr, in die er ggkommen ist
durch gewisse Stellungnahmen im Wehrdienst, und die er iiberhaupt erst
spiter erkannt hat — ich stelle mir vor, dass ich wegen einer Aussage dem
Kriegsgericht nur dank eines anti-nazistischen Vorgesetzten entgangen wire
(vgl. S.294/295, 1) —, was haben diese Erfahrungen mit der konsequenten
empirischen Position Stachels und seinem Riickgriff auf die Berliner Schule
zu tun?

Ich will aber auch die Gegenbeispiele nennen, wenn sie auch nicht zahl-
reich sind. Im folgenden Satz von Dieter Stoodt wird immerhin ein solcher
Zusammenhang explizit gemacht, wenn auch nicht genauer erldutert: «Der
vordergriindige Vitalismus und die optimistische Jugendlichkeit vieler HJ-
Lieder konnen nicht dariiber hinwegtduschen, dass die NS-<Kultur> eine
solche des Todes war. Derartige Sozialisationsresultate meine ich, wenn ich
von den eingedrillten Gefithlen meiner Kindheit spreche. Meine spétere
Sensibilitit fiir Prasozialisationen hat vielleicht hier ihren lebensgeschichtli-
chen Ansatzpunkt» (S.324, I). Oder Maria Kassel spricht offen tiber die
Autoritatsprobleme, die sie in ihrer Berufsarbeit gegeniiber idlteren, rsp.
minnlichen Berufskollegen durchzustehen hatte, und die sie zu ihrer kriti-
schen Didaktik und deren Konzentrierung «auf die Bedeutung der person-



Kurt Schori, Autobiographie und Religionspddagogik 367

bedingten Einfliisse im religionspddagogischen Prozess» (S. 163, II) gefiihrt
hat.

Aber nicht nur wird dieser Zusammenhang selten geschaffen. Je langer
ich dieser Frage nachging, umso klarer merkte ich, dass zwischen den Schil-
derungen der Kindheits- und Jugenderlebnissen und der Beschreibung der
wissenschaftlichen Laufbahn oft ein Bruch besteht, der hiufig sogar in
Tonfall und Stil bemerkbar ist (z.B. deutlich spiirbar bei W. Nastainczyk,
S.196/197, II). Und die Frage ist naheliegend, ob diese Beobachtung mit der
bereits herausgearbeiteten Auffassung von Autobiographie als Karriere zu-
sammenhingt. Zumindest eines wird deutlich und kann als Antwort auf die
S. 364 (oben) gestellte Frage formuliert werden: das wissenschaftliche Fra-
gen entsteht fiir die Generation dieser Autoren kaum aus den Lebensereig-
nissen, sondern aus der theologischen und religionspddagogischen Entwick-
lung in der Wissenschaft. Dass dabei die Auffassung von Autobiographie
selbst, als Leistungskarriere, mit den Lebenserfahrungen der Autoren und
der Nachkriegszeit zusammenhéngt, ist wahrscheinlich. Es hétte mich als
Leser der beiden Bénde aber sehr interessiert, wie dieser Zusammenhang im
Einzelfall aussieht. Darauf bekam ich keine Antwort.

Ich will mit einer letzten Uberlegung zur moglichen Erklidrung dieses
Sachverhalts abschliessen. Um den Zusammenhang zwischen Autobiogra-
phie und religionspddagogischer Titigkeit in dem Sinne verstdndlich ma-
chen zu konnen, dass die Enstehung der Fragen, die die wissenschaftliche
Arbeit bestimmen, deutlich wird, wird man nicht umhin kénnen, zu erliu-
tern, was mit dem Wort <Religion> gemeint ist. Denn das Verstédndnis dieses
Ausdrucks leitet die Auswahl der geschilderten Ereignisse, die als relevant
fiir die religiose Biographie angesehen werden. Ich habe nur drei Texte
gefunden, in denen mehr implizit als explizit auf diese Frage reflektiert wird
(G. Biemer, S. 54ff, II; E. Bochinger, S. 84, I; K. Wegenast, S. 339, II). Da-
gegen fielen mir merkwiirdigerweise viele Bemerkungen und Beschreibun-
gen auf, die in dieser Hinsicht beinahe naiv anmuten:

«Wéhrend der Zeiten im Reichsarbeitsdienst und ab Januar 1945 in der
Luftwaffe bis zu meiner Gefangennahme Anfang April durch amerikanische
Soldaten waren Religion und Kirche in meinem Leben nicht prisent»
(Ch. Baumler, S.33, ).

«In der religiosen Lernbiographie bis 1945 gab es keine Komplikationen.
Das Leben in einer westfilischen Landstadt erhielt nach wie vor vom Kir-
chenjahr seinen Rhythmus, und echte Nazis am Ort gab es nicht viele. Mit
zehn Jahren begann der Ministrantendienst, von dem uns der Pflichtdienst
im Jungvolk nicht abhielt. Fast jeden Morgen um sieben ging es in die
Schulmesse ...» (F. Poggeler, S. 266, I).



368 Kurt Schori, Autobiographie und Religionspddagogik

«Religion und Kirche waren also in der friithen Kindheit im privaten und
offentlichen Bereich kaum fiir mich priasent» (P. Biehl, S. 30, II).

«Das Kriegsende, ein Krankenhausaufenthalt kurz zuvor, die personliche
Bedrohung durch Luftangriffe, bei der wir all unsere Habe verloren, aber
das Leben retteten, haben direkt wohl keine religiose Wirkung gehabt, aber
mich stark geprigt» (H. Schroer, S. 302, II. Ahnliche Bemerkungen finden
sich auch S. 58, I; S.91, I; S.195, I; S. 55, I1).

Diesen Zitaten ist zu entnehmen, wie eng das vorausgesetzte und nicht
reflektierte Verstindnis des Ausdrucks Religion ist. Insbesondere im Blick
auf die Kindheit umfasst es fast ausschliesslich die institutionellen Aspekte
oder die institutionalisierten Riten. Unter dieser Voraussetung scheint es
mir von vorneherein ausgeschlossen, dass ein tragender Zusammenhang
zwischen Biographie und religionspadagogischer Tétigkeit und Position er-
kannt werden kann. Moglicherweise ist es diese Voraussetzung, die dazu
fiihrt, dass das Anliegen der Herausgeber, «religionspdadagogische Entwick-
lungen und Positionen der einzelnen Wissenschaftler besser zu verstehen»
(S.26,1), in den beiden Bédnden nicht in vollem Umfang zum Tragen kommt.
Dieser Sachverhalt macht die beiden Béinde weder fiir einen Religionspédd-
agogen noch fiir einen interessierten Laien weniger lesenswert. Aber er
deckt doch auf, wie wenig selbstverstindlich autobiographische Forschung
auch heute noch Teil der Wissenschaft ist. Die Sammlung stellt eher eine Art
Werkbuch dar, in welchem Wissenschaftler dieser Fragerichtung und eige-
nem Vorbewusstem auf der Spur sind und schriftliche Gestalt zu verleihen
versuchen.™

Kurt Schori, Bremgarten

* Die Frage nach der Bedingtheit theologischer Entwiirfe durch den Ort in der Geschichte, an
dem sie entstehen oder den Ort der Entwicklung, an dem sie rezipiert werden ist in der Theologie
natiirlich nicht neu. Einerseits gibt es in der Religionspddagogik den strukturgenetischen Ansatz
(F. Oser, J. Fowler etc.), innerhalb dessen theologische Arbeit als «Arbeit an Lebensdeutungen»
(W. Grib, Arbeit an Lebensdeutungen, EvErz 3 [1990] 266-277) gefordert wird; andererseits ist
die Fragestellung nach der zeitbedingten Formulierung einer Theologie in Systematik und Exege-
se ebenfalls verbreitet. Als markantes Beispiel sei hier auf Bonhoeffer verwiesen (z.B. Chr.
Gremmels/H. Pfeifer, Theologie und Biographie. Zum Beispiel Dietrich Bonhoeffer, Miinchen
1983). Beide Arbeiten legen aber auch auf markante Weise Zeugnis davon ab, wie unselbstver-
stdndlich die oben aufgeworfene Fragestellung ist. Ich weise in diesem Zusammenhang auf das
Buch von G. Devereux, Angst und Methode inden Verhaltenswissenschaften, Frankfurt 1984,
hin.



	Autobiographie und Religionspädagogik

