
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 4

Artikel: Hermeneutisches : zur allegorischen Auslegungsweise

Autor: Kraft, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermeneutisches: Zur allegorischen
Auslegungsweise

Die allegorische Auslegung wurzelt in der stoischen Frömmigkeit. Um
die Mythen gegen die Religions- und Mythenkritik des Rationalismus und
der Skepsis zu verteidigen, griffen die Stoiker auf die Etymologie zurück und

ersetzten Götternamen und Begriffe durch andere, die sie auf etymologischem

Wege als verwandt gefunden hatten. So beseitigten sie die Anstösse in

Geschichten, die der Ehre der Götter Abbruch taten, und sie meinten, den

wahren Sinn der Mythen gefunden zu haben, zumeist einen physikalischen,
Mitteilungen über die Natur des Kosmos.

Mit der Überwindung der Skepsis im ersten vorchristlichen Jahrhundert
ging die stoische Auslegungsweise mit viel anderem stoischem Gedankengut
in das Denken des Mittelplatonismus über und wurde in Alexandrien
methodisch vervollkommnet und geübt. Die alexandrinischen Philologen suchten

und fanden in den Orakeln der inspirierten Dichter - dabei ist in erster
Linie an Homer zu denken - Aufschlüsse über das Wesen Gottes und den

Weg, auf dem die Seele den Weg zu Gott findet. Zur Homerexegese entwik-
kelten sie die Technik der allegorischen Auslegung. Diese Technik wurde
von Philon zu demselben Zweck auf die Exegese der griechischen Bibel
angewandt, und von Philon haben sie die Kirchenväter gelernt. Die Regeln
stehen nicht bei den Kirchenvätern, auch nicht im 4. Buch des Origenes über
die Archai, wie fälschlich behauptet wird. Man muss sie schon bei Philon
nachlesen.

Gleich jeder andern exegetischen Methode geht die allegorische Auslegung

davon aus, dass der Text etwas anderes meint als er sagt. Sein eigentlicher

Sinn ist unter dem Wortsinn verborgen. Der Text selber ist inspiriert;
seine Wörter sind dem Propheten, der den Text gesprochen hat, eingegeben.
Aber der buchstäbliche Sinn des Textes ist unerheblich. In der Regel folgt
nichts daraus. Es kann freilich sein, dass der Wortsinn anstössig, falsch oder
absurd ist. Anstösse im Wortsinn des Textes sind eine Aufforderung, nach
dem geistigen Sinn zu forschen. Wenn beispielsweise in der Ilias Zeus die
Hera daran erinnert, dass er sie mit je einem Amboss an den Füssen an den
Himmel gehängt habe, dann ist das zweifellos eine anstössige Geschichte,
und sie ist anstössig, weil sie Unwürdiges von den Göttern zu erzählen
scheint. Der Ausleger findet aber mit Hilfe der Etymologie, dass mit der
hERA die Luft-A£R gemeint ist. Die Luft ist von der durch Zeus verkörperten

Physis oben an den Himmelsäther gehängt worden, und an der Luft
hängen ihrerseits die Elemente Wasser und Erde, die durch die Ambosse

symbolisiert werden. So findet ein frommes Verständnis unter dem schein-



334 Heinrich Kraft, Hermeneutisches: Zur allegorischen Auslegungsweise

bar anstössigen Text die Anordnung der Elemente durch den Schöpfer
beschrieben.

Die inspirierten Wörter sind wichtig, nicht der wörtliche Sinn. Die Aufgabe

des Exegeten besteht darin, das zu finden, was im Wortlaut des Textes auf
seinen geistigen Sinn verweist. In diesen Hinweisen des Wortsinns auf den

geistigen Sinn kommen das, was der Text sagt, und das, was er meint,
zusammen. Zusammenkommen, übereinstimmen heisst im Griechischen
symballein; daher nennt die allegorische Auslegungsweise die Momente, in
denen das Gesagte und das Gemeinte zusammenkommen, das «Symbol».

Es gibt noch einen andern Namen. In dem Symbol ist der eigentliche,
wahre Sinn des Textes offenbart. Daher kann die allegorische Auslegung
auch von der «Wahrheit» des Textes sprechen; unter der «Wahrheit» des

Textes im technischen Sinn der allegorischen Auslegung sind die Stellen,
Wörter, Begriffe zu verstehen, in denen das, was der Text meint, der geistige
Sinn, und das was der Text sagt, der wörtliche Sinn, übereinstimmen.
«Wahrheit» wird die Übereinstimmung genannt, weil sie offenbart ist; die
Gottheit trügt nicht, wie die Materie, die dem Menschen den Schein darbietet

und Wahrheit nur mit Täuschung vermischt. Diese Ausdrucksweise war
der alten Kirche geläufig. Sie hat darum die Tauf- und Glaubensbekenntnisse

«Symbole» genannt, um sie als offenbarte Wahrheit zu bezeichnen.
Der Exeget hat somit zuerst die Aufgabe, die Symbole zu finden und

ihren Sinn zu ermitteln. Die Symbole sind, wenn sie uns im Text begegnen,
zunächst Namen, deren wahre Bedeutung wir nicht kennen. Wir verbinden
mit den Namen falsche oder unklare Vorstellungen. Darum beginnt die

allegorische Exegese damit, die Begriffe zu reinigen, zu erkennen, was
wesentlich für den Begriff ist, und auszuscheiden, was nicht zu seinem
Wesen gehört. Das kann beispielsweise so geschehen, dass dem Begriff, der
das Wesen bezeichnet, eine Erscheinung gegenübergestellt wird, der das

wesentliche Element fehlt. Philon vergleicht Noah, der Gen 9,20 als «Bauer»

bezeichnet wird, mit Kain, von dem es Gen 4,3 heisst, dass er ein
«Landarbeiter» geworden sei. (In der deutschen Bibel steht beidemale «Ak-
kermann», und in der lateinischen «agricola», aber in der griechischen Bibel
heisst es bei Kain «einer, der das Land bearbeitet», bei Noah «Bauer».)
Philon findet bei seinem Vergleich der beiden Begriffe, dass das Wissen, das

Verständnis, wesentlich für den Begriff des Bauern ist und dass im Besitz des

Wissens der Unterschied zwischen dem Bauern und dem Landarbeiter zu
sehen ist.

Eine ähnliche Gegenüberstellung ist Joh 10 in der Rede vom guten, d.h.
wahren Hirten vorgenommen. In dem Text wird der Anfang des 23. Psalms

ausgelegt: «Der Herr ist mein Hirte». Um den Text zu verstehen, muss man



Heinrich Kraft, Hermeneutisches: Zur allegorischen Auslegungsweise 335

wissen, worin das Wesen des Hirten liegt. Darum wird dem Hirten der
Viehhüter, der Lohnknecht gegenübergestellt, und bei dem Vergleich zeigt
sich, dass das Wesen des Hirten darin liegt, dass die Schafe sein Eigentum
sind und auf seine Stimme hören und dass er in der Gefahr sein Leben für
seine Schafe, sein Eigentum, hingibt. Der Mietling sieht zwar äusserlich
wie ein Hirte aus, aber ihm fehlt all das, was das Wesen des Hirten
ausmacht.

Die allegorische Auslegung führt mit ihrem geistigen Sinn zur Gotteserkenntnis;

mit ihrem moralischen Sinn zeigt sie den Weg zu Gott und bereitet
den Menschen auf den Empfang der Gotteserkenntnis vor. Linter den Predigern

besteht heutzutage zwar keine Einigkeit darüber, worin Wesen und
Sinn der Predigt liegen, Einigkeit aber darin, dass man, im Unterschied zu
der alten Kirche und dem Mittelalter, nicht mehr allegorisch auslegen könne.

Dies ist insofern richtig, als die allegorische Auslegung die verbale
Inspiration des Textes voraussetzt; wo man den Text nicht für wörtlich
inspiriert hält, ist es auch nicht sinnvoll, in dem einzelnen Wort einen
Hinweis auf den zu suchen, der es dem Propheten oder Apostel eingegeben
hat. Wer hingegen in seiner Frömmigkeit Platz für den Glauben an die

Verbalinspiration hat, der könnte auch heute noch den Text allegorisch
auslegen. Er muss freilich, bewusst oder unbewusst, auch das Weltbild
teilen, das die allegorische Auslegung voraussetzt. Jede Auslegungsweise
impliziert ein bestimmtes Weltbild, in einem fremden kann sie keinen Sinn

erlangen. Ein apokalyptischer Text setzt das apokalyptische Weltbild voraus,

die Überzeugung, dass der jüngste Tag bald bevorsteht. Wer den
apokalyptischen Text in ein anderes Weltbild überträgt, kann sich nicht an seinem
Wortlaut festhalten. So impliziert die allegorische Auslegung das platonische

Weltbild, die Überzeugung, dass der vergänglichen Materie der
unvergängliche Geist entgegengesetzt ist, und dass die Materie hinter sich lassen

muss, wer den Weg zu Gott sucht.
Während die allegorische Auslegung, wie gesagt, auf den Kanzeln nicht

mehr vorkommt, gibt es zwei Bereiche, in denen sie unbekümmert gehandhabt

wird. Der eine ist die Traumdeutung, der andere die Dichterinterpretation.

In der Traumdeutung werden Symbolfindung und Symboldeutung nach
denselben Regeln vorgenommen, wie sie Philon für die allegorische Exegese
angegeben hat. Es gibt allgemeine, für jeden Menschen verbindliche Symbole,

und individuelle, deren Decodierung die Kenntnis der Geschichte und
Umwelt des jeweiligen Träumers voraussetzt. Häufig wird man, wie bei der
allegorischen Interpretation, verschiedene Deutungen nebeneinander für
richtig ansehen, weil es nur eine Wahrheit gibt, aber viele Wege dahin. Der
Unterschied besteht allein darin, dass man Träume deutet, um den Weg zum



336 Heinrich Kraft, Hermeneutisches: Zur allegorischen Auslegungsweise

Menschen zu finden und zu gehen; das Ziel der allegorischen Auslegung ist
die Erkenntnis Gottes.

Für die Dichterinterpretation ist das Methodenbewusstsein längst nicht
so ausgeprägt, wie in der Psychologie, obwohl die Ähnlichkeit zur
Traumdeutung gross ist. Bei der Angst vor dem Fliegen und dem Wunsch zu fliegen
will das Symbol unterschiedlich gedeutet werden, selbst wenn die beiden
Deutungen zutiefst zusammenhängen. Auch hier haben wir allgemein
verbindliche Symbole, von deren Deutung niemand abweichen kann, neben
individuellen, die sich nur deuten lassen, wenn man den Dichter kennt.
Letzten Endes entscheidet die Evidenz einer Deutung über ihre Richtigkeit.
Das war das Wahrheitskriterium, das seinerzeit der Mittelplatonismus in
Anlehnung an die kataleptische Vorstellung der Stoa gefunden und durch
das er die Skepsis überwunden hatte: die Wahrheit gibt sich durch ihre
Evidenz als Wahrheit zu erkennen. Bei einer richtigen Deutung zweifelt
man nicht mehr, dass sie zutrifft, und übergeht die Frage nach der Methode.

Wir wollen die Regeln der allegorischen Auslegung im folgenden an
einem trivialen Text demonstrieren, einer Arie der Bastienne in Mozarts
Singspiel «Bastien und Bastienne». Der deutsche Text des Singspiels ist die

Nachdichtung eines französischen Schäferspiels, das mit vielen andern
Darstellungen desselben Themas durch Rousseau angeregt wurde. Bastienne
singt in ihrer dritten Arie:

«Wenn mein Bastien einst im Scherze

Mir ein Blümchen sanft entwand,
drang mir selbst die Lust ins Herze,
die er bei dem Raub empfand.

Warum wird er von Geschenken
einer andern jetzt geblend't?
Alles, was nur zu erdenken,
ward ihm ja von mir gegönnt.

Meiereien, Feld und Herden
bot ich ihm mit Freuden an.
Jetzt soll ich verachtet werden,
da ich ihm so viel getan.»

Bei der Traumdeutung geht man von der Einzelheit aus, die nicht in das Bild
passt, und bei der allegorischen Auslegung fragt man, was falsch oder unsin-



Heinrich Kraft, Hermeneutisches: Zur allegorischen Auslegungsweise 337

nig ist. Als falsch oder unsinning gibt sich zuerst das Wort «Meiereien» zu
erkennen. Bastienne ist eine arme Schäferin. Sie hat keine Meiereien zu
verschenken. Auch der Plural überrascht. Man hätte einen Singular erwartet.

Was meint Bastienne mit den Meiereien?
Fragen wir darum, was eine Meierei ist. Eine Meierei kann ein Gutshof

sein. In diesem Fall bedeutet «Meiereien, Feld und Flerden» alles, was es auf
dem Land an wertvollem Besitz gibt. Bastien ist von der Edelfrau auf dem
Schloss mit Geschenken verwöhnt worden, aber «Meiereien, Feld und
Herden» hat auch die Edelfrau nicht zu verschenken. Worin konnte Bastienne
überhaupt mit der vornehmen und reichen Dame konkurrieren, die ihr den
Bastien abspenstig gemacht hat?

Das Wort «Meierei» hat neben seiner allgemeinen noch eine
eingeschränkte und technische Bedeutung, die uns geläufiger ist; es bezeichnet
einen milchverarbeitenden Betrieb. Die Milch ist kennzeichnend für das

Wesen der Meierei; sie ist das in der Meierei enthaltenen Symbol, und sie

verweist auf den Begriff, der mit der «Meierei» gemeint und unter dem
Namen verborgen ist. Von diesen Meiereien hat Bastienne mehr als eine,
nämlich genau zwei; der Plural findet seine Erklärung. Darüber hinaus
stellen wir fest, dass Bastienne «Meiereien, Feld und Herden» nicht etwa
verschenkt, sondern nur angeboten hat. Sie hat dem Bastien ein grösseres
Geschenk als «Meiereien, Feld und Herden» gemacht, ein wertvolleres
Geschenk, als die Edelfrau zu bieten hatte, und hatte darum, nachdem sie so
viel für ihn getan, nichts weniger als Verachtung verdient.

Wir brechen ab und wenden uns dem ersten Vers zu: «Wenn mein Bastien
einst im Scherze...» Das «wenn» kann uns veranlassen, die erste Zeile
iterativ zu verstehen, als ein Ereignis, das sich mehrfach wiederholt hat.
Dies muss nicht so verstanden werden. Denn Bastienne kann sich auf
gewichtigere Argumente berufen als die Tiefe ihrer Empfindung und die Dauer

ihrer Verbindung. «Wenn» und «Wann», Conditionalis und Temporaiis,
werden in einigen süddeutschen Dialekten nicht unterschieden. Mit «Wenn»
ist vielmehr «als» gemeint. Das «einst» verweist auf ein einmaliges Ereignis
in der Vergangenheit. Es war ein Raub, bei dem beide, Bastien und Bastienne

Lust empfunden haben. Bastienne mittelbar. Sie hat ein Blümchen verloren,

und wenn sie auch noch nicht unmittelbar Lust dabei empfand, so

konnte sie doch an der Lust Bastiens teilhaben und sein Empfinden in ihr
Herz dringen lassen. Das Blümchen, das sie sich rauben liess, war
offensichtlich nicht auf der Wiese gewachsen, und Bastienne verlor es, weil sie

Bastien alles, was nur zu erdenken, gönnte.
Bastienne ist empört, in ihrem Rechtsempfinden gekränkt. Denn als sie

dem Bastien alles, was nur zu erdenken, gönnte, hat sie einen Anspruch



338 Heinrich Kraft, Hermeneutisches: Zur allegorischen Auslegungsweise

erworben. Bastien muss sie heiraten. Davon ist sie überzeugt, und Colas
hilft mit, dass sich auch Bastien überzeugen lässt. Was bleibt dem Jungen
angesichts der sanften Gewalt Bastiennes anders übrig? Daher endet das

Spiel mit dem Ausblick auf die bevorstehende Heirat und dem nach Liebesklage

und Pastorale orgiastisch wirkenden Schlussterzett. Das Lob des Colas,

in das das Spiel ausklingt, ist in Wahrheit der Triumph der Bastienne.
Heinrich Kraft, Kiel

Anlass dieser Ausführungen war eine Frage Hans von Campenhausens; ihr Zweck ist, das

Gedächtnis dieses Mannes wachzuhalten. Zur genaueren Beschäftigung mit dem Gegenstand

gibt es nur Irmgard Christiansen, Die Technik der allegorischen Auslegungswissenschaft

bei Philon von Alexandrien, Beiträge zur Geschichte der biblischen Hermeneutik 7,

Tübingen 1969.


	Hermeneutisches : zur allegorischen Auslegungsweise

