
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 4

Artikel: Formgeschichtliche Betrachtung zu Galater 2, 11-16 : Antwort an
James D. Hester

Autor: Jegher-Bucher, Vreni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Formgeschichtliche Betrachtung zu Galater 2,11-16

Antwort an James D. Hester

Programm: Mit diesem Aufsatz möchte ich auf zwei Artikel von James D. Hester antworten,
nämlich auf:
1. "The Rhetoric Structure of Galatians 1,11-2,14", JBL 103/2 (1984) 223-233, im folgenden als

«H 1» abgekürzt, und eingehender auf
2. "The Use and Influence of Rhetoric in Gal 2,1-14", ThZ 42 (1986) 386-408, im folgenden als

«H 2» abgekürzt.
Dabei werde ich mich ausschliesslich auf die Ausführungen betreffend Gal 2,11-14 konzentrieren,

und zwar wie folgt: In einer kurzen Einleitung lege ich Absicht und Ziel der vorliegenden
Arbeit dar.

In einem ersten Teil (I) gehe ich auf Hesters Analyse ein, indem ich die wichtigsten Punkte
erwähne, kritisiere und sich ergebende Fragen formuliere.

In einem zweiten Teil (II) messe ich Hesters These an den Richtlinien und Regeln, die von
antiken Theoretikern für Rede und Brief erstellt worden sind, und zeige die sich ergebenden
Probleme auf.

In einem dritten Teil (III) stelle ich meine Interpretation vor, mit der ich zum einen die
Probleme Hesters und zum andern diejenigen, die ich im Abschnitt II darlege, zu lösen versuche.

In einem vierten Teil (IV) werde ich auf zwei kritische Punkte meiner Interpretation eingehen
und schliesslich im fünften Teil (V) die die Form und Funktion von Gal 2,11-16 betreffenden
Ergebnisse zusammenfassen.

Einleitung

In meiner Antwort auf James D. Hesters zwei Aufsätze gehe ich nicht auf
den Galaterkommentar von H. D. Betz ein, in welchem er den betreffenden
Brief von Paulus als Beispiel einer apologetischen Rede und ihren Aufbau
als analog demjenigen einer Gerichtsrede betrachtet.1 Ebensowenig gedenke

ich, hier die Frage der Chronologie bezüglich der Abschnitte 2,1-10 und
2, llff. zu erörtern, da das den für diesen Aufsatz gesteckten Rahmen sprengen

würde. Es ist zunächst nur ein Punkt in Hesters beiden Artikeln, auf den
ich ausführlich eingehen möchte, und von dem aus ich zwar überra-

1 Die Auseinandersetzung mit dem Kommentar von H. D. Betz (Der Galaterbrief, Chr.
Kaiser, München 1988) und eine sehr kurze Stellungnahme zu Hesters These findet sich in
meiner Dissertation, die ich 1989 an der Theologischen Fakultät Basel eingereicht habe.
Sie trägt den Titel: «Der Galaterbrief auf dem Hintergrund antiker Epistolographie und
Rhetorik». Hier habe ich auch zu zeigen versucht, dass der Galaterbrief nicht, wie Betz das

tut, als Gerichts-, sondern weit eher als Beratungsrede anzusehen ist.



306 Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2,11-16

sehende und Widerspruch entfachende, aber doch folgerichtige Linien
ziehen möchte.

Zu Hl: Dieser eine kritische Punkt ist Hesters Behauptung (I, 232), Gal
2,11-14 sei eine Jtapexßaoig, d. h. eine Art von Exkurs, die darin besteht,
dass der Redner statt der eigentlichen materia eine andere materia behandelt.2

An dieser Behauptung interessiert mich hier wiederum nur, dass
Hester Gal 2,11-14 also als Exkurs betrachtet.

Zu H 2: Der wichtigste Punkt im zweiten Artikel ist, dass Hester zu
zeigen versucht, wie der Exkurs Gal 2,11-14 in der Form einer Chrie gestaltet

ist (2,404ff.) - eine Chrie ist eine lehrreiche, kurze Anekdote, die eine
Sentenzweisheit als Realität des praktischen Lebens erweist.3 Diese
Interpretation leuchtet mir ein, wobei allerdings über das Ende der «Chrie» noch

zu diskutieren ist. Dass Paulus aus dem rhetorischen Reservoir schöpft,
dürfte nicht weiter verwundern, wird doch heute allgemein angenommen,
dass er auch griechisch-hellenistische Bildung besass. Das bedeutete zuerst
und zur Hauptsache rhetorische Schulung, d.h. am Beispiel anerkannter
Vorbilder Sprache, Formulierung, Komposition und Vortrag zu erlernen
und täglich laut zu üben.4 Ein wichtiger Teil des Elementarunterrichts (der
sog. Progymnasmata) war es, Fabeln, Sentenzen und Chrien auswendig zu
lernen, vorzutragen und abzuwandeln, wie uns Quintilian berichtet.5

I

Hester selbst erkennt in seiner Interpretation drei Probleme, nämlich:
1. In H 2,404, Anm. 70 schreibt er: «Eine der Schwächen meiner Annahme

- Gestaltung à la Chrie - ist, dass die einschlägigen Beispiele von Chrien
in den antiken Handbüchern berühmte Gestalten aus Mythos oder
Geschichte zum Gegenstand haben. Hier, in Gal 2,11-14, wäre aber die Chrie
autorbezogen» (Dafür lässt sich aber nirgends ein Beispiel finden - Anm.
d.V.).

2 So bei H. Lausberg, Elemente der literarischen Rhetorik, München 81984, §434.
3 H. Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, München 1960. Vgl. dazu auch

R.E Hock und E.N. O'Neill, The Chreia in Ancient Rhetoric, Atlanta, (SBL) 1986.
4 Vgl. dazu D. Lernen Clark, Rhetoric in Graeco-Roman Education, New York 1957,

59-66 und H.I. Marrou, Histoire de l'éducation dans l'antiquité. Paris 1948, 349—411ff.

414 ff.
5 Quint, inst. 1,9,3.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16 307

2. In H 2,406 sagt Hester, er würde Gal 2,14 gerne als «Epiphonem»
sehen. Nach Lausberg6 ist das eine Sentenz, die an den Schluss eines
argumentierenden oder narrativen Gedankenganges gesetzt wird. Doch räumt
Hester sogleich ein, dass V. 14 kein eigentliches Epiphonem sei, noch weniger

eine Maxime, der typische Schluss einer Chrie.
3. In H 2,406 bezeichnet Hester den Abschnitt Gal 2,11-14 als eine

«gemischte Chrie»; das ist nach dem antiken Theoretiker Theon7 eine
anekdotenartige Erzählung, die aus einem bemerkenswerten Wort und einer
ebensolchen Handlung besteht. Doch welches ist in unserem Abschnitt die
bemerkenswerte Handlung? Auch Hester scheint hier unsicher zu sein; denn

er räumt selbst ein,8 es könnte sich hier auch um eine «Antwortchrie»
handeln, d.h. um eine Chrie, die aus Frage und Antwort besteht.9 Jetzt

ergibt sich aber eine neue Schwierigkeit, nämlich: Welcher Vers wäre dann
die Antwort?

II

A. Probleme, die sich im Hinblick aufantike Theorien über die Rede ergeben:
1. Wenn wir mit Hester Gal 2, llff. als Exkurs betrachten, so geraten wir

in Widerspruch mit der von Quintilian klar formulierten Forderung (4,3,4):
Jeder Exkurs muss in den Zusammenhang passen und muss sich aus dem

Vorhergehenden wie von selbst ergeben. Wie aber passt die in 2,11-14
geschilderte Szene zum vorhergehenden Abschnitt 2,1-10? Hier war die
Rede von einer offiziellen Abmachung in Jerusalem, von einer Verteilung
der missionarischen Aufgaben- und Verantwortungsbereiche. Dem
widerspricht doch, dass Paulus im folgenden Abschnitt seine Unabhängigkeit
gegenüber Jerusalem betone (Hester 1,232). Vor allem ist von einer Spannung

zwischen Petrus und Paulus in Abschnitt 2,1-10 nirgends die Rede,
auch nicht von einer Rivalität dieser beiden. Vielmehr hört auch Hester
einen «irenischen Ton» heraus (1,232).

0 H. Lausberg, Elemente... § 399.
7 So bei Hock/O'Neill, op. cit. 27. 84.
8 Hester 2,406, Anm. 77.
7 Bei Hock/O'Neill, op. cit. 29. 85f.



308 Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16

2. Ein ähnlicher Widerspruch zu den betreffenden antiken Richtlinien
entsteht, wenn wir 2,11-14 als Ende der Erzählung betrachteten;10 denn die
Kriterien für eine wirksame narratio sind folgende:11 «Die Erzählung soll
Anmut besitzen und Erwartung erregen, überraschende Wendungen am
Schluss bieten, Gespräche von Personen darstellen und alle Leidenschaften
wecken.» Falls wir mit Hester 1,13-2,21 als Erzählung ansehen, weist sie

einige dieser Züge auf, aber es fehlen «Gespräche von Personen», und
«Anmut» ist nur bis 2,10 zu spüren. Ab 2,11 ist doch ein deutlicher Wechsel
der Stimmung erkennbar. Auch Hester fällt das auf. Wie aber lässt sich
dieser Wandel erklären? Ein Wandel in der Gesinnung der beiden Hauptakteure

dieses kleinen Dramas, die sich als Missionspartner in 2,9 die Recht'e

zur Besiegelung ihres Abkommens gereicht haben? Überdies verlangt Quin-
tilian12, dass in einer narratio keine sich widersprechenden Angaben zu
machen seien. Der Wandel in der Beziehung der beiden Apostel müsste
zumindest durch einen Hinweis begründet werden.

3. Schwierigkeiten ergeben sich auch, wenn wir die Episode als chrien-
artig gestaltet betrachten. Es kommen nämlich zu den von Hester selbst
erkannten formalen Problemen gewichtige inhaltliche dazu: denn nach
Lausberg13 ist doch, wie bereits erwähnt, eine Chrie eine lehrreiche, kurze
Anekdote, die eine Sentenzweisheit als Realität des praktischen Lebens
erweist. Sie hatte überdies im Elementarunterricht neben den Fabeln die
gezielte, pädagogische Funktion. Beispielhaftes, Lehrreiches den Kindern
vor Augen zu führen.14

Wenn ich aber die Schilderung der Episode von Antiochien nach Hester
als eine Art Chrie betrachte, fällt es mir schwer, in ihr Beispielhaftes zu
finden. Oder sollte ich es als Ausdruck vorbildlichen Mutes betrachten, wie
Paulus den Galatern sich selbst darstellt als einen Mann, der seinen angese-
hendsten Mitarbeiter - anscheinend zu Recht - vor allen in der Ekklesia
Anwesenden einer schweren Inkonsequenz bezichtigt, ihm aber kein einzi-

10 Die Erzählung (erg. des Tatherganges) ist im Genre der Gerichtsrede ein wichtiger
Teil. Da Hester, wie erwähnt, den Galaterbrief als zu diesem Genre gehörig betrachtet,
legt es sich nahe, 1,13-2,21 als Erzählung zu bewerten. Dagegen habe ich in meiner
Dissertation zu zeigen versucht, dass 1,13-2,16 als Teil der Beratungsrede bereits zur
Argumentation gehört: 1,13-24 Darstellung des «Ethos» von Paulus, 2,1-16 Beweis der
Rechtmässigkeit seines Evangeliums unter den Ethnë.

11 Quintilian, inst. 4,2,107 zitiert Cicero.
12 Quint, inst. 4,2,60.
13 Lausberg, Handbuch..., §§ 1117-1120.
14 Vgl. dazu Quintilian, inst. 1.8.9, und Hester, 2, 405.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16 309

ges Wort der Erwiderung, geschweige denn der Erklärung gönnt? Auf diese

Frage möchte ich weiter unten15 zurückkommen.

B. Probleme, die sich im Hinblick auf antike Brieftheorie ergeben:
Hier gilt allgemein die feste Ansicht, dass die Grundvoraussetzung für

einen Brief die «freundschaftliche Gesinnung» sei, die Philophronesis16. Des
weiteren wird wiederholt betont, der Brief sei die Hälfte eines Dialogs.17 Die
lebendige Darstellung eines nicht geschlichteten Streits noch dazu an einer
der empfindlichsten Stellen der narratio - Quintilian sagt,18 sie sei gleichsam
das Prooemium für das Folgende - eine Scheltrede in Briefform, die jeden
Dialog gewaltig erschwert, das entspricht wohl kaum der Philophronesis.

Ich fasse zusammen:
Wenn wir mit Hester Gal 2,1-21 als Teil der narratio betrachten und dann

die üblichen Übersetzungen an den antiken Massstäben für Rede und Brief
messen, ergeben sich verschiedene Probleme inhaltlicher und formaler Art:
1. Die narratio sollte Anmut besitzen. Die ist jedoch ab 2,11 verschwunden.

Auch finden sich deutliche Widersprüche, obwohl die narratio keine
enthalten dürfte.

2. Wird die Episode in Antiochien als Exkurs am Ende der narratio betrachtet,

so passt er nicht zum Vorausgehenden.
3. Wenn wir diesen Abschnitt als nach der Art einer Chrie gestaltet ansehen,

so weist sie beachtliche Mängel auf:
a. Sie ist - jedenfalls meiner Meinung nach - weder lehrreich noch

beispielhaft.

b. Sie hat weder eine Sentenz noch eine vergleichbare Äusserung als

Abschluss.
c. Es fällt sehr schwer, sie einem der damals bekannten Chrientypen

zuzuordnen.
d. Sie passt nach der üblichen Interpretation nicht in den Zusammenhang,

was erstes Gebot ist.
4. Auch im Hinblick auf die antike Brieftheorie ergibt sich ein ähnliches

Problem. Die zumindest in 2,14 in dramatischem Ton zu Wort kommende

15 311 ff.
16 So bei Demetrius, peri hermeneias, by W. Rhys Roberts, Hildesheim 1969, §231 und

K. Thraede, Grundzüge der griechisch-römischen Briefoptik, München 1970, 24.
17 So bei Demetrius, op. cit. §223.
18 Quint, inst. 4,3,9.



310 Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16

Spannung innerhalb der Ekklesia von Antiochien ohne jeglichen Hinweis
auf eine Lösung passt nicht zum geforderten freundschaftlichen Grundton

eines Briefes.

III

These

A. Mein Vorschlag lautet: Mit Hester halte ich es für möglich, Gal 2, llff. als

chrienartig gestaltet zu betrachten. Anders als Hester jedoch sehe ich deren
Ende in 2,16 und betrachte sie als eine Variante der «Ausspruchs-chrie»,
welche nach folgendem Schema läuft: Als A den B fragte, «. ..?», antwortete

B: «..weil ,»19

Auf unseren Text angewandt sieht das folgendermassen aus:
V. 2,11 gibt das Thema an.
VV. 12 und 13 erklären, wie es zur Notsituation gekommen ist, um mit

W. Harnisch20 zu sprechen, beschreiben sie die Krise (bei Lausberg heisst das

Protasis, Elemente..., 52,2b) - vorbereitende Phase der Information.
V. 14-16 bilden den dramatischen Höhepunkt samt Peripetie, und zwar

so: in V. 14 versucht Paulus, diese Notsituation durch eine kritische, eine

sofortige Entscheidung provozierende Frage zu beenden: «Wenn du als Jude
schon nicht jüdisch isst, wie können wir die Heiden dazu bringen?» So

zwingt er Petrus zu einer Stellungnahme vor der Ekklesia. Nach dem Schema

von Harnisch wäre das die Handlung^nach Lausberg Epitasis - handelnde

Steigerung).
Auf diese besorgte, von einem vorwurfsvollen Unterton begleitete Frage

reagiert Petrus zwar überraschend, aber für alle Augenzeugen und Hörer-/
Leserinnen gewiss erleichternd, indem er seinen Fehler zugibt (V. 15)

«wir.. haben gefehlt, weil...» und ihn in paradoxer, doch sehr achtunggebietender

Weise im alle verbindenden Glauben an Jesus, den Christus,
aufhebt (V. 16). Nach Harnisch ist das die Lösung (nach Lausberg die
«Katastrophe» - Glücksumschwung).

So verstanden würde diese chrienartig komponierte Episode Charakteristika

zeigen, wie sie Harnisch bei Fabeln und Parabeln vorfindet (23ff.):

19 Vgl. dazu Hock/O'Neill, op. cit. 28.

Wolfgang Harnisch, die Gleichniserzählungen Jesu, Vandenhoeck und Ruprecht,
Göttingen 1985, UTB 1343, 28.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2,11-16 311

«Fast durchwegs haben wir es mit einer Szenenfolge von drei Akten zu tun,
die in der Schlussepisode kulminiert. Was an der Fabel zu beobachten

war, gilt also nicht weniger für die Gleichniserzählung. Auch die Welt der
Parabel ist als Bühnenraum ansprechbar. Hervorstechendes Indiz für diesen
Sachverhalt ist neben der szenischen Gestaltung des Erzählablaufs die reiche

Verwendung der direkten Rede ...» Dass die Ereignisse in Antiochien für
Paulus sehr ernst waren, zeigt der Umstand, dass er das kleine Drama nach
dem Schema: Krise - Handlung - Lösung gestaltet hat, was der tragischen
Anordnung entspricht.21

Es ist mir sehr wohl bewusst, dass diese Sicht von allen gängigen Ansichten

sehr verschieden ist. Doch erscheint es mir wissenschaftlich korrekt,
andere Perspektiven zu eröffnen und zur Diskussion zu stellen, wobei natürlich

zu fragen ist, ob sie wirklich etwas Fruchtbares erbringen.
Die Antwort auf diese Frage wird ihre Zeit brauchen, jetzt bedrängt mich

folgende: Welches mögen die bewussten und unbewussten Motive oder gar
Interessen gewesen sein, die Episode in Antiochien als nicht gelösten Konflikt,

ja sogar als Bruch zwischen den beiden Aposteln zu verstehen? So einig
waren sich in dieser Hinsicht die antiken Kommentatoren nicht:

Für exemplarisch hielt sie Augustin22, indem er kommentierte: «Petrus ist

zwar tadelnswert, aber in seiner Demut erscheint er doch als erster unter den

Aposteln.»
Apologetisch interpretiert Clemens von Alexandrien23, indem er

annimmt, es handle sich um einen andern Petrus.
Als Scheinstreit wurde sie in der östlichen Kirche seit Hieronymus bis ins

Mittelalter verstanden.
Harmonisierend interpretierten Origenes und die ganze antiochenische

Schule.24

Als Streit wurde sie vornehmlich in der westlichen Kirche verstanden:
Marcion benützte unter anderen auch diesen Text, um die Kluft zwischen
Judentum und Christentum aufzureissen. Für Luther ist der Fehler des

Petrus ein Präzedenzfall für die mögliche Fehlbarkeit des Papstes.25 Vor
allem liegt für ihn hier der konstruierte Gegensatz Gesetz/Evangelium vor.
Er hat die Stimmung in der westlichen Kirche weitgehend beeinflusst.

21 So Harnisch, op. cit. 28.
22 Augustin, ep. 82,22; PL 33,235ff.
23 Bei Euseb. KGI, c.12; PL 20 11,117.
24 Bei F. Overbeck, Über die Auffassung der Streits des Paulus mit Petrus in Antiochien,

Basel 1877, 23ff.
25 Bei I. Lönning, Paulus und Petrus, STL 24 (1974) 15ff.



312 Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16

B. Erläuterungen zu meiner These:

Wie bin ich auf diese Zuteilung der Verse 2,14-16 an Paulus und Petrus

gekommen? Nicht nur aus den oben erwähnten inhaltlichen und
kompositionstechnischen, sondern auch aus folgenden formalen Gründen:
V. 14 ist eindeutig als Frage des Paulus an Petrus formuliert.26 Ob sie als

rhetorische oder als echte Frage aufzufassen ist, möchte ich einstweilen

offen lassen.
V. 17 ist sicher von Paulus gesprochen; denn das Subjekt von eripefhuiev ist

durch >tal aüxol verstärkt. Nun lässt sich zeigen, dass diese Verbindung

xal aüxol, bzw. xal aùxoç im Griechischen jener Zeit fast
ausnahmslos dann gebraucht wird, wenn ein anderes als das vorausgehende

Subjekt gekennzeichnet werden soll.27

Ein weiterer Hinweis darauf, dass Paulus mit V. 17 zu einem neuen
Abschnitt seines Briefes überleitet, ist mêgenoitol Wie St. K. Stowers
in seiner Arbeit über die Diatribe und den Römerbrief überzeugend
dargelegt hat,28 steht mëgenoitol oft an wichtigen Verbindungsstellen

- er nennt sie «key junctures» - an Stellen nämlich, wo die Argumentation

eine neue Richtung einschlägt. Und in der Tat kommt Paulus in
V. 17 wieder auf sich, jetzt aber auf sich in der aktuellen Auseinandersetzung

mit den Galatern zu sprechen. Daraus und auf Grund des oben
zu xal aüxoi Gesagten ergibt sich als möglicher Schluss, dass

V. 15 und 16 als Antwort von Petrus zu verstehen sind29 - das Problem, dass

die Antwort nicht als solche angezeigt ist, will ich weiter unten erörtern.

Um seine Antwort zu verstehen, müssen wir zuerst abklären, was
Paulus seinen Partner gefragt hat, bzw. was er Petrus vorwerfen konnte:

Sowohl formal (àkT ore in V. 14 nimmt öxe ôè von V. 11 wieder auf)
als auch inhaltlich kehrt V. 14 zum Thema von V. 11 zurück und führt es

weiter; das Thema aber ist, dass Petrus mit den Ethnë, den Nichtjuden,

26
jtcôç kommt als direktes Fragewort in der Bedeutung «wie» bei Paulus 12mal vor. Nur

2mal heisst es «wie» im Sinne von «warum». Die Vulgata übersetzt übrigens m.E. korrekt
mit «quomodo».

27 So: Mt 20,10: 25,44; Lk 2,50; 9,36; 11,46; 14,1.12; 16,28; 17,13; 18,34; 22,23; 24,52;
Joh 4,45; 17.8,11; 17,19.21; 18,28; Apg 24,15; 27,36; Rom 8,23 (2mal); 11,31; 15,14: II Tim
2,10; Hebr 8,10; 13,3; IPtr 1,15; 2,5; Apk 6,11; 12,11; 21,3; Epiktet, diss. 1,10,1; 2,8,8;
3,7,1; 3,9,3; 4,8,1.5; etc. The Cynic Epistles, ed. by, A. Malherbe, op.cit. 268,15f.

28 St. Kent Stowers, The Diatribe and Paul's Letter to the Romans, SBL, Diss. Series 57

(1981), 177.
29 So hat es offenbar auch Oekumenius von Trikka (bei Staab, Paulus-Kommentare aus

der Griechischen Kirche, NTA 1933, 446) verstanden, der Gal 2,11-16 auch als Texteinheit
bespricht.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16 313

gegessen30 hat und dass er das in der Folge vor den Leuten aus Jerusalem

zu vertuschen suchte (12: fmeaxek^ev nal àtpœptÇev éautov als

imperfecta de conatu verstanden). Er hat also zwei Fehler begangen:
Zum einen hat er sich nicht an die Abmachungen des Apostelkonzils
gehalten (vgl. Apg. 15,28), weil er mit den Ethnë nichtjüdisch, d.h.
nicht gemäss den noahitischen Speisegeboten gegessen hat, und zum
andern hat er durch sein Vertuschungsmanöver die Glaubwürdigkeit
aller Mitbeteiligten in Frage gestellt - sie sind im Blick auf die verbindliche

Regelung zick-zack gegangen (ovx öqUo - Jtoôoùotv jtqoç xf]v
cddjüeiav xoü ebayyekCou,. V. 14). Das betrachtet Paulus offenbar als

eine sehr ernste Gefährdung ihres missionarischen Wirkens und fragt
deswegen seinen Partner:

V14 «Wenn du als Jude heidnisch und nicht jüdisch lebst (das heisst hier
<isst>31), wie bringst du dann die Nichtjuden dazu, jüdisch zu leben (d.h.
<essen>)?»32 Mit andern Worten: «Wenn du als Jude dich schon nicht
an die anlässlich des Apostelkonzils geforderten Speisegebote hältst,
wie33 sollen wir34 dann die Nichtjuden dazu bringen?»

Ich fasse also diese Frage des Paulus als eine echte und nicht rhetorische
auf, die freilich auch einen Vorwurf impliziert. Wir hören aus ihr seine Not
und seine Zweifel auch an seiner eigenen Arbeit. Diesen Verstoss gegen die
Solidarität muss Petrus doch in irgendeiner Weise begründen, um damit die

Verwirrung zu klären. Eine solche Reaktion entspräche auch der seit alters
bei den Juden geltenden Sitte des «Sündenbekenntnisses des Einzelnen oder
des Volkes», indem durch das vor der ganzen Versammlung ausgesprochene
hatannû die Voraussetzung zur Wende einer Notsituation geschaffen wurde,35

einer Sitte, die offensichtlich noch längere Zeit befolgt wurde. Auf sie

weist jedenfalls Oekumenius von Trikka (6. Jh.) in seinem Kommentar hin,36

wo er sagt:
«Petrus hat gut daran getan, dass vor den Juden gesagt wurde:

30 So u.a. auch M. Barth in: Das Mahl des Herrn, Neukirchener 1987, 54. 76.
31 So versteht es u.a. auch Oekumenius von Trikka, op. cit. 446
32 Vgl. zu dieser Übersetzung meine Ausführungen weiter unten.
33 Luther freilich übersetzt mit «quare» und erklärt zur Stelle, Petrus habe eine Todsünde

begangen, nicht, weil er mit den Heiden gegessen und sich nachher dem gemeinsamen
Mahl entzogen habe, sondern weil er sich verstellte und damit die Heidenchristen zur
jüdischen Lebensweise zwang (WA 57,16,15-19 - Glosse zu Gal 2,11 - und WA 57,66,16-17

- Scholien zu Gal 2,11).
34 Die 2. Person Sing, im Sinne von «man» oder «wir» ist im Griechischen und Lateinischen

noch geläufiger als im Deutschen.
35 So in THAT 544.
36 Bei Staab, op. cit. 446.



314 Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16

<Wir, von Geburt Juden und nicht (aus den) Heiden, sind schuldig <ge-

worden>, da wir wissen, dass der Mensch auf Grund der Werke der Tora
nicht gerechtfertigt wird, wenn nicht durch den Glauben an Jesus, den

Christus; nämlich auch wir haben den Glauben an den Christus gefasst,
damit wir gerechtfertigt werden auf Grund unseres Glaubens an den Christus

und nicht auf Grund der Tora-Werke.>
Dadurch nun, dass das vor allen gesagt wurde, geschah die persönliche

Konfrontation, da es nötig war, wenn ein Fehler vorlag, den Tadel persönlich
zu äussern und berichtigen zu lassen, wie der Herr <es> sagt: «<Wenn der
Bruder gefehlt hat, stelle ihn persönlich zur Redeb»

Wenn also V. 15 gleichsam das «Sündenbekenntnis» von Petrus und den
Mitbetroffenen beinhaltet, so ist er folgendermassen zu verstehen: «Wir,
von Geburt Juden und nicht (aus den) Heiden, haben gefehlt. ,»37

Wenn jedoch Vers 15 Paulus zugeordnet wird, dann empfinde ich es als

psychologisch äusserst ungeschickt,
1. dass Paulus ausgerechnet in einem Brief, in welchem er zumindest

einen Teil der Galater von den die Beschneidung fordernden «Aufwieglern»
weg wieder für sich zu gewinnen sucht, die Ethnë, zu denen sie ja auch

gehören, als Sünder bezeichnet, und
2. dass Paulus seinen hochangesehenen, wichtigsten Partner in eine so

unangenehme, schwierige Situation bringt und da stehen lässt. Wo bleibt -
last but not least - die damals so grundlegend nötige, stets neu zu bewährende

Solidarität? Zudem: Wenn in diesem Brief sarkastische, gar zynische
Bemerkungen fallen, so sind sie immer an die Adresse der Pseudadelphoi
gerichtet, denen Paulus in auffallend regelmässigen Abständen eins
auswischt. Sich mit Petrus anzulegen und die erzeugte Spannung bestehen zu
lassen, würde das nicht das Werk unterminieren, an dem Paulus so hart,
konsequent und aufopfernd arbeitet?

Nehmen wir einmal an, V. 15 lege Paulus dem Petrus und dessen Begleitern

in den Mund, wie ist dann
V. 16 zu verstehen? Wenn, wie ich oben zu zeigen versucht habe, erst in

V. 17, durch xal anxol angezeigt, ein Subjektswechsel stattfindet, dann
ist V. 16 noch Petrus zugedacht. Welches ist dann seine Funktion? Da
es sich zeigen lässt, dass das Partizip eiôcoç, bzw. eiôoxeç in den mei-

37 M. Barth hat ebenfalls eine andere als die allgemein übliche Übersetzung vorgeschlagen

in: «Rechtfertigung», ThSt 90, 22, Anm. 30, und in: «Das Mahl des Herrn», Neukir-
chener 1987, 74: «Wir sind Sünder jüdischer Geburt, nicht heidnischen Ursprungs.»
Allerdings betrachtet er das als Worte des Paulus.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16 315

sten Fällen etwas Vorausgehendes begründet,38 verstehe ich es auch
hier in diesem Sinn, wobei ich die sehr gut bezeugte Lesart ohne ôè

vorziehe39; das hiesse dann «wir haben gefehlt, weil wir wissen,

dass...», mit anderen Worten: «In der Begeisterung über die
Erlösungstat Jesu Christi haben wir die Einschränkung (nämlich die
Einhaltung der Speisegebote), welche uns am Apostelkonzil auferlegt
wurde, vergessen.» Es wird also paradoxerweise der Glaube an Jesus

den Christus als Grund für einen Fehler angegeben. Das ist provokativ
und dürfte wohl von Gegnern bei Gelegenheit ins Absurde gesteigert
worden sein, wie das Paulus selbst sogleich vorwegnimmt mit «ist der
Christus ein Helfer beim Sündigen? Das sei ferne!» (V. 17)

Soviel zur Funktion dieses Verses. Formal besehen hat die «Chrie» damit
einen allgemeingültigen, maximenartigen Abschluss, nämlich ein
Glaubensbekenntnis, das in seiner juden-christlichen Note besser zu Petrus als zu
Paulus passt. Anm40.

C. Durch diese Interpretation werden die in I aufgezeigten Probleme
Hesters gelöst:
1. Am Schluss der chrienartig gestalteten Episode steht jetzt eine - nach

Lausberg - «kurz gefasste Weisheit, die sich als Realität des praktischen
Lebens erweist», hier als Realität des praktischen christlichen Lebens.

2. Die «Chrie» ist nicht mehr autorbezogen, vielmehr wird Petrus in den

Vordergrund gerückt; dass das seinen guten, argumentativen Grund hat,
hoffe ich andernorts zeigen zu können.

3. So verstanden gleicht die «Chrie» eindeutig einem der bekannten
Modelle, nämlich, wie schon erwähnt wurde, einem Typ der «Antwort-
chrie». Diese wird vom antiken Theoretiker Theon wie folgt definiert: «Eine
Art von Antwort ist diejenige auf eine Frage, die eine Erklärung verlangt».40

Die in Kapitel II erwähnten Probleme sind nun m.E. auch gelöst:
1. Die Erzählung behält, wie allgemein gefordert, ihre Anmut, sie zeigt

Gespräche von Personen, erregt hörbar ab 2,11 Erwartung, sie weckt gewiss
auch Erstaunen über die Entschlossenheit des Paulus, aber noch mehr über
die Reaktion des Petrus, mit der die aufregende Spannung gelöst wird und
das kleine Drama einen glaubwürdigen Abschluss, die Krise eine angemessene

Lösung findet.

38 etôcoç, bzw. sEôoxeç kommt in den sicher echten Paulusbriefen 9mal vor. davon 8mal
etwas Vorausgehendes begründend.

39 So auch Oekumenius von Trikka, bei Staab, op. cit. 446.
40 So bei Nock/O'Neill, op. cit. 84f. Vgl. dazu H.D. Betz, op. cit., 216.



316 Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Cal 2, 11-16

2. Die Schilderung der Begegnung der beiden Apostel in Antiochien steht

nun nicht mehr im Widerspruch zum Vorausgehenden, vielmehr führt sie in
leidenschaftlicher Form das aus, was vorher ruhig und sachlich vorgetragen
worden ist, nämlich die Einigung der beiden Missionare. In der rhetorischen
Fachsprache hiesse das: Der intellektuellen Realisierung der Persuasio folgt
die affektivische.41 Dass Paulus die Persuasio gleich auf beiden Wegen
unternimmt, zeigt, wie wichtig ihm gerade diese Sache war.

3. Es ist noch ein Drittes zu erwähnen: gemäss Quintilian und anderen
Fachleuten müssen die Charaktere zu ihren Handlungen passen.42 Gilt das

für Paulus? Gewiss, besonders die reformatorische Tradition hat ihn als

Vertreter des Evangeliums gegen das Gesetz gesehen. Heute aber wird diese
These von vielen in Frage gestellt, ja sogar verworfen. Es ist jedoch hier
nicht der Ort, über diesen Punkt zu diskutieren, darum zurück zum Text! In
Gal 1,14 nennt Paulus sich selbst einen Zêlotës. Er war offensichtlich ein
korrekter, ernsthafter, ehrgeiziger junger Mann. Dass er in einer allgemeinen

Verwirrung die Orientierungslosigkeit durch den Hinweis auf eine von
allen respektierte Vereinbarung, nämlich «die Wahrheit des Evangeliums»
zu beheben sucht, das scheint mir nicht schlecht zu seinem Wesen zu passen.

Und Petrus? Wir erleben hier einen Petrus, wie ihn uns auch Lukas in

Apg 15, lOf. zeichnet, einen Apostel, der von der befreienden Gnade Jesu

Christi begeistert ist; wir erleben aber auch den andern Petrus, einen zwar
gefühlsstarken, aber auch labilen Mann. Bei Lukas (5,8) nennt er sich selbst

wegen seines schwankenden Glaubens «avf)g dpagxcokög».
Wichtige Vorschriften für die narratio sind somit erfüllt. Wie steht es nun

mit denjenigen für die «Chrie»? Wie ich schon oben dargelegt habe, zeigt sie

alle Charakteristika eines Typs der Antwortchrie. Doch nicht nur formal,
sondern auch punkto Funktion erfüllt sie jetzt besser ihren «Zweck»: Sie ist
lehrreich. Freilich ist Hester zuzustimmen, dass die Autoritäten dieser
«Chrie» keine historischen Persönlichkeiten sind.43 Doch - wäre das psychologisch

geschickt gewesen? Und wären Paulus berühmte Vorbilder zur
Verfügung gestanden, die alle Hörer- und Leserinnen dieses Briefs gekannt
hätten? Gerade dadurch, dass Paulus die beiden, sicher allen bekannten
Apostel zusammen auftreten lässt, wirkt die Szene lebendig, aktuell und alle
betreffend; denn, was lehrt sie? Vorerst, sich wie Paulus, d.h. korrekt und

mutig (heute würde man sagen, nicht konfliktscheu) und wie Petrus, d.h.

41 Bei Lausberg, Elemente..., §§ 67-70.
42 Bei Quint, inst. 4,2,52: Glaubhaft aber wird die Erzählung vor allem, wenn wir die

Personen im Einklang mit dem, was man als ihre Taten glauben soll, darstellen.
43 Hester 2,404, A. 70.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16 317

einsichtig und mutig zu verhalten. Alle vier Kardinaltugenden sind verwirklicht!

Dann, Konflikte offen auszutragen und den in Christus versprochenen
Frieden praktisch und solidarisch zu realisieren. Weiteres zum Beispiel- und
Lehrcharakter weiter unten.

IV

Bevor wir zu einer Zusammenfassung kommen, seien die kritischen
Punkte meiner Textinterpretation besprochen:
A. Zur Übersetzung von «iuda'izein» mit «jüdisch essen».
B. Zur fehlenden Antwortanzeige zwischen V. 14 und 15.

A. Meine Behauptung, «iudaïzein» heisse an dieser Stelle, «nach
jüdischer Sitte essen» ist - ich gebe es zu - nicht einfach zu stützen; denn bisher
habe ich das betreffende Verb nirgends in dieser Bedeutung vorgefunden.
Es spricht aber m.E. in hohem Masse der Kontext für diese Interpretation,
da ja V. 12 mit synêsthien gar («denn er hatte zusammen gegessen») das

kategnosménos ên («er war (schon einmal) gemassregelt») von V. 11 begründet.

Diese Übersetzung von kategnosménos ergibt sich mir im Blick auf
Apg 11,1-3, wie auch der schon öfter zitierte Oekumenius von Trikka das

kategnosménos in Zusammenhang mit Petri essen mit Cornelius bringt.44
Der lexikalische Befund zeigt deutlich, dass die Verben auf - £L,co das

Streben nach Ähnlichkeit in der Sitte, in Wesen, Sprache, Gesinnung mit
einzelnen Individuen oder ganzen Völkern bezeichnen.45 «Wie Juden
leben» heisst nun sicher nicht primär, beschnitten zu sein, im Gegenteil! Das
scheint für Nichtjuden der höchste Grad, die perfekte Form des «jüdisch
Lebens» gewesen zu sein, wie das eine Stelle bei Josephus sehr klar zeigt (Jos
BJ II, 453), wo der Römer Metilius vor dem Juden Eleazar um Gnade bittet
und diese auch erreicht, nachdem er versprochen hat, «iuda'izein mechri tés

peritomës» jüdisch zu leben bis zur Beschneidung. Ausserdem geht es in
diesem Abschnitt laut Kontext ja noch nicht um die Beschneidung. Auf
diesen, in der Beziehung zu den Galatern so neuralgischen Punkt, der
offensichtlich zum Anlass des Briefes gehört, geht Paulus klugerweise sachte

44 Bei Staab, op. cit., 446.
45 So R. Kühner, Griech. Gramm., 1890, 328,4. Beispiele:

lakonizo - Lakonier nachahmen in Kleidung und im Sprechen
kanopizo - schlemmen
skythizo - saufen; die toten Feinde skalpieren
rhotnaizo - lateinisch reden; es mit den Römern haben.



318 Vreni Jegher-Bucher, Foringeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16

zu, indem er ihn in 3,4 antönt, mit Abraham weiterführt und erst in 5,6 beim
Namen nennt.

B. Gegen meine These, die Verse 2,15.16 lasse Paulus von Petrus und
seinen Leuten sprechen, lässt sich gewiss einwenden, dass dieser Wechsel

nirgends angezeigt ist. Dazu folgendes:
1. Wenn wir bedenken, dass alles Geschriebene in der Antike laut gelesen

wurde, dass zudem Briefe von ausgewählten Boten überbracht und professionell

vorgelesen wurden (vgl. Apg 15,27), lässt sich doch leicht denken,
dass allein durch den Vortrag der Wechsel der redenden Personen hörbar
wurde. Der Verfasser des lateinischen Rhetorikhandbuches, der unbekannte

auctor ad Herennium, meint dazu (3,24): «Wenn in der Erzählung Worte,
Fragen, Antworten - auch von Frauen - erscheinen, achten wir sorgfältig
darauf, die Gefühle und die Gesinnung aller Personen mit der Stimme
nachzuahmen.» Und etwas später (4,65) sagt er, die «sermocinatio»- Reden

von Personen - sei ein wirksames Mittel, um die Erzählung zu schmücken,
und bringt als Beispiel die Wechselrede zwischen einem Krieger und einer
Frau, wo mit keinem Wort der Personenwechsel angezeigt ist.

Nicht angezeigte Wechselreden sind in der Tat eine verbreitete
Eigentümlichkeit des Erzählstils, mit Vorliebe an dramatischen Höhepunkten. Das
ist uns auch vom sog. Diatribenstil46 her bekannt, wo die Antwort des

angesprochenen Gesprächspartners oft nicht ausdrücklich gekennzeichnet
ist. Aber auch in andern literarischen Genres ist das öfter anzutreffen, wie
z.B. in der babylonischen Briefliteratur47, in den Dialogen Piatons, in den

sog. Kynikerbriefen (die zwischen 300 vor und 200 nach Christus entstanden
sind)48, und sehr häufig bei Epiktet. In Apg. 25,22 steht zwar cpriolv, aber
nicht die Anzeige des Subjektwechsels.

2. Falls diese Flinweise das Fehlen einer Antwortanzeige nicht befriedigend

erklären sollten, liesse sich folgende Textkonjektur machen:
V. 14: akk' öxe etöov ebiöv te Kriqpà, «et ov .»
V. 15: «fjpeîç», q)ï]Gtv, «Touôaloi äpapxcokot.»

46 Vgl. dazu R. Bultmann. Der Stil der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische
Diatribe, Diss. Göttingen 1910.

47 So bei Fr. Delitzsch, Beiträge zur Erklärung der assyrisch-babylonischen Brieflitera-
tur, in: BASS Bdll, Leipzig 1881, 33: «Ich trug ihn, <Du bist hierhergekommen?> (Er
antwortete) <Ein Bescheid des Königs ist an mich gelangt.. .»>.

48 Bei A. Malherbe, op. cit., z.B. 132.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16 319

a. Zu qpr|olv statt cpuoet:
Dadurch wird nach dem üblichen Muster der Höhepunkt der «Chrie» in

den hier einzigen Hauptsatz gelegt, «cppcnv» so eingeschoben nach einem
Vordersatz im Aorist findet sich in Lk 7,40; Apg 25,22. Es wäre somit später

- aus welchen Gründen auch immer - zu «(püoei» verschrieben worden.
Übrigens wurden die beiden Wörter damals fast gleich ausgesprochen («fisi»
und «fisin»). Können wir vom Sinn her auf «(püoei» verzichten? «cpüoei
donÖaloi» sind «Juden von Geburt». Der Gegensatz dazu sind «Juden nicht
von Geburt», also sog. phobûmenoi (sebômenoi) oder gar Proselyten. Doch
geht es in diesem Abschnitt wirklich um diesen Gegensatz? Ich glaube nicht,
sondern, wie V. 14 zeigt, um die Gegenüberstellung von Iudaioi und Ethnë,
wie auch in 2,8. Zudem würde «Juden von Natur» bei Paulus «kata physin
Iudaioi» heissen, wie Rom 11,21 und 24 zeigen.

b. Zur Änderung von tüj zu re:
Sie erscheint mir gerechtfertigt durch die Tatsache, dass in sämtlichen

Paulusbriefen nie ein Eigenname mit Artikel vorkommt. Zudem ist die

Verbindung «sbtöv te», bzw. «eLjiev te» in den erzählenden Partien des

Neuen Testaments recht häufig anzutreffen, vgl. dazu Apg 2,37; 5,25;
12,17; 19,2.3; 21,20; 22,8.

V

Zusammenfassung

A. Zur Form: Was die Form anbetrifft, so bin ich also grundsätzlich mit
der Interpretation von Hester einverstanden, der den Abschnitt Gal 2, llff.
als chrienartig gestaltet betrachtet. Aber anders als Hester sehe ich den

Höhepunkt der «Chrie» in den Versen 15 und 16, die Paulus als Antwort des

Petrus und der Mitbetroffenen formuliert; denn nur so entspricht sie den für
dieses Genus von allen antiken Theoretikern erhobenen Anforderungen.
Wird sie so abgegrenzt, dann wird auch die ganze Erzählung in sich stimmig,
doch beileibe nicht langweilig: In wachsender Dynamik führt sie uns über
verschiedene Stationen zum dramatischen Höhepunkt, der Konfrontation
der beiden Apostel, deren irritierende, packende Spannung in der innigen
Feierlichkeit des Christusbekenntnisses aufgefangen wird.



320 Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16

B. Zu Form/Inhalt: Gewiss, Paulus tadelt seinen Partner,jedoch um einen
Konsens zu finden, nicht um ihn zu desavouieren; es ist wohl diese Fairness,
die Quintilian meint, wenn er schreibt «Allgemein empfiehlt es sich nämlich

.wenn in der ganzen Rede gleichmässig nicht nur die Rücksicht auf
die Ehre des andern, sondern sogar ein Gefühl liebender Fürsorge zum
Vorschein kommt» (11,1,72). Und dadurch, dass Paulus gleich zwei
Protagonisten in seinem Minidrama auftreten lässt, erzielt er durch ihre
Gegenüberstellung (Synkrisis) eine Doppelwirkung der in dieser «Chrie» enthaltenen

Paränese: Diejenigen, die sich bis jetzt standhaft den «Aufwieglern»
(1,7) widersetzt haben, fühlen sich durch 2,16 bestätigt. Die andern aber
werden einerseits zur Besinnung aufgefordert; denn Petrus hat ja gleichsam
das Gegenteil von ihnen getan - er zu wenig, sie zuviel «Gesetz», beide aber
oüx opffojiobouoiv Jtgoç xf)v cdojfteiav xoù euaYyeXtou - andererseits auf
einem schmeichelhaften Umweg hart getadelt49. Die argumentative Funktion
der in 2,11-16 geschilderten Episode ist, die Galater zu ermahnen, sich wie
Paulus und Petrus entsprechend der in Jerusalem getroffenen Vereinbarung zu
verhalten. Das heisst in diesem Fall:
1) Als Ethnê dürfen sie sich nicht der Beschneidung unterziehen, da diese

für sie unwesentlich zur Erlangung des Heils ist (vgl. 3,1-5).
2) Sie müssen jedoch - was Petrus eben unterliess - mit den Juden zusammen

gemäss den noahitischen Speisegeboten essen.
Nachdem Paulus in 2,1-10 als Mitbeteiligter sachlich-objektiv argumentiert

hat, liegt das Hauptgewicht der hier besprochenen Argumentationseinheit
2,11-16 auf ihrer affektiven Wirkung, indem die emotionale Beteiligung

der Hörer-/Leserlnnen auf ein Maximum gesteigert wird: Wir erleben
gleichsam als Zeugen die Verwirrung, die durch das inkonsequente Verhalten

des für die Galater offensichtlich wichtigen Apostels - gewiss nicht
zufällig ist er schon dreimal erwähnt worden (1,18; 2,7.9) - entstanden ist.
Wir erleben die Gefahr eines drohenden Schismas in der bangen Frage des

Paulus: «Wie können wir weiter das Evangelium Jesu Christi unter Juden
und Nichtjuden verkünden, wenn wir uns nicht an die verpflichtenden
Abmachungen halten?» Wir erleben die so menschlich erscheinende Schwäche
des Petrus und zugleich seine Stärke, den Fehler einzusehen und vor allen
zuzugeben. Wir erleben abschliessend, dass der Grund, aus dem heraus

49 Auf einem solchen Umweg zu tadeln, empfiehlt Demetrius, op. cit. § 292, besonders,
wenn ganze Gemeinschaften gerügt werden sollen.



Vreni Jegher-Bucher, Formgeschichtliche Betrachtung zu Gal 2, 11-16 321

Petrus gehandelt hat, sein inniger Glaube an Jesus den Christus ist, der
Glaube, in dem auch die Galater, in dem auch Paulus gründet und in dem die

Versöhnung aller möglich wird. Die Galater selbst sind hier mitbetroffen
und angesprochen, auch sie sollen ihren Fehler erkennen, bekennen, die

Versöhnung in Jesu Christi erfahren und 2,16 mitbeten.
Vreni Jegher-Bucher, Basel


	Formgeschichtliche Betrachtung zu Galater 2, 11-16 : Antwort an James D. Hester

