
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 4

Artikel: "Eifersüchtiger ist sein Name" (Ex 34, 14) : Ursprung und Bedeutung
der alttestamentlichen Rede von Gottes Eifersucht

Autor: Dohmen, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 46 1990 Heft 4

«Eifersüchtiger ist sein Name» (Ex 34,14)

Ursprung und Bedeutung der alttestamentlichen Rede von
Gottes Eifersucht*

Eifersucht, so definiert E.H. Witte, ist «eine normale Angstreaktion auf
einen vermeintlichen oder tatsächlichen möglichen Verlust einer nahestehenden

Person an einen anderen Menschen. E(ifersucht) wird es so lange
geben, wie enge emotionale Beziehungen zwischen Menschen existieren.
Der Anlass und das Ausmass für diese Verlustreaktion hängt von
gesellschaftlichen Werten und individuellen Erfahrungen ab. Bekämpfen lässt

sich die E(ifersucht) vor allem durch eine Kommunikation über ihre Auslöser.

Die beste Möglichkeit, sich gegen E(ifersucht) zu schützen, ist die

Entwicklung der Persönlichkeit zu grösserer Autonomie.»1
Dass gerade eine solche «Angstreaktion» einer unausgebildeten Persönlichkeit

Charakteristikum Gottes im Alten Testament sein soll, wie es das

diesem Beitrag vorangestellte Zitat aus Ex 34,14 ebenso zeigt wie andere
Bibelstellen (s.u.), mag manch einen Bibelleser irritieren, und selbst Altte-
stamentler ziehen es vor, in diesem Zusammenhang von einem «problematischen

Zug des alttestamentlichen Gottesbildes»2 zu sprechen. Die
Schwierigkeiten mit diesem «Charakterzug Gottes» werden bei genauerem Hinsehen

aber noch grösser, denn allzu häufig wird im Alten Testament die
Eifersucht Gottes direkt mit Zorn, Gewalt und Vernichtung in Verbindung
gebracht. Es scheint nicht gerade attraktiv und angemessen, wenn in einer
Zeit, in der der Ruf nach Frieden und Gewaltlosigkeit angesichts gegenläufiger

Erfahrungen immer lauter wird, einem gewalttätigen und eifersüchtigen

* Überarbeitete Fassung einer Gastvorlesung an der Universität Osnabrück vom
16.1.1989.

1 E.H. Witte, Eifersucht, Lexikon der Psychologie Bd. 1, Freiburg 21980, 461f.
2 Vgl. W. Berg, Die Eifersucht Gottes - ein problematischer Zug des alttestamentlichen

Gottesbildes?, BZ 23 (1979) 197-211.



290 Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

Gott das Wort zu reden.3 Aber können wir, wenn es um die Frage unseres
Gottesbildes geht, die Urkunde unseres Glaubens, die Heilige Schrift,
beiseite lassen? Geraten wir nicht allzuschnell in das gefährliche Fahrwasser

religiöser Projektionen, wenn wir unter dem Druck eigener Lebensverhältnisse

unser Gottesbild unmittelbar und ausschliesslich von unseren
Erfahrungen und Bedürfnissen her bestimmen lassen?

Die christliche Frage nach Gott hat neben der unaufgebbaren und
notwendigen aktuellen Fragestellung als Ausgangspunkt auch die Gotteserfahrung

des Alten und Neuen Testamentes zu reflektieren. Dies ist die Basis der
nachfolgenden Überlegungen zur Rede vom eifersüchtigen Gott. Es geht
letztlich um die aktuelle Bedeutung biblischer Aussagen über Gott und
unseren Umgang mit ihnen.

Die sich daraus ergebene Zielrichtung der Behandlung des Themas
«Eifersucht Gottes» ist bestimmt von der Auseinandersetzung mit dem häufig
anzutreffenden - zwar verständlichen - Desinteresse oder gar Verschweigen
dieser Thematik, indem zu zeigen versucht wird, wie die Rede von der
«Eifersucht Gottes» zu verstehen ist, d.h. wo sie ihre Wurzeln hat und wie
sie im Kontext alttestamentlicher Glaubengeschichte weiterentwickelt und
-formuliert worden ist, und dass sie ins Zentrum alttestamentlicher Theologie

im engeren Sinn des Wortes als Rede von Gott gehört und deshalb auch
und gerade im christlichen Verständnis der Einheit der Heiligen Schrift als

einer Schrift aus zwei Teilen ihren Platz hat und nicht ohne Verlust
unterdrückt werden kann.

I. Die alttestamentliche Rede von Eifersucht

Das AT redet vielfach und oft von Eifersucht, wobei die exakte semantische

Bestimmung der hebräischen Basis qn', die als Nomen, Verb und
Adjektiv insgesamt 85 mal im Alten Testament begegnet, nicht ganz klar zu
vollziehen ist.4 Das Bedeutungsspektrum bewegt sich zwischen Eifersucht/
Neid und Eifersucht/Eifer, wobei weder ein Schwerpunkt in die eine Richtung

(Neid/Missgunst) noch in die andere (Streben/Ehrgeiz) zu erkennen ist,
was seinen verständlichen Grund darin hat, dass sich hier nicht nur ein

3 Vgl. zu dieser Problematik in ihren Konsequenzen bes. N. Lohfink, Der gewalttätige
Gott des Alten Testaments und die Suche nach einer gewaltfreien Gesellschaft, JBTh 2

(1987) 106-136.
4 Vgl. bes. E. Reuter, qn, ThWAT VII (1990) 51-62 (Lit.!); G. Sauer, qin'a, THAT II

(1979) 647-650.



Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14) 291

Problem der Semantik des Althebräischen bzw. seiner Übersetzungsmöglichkeiten

zeigt, sondern die Schwierigkeit der Unterscheidung in der Sache

selbst begründet liegt und sich deshalb auch in vielen verschiedenen Sprachen

wiederfindet.5 Aus diesem Grund kann und muss der Versuch einer
Begriffsdifferenzierung auch zurückgestellt werden, nicht aber ohne
festzuhalten, dass sprachliche Nunancierungen wie die von JHWHs Eifer oder
auch seiner Eiferheiligkeit oder auch seiner Leidenschaft zu sprechen,6 die
Probleme nicht lösen, sondern diese allein vom Kontext der verschiedenen

Erwähnungen her angegangen werden können.
Der Profanbereich der Eifersucht spielt im AT eine geringe Rolle.7 Im

Vordergrund steht mit ungefähr der Hälfte aller Belege die Rede von der
Eifersucht Gottes, sodann sind zum «theologischen Wortfeld» auch noch

einige Stellen zu rechnen, die vom religiösen Eifer von Menschen (z.B.:
IKön 19,10.14; II Kön 10,16) sprechen oder auch das Motiv der göttlichen
Eifersucht auf Dinge beziehen, wie z.B. das sogenannte «Eiferbild» (semel
haqqin'â) in Ez8.8

II. Eifersucht Gottes

Ausgangspunkt und Zentrum der weiteren Überlegungen bilden die Stellen,

die von Eifersucht als Bezeichnung JHWHs sprechen, d.h. die Prädikation,

dass JHWH ein eifersüchtiger Gott sei, unmittelbar ausdrücken. Es
handelt sich um folgende Stellen:

- Ex20,5: «Denn ich bin JHWH, dein Gott, ein eifersüchtiger Gott ('êl
qannä')».

- Ex34,14:«Denn JHWH, Eifersüchtiger ist sein Name (qannä' semô), ein
eifersüchtiger Gott ist er ('ël qannä' hü).

5 Vgl. H. Baumgart, Eifersucht. Erfahrungen und Lösungsversuche im Beziehungsdreieck,

Hamburg 1985,120 ff.
6 Neben den verschiedenen Bibelübersetzungen und Kommentaren vgl. u. a. I. Baldermann,

Der leidenschaftliche Gott und die Leidenschaftslosigkeit der Exegese. Anfragen
zu einem exegetischen Defizit, JBTh 2 (1987) 137-150; K. Kliesch. «Denn ich bin ein
eifernder Gott»: P. von der Osten Sacken (Hg.), Wie aktuell ist das Alte Testament?

Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum Bd. 2, Berlin 31985, 67-72; G.
von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, München 71978, 216-225; W. H. Schmidt,
Gott II, TRE 13 (1984) 616.

7 Vgl. im einzelnen E. Reuter (A. 4) 53-58.
8 Vgl. W. Zimmerli, Ezechiel (BK XIII/1) 21979, 212-215; C. Dohmen, Heißt saemael

'Bild, Statue'?, ZAW 96 (1984) 263-266; S. Schroer, In Israel gab es Bilder. Nachrichten
von darstellender Kunst im Alten Testament, OBO 74 (1987) 25-30 (vgl. dazu C. Dohmen,
ThRev 84 [1988] 104).



292 Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

- Dt 4,24: «Denn JHWH, dein Gott, ein verzehrendes Feuer ist er, ein
eifersüchtiger Gott ('et qannä')».

- Dt5,9: «Denn ich bin JHWH, dein Gott, ein eifersüchtiger Gott ('êl
qannä')».

- Dt 6,15: «Denn ein eifersüchtiger Gott (fei qannä') ist JHWH, dein Gott,
in deiner Mitte.»

- Jos24,19: «Denn ein heiliger Gott ist er, ein eifersüchtiger Gott ist er ('êl
qannô' hû')«

- Nah 1,2: «Ein eifersüchtiger und rächender Gott ist JHWH ('êl qannô'
w'noqem JHWH)».

Zwei Dinge fallen bei diesen Formulierungen zuerst auf.
Erstens, dass es keine einheitlich durchgehaltene Formulierung im Sinne

einer festen Formel «JHWH (ist) ein eifersüchtiger Gott» o.ä. gibt, zweitens,

dass die Bezeichnung JHWHs als eifersüchtiger Gott immer in
Begründungssätzen auftaucht - die beiden letztgenannten Stellen Jos 24,19 und
Nah 1,2 bilden in gewissem Sinne eine Besonderheit und müssen einzeln
erklärt werden, zumal sie das ansonsten nicht belegte Adjektiv qnw' benutzen.9

Die Belege bewegen sich - bis auf Ex 34,14 - alle im Bereich dtn/dtr
Literatur, und auch die von Dtn5 abhängige Exodusfassung des Dekalogs10

muss von hieraus erklärt werden.

III. Ex34,14 und «Das Hauptgebot»

In der neueren Pentateuchforschung wird Ex 34,14 dem sogenannten
Privilegrecht11 des jehowistischen Geschichtswerkes zugeordnet. Dieses je-
howistische Geschichtswerk stellt eine gewichtige theologische Leistung des
7. Jahrhunderts v. Chr. dar und gehört zu den Marksteinen der Schriftwer-
dung des ATs, weil es nicht nur Fortschreibung und Redaktion der älteren

9 Zu Jos 24 vgl. H. Molle, Der sogenannte Landtag zu Sichern, fzb 42 (1980) 70f.; zu
Nah 1,2 vgl. H. Schulz, Das Buch Nahum, BZAW129 (1973) 9f.; 93; sowie bes. K. Seybold
Profane Prophétie. Studien zum Buch Nahum, SBS 135 (1989) 74-83.

10 Vgl. F.-L. Hossfeld, Der Dekalog. Seine späten Fassungen, die originale Komposition

und seine Vorstufen, OBO 45 (1982); sowie zur weiteren Diskussion ders., Zum
synoptischen Vergleich der Dekalogfassungen. Eine Fortführung des begonnenen
Gesprächs: Ders., (Hg.), Vom Sinai zum Horeb. Stationen alttestamentlicher Glaubensgeschichte,

Würzburg 1989, 73-117 (Lit.!).
11 Zum sogenannten Privilegrecht vgl. bes. J. Halbe, Das Privilegrecht Jahwes Ex

34,10-26. Gestalt und Wesen, Herkunft und Wirken in vordeuteronomischer Zeit,
FRLANT 114 (1975); E. Zenger, Israel am Sinai. Analysen und Interpretationen zu Ex
17-34, Altenberge 21985, bes. 185ff.



Christoph Dohmert, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14) 293

Entwürfe des Jahwisten und Elohisten ist - wonach dieses Geschichtswerk in
der heutigen Forschung auch seinen Kunstnamen Jehowist J + E) erhalten

hat - sondern die theologische Bewältigung der national-religiösen Krise
vom Untergang des Nordreiches (722 v. Chr.) vor allem dadurch leistet, dass

es eine Fülle von prophetischen Traditionen, insbesondere aus dem Nordreich,

integriert und theologisch «auswertet».12

Im linearen Geschehensablauf der Sinaitheophanie im jehowistischen
Geschichtswerk stellt das Privilegrecht von Ex 34 den Abschluss der Folge
von Theophanie (Ex 19.24) - Gegenveranstaltung des Volkes als Abwendung

von dem sich hinwendenden Gott in der (genuinen-jehowistischen)
Geschichte vom goldenen Kalb (Ex 32) - und Ermöglichung eines neuen
Verhältnisses von Gott und Volk auf der Basis des Gesetzes von Ex 34 dar.13

Die theologische Konzeption der Sinaitheophanie in diesem Werk des Jeho-
wisten ist in ihrer alttestamentlichen Wirkung kaum zu überschätzen,14 für
den vorliegenden Zusammenhang der Frage nach der Bedeutung von
Ex 34,14 muss aber der Hinweis genügen, dass im Zentrum dieser Konzeption

die von Ex3215 her provozierte Frage der ausschliesslichen JHWH-
Verehrung steht, was dann auch im Kern des Privilegrechtes (Ex 34,14)
wiederzufinden ist.

Ex 34,14 steht im ersten Teil des Privilegrechtes von Ex 34,10-26,16 das im
Rahmenteil der VV. 10.11a.27 die Selbstbindung des Gottes JHWH an sein

12
Vg. F.-L. Hossfeld, Der Pentateuch: E. Sitarz (Hg.), Höre, Israel! Jahwe ist einzig.

Bausteine für eine Theologie des Alten Testaments, Biblische Basisbücher Bd. 5, Stutt-
gart/Kevelar 1987. 32 ff.

13 Zur theologischen Konzeption der JE-Sinaitheophanie vgl. C. Dohmen, Das
Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im Alten Testament, BBB 62 (21987),
132-141.

14 Zur Orientierung vgl. die Angaben bei H.D. Preuß, Deuteronomium (EdF 164),
Darmstadt 1982, bes. 28; 101.

15 In Ex 32 findet sich die «Geburtsgeschichte» des Bilderverbotes, das aus dem
Fremdgötterverbot entstanden ist, vgl. dazu C. Dohmen, Religion gegen Kunst? Liegen die
Anfänge der Kunstfeindlichkeit in der Bibel?: C. Dohmen/T. Sternberg (Hg.), ...kein
Bildnis machen, Kunst und Theologie im Gespräch, Würzburg 21987, 11-23, bes. 17-19;
ders. (A. 13) bes. 66ff.

16 Zu den vielen und zum Teil weit divergierenden Analysen zu diesem Text vgl. u.a. H.
Cazelles, LAlliance du Sinai en Ex 34,10-27: A. Caquot u.a. (Hg.), Mélanges bibliques et
orientaux en l'honneur de M. Delcor, AOAT 215 (1985), 57-68; J. Halbe (A. 11); H.
Kosmala, The so-called Ritual Decalogue, ASTI 1 (1962) 31-61; N. Lohfink, Das Hauptgebot.

Eine Untersuchung literarischer Einleitungsfragen zu Dtn 5-11, AnBibl 20 (1963),
176ff.; E. Otto, Das Mazzotfest in Gilgal, BWANT 107 (1975), bes. 269ff.; L. Perlitt,
Bundestheologie im Alten Testament, WMNAT 36 (1963), 216ff. ; F.-E. Wilms, Das jahwi-
stische Bundesbuch in Exodus 34, StANT 32 (1973); E. Zenger (A. 11).



294 Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

Volk enthält und im Mittelteil das sogenannte «Hauptgebot» sowie kultische
Einzelbestimmungen. Das Hauptgebot der ausschliesslichen JHWH-Vereh-
rung ist in Ex34,12-15 mehrfach überarbeitet und ergänzt worden. Als
jehowistischer Kern lässt sich folgender Text herausschälen17:

«Hüte dich, dass du keinen Bund schliesst mit dem Bewohner des Landes,

in das du kommst, denn du sollst dich nicht vor einem anderen Gott
niederwerfen; denn JHWH, Eifersüchtiger ist sein Name, ein eifersüchtiger
Gott ist er».18

Recht urtümlich wird hier das, was wir aus dem Dekalog und anderen
Texten als Fremdgötterverbot kennen, eingeführt, nämlich das Verbot,
einen anderen Gott zu verehren,19 das hier gerahmt wird zum einen von der
nachfolgenden Begründung, dass JHWH ein eifersüchtiger Gott sei und von
der vorausgehenden Warnung, mit den Bewohnern des Landes einen Bund
zu schliessen, was als Voraussetzung für die Verehrung eines andern Gottes
angesehen wird.

Ob hinter der Rede von der Eifersucht Gottes eine alte Bekenntnisformel
(JHWH 'El qanna mit kultischem Sitz im Leben steht,20 ist eher fraglich,
weil zum einen von der nirgends belegten hypothetischen Formel «JHWH
(ist) ein eifersüchtiger Gott» ausgegangen werden muss und zum anderen
dem angenommenen kultischen Haftpunkt einer feierlichen Absage an
fremde Götter (Abrenuntiation) das Profil fehlt. Dies gilt auch für J. Halbes
Vorschlag, «dass wir hier mit festgeprägten, nach Form und Inhalt zweifellos
kultisch beheimateten Prädikationselementen zu tun haben»,21 denn die

Eigenheiten und Besonderheiten der einzelnen Belegstellen (s.o.) werden
zu schnell nivelliert. Im Blick auf den Hinweis des kultischen Haftpunktes,
nämlich der Abrenuntiation, ist gerade vom Kontext von Ex34,14 her zu

17 Die ausführliche Begründung dieser Abtrennung soll an anderer Stelle im Kontext
einer Gesamtanalyse von Ex 34 folgen, sie lehnt sich an E. Zenger (A. 11) an, vgl. aber
auch C. Dohmen (A. 13) 180 ff. ; 257; ders., Was stand auf den Tafeln vom Sinai und was auf
denen vom Horeb? Zur Geschichte und Theologie eines Offenbarungsrequisits: F.-L.
Hossfeld (Hg.), Vom Sinai zum Horeb. Stationen alttestamentlicher Glaubensgeschichte,
Würzburg 1989, 9-50.

18 Ausgehend von den Beobachtungen J. Halbes (A. 11) 96ff., ist zu erwägen, ob die
Wiederholung aus V. 12a in V. 15a als «Struktursignal» aufzufassen ist und so die hier
vorliegende «Hauptgebotsformulierung» rahmt, oder ob in V. 15 eine «Wiederaufnahme»
vorliegt, die durch verschiedene Ergänzungen nötig geworden ist.

19 Vgl. F.-L. Hossfeld (A. 10) 266f.; A. Schenker, Der Monotheismus im ersten Gebot,
die Stellung der Frau im Sabbatgebot und zwei Sachfragen zum Dekalog, FZPhTh 32

(1985) 323-341; W. H. Schmidt, Alttestamentlicher Glaube in seiner Geschichte,
Neukirchen/Vluyn T987, 82ff.

20 Vgl. J. Halbe (A. 11) 135 und die dort in A. 136 aufgeführte Literatur.
21 J. Halbe (A.ll) 136.



Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14) 295

beachten, dass hier genau umgekehrt bei der Warnung vor den Voraussetzungen,

die zur Fremdgötterverehrung führen, angesetzt wird und nicht bei
der Absage an fremde Götter bzw. beim Ablegen ihrer Idole. Es liegt
folglich näher, die wenigen Stellen, die von der Eifersucht Gottes reden, auf
einander zu beziehen und in Abhängigkeit von einander zu erklären,22 denn

nur so können Besonderheiten und Einzelbeobachtungen sachgemäss beurteilt

werden. Ausgangspunkt dieser Überlegungen ist dann Ex 34,14, wo zur
näheren Erklärung beim konkreten Kontext einzusetzen ist.

IV. Ex 34,14 und der Gottesname «JHWH»

In dem zweiteiligen Begründungssatz von Ex 34,14b (kî JHWH qannä'
semô II 'ël qannä' hü) liegen zwei miteinander verbundene bzw. auf einander
bezogene Informationen vor:
1. Der Eigenname JHWH wird unmittelbar mit dem Adjektiv qanna

zusammengebracht. Der vorliegende Nominalsatz gibt in der unüblichen
Folge Prädikat-Subjekt zu erkennen, dass qannä' hier als Name
gebraucht ist: «Eifersüchtiger» (vgl. dazu Parallelen in II Sam 20,21;
I Kön 13,2; Ijob 1,1), so dass sich hinter der Konstruktion ein Relativgefü-
ge zu erkennen gibt: «denn JHWH, dessen Name Eifersüchtiger ist.. .»23

2. Der Eigenname JHWH wird dann durch das selbständige Personalpronomen

hü' im folgenden Teil wieder aufgenommen. Es liegt also in
Ex 34,14b insgesamt ein Pendenssatz vor.24 In diesem zweiten Teil geht es

inhaltlich um die grundlegendere Aussage, dass Eifersucht nicht nur
Name sei, sondern im Sinne nomen est omen dieser Gott auch wirklich ein
Eifersüchtiger ist.
Der schwierigere erste Teil der zweigliedrigen Begründung lässt fragen,

inwiefern der Name JHWH selbst mit der Eifersucht zu tun haben soll, denn
eine sprachliche Verwandtschaft zwischen JHWH und hebräisch qn' deutet
sich nicht an, so dass man auf den grösseren Kontext der Namensoffenbarung

der Exoduserzählung verwiesen wird. Man geht bei aller für die Deu-

22 Vgl. G. Braulik, Das Deuteronomium und die Geburt des Monotheisums: E. Haag
(Hg.), Gott, der einzige. Zur Entstehung des Montheismus in Israel, QD 104 (1985), bes.

122ff.; N. Lohfink, Gott im Buch Deuteronomium: J. Coppens (Hg.), La Nation biblique
de Dieu. Le Dieu de la Bible et le Dieu des philosophes, BEThL 41 (1976), 101-126.

23 Zu dieser Deutung vgl. EI. Andersen, The Hebrew Verbless Clause in the Pentateuch,

JBL.MS 14 (1970), 41f. und 99 Nr. 465.
24 Vgl. W. Groß, Die Pendenskonstruktion im Biblischen Hebräisch, ATS 27 (1987),

126; 176.



296 Christoph Dohnen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

tung dieser schwierigen Stellen notwendig gebotenen Vorsicht nicht fehl,
wenn man sowohl die schwer zu verstehende Antwort auf die Frage nach
dem Namen JHWFIs in Ex 3,14f.25 - das berühmte «Ich bin, der ich bin» - als

auch den eigenwilligen Nominalsatz von Ex 34,626 - «JHWH (ist) JHWH» -
als Ausdruck der Einheit JElWHs deutet. Der Hinweis von Ex 34,14, dass

dieser somit eigentlich nicht zu deutende Name JHWHs mit Eifersucht zu
tun hat - dass sein Name selbst Eifersüchtiger sei -, liegt nahe, denn der hier
seinen Namen offenbarende Gott hat keinen Namen, der sein Wesen oder
seine Eigenschaften beschreibt, sondern einen, der nur das Grundmoment
des Eigennamens, die Identität bzw. exklusive Identifizierung, enthält. So

kann sich nur ein Gott vorstellen, der nur eins will, nämlich Ausschliesslichkeit.

Er beansprucht keine besondere Kompetenz in bestimmten Bereichen
und keine bestimmte Form der Verehrung, sondern Ausschliesslichkeit in
der Verehrung. Ex 34,14 versucht etwas über JHWH zu sagen, indem beim
«nichtssagenden» Namen dieses Gottes angesetzt wird. Im Kontext dieser

Deutung wird verständlich, dass JHWH gerade von seinem Namen her als

Eifersüchtiger bezeichnet wird. Das Faktum, dass der Anspruch der
Alleinverehrung JHWHs derart anthropomorph formuliert wird - nicht
anders kann die Übertragung des üblichen Dreieckverhältnisses von
Eifersüchtigem, Partner und Rivalen, das menschliche Eifersucht charakterisiert,
auf das Verhältnis von JHWH, anderen Göttern und Israel gedeutet werden

-, lässt hinter die konkrete Verwendung zurücktragen nach ihrem
traditionsgeschichtlichen Hintergrund.

V. Der Ursprung der Rede von Gottes Eifersucht

Vom literarhistorischen Zusammenhang des jehowistischen Geschichtswerkes

her wird der Blick schnell auf den Propheten Hosea, der im 8.

Jahrhundert v.Chr. im Nordreich Israel aufgetreten ist und als dessen theologischer

Sachwalter sich das jehowistische Geschichtswerk auch in anderen

Fragen erwiesen hat,27 zurückgelenkt. Der Bezug zu Hosea legt sich deshalb

25 Zur Problematik dieses Verses vgl. ausser den einschlägigen Exoduskommentaren
vor allem R. Bartelmus, hyh. Bedeutung und Funktion eines hebräischen
«Allerweltswortes», ATS 17 (1982), 225ff.; J. P. Floss, Verbfunktionen des Basis HYY, BN
30 (1985) 35-101, bes. 83ff. ; P. Weimar, Die Berufung des Mose. Literaturwissenschaftliche
Analyse von Ex 2,23-5,5, OBO 32 (1980), 344ff.

26 Zum Problem des «Jahwe ist Jahwe» vgl. bes. U. Cassuto, A Commentary on the
Book of Exodus, Jerusalem 1967, 439; E. Zenger (A. 11) 136.

27 So z.B. im Bereichderbildlosen Jahweverehrung vgl. dazuC. Dohmen (A. 13) 251ff.



Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14) 297

nahe, weil Hosea erstmals für das AT das Verhältnis JHWH/Israel im Bild
der Ehe ausdrückt, wobei die Vorstellung dieser «Ehe», die bei Hosea vom
Gedanken des Ehebruches in den Blick kommt, «aus der polemischen
Neuverwendung kanaanäischer Begrifflichkeit der <Ehe> (zwischen Gott und
Göttin bzw. Baal und Land) für geschichtliche Erfahrungen (Erwählung
Israels zur <Frau> durch Jahwe)»28 zu stammen scheint. Wenn also JHWH als

Mann der untreuen Frau Israel von Hosea dargestellt wird, dann ist es doch
wohl nicht verwunderlich, dass in Anlehnung und Aufnahme dieser Verkündigung

Hoseas dieser Gott JHWH als eifersüchtiger Gott beschrieben werden

kann, wenn es um seinen Ausschliesslichkeitsanspruch geht.29 Es geht in
Ex 34,14 bei der Rede vom eifersüchtigen Gott also gar nicht um eine

personale Eigenschaft, die sich in bestimmten Affekten und Reaktionen
zeigen würde, sondern in anthropomorpher Redeweise wird darauf
hingewiesen, dass dieser Gott nur allein verehrt werden will und kann.30

Hier muss auch beachtet werden, dass gerade Ex 34,14 keinerlei Hinweise
darauf enthält, wie diese Eifersucht Gottes sich auswirkt; gerade dieses

Moment der Auslegung der Eifersucht Gottes im Blick auf ihre Wirkung
findet sich dann in der Dekalogformulierung, die auch aus dem Spektrum
der obengenannten Stellen, die von der Eifersucht Gottes reden, als erste

Weiterführung von Ex 34,14 gewertet werden kann, da sich die obengenannten

Stellen Dt 4,24 und 6,15 von ihrem Kontext her als spätere Entfaltung
der Dekalogformulierung erweisen.31

VI. Die Interpretation der Eifersucht Gottes im Dekalog

Die ausführliche Erklärung, die uns im Dekalogtext im Zusammenhang
der Begründung für das erste und zweite Gebot vorgestellt wird, führt bei

genauerer Betrachtung wieder zurück zu Ex 34. Der Dekalogtext (Ex 20,5
und Dt 5,9) unterstreicht das Fremdgötter- und Bildverbot durch den
Hinweis:

28 J. Jeremias, Hosea, TRE 15 (1986) 588.
29 Dem Gedanken, dass die Verkündigung des Propheten Hosea in irgendeiner Weise

in Verbindung steht mit der Rede von der Eifersucht Gottes, widmet auch H. Baumgart
(A. 5) lOlf. breiten Raum, ohne den zugrundeliegenden traditionsgeschichtlichen
Verbindungslinien nachzugehen.

30 Damit erübrigt sich dann auch der Gedanke, Ex 34,14 spät zu datieren, weil das Alte
Testament wenig - oder wenn überhaupt erst in der Spätzeit - von göttlichen Eigenschaften
spreche, so W. H. Schmidt (A. 6) 616.

31 Vgl. G. Braulik (A. 22) 123ff.



298 Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

«Du sollst dich nicht vor ihnen niederwerfen und ihnen nicht dienen,
denn ich bin JHWH, dein Gott, ein eifersüchtiger Gott», und er zeigt dann
sofort, wie diese Eifersucht sich auswirkt: «Der die Schuld der Väter heimsucht

an den Nachkommen bis in die dritte und vierte (Generation) derer,
die mich hassen und Huld erweist bis in die tausendste (Generation) derer,
die mich lieben».32

Die hier benutzte Erklärung der Eifersucht entstammt eindeutig
Ex34,5ff., der Selbstvorstellung des sich Mose offenbarenden JHWHs, die
«das älteste theologisch reflektierte <Credo> darstellt»:33

«JHWH ist JHWH, ein barmherziger und gnädiger Gott, langmütig,
reich an Gnade und Treue, er bewahrt tausenden (Generationen) Gnade,
nimmt Schuld, Frevel und Sünde hinweg, aber er lässt nicht ungestraft, die
Schuld der Väter sucht er heim an den Söhnen und den Kindeskindern an
der dritten und vierten (Generation)» (Ex 34,6-7).

Die literaturgeschichtliche Einordnung dieser Bekenntnisformel ist nicht
ganz einfach, aufgrund der literarkritischen Spannungen in V. 5 und V. 6 ist
mit E. Zenger34u. a. von einer jahwistischen Zuordnung abzusehen und eher

von einem jehowistischen Text auszugehen35. Diese Zuweisung wird von
theologiegeschichtlichen Erwägungen her gestützt (s.u.). Die Bedeutung
des Textes lässt sich klar umreissen: «Jahwe gibt keine Beschreibung von
seinem Sein für sich, sondern von seinem Sein für andere. Seine Erfahrungen

aus der Begegnungsgeschichte mit den Menschen giesst er in diese

<Regel>. In Jahwe gibt es ein Ungleichgewicht von Barmherzigkeit und
Strafgerechtigkeit. Seine Güte und Treue sind unendlich dauernder und
wirksamer - d.h. die Generationenfolge von tausend Generationen - als

sein Zorn, der die Schuld über die vier Generationen einer altisraelitischen
Grossfamilie verfolgt. Auf unendlich lange Sicht ist er gewillt, die Schuld mit
ihren Konsequenzen wegzutragen bzw. aufzuheben, beharrt aber auch auf

32 Zur Differenz beim ersten und zweiten Gebot des Dekalogs zwischen Exodus - und
Deuteronomiumfassung, sowie zur unterschiedlichen Generationenzählung vgl. jetzt E-L.
Hossfeld, Zum synoptischen Vergleich der Dekalogfassungen (A. 10).

33 F.-L. Hossfeld, Wie sprechen die heiligen Schriften, insbesondere das Alte Testament,

von der Vorsehung Gottes?: T. Schneider/L. Ullrich (Hg.), Vorsehung und Handeln
Gottes, QD 123 (1988), 80.

34 Vgl. E. Zenger (A. 11) bes. 141f.
35 Zu den vielfältigen Problemen und Zuordnungen dieses Stückes vgl. u.a. F. Crüse-

mann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, WMANT 32

(1969), 109f. ; R. C. Denton, The Literary Affinities of Exodus XXXIV - 6f, VT 13 (1963)
34-51; J. Halbe (A. 11), bes. 284; L. Perlitt (A. 16), bes. 213ff.; J. Scharbert, Formgeschichte

und Exegese von Ex 34,6f und seiner Parallelen, Bibl 36 (1957) 130-150; F.-E. Wilms
(A. 16) 142 ff.



Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14) 299

Bestrafung der Sünder im überschaubaren Rahmen, d.h. er behaftet sie bei
ihrem Ungehorsam.»36

Vom hier genannten Gedanken des Ungleichgewichtes von Barmherzigkeit

und Strafgerechtigkeit her wird das Moment der Rezeption hoseani-
scher Theologie unübersehbar. Der zweite Teil des Hoseabuches (Kap. 4-11)
findet seinen Abschluss in Hos 11, wo sich in der Selbstauskunft JHWHs
(VV. 8-9) der Höhepunkt des Ganzen findet:37 «Wie könnte ich dich preisgeben,

Efraim, wie dich aufgeben, Israel? Wie könnte ich dich preisgeben wie
Adma, dich behandeln wie Zebojim? Mein Herz wendet sich gegen mich,
mein Mitleid lodert auf. Ich will meinen glühenden Zorn nicht vollstrecken
und Efraim nicht noch einmal vernichten, denn ich bin Gott, nicht ein
Mensch, der Heilige in deiner Mitte. Darum komme ich nicht in der Hitze
des Zornes» (Hos 11,8-9).

Das in Ex34,6f. erkannte Ungleichgewicht von Barmherzigkeit und
Strafgericht kommt hier in Hosea 11,8-9 in der Differenz von Gott und
Mensch, die sich vor allem in der «Selbstbeherrschung»38 Gottes zeigt, in
den Blick. «Jahwe kann Israel nicht vernichten, weil er Gott ist. Der eigentliche

Abstand Gottes zum Menschen besteht für Hosea nicht in unnahbarer
Erhabenheit, sondern im Sieg über seinen gerechten Zorn, in seinem Willen,

die des Todes Schuldigen vor dem Untergang zu bewahren. Für diese

Selbstbeherrschung Gottes versagen alle Analogien menschlichen Denkens
und Handelns. Bis in welche Tiefe Hosea diese Differenz durchdacht hat,
zeigt die Tatsache, dass er es wagt, die Prädikation Jahwes als des Heiligen
für seinen Rettungswillen in Anspruch zu nehmen.»39

Während die Bekenntnisformel von Ex34,6f. in Aufnahme und
Weiterführung hoseanischer Theologie die Barmherzigkeit, Gnade und
Sündenvergebung JHWHs betont und dabei dann auch im letzten Teil festhält, dass

aber JHWH der Sünde nicht gleichgültig gegenüberstehen kann, sondern sie

durchaus ahndet, verschiebt der Dekalogtext die Gewichtung dadurch, dass

er die Heimsuchung der Schuld voranstellt und als Ausdeutung der Eifersucht

Gottes verstanden wissen will. So bekommt die Rede von der Eifersucht

JHWHs schon eine andere Konnotation als in Ex 34,14, weil es nicht
mehr um das Charakteristikum der Alleinverehrung geht, sondern die so

ausgelegte Eifersucht JHWHs muss als affektives Agieren und Reagieren

36 F.-L. Hossfeld (A. 33) 80.
37 Vgl. dazu J. Jeremias, Der Prophet Hosea, ATD 24,1 (1983), 139ff.
38 J. Jeremias greift diesen von J. Hempel eingeführten Begriff auf, da er präziser als

«Reue» oder «Mitleid» den «Willenswandel beschreibt, die Rücknahme einer zuvor
gehegten Absicht» (A. 37) 145.

39 J. Jeremias (A. 37) 146.



300 Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

verstanden werden, das ausgespannt zwischen Strafe und Lohn auf die

Einhaltung der vorausgehenden Gebote drängt.
Aus dieser Konstellation lässt sich die weitere alttestamentliche Entwicklung

des Gedankens von der Eifersucht Gottes erklären, denn die Wurzel
der Vorstellung einer spezifischen «Eigenschaft» JHWHs, die mit anderen
affektiven Zügen wie Zorn und Rache in Verbindung steht und sich je
unterschiedlich für oder gegen Israel auswirken kann, ist hier greifbar, so
dass sich die Frage aufdrängt, was denn nun Eifersucht Gottes im AT genau
meint.

VII. Eigenschaft oder Leidenschaft?

Die grob skizzierte Entwicklungslinie lässt schon ahnen, dass die
Ausschliesslichkeit dieser Frage der Sache nicht gerecht werden kann. Klar ist,
dass nirgends im AT eine systematisch entfaltete Gotteslehre zu finden ist,
die Wesen und Eigenschaften Gottes zu erfassen versucht, und es lässt sich
deshalb auch sagen, dass Eifersucht Gottes nicht als Eigenschaft Gottes im
dogmatischen Sinne, also als «theologische Aussage über Gott, die aus
seinem Wesen und den Offenbarungstatsachen gestalthaft erkennbar und
nach den Regeln der Analogie formulierbar»40 wird, zu verstehen ist. Aber
nicht zu übersehen ist auch, dass späte alttestamentliche Vorstellungen
aufgrund der Beschreibung und Kombination von Gottes Eifersucht, seinem

Zorn, seiner Rache u.ä. den Gedanken einer spezifischen Eigenschaft
nahelegen, vor allem dadurch auch, dass sie unterschiedlichste Wirkungen mit
dieser Eigenschaft in Verbindung bringen (vgl. z.B. Jes9,6; 37,32; 42,13;
59,17; 63,15; Ez23,25; 38,19 u.ö.).

Es wurde eben aber zu zeigen versucht, dass der Ursprung der Rede und
Vorstellung von der Eifersucht Gottes eine andere Zielrichtung und
Aussageintention hat. JHWH als eifersüchtigen Gott zu bezeichnen, führt dazu,
zuerst auf seine unteilbare und übergrosse Liebe zum erwählten Israel
hinzuweisen, und von dieser «emotionalen Beziehung» her seine Forderung

40 W. Breuning, Eigenschaften Gottes: W. Beinert (Hg.) Lexikon der Katholischen
Dogmatik, Freiburg/Basel/Wien 21988,106. Interessant und erwähnenswert ist, dass schon
die Rabbinen Probleme hatten, die Eifersucht JHWHs in diesem Sinn als Eigenschaft
aufzufassen: «Vgl. dazu die Beobachtung, dass in der reichen Sammlung von Umschreibungen

für den Gottesnamen, wie die rabb Lit sie zu benützen pflegt, eine auf Ex 20, 5;
34,14 zurückgehende Formel fehlt; s. die Zusammenstellung bei A. Marmorstein, The Old
Rabbinic Doctrine of God I: The Name and Attribute of God (1927)» A. Stumpff, Çf|koç

xtL, ThWNT II (1935) 882 A. 8.



Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14) 301

nach Ausschliesslichkeit zu verstehen. Der eifersüchtige Gott ist dann aber
nicht nur der liebende Gott, sondern auch der Gott, der durch seine Liebe
bestimmt ist, weil er sich - ganz menschlich - selbst in die Abhängigkeit von
der Gegenliebe begibt, er wird angreifbar, verwundbar, ja im wörtlichen
Sinne leidenschaftlich. Dass diese Leidenschaft der Liebe Gottes im Laufe
der Glaubensgeschichte Israels dann als Eigenschaft des Gottes angesehen
wurde, der keine anderen Götter neben sich duldet, liegt nahe; dass diese so

gewonnene Basiseigenschaft sich aber in negativen Affekten ausdrücken
soll, scheint unbegründet und unverständlich. Aber dieser Schritt kann und
muss verstanden werden als unter dem Druck des sich herauskristallisierenden

monotheistischen Bekenntnisses stehend, weil der Glaube an Gott den
einen und einzigen nicht nur im letzten das erste Gebot des Dekaloges «Du
sollst keine fremden Götter haben» überflüssig macht, sondern auch die

Vorstellung von einem eifersüchtigen, auf Alleinverehrung hin ausgerichteten

Gott. Die Rede vom eifersüchtigen Gott wird aber im neuen Kontext des

Monotheismus auch neu gefüllt: Eifersucht beschreibt dann die Art und
Weise, wie JHWH das von ihm begründete Sonderverhältnis zu Israel
gestaltet, nämlich sowohl im Angriff auf von aussen kommende Bedrohungen
gegen sein Volk als auch in der Ahndung aller Sünde Israels selbst.41 Von
diesem Zusammenhang her ist nun der religionsgeschichtliche Hintergrund
der Rede von der Eifersucht Gottes noch genauer einzuholen.

VIII. Vom Polytheismus zum Monotheismus

Es hat sich gezeigt, dass das Problem der Eifersucht Gottes eingebettet ist
in die spezifische Glaubensgeschichte Israels. Der heute so viel diskutierte
Weg Israels zum monotheistischen Bekenntnis42 bildet die Verstehensgrund-
lage für die vielfältige Rede von JHWHs Eifersucht im Alten Testament. Die
exegetische und religionsgeschichtliche Forschung ist sich heute zumindest
darüber einig, dass der Durchbruch zum Monotheismuns in die Zeit des

babylonischen Exils, also ins 6. Jahrhundert v.Chr., fällt. Aber es wird -
41 Vgl. E. Reuter (A. 4) 61 f.
42 Vgl. aus der reichhaltigen Literatur u.a. E-L. Hossfeld, Einheit und Einzigkeit

Gottes im frühen Jahwismus: M. Böhnke/H. Heinz, Im Gespräch mit dem Dreieinen Gott.
Elemente einer trinitarischen Theologie, Düsseldorf 1985,57-74; E. Haag (Hg.), Gott, der
einzige. Zur Entstehung des Monotheismus in Israel, QD 104 (1985); O. Keel (Hg.),
Monotheismus im Alten Israel und seiner Umwelt, BB 14 (1980); B. Lang (Hg.), Der
einzige Gott. Die Geburt des biblischen Monotheismus, München, 1981; ders., Zur Entstehung

des biblischen Monotheismus, TThQ 166 (1986) 135ff; A. Schenker (A. 19).



302 Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

wenn auch nicht mit dem gleichen Konsens - eine Vorgeschichte dieses

Bekenntnisses greifbar. Im Zentrum diesbezüglicher Überlegungen steht die
im AT vielfach und unterschiedlich formulierte Forderung nach ausschliesslicher

JHWH-Verehrung mit dem Verbot der Fremdgötterverehrung.43 Diese

Forderung, keine fremden Götter zu verehren, hat ihren primären Sinn

nur in einem polytheistischen Bezugssystem, und sie ist religionsgeschichtlich
der sogenannten Monolatrie, der Verehrung eines einzigen Gottes

durch eine bestimmte Gruppe ohne Leugnung der Existenz anderer Götter,
zuzuweisen.44

IX. Einheit und Einzigkeit Gottes - die altisraelitische Monolatrie

Im Alten Testament lässt sich aber innerhalb der Monolatrie noch eine

Entwicklung erkennen, die durch die beiden Aspekte Einheit und Einzigkeit
verdeutlicht werden kann.45 Der wohl ältere Aspekt der Einheit wird
verstanden im Sinne einer komplexen oder integrierenden Einheit, die später
durch den Aspekt der Einzigkeit ergänzt oder abgelöst wird, d. h. es kommt
dann auf eine polemische Abgrenzung des einen Gottes von der Vielzahl
anderer Götter an, so dass folglich auch von einer integrierenden und einer
intoleranten Monolatrie gesprochen werden kann. Während im frühen Jah-
wismus die Einheit Gottes vor allem dadurch betont werden kann, dass

unterschiedlichste Gotteserfahrungen in dieses Gottesbild integriert werden
können,46 entsteht im 9. Jahrhundert v.Chr. im Nordreich die Vorstellung
von JHWH als dem einzigen Gott, der in seiner Beziehung zu Israel keine
anderen Götter duldet.47 In diesem Kontext einer intoleranten Monolatrie
ist dann auch der oben skizzierte Ursprung der Rede von der Eifersucht
Gottes (Ex 34,14) zu sehen. Man könnte sogar sagen, dass die Vorstellungen
von einem eifersüchtigen Gott geradezu der deutlichste und anschaulichste
Ausdruck dieser intoleranten Monolatrie ist.

Dass der sich aus der Monolatrie entwickelnde und langsam
herauskristallisierende Monotheismus diese seine Vorgeschichte, wie sie sich in der

43 S.o. A. 19.
44 Zum Begriff und zur Abgrenzung von «Henotheismus» und «Monotheismus» vgl. M.

Rose, Der Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes, BWANT 106 (1975), 9ff.
45 Vgl. dazu bes. F.-L. Hossfeld (A.42).
46 Hier kann als Beispiel auf die jahwistische Bearbeitung von Gen 18-19 verwiesen

werden, vgl. dazu F.-L. Hossfeld (A. 42) bes. 63-67.
47 Vgl. zusammenfassend zu dieser Entwicklung des 9. Jh. bes. im Blick auf den

Propheten Elija und die Nordreichprophetie C. Dohmen (A. 13), bes. 252ff.



Christoph Dohnen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14) 303

Aussage und Redeweise von der Eifersucht Gottes zeigt, nicht einfach
abschütteln konnte, wird deutlich, wenn man auf die parallele Entwicklung des

ersten und zweiten Dekaloggebotes blickt; denn auch hier übernimmt das

jüngere Bilderverbot unter dem Druck des monotheistischen Bekenntnisses
die Intention des (überflüssig gewordenen) Fremdgötterverbotes, ohne dies

völlig hinter sich zu lassen.48

X. Einheit Gottes und Einheit der Heiligen Schrift

Nur der beschriebene Nachvollzug der alttestamentlichen Glaubensgeschichte

- und nicht eine vorausgehende systematische Überlegung - vermag
folglich dem Verständnis der Rede von Gottes Eifersucht den Weg zu bereiten,

und es gilt zu erkennen, dass diese Aussage im Zentrum alttestamentli-
cher Glaubensvorstellung steht, weil in ihr geradezu der Weg zum monotheistischen

Bekenntnis bewahrt wird. So wenig, wie die Theologie im allgemeinen

sich von der Gottesfrage zurückziehen kann,49 kann sich eine Theologie
der Eleiligen Schrift - ebenso wie eine schriftgemässe Theologie - den

Aussagen über Gottes Eifersucht verschliessen. Es geht deshalb auch nicht
an, Gottes Eifersucht als überholte oder aufgebbare Marginalie abzutun, die
unser heutiges Gottesbild nicht tangieren würde, wie dies leider heute vielfach

in Exegese und Theologie geschieht. Ebensowenig - weil theologisch
gefährlich - ist der Ausweg, auf eine Differenzierung zwischen Altem und
Neuem Testament in der Gotteslehre in diesem Punkt auszuweichen, weil
gerade die zahllosen und variationsreichen Versuche, einen liebenden Gott
des Neuen Testamentes gegen eine strafenden und rächenden Gott des

Alten Testamentes auszuspielen, sich immer wieder bis heute als Irrweg
erwiesen haben.50 Im Zusammenhang der anstehenden Frage nach der
Eifersucht Gottes ist sogar zu beobachten, dass das NT verschiedene Aspekte
dieser Vorstellung übernimmt; So findet sich ein Hinweis auf die Eifersucht
Gottes gerade im Kontext der Ehemetaphorik in II Kor 11,2 «Denn ich eifere

48 Zu den späten Entwicklungsstufen des Bilderverbotes vgl. C. Dohmen (A. 13) 274ff.
49 «Die Gottesfrage ist die Grundfrage der Theologie» W. Kasper, Der Gott Jesu

Christi, Mainz 21983, 9; vgl. auch J. Ratzinger (Hg.), Die Frage nach Gott, QD 56 (1972);
W. Breuning, Gott/Trinität (B. theologisch): P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologischer

Grundbegriffe 2, München 1984, 133ff.
50 Schon Augustinus hat sich mit Nachdruck gegen eine solche Konfrontation der

beiden Testamente gewandt und sich gerade um ein Gottesbild der ganzen Bibel bemüht,
vgl. dazu auch J. Niewiadowski, Die Sorge um die ganze Bibel, Bibel und Liturgie 59

(1986) 238-246.



304 Christoph Dohmen, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14)

um euch mit der Eifersucht Gottes»;51 und in Hebr 10,27 wird Gottes
Gerichtshandeln u. a. mit dem «Feuereifer» (jtuqoç ^fjkog) umschrieben,52 was
an Stellen wie Dt 4,24 erinnert, wo das Bild des verzehrenden Gerichtsfeuers
unmittelbar mit Gottes Eifersucht zusammengebracht wird.53 Darüber hinaus

steht das NT im Bekenntnis zu Gott dem einen und einzigen natürlich in
absoluter Kontinuität zum AT.54

Somit kann für uns Christen die Beschäftigung mit der biblischen Rede

von Gottes Eifersucht geradezu zu einem kritischen Potential der Theologie
werden; zum einen, weil sich abzeichnet, dass jedwedes Sprechen vom
lieben und liebenden Gott auf den eifersüchtigen Gott verweist, denn im
Liebenden bricht die Eifersucht auf; und zum anderen durch die Vorstellung
von Gottes Eifersucht wird all unser Reden von Gott - alle Theologie - auf
die Offenbarungsgrundlage, die Heilige Schrift, in der Ganzheit ihrer
Geschichtlichkeit (AT und NT) gestellt.

Und last but not least können wir gerade in der «Geschichte der Eifersucht

Gottes» ein Paradigma für einen lebendigen Umgang im und mit dem
Glauben erkennen, wenn wir unsere vielfältigen statischen «Gottesbilder»
von der Bibel her in Frage stellen und korrigieren lassen, und dann kann
gerade in der alttestamentlichen Rede von der Eifersucht Gottes der unbe-
schreibbare, unsichtbare aber nahe Gott erkannt werden:

«Ein eifersüchtiger Gott ist JHWH, dein Gott, in deiner Mitte» (Dt 6,15).
Christoph Dohmen, Osnabrück

51 EÜ gibt G)kä> yùq fipùç 0eoü Çfjkcp bezeichnenderweise durch «Denn ich liebe euch
mit der Eifersucht Gottes» wieder. Zum «Ehegleichnis» als Hintergrund dieser Stelle vgl.
u.a. H.-J. Klauck, 2. Korintherbrief, Neue Echter Bibel 8 (1986), 82; F. Lang, Die Briefe
an die Korinther, NTD 7 (1986), 334ff; sowie zur Diskussion W. Popkes, Çfjkoç v.xk.,
EWNT II (1981) 249.

52 «In Bindung an Jes 26,11 wird zunächst das Bild des gierig um sich fressenden Feuers

aufgegriffen (s. auch 6,8). Fast personifiziert beschrieben ist es verhüllter Hinweis auf den
richtenden Gott», A. Strobel. Der Brief an die Hebräer, NTD 9 (121985), 201.

53 Dt 4,24 wird in Hebr 12,29 sogar zitiert; zur Deutung und Verbindung mit Hebr
10,27ff. vgl. C.-P. März, Hebräerbrief, Neue Echter Bibel 16 (1989), 81.

54 Vgl. H. Merklein, Die Einzigkeit Gottes als die sachliche Grundlage der Botschaft
Jesu, JBTh 2 (1987) 13-32.


	"Eifersüchtiger ist sein Name" (Ex 34, 14) : Ursprung und Bedeutung der alttestamentlichen Rede von Gottes Eifersucht

