Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 4

Artikel: "Eifersiichtiger ist sein Name" (Ex 34, 14) : Ursprung und Bedeutung
der alttestamentlichen Rede von Gottes Eifersucht

Autor: Dohmen, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878376

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 46 1990 Heft 4

«Eifersiichtiger ist sein Name» (Ex 34,14)

Ursprung und Bedeutung der alttestamentlichen Rede von
Gottes Eifersucht*

Eifersucht, so definiert E. H. Witte, ist «eine normale Angstreaktion auf
einen vermeintlichen oder tatséchlichen moglichen Verlust einer naheste-
henden Person an einen anderen Menschen. E(ifersucht) wird es so lange
geben, wie enge emotionale Beziehungen zwischen Menschen existieren.
Der Anlass und das Ausmass fiir diese Verlustreaktion héngt von gesell-
schaftlichen Werten und individuellen Erfahrungen ab. Bekidmpfen ldsst
sich die E(ifersucht) vor allem durch eine Kommunikation iiber ihre Auslo-
ser. Die beste Moglichkeit, sich gegen E(ifersucht) zu schiitzen, ist die
Entwicklung der Personlichkeit zu grosserer Autonomie.»'

Dass gerade eine solche «Angstreaktion» einer unausgebildeten Person-
lichkeit Charakteristikum Gottes im Alten Testament sein soll, wie es das
diesem Beitrag vorangestellte Zitat aus Ex 34,14 ebenso zeigt wie andere
Bibelstellen (s.u.), mag manch einen Bibelleser irritieren, und selbst Altte-
stamentler ziehen es vor, in diesem Zusammenhang von einem «problemati-
schen Zug des alttestamentlichen Gottesbildes»” zu sprechen. Die Schwie-
rigkeiten mit diesem «Charakterzug Gottes» werden bei genauerem Hinse-
hen aber noch grosser, denn allzu hédufig wird im Alten Testament die
Eifersucht Gottes direkt mit Zorn, Gewalt und Vernichtung in Verbindung
gebracht. Es scheint nicht gerade attraktiv und angemessen, wenn in einer
Zeit, in der der Ruf nach Frieden und Gewaltlosigkeit angesichts gegenléufi-
ger Erfahrungen immer lauter wird, einem gewalttédtigen und eifersiichtigen

* Uberarbeitete Fassung einer Gastvorlesung an der Universitit Osnabriick vom
16. 1. 1989.

' E.H. Witte, Eifersucht, Lexikon der Psychologie Bd. 1, Freiburg *1980, 461f,

* Vgl. W. Berg, Die Eifersucht Gottes — ein problematischer Zug des alttestamentlichen
Gottesbildes?, BZ 23 (1979) 197-211.



290 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

Gott das Wort zu reden.’ Aber kénnen wir, wenn es um die Frage unseres
Gottesbildes geht, die Urkunde unseres Glaubens, die Heilige Schrift, bei-
seite lassen? Geraten wir nicht allzuschnell in das gefdhrliche Fahrwasser
religioser Projektionen, wenn wir unter dem Druck eigener Lebensverhilt-
nisse unser Gottesbild unmittelbar und ausschliesslich von unseren Erfah-
rungen und Bediirfnissen her bestimmen lassen?

Die christliche Frage nach Gott hat neben der unaufgebbaren und not-
wendigen aktuellen Fragestellung als Ausgangspunkt auch die Gotteserfah-
rung des Alten und Neuen Testamentes zu reflektieren. Dies ist die Basis der
nachfolgenden Uberlegungen zur Rede vom eifersiichtigen Gott. Es geht
letztlich um die aktuelle Bedeutung biblischer Aussagen iiber Gott und
unseren Umgang mit ihnen.

Die sich daraus ergebene Zielrichtung der Behandlung des Themas «Ei-
fersucht Gottes» ist bestimmt von der Auseinandersetzung mit dem héufig
anzutreffenden — zwar verstindlichen — Desinteresse oder gar Verschweigen
dieser Thematik, indem zu zeigen versucht wird, wie die Rede von der
«Eifersucht Gottes» zu verstehen ist, d. h. wo sie ithre Wurzeln hat und wie
sie im Kontext alttestamentlicher Glaubengeschichte weiterentwickelt und
-formuliert worden ist, und dass sie ins Zentrum alttestamentlicher Theolo-
gie im engeren Sinn des Wortes als Rede von Gott gehdrt und deshalb auch
und gerade im christlichen Verstdndnis der Einheit der Heiligen Schrift als
einer Schrift aus zwei Teilen ihren Platz hat und nicht ohne Verlust unter-
driickt werden kann.

I. Die alttestamentliche Rede von Eifersucht

Das AT redet vielfach und oft von Eifersucht, wobei die exakte semanti-
sche Bestimmung der hebriischen Basis gn’, die als Nomen, Verb und
Adjektiv insgesamt 85 mal im Alten Testament begegnet, nicht ganz klar zu
vollziehen ist.* Das Bedeutungsspektrum bewegt sich zwischen Eifersucht/
Neid und Eifersucht/Eifer, wobei weder ein Schwerpunkt in die eine Rich-
tung (Neid/Missgunst) noch in die andere (Streben/Ehrgeiz) zu erkennen ist,
was seinen verstindlichen Grund darin hat, dass sich hier nicht nur ein

* Vgl. zu dieser Problematik in ihren Konsequenzen bes. N. Lohfink, Der gewalttitige
Gott des Alten Testaments und die Suche nach einer gewaltfreien Gesellschaft, JBTh 2
(1987) 106-136.

* Vgl. bes. E. Reuter, gn’, Th'WAT VII (1990) 51-62 (Lit.!); G. Sauer, gin'a, THAT II
(1979) 647-650.



Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14) 291

Problem der Semantik des Althebriischen bzw. seiner Ubersetzungsmog-
lichkeiten zeigt, sondern die Schwierigkeit der Unterscheidung in der Sache
selbst begriindet liegt und sich deshalb auch in vielen verschiedenen Spra-
chen wiederfindet.” Aus diesem Grund kann und muss der Versuch einer
Begriffsdifferenzierung auch zuriickgestellt werden, nicht aber ohne festzu-
halten, dass sprachliche Nunancierungen wie die von JHWHs Eifer oder
auch seiner Eiferheiligkeit oder auch seiner Leidenschaft zu sprechen,’ die
Probleme nicht 16sen, sondern diese allein vom Kontext der verschiedenen
Erwihnungen her angegangen werden kdnnen.

Der Profanbereich der Eifersucht spielt im AT eine geringe Rolle.” Im
Vordergrund steht mit ungefdhr der Hélfte aller Belege die Rede von der
Eifersucht Gottes, sodann sind zum «theologischen Wortfeld» auch noch
einige Stellen zu rechnen, die vom religidsen Eifer von Menschen (z.B.:
I K6n19,10.14; 11 K6n 10,16) sprechen oder auch das Motiv der gottlichen
Eifersucht auf Dinge beziehen, wie z.B. das sogenannte «Eiferbild» (semel
hagqin’d) in Ez 8.

11. Eifersucht Gottes

Ausgangspunkt und Zentrum der weiteren Uberlegungen bilden die Stel-
len, die von Eifersucht als Bezeichnung JHWHs sprechen, d. h. die Préadika-
tion, dass JHWH ein eifersiichtiger Gott sei, unmittelbar ausdriicken. Es
handelt sich um folgende Stellen:

- Ex20,5: «Denn ich bin JHWH, dein Gott, ein eifersiichtiger Gott (’él
qanna’)».

— Ex34,14:«Denn JHWH, Eifersiichtiger ist sein Name (qanna’ $md), ein
eifersiichtiger Gott ist er (’él ganna’ hii).

° Vgl. H. Baumgart, Eifersucht. Erfahrungen und Losungsversuche im Beziehungs-
dreieck, Hamburg 1985, 120ff.

% Neben den verschiedenen Bibeliibersetzungen und Kommentaren vgl. u.a. I. Balder-
mann, Der leidenschaftliche Gott und die Leidenschaftslosigkeit der Exegese. Anfragen
zu einem exegetischen Defizit, JBTh 2 (1987) 137-150; K. Kliesch, «Denn ich bin ein
eifernder Gott»: P. von der Osten Sacken (Hg.), Wie aktuell ist das Alte Testament?
Veroffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum Bd. 2, Berlin *1985, 67-72; G.
von Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, Miinchen 1978, 216-225; W. H. Schmidt,
Gott IT, TRE 13 (1984) 616.

" Vgl. im einzelnen E. Reuter (A. 4) 53-58.

$ Vgl. W. Zimmerli, Ezechiel (BK XIII/1) 1979, 212-215; C. Dohmen, HeiBt saemael
'Bild, Statue’?, ZAW 96 (1984) 263-266; S. Schroer, In Israel gab es Bilder. Nachrichten
von darstellender Kunst im Alten Testament, OBO 74 (1987) 25-30 (vgl. dazu C. Dohmen,
ThRev 84 [1988] 104).



202 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

— Dt4,24: «<Denn JHWH, dein Gott, ein verzehrendes Feuer ist er, ein
eifersiichtiger Gott (el ganna’)».

- Dt5,9: «Denn ich bin JHWH, dein Gott, ein eifersiichtiger Gott (’él
qanna’)».

— Dt6,15: «Denn ein eifersiichtiger Gott (‘él ganna’) ist JHWH, dein Gott,
in deiner Mitte.»

— Jos24,19: «<Denn ein heiliger Gott ist er, ein eiferslichtiger Gott ist er (’él
gannd’ hii’)«

— Nah1,2: «Ein eifersiichtiger und richender Gott ist JHWH (’él ganno’
wnogém JHWH)».

Zwei Dinge fallen bei diesen Formulierungen zuerst auf.

Erstens, dass es keine einheitlich durchgehaltene Formulierung im Sinne
einer festen Formel «JHWH (ist) ein eifersiichtiger Gott» o0.4. gibt, zwei-
tens, dass die Bezeichnung JHWHs als eifersiichtiger Gott immer in Begriin-
dungssitzen auftaucht — die beiden letztgenannten Stellen Jos24,19 und
Nah 1,2 bilden in gewissem Sinne eine Besonderheit und miissen einzeln
erkliart werden, zumal sie das ansonsten nicht belegte Adjektiv gnw’ benut-
zen.” Die Belege bewegen sich — bis auf Ex 34,14 — alle im Bereich dtn/dtr
Literatur, und auch die von Dtn 5 abhingige Exodusfassung des Dekalogs"
muss von hieraus erkldrt werden.

I1l. Ex 34,14 und «Das Hauptgebot»

In der neueren Pentateuchforschung wird Ex34,14 dem sogenannten
Privilegrecht' des jehowistischen Geschichtswerkes zugeordnet. Dieses je-
howistische Geschichtswerk stellt eine gewichtige theologische Leistung des
7. Jahrhunderts v. Chr. dar und gehoért zu den Marksteinen der Schriftwer-
dung des ATs, weil es nicht nur Fortschreibung und Redaktion der dlteren

? Zu Jos 24 vgl. H. Mélle, Der sogenannte Landtag zu Sichem, fzb 42 (1980) 70f.; zu
Nah 1, 2 vgl. H. Schulz, Das Buch Nahum, BZAW 129 (1973) 9f.; 93; sowie bes. K. Seybold
Profane Prophetie. Studien zum Buch Nahum, SBS 135 (1989) 74-83.

Vgl E-L. Hossfeld, Der Dekalog. Seine spiten Fassungen, die originale Komposi-
tion und seine Vorstufen, OBO 45 (1982); sowie zur weiteren Diskussion ders., Zum
synoptischen Vergleich der Dekalogfassungen. Eine Fortfiihrung des begonnenen Ge-
spriachs: Ders., (Hg.), Vom Sinai zum Horeb. Stationen alttestamentlicher Glaubensge-
schichte, Wiirzburg 1989, 73-117 (Lit.!).

' Zum sogenannten Privilegrecht vgl. bes. J. Halbe, Das Privilegrecht Jahwes Ex
34,10-26. Gestalt und Wesen, Herkunft und Wirken in vordeuteronomischer Zeit,
FRLANT 114 (1975); E. Zenger, Israel am Sinai. Analysen und Interpretationen zu Ex
17-34, Altenberge *1985, bes. 185ff.



Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14) 293

Entwiirfe des Jahwisten und Elohisten ist — wonach dieses Geschichtswerk in
der heutigen Forschung auch seinen Kunstnamen Jehowist (=J + E) erhal-
ten hat — sondern die theologische Bewiltigung der national-religiosen Krise
vom Untergang des Nordreiches (722 v. Chr.) vor allem dadurch leistet, dass
es eine Fiille von prophetischen Traditionen, insbesondere aus dem Nord-
reich, integriert und theologisch «auswertet»."

Im linearen Geschehensablauf der Sinaitheophanie im jehowistischen
Geschichtswerk stellt das Privilegrecht von Ex 34 den Abschluss der Folge
von Theophanie (Ex19.24) — Gegenveranstaltung des Volkes als Abwen-
dung von dem sich hinwendenden Gott in der (genuinen-jehowistischen)
Geschichte vom goldenen Kalb (Ex32) — und Ermoglichung eines neuen
Verhiiltnisses von Gott und Volk auf der Basis des Gesetzes von Ex 34 dar.”
Die theologische Konzeption der Sinaitheophanie in diesem Werk des Jeho-
wisten ist in ihrer alttestamentlichen Wirkung kaum zu iiberschiitzen," fiir
den vorliegenden Zusammenhang der Frage nach der Bedeutung von
Ex 34,14 muss aber der Hinweis geniigen, dass im Zentrum dieser Konzep-
tion die von Ex32" her provozierte Frage der ausschliesslichen JHWH-
Verehrung steht, was dann auch im Kern des Privilegrechtes (Ex34,14)

wiederzufinden ist.
Ex 34,14 steht im ersten Teil des Privilegrechtes von Ex 34,10-26,'° das im
Rahmenteil der VV. 10.11a.27 die Selbstbindung des Gottes JHWH an sein

" Vg. E-L. Hossfeld, Der Pentateuch: E. Sitarz (Hg.), Hore, Israel! Jahwe ist einzig.
Bausteine fiir eine Theologie des Alten Testaments, Biblische Basisbiicher Bd. 5, Stutt-
gart/Kevelar 1987, 32 ff.

B Zur theologischen Konzeption der JE-Sinaitheophanie vgl. C. Dohmen, Das Bilder-
verbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im Alten Testament, BBB 62 (“1987),
132-141.

" Zur Orientierung vgl. die Angaben bei H.D. PreuB, Deuteronomium (EdF 164),
Darmstadt 1982, bes. 28; 101.

5 In Ex 32 findet sich die «Geburtsgeschichte» des Bilderverbotes, das aus dem Fremd-
gotterverbot entstanden ist, vgl. dazu C. Dohmen, Religion gegen Kunst? Liegen die
Anfinge der Kunstfeindlichkeit in der Bibel?: C. Dohmen/T. Sternberg (Hg.), ...kein
Bildnis machen, Kunst und Theologie im Gesprich, Wiirzburg 1987, 11-23, bes. 17-19;
ders. (A.13) bes. 66ff.

' Zu den vielen und zum Teil weit divergierenden Analysen zu diesem Text vgl. u.a. H.
Cazelles, L'Alliance du Sinai en Ex 34,10-27: A. Caquot u.a. (Hg.), Mélanges bibliques et
orientaux en I’honneur de M. Delcor, AOAT 215 (1985), 57-68; J. Halbe (A.11); H.
Kosmala, The so-called Ritual Decalogue, ASTI 1(1962) 31-61; N. Lohfink, Das Hauptge-
bot. Eine Untersuchung literarischer Einleitungsfragen zu Dtn 5-11, AnBibl 20 (1963),
1761f.; E. Otto, Das Mazzotfest in Gilgal, BWANT 107 (1975), bes. 269ff.; L. Perlitt,
Bundestheologie im Alten Testament, WMNAT 36 (1963), 216{f.; F.-E. Wilms, Das jahwi-
stische Bundesbuch in Exodus 34, StANT 32 (1973); E. Zenger (A.11).



294 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

Volk enthilt und im Mittelteil das sogenannte «Hauptgebot» sowie kultische
Einzelbestimmungen. Das Hauptgebot der ausschliesslichen JHWH-Vereh-
rung ist in Ex34,12-15 mehrfach iiberarbeitet und erginzt worden. Als
jehowistischer Kern ldsst sich folgender Text herausschélen':

«Hiite dich, dass du keinen Bund schliesst mit dem Bewohner des Lan-
des, in das du kommst, denn du sollst dich nicht vor einem anderen Gott
niederwerfen; denn JHWH, Eifersiichtiger ist sein Name, ein eiferstichtiger
Gott ist er»."

Recht urtiimlich wird hier das, was wir aus dem Dekalog und anderen
Texten als Fremdgotterverbot kennen, eingefiihrt, ndmlich das Verbot,
einen anderen Gott zu verehren," das hier gerahmt wird zum einen von der
nachfolgenden Begriindung, dass JHWH ein eifersiichtiger Gott sei und von
der vorausgehenden Warnung, mit den Bewohnern des Landes einen Bund
zu schliessen, was als Voraussetzung fiir die Verehrung eines andern Gottes
angesehen wird.

Ob hinter der Rede von der Eifersucht Gottes eine alte Bekenntnisformel
(JHWH ’él ganna’) mit kultischem Sitz im Leben steht,” ist eher fraglich,
weil zum einen von der nirgends belegten hypothetischen Formel «JHWH
(ist) ein eifersiichtiger Gott» ausgegangen werden muss und zum anderen
dem angenommenen kultischen Haftpunkt einer feierlichen Absage an
fremde Gotter (Abrenuntiation) das Profil fehlt. Dies gilt auch fiir J. Halbes
Vorschlag, «dass wir hier mit festgeprégten, nach Form und Inhalt zweifellos
kultisch beheimateten Pridikationselementen zu tun haben».? denn die
Eigenheiten und Besonderheiten der einzelnen Belegstellen (s.0.) werden
zu schnell nivelliert. Im Blick auf den Hinweis des kultischen Haftpunktes,
ndmlich der Abrenuntiation, ist gerade vom Kontext von Ex 34,14 her zu

' Die ausfiihrliche Begriindung dieser Abtrennung soll an anderer Stelle im Kontext
einer Gesamtanalyse von Ex 34 folgen, sie lehnt sich an E. Zenger (A.11) an, vgl. aber
auch C. Dohmen (A. 13) 180f1f.; 257; ders., Was stand auf den Tafeln vom Sinai und was auf
denen vom Horeb? Zur Geschichte und Theologie eines Offenbarungsrequisits: F.-L.
Hossfeld (Hg.), Vom Sinai zum Horeb. Stationen alttestamentlicher Glaubensgeschichte,
Wiirzburg 1989, 9-50.

% Ausgehend von den Beobachtungen J. Halbes (A. 11) 96ff., ist zu erwigen, ob die
Wiederholung aus V.12a in V.15a als «Struktursignal» aufzufassen ist und so die hier
vorliegende «Hauptgebotsformulierung» rahmt, oder ob in V. 15 eine «Wiederaufnahme»
vorliegt, die durch verschiedene Ergidnzungen notig geworden ist.

¥ Vgl. F.-L. Hossfeld (A. 10) 266f.; A. Schenker, Der Monotheismus im ersten Gebot,
die Stellung der Frau im Sabbatgebot und zwei Sachfragen zum Dekalog, FZPhTh 32
(1985) 323-341; W.H. Schmidt, Alttestamentlicher Glaube in seiner Geschichte, Neukir-
chen/Vluyn 1987, 82ff.

* Vgl. J. Halbe (A.11) 135 und die dort in A. 136 aufgefiihrte Literatur.

21 J. Halbe (A.11) 136.



Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14) 295

beachten, dass hier genau umgekehrt bei der Warnung vor den Vorausset-
zungen, die zur Fremdgotterverehrung fithren, angesetzt wird und nicht bei
der Absage an fremde Gotter bzw. beim Ablegen ihrer Idole. Es liegt
folglich néher, die wenigen Stellen, die von der Eifersucht Gottes reden, auf
einander zu beziehen und in Abhéngigkeit von einander zu erkliren,” denn
nur so konnen Besonderheiten und Einzelbeobachtungen sachgemass beur-
teilt werden. Ausgangspunkt dieser Uberlegungen ist dann Ex 34,14, wo zur
nidheren Erkldrung beim konkreten Kontext einzusetzen ist.

1V. Ex 34,14 und der Gottesname « JHWH»

In dem zweiteiligen Begriindungssatz von Ex 34,14b (ki JTHWH ganna’

§*mé // el ganna’ hii) liegen zwei miteinander verbundene bzw. auf einander

bezogene Informationen vor:

1. Der Eigenname JHWH wird unmittelbar mit dem Adjektiv ganna’ zu-
sammengebracht. Der vorliegende Nominalsatz gibt in der uniiblichen
Folge Préddikat-Subjekt zu erkennen, dass ganna’ hier als Name ge-
braucht ist: «Eifersiichtiger» (vgl. dazu Parallelen in II Sam20,21;
IKo6n13,2; Ijob1,1), so dass sich hinter der Konstruktion ein Relativgefii-
ge zu erkennen gibt: «denn JHWH, dessen Name Eifersiichtiger ist. . .»>

2. Der Eigenname JHWH wird dann durch das selbstéindige Personalprono-
men h#i’ im folgenden Teil wieder aufgenommen. Es liegt also in
Ex 34,14b insgesamt ein Pendenssatz vor.* In diesem zweiten Teil geht es
inhaltlich um die grundlegendere Aussage, dass Eifersucht nicht nur
Name sei, sondern im Sinne nomen est omen dieser Gott auch wirklich ein
Eifersiichtiger ist.

Der schwierigere erste Teil der zweigliedrigen Begriindung lésst fragen,
inwiefern der Name JHWH selbst mit der Eifersucht zu tun haben soll, denn
eine sprachliche Verwandtschaft zwischen JHWH und hebriisch gn’ deutet
sich nicht an, so dass man auf den grésseren Kontext der Namensoffenba-
rung der Exoduserzihlung verwiesen wird. Man geht bei aller fiir die Deu-

# Vgl. G. Braulik, Das Deuteronomium und die Geburt des Monotheisums: E. Haag
(Hg.), Gott, der einzige. Zur Entstehung des Montheismus in Israel, QD 104 (1985), bes.
1221f.; N. Lohfink, Gott im Buch Deuteronomium: J. Coppens (Hg.), La Nation biblique
de Dieu. Le Dieu de la Bible et le Dieu des philosophes, BEThL 41 (1976), 101-126.

# Zu dieser Deutung vgl. F.1. Andersen, The Hebrew Verbless Clause in the Penta-
teuch, JBL.MS 14 (1970), 41f. und 99 Nr. 465.

* Vgl. W. GroB, Die Pendenskonstruktion im Biblischen Hebréisch, ATS 27 (1987),
126; 176.



296 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

tung dieser schwierigen Stellen notwendig gebotenen Vorsicht nicht fehl,
wenn man sowohl die schwer zu verstehende Antwort auf die Frage nach
dem Namen JHWHs in Ex 3,14f.%° — das beriihmte «Ich bin, der ich bin» — als
auch den eigenwilligen Nominalsatz von Ex 34,6 — «xJHWH (ist) JHWH» —
als Ausdruck der Einheit JHWHSs deutet. Der Hinweis von Ex 34,14, dass
dieser somit eigentlich nicht zu deutende Name JHWHSs mit Eifersucht zu
tun hat — dass sein Name selbst Eifersiichtiger sei —, liegt nahe, denn der hier
seinen Namen offenbarende Gott hat keinen Namen, der sein Wesen oder
seine Eigenschaften beschreibt, sondern einen, der nur das Grundmoment
des Eigennamens, die Identitédt bzw. exklusive Identifizierung, enthilt. So
kann sich nur ein Gott vorstellen, der nur eins will, nimlich Ausschliesslich-
keit. Er beansprucht keine besondere Kompetenz in bestimmten Bereichen
und keine bestimmte Form der Verehrung, sondern Ausschliesslichkeit in
der Verehrung. Ex 34,14 versucht etwas iiber JHWH zu sagen, indem beim
«nichtssagenden» Namen dieses Gottes angesetzt wird. Im Kontext dieser
Deutung wird verstandlich, dass JHWH gerade von seinem Namen her als
Eifersiichtiger bezeichnet wird. Das Faktum, dass der Anspruch der
Alleinverehrung JHWHs derart anthropomorph formuliert wird — nicht
anders kann die Ubertragung des iiblichen Dreieckverhiltnisses von Eifer-
stichtigem, Partner und Rivalen, das menschliche Eifersucht charakterisiert,
auf das Verhiltnis von JHWH, anderen Gottern und Israel gedeutet werden
—, lasst hinter die konkrete Verwendung zuriickfragen nach ihrem traditions-
geschichtlichen Hintergrund.

V. Der Ursprung der Rede von Gottes Eifersucht

Vom literarhistorischen Zusammenhang des jehowistischen Geschichts-
werkes her wird der Blick schnell auf den Propheten Hosea, der im 8. Jahr-
hundert v.Chr. im Nordreich Israel aufgetreten ist und als dessen theologi-
scher Sachwalter sich das jehowistische Geschichtswerk auch in anderen
Fragen erwiesen hat,”” zuriickgelenkt. Der Bezug zu Hosea legt sich deshalb

» Zur Problematik dieses Verses vgl. ausser den einschligigen Exoduskommentaren
vor allem R. Bartelmus, hyh. Bedeutung und Funktion eines hebriischen
«Allerweltswortes», ATS 17 (1982), 225ff.; J. P. Floss, Verbfunktionen des Basis HY'Y, BN
30 (1985) 35-101, bes. 83ff.; P. Weimar, Die Berufung des Mose. Literaturwissenschaftliche
Analyse von Ex 2,23-5,5, OBO 32 (1980), 344 ff.

6 Zum Problem des «Jahwe ist Jahwe» vgl. bes. U. Cassuto, A Commentary on the
Book of Exodus, Jerusalem 1967, 439; E. Zenger (A. 11) 136.

7 So z.B. im Bereich der bildlosen Jahweverehrung vgl. dazu C. Dohmen (A. 13) 251ff.



Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14) 297

nahe, weil Hosea erstmals fiir das AT das Verhiltnis JHWH/Israel im Bild
der Ehe ausdriickt, wobei die Vorstellung dieser «Ehe», die bei Hosea vom
Gedanken des Ehebruches in den Blick kommt, «aus der polemischen Neu-
verwendung kanaaniischer Begrifflichkeit der <Ehe> (zwischen Gott und
Géttin bzw. Baal und Land) fiir geschichtliche Erfahrungen (Erwdhlung
Israels zur <Frauw> durch Jahwe)»* zu stammen scheint. Wenn also JHWH als
Mann der untreuen Frau Israel von Hosea dargestellt wird, dann ist es doch
wohl nicht verwunderlich, dass in Anlehnung und Aufnahme dieser Verkiin-
digung Hoseas dieser Gott JHWH als eifersiichtiger Gott beschrieben wer-
den kann, wenn es um seinen Ausschliesslichkeitsanspruch geht.” Es geht in
Ex 34,14 bei der Rede vom eifersiichtigen Gott also gar nicht um eine
personale Eigenschaft, die sich in bestimmten Affekten und Reaktionen
zeigen wiirde, sondern in anthropomorpher Redeweise wird darauf hinge-
wiesen, dass dieser Gott nur allein verehrt werden will und kann.™

Hier muss auch beachtet werden, dass gerade Ex 34,14 keinerlei Hinweise
darauf enthilt, wie diese Eifersucht Gottes sich auswirkt; gerade dieses
Moment der Auslegung der Eifersucht Gottes im Blick auf ihre Wirkung
findet sich dann in der Dekalogformulierung, die auch aus dem Spektrum
der obengenannten Stellen, die von der Eifersucht Gottes reden, als erste
Weiterfiihrung von Ex 34,14 gewertet werden kann, da sich die obengenann-
ten Stellen Dt 4,24 und 6,15 von ihrem Kontext her als spédtere Entfaltung
der Dekalogformulierung erweisen.”

V1. Die Interpretation der Eifersucht Gottes im Dekalog

Die ausfiihrliche Erkldrung, die uns im Dekalogtext im Zusammenhang
der Begriindung fiir das erste und zweite Gebot vorgestellt wird, fiihrt bei
genauerer Betrachtung wieder zuriick zu Ex34. Der Dekalogtext (Ex 20,5
und Dt5,9) unterstreicht das Fremdgotter- und Bildverbot durch den Hin-
weis:

* J. Jeremias, Hosea, TRE 15 (1986) 588.

* Dem Gedanken, dass die Verkiindigung des Propheten Hosea in irgendeiner Weise
in Verbindung steht mit der Rede von der Eifersucht Gottes, widmet auch H. Baumgart
(A.5) 101f. breiten Raum, ohne den zugrundeliegenden traditionsgeschichtlichen Verbin-
dungslinien nachzugehen.

* Damit eriibrigt sich dann auch der Gedanke, Ex 34, 14 spiit zu datieren, weil das Alte
Testament wenig — oder wenn iiberhaupt erst in der Spétzeit — von gottlichen Eigenschaften
spreche, so W.H. Schmidt (A. 6) 616.

1 Vel. G. Braulik (A.22) 123ff.



298 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

«Du sollst dich nicht vor ihnen niederwerfen und ihnen nicht dienen,
denn ich bin JHWH, dein Gott, ein eifersiichtiger Gott», und er zeigt dann
sofort, wie diese Eifersucht sich auswirkt: «Der die Schuld der Véter heim-
sucht an den Nachkommen bis in die dritte und vierte (Generation) derer,
die mich hassen und Huld erweist bis in die tausendste (Generation) derer,
die mich lieben».*

Die hier benutzte Erkldarung der Eifersucht entstammt eindeutig
Ex 34,5ff., der Selbstvorstellung des sich Mose offenbarenden JHWHs, die
«das ilteste theologisch reflektierte <«Credo» darstellt»:*

«JHWH ist JHWH, ein barmherziger und gnidiger Gott, langmiitig,
reich an Gnade und Treue, er bewahrt tausenden (Generationen) Gnade,
nimmt Schuld, Frevel und Siinde hinweg, aber er ldsst nicht ungestraft, die
Schuld der Viiter sucht er heim an den S6hnen und den Kindeskindern an
der dritten und vierten (Generation)» (Ex34,6-7).

Die literaturgeschichtliche Einordnung dieser Bekenntnisformel ist nicht
ganz einfach, aufgrund der literarkritischen Spannungen in V.5 und V. 6 ist
mit E. Zenger* u. a. von einer jahwistischen Zuordnung abzusehen und eher
von einem jehowistischen Text auszugehen™. Diese Zuweisung wird von
theologiegeschichtlichen Erwégungen her gestiitzt (s.u.). Die Bedeutung
des Textes ldsst sich klar umreissen: «Jahwe gibt keine Beschreibung von
seinem Sein fiir sich, sondern von seinem Sein fiir andere. Seine Erfahrun-
gen aus der Begegnungsgeschichte mit den Menschen giesst er in diese
<Regel>. In Jahwe gibt es ein Ungleichgewicht von Barmherzigkeit und
Strafgerechtigkeit. Seine Giite und Treue sind unendlich dauernder und
wirksamer — d.h. die Generationenfolge von tausend Generationen — als
sein Zorn, der die Schuld tiber die vier Generationen einer altisraelitischen
Grossfamilie verfolgt. Auf unendlich lange Sicht ist er gewillt, die Schuld mit
ihren Konsequenzen wegzutragen bzw. aufzuheben, beharrt aber auch auf

32 Zur Differenz beim ersten und zweiten Gebot des Dekalogs zwischen Exodus — und
Deuteronomiumfassung, sowie zur unterschiedlichen Generationenzdhlung vgl. jetzt F.-L.
Hossfeld, Zum synoptischen Vergleich der Dekalogfassungen (A. 10).

3 E-L. Hossfeld, Wie sprechen die heiligen Schriften, insbesondere das Alte Testa-
ment, von der Vorsehung Gottes?: T. Schneider/L. Ullrich (Hg.), Vorsehung und Handeln
Gottes, QD 123 (1988), 80.

* Vgl. E. Zenger (A. 11) bes. 141f.

% Zu den vielfiltigen Problemen und Zuordnungen dieses Stiickes vgl. u.a. F Criise-
mann, Studien zur Formgeschichte von Hymnus und Danklied in Israel, WMANT 32
(1969), 109f.; R.C. Denton, The Literary Affinities of Exodus XXXIV - 6f, VT 13 (1963)
34-51; J. Halbe (A. 11), bes. 284; L. Perlitt (A. 16), bes. 213ff.; J. Scharbert, Formgeschich-
te und Exegese von Ex 34, 6f und seiner Parallelen, Bibl 36 (1957) 130-150; E-E. Wilms
(A.16) 1421f.



Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14) 299

Bestrafung der Siinder im iiberschaubaren Rahmen, d. h. er behaftet sie bei
ihrem Ungehorsam.»*

Vom hier genannten Gedanken des Ungleichgewichtes von Barmherzig-
keit und Strafgerechtigkeit her wird das Moment der Rezeption hoseani-
scher Theologie uniibersehbar. Der zweite Teil des Hoseabuches (Kap. 4-11)
findet seinen Abschluss in Hos 11, wo sich in der Selbstauskunft JHWHs
(VV. 8-9) der Hohepunkt des Ganzen findet:* «Wie konnte ich dich preisge-
ben, Efraim, wie dich aufgeben, Israel? Wie konnte ich dich preisgeben wie
Adma, dich behandeln wie Zebojim? Mein Herz wendet sich gegen mich,
mein Mitleid lodert auf. Ich will meinen glithenden Zorn nicht vollstrecken
und Efraim nicht noch einmal vernichten, denn ich bin Gott, nicht ein
Mensch, der Heilige in deiner Mitte. Darum komme ich nicht in der Hitze
des Zornes» (Hos 11,8-9).

Das in Ex34,6f. erkannte Ungleichgewicht von Barmherzigkeit und
Strafgericht kommt hier in Hoseall,8-9 in der Differenz von Gott und
Mensch, die sich vor allem in der «Selbstbeherrschung»®® Gottes zeigt, in
den Blick. «Jahwe kann Israel nicht vernichten, weil er Gott ist. Der eigentli-
che Abstand Gottes zum Menschen besteht fiir Hosea nicht in unnahbarer
Erhabenheit, sondern im Sieg iiber seinen gerechten Zorn, in seinem Wil-
len, die des Todes Schuldigen vor dem Untergang zu bewahren. Fiir diese
Selbstbeherrschung Gottes versagen alle Analogien menschlichen Denkens
und Handelns. Bis in welche Tiefe Hosea diese Differenz durchdacht hat,
zeigt die Tatsache, dass er es wagt, die Priadikation Jahwes als des Heiligen
fiir seinen Rettungswillen in Anspruch zu nehmen.»*

Wihrend die Bekenntnisformel von Ex34,6f. in Aufnahme und Weiter-
fiihrung hoseanischer Theologie die Barmherzigkeit, Gnade und Siinden-
vergebung JHWHs betont und dabei dann auch im letzten Teil festhilt, dass
aber JHWH der Stinde nicht gleichgiiltig gegeniiberstehen kann, sondern sie
durchaus ahndet, verschiebt der Dekalogtext die Gewichtung dadurch, dass
er die Heimsuchung der Schuld voranstellt und als Ausdeutung der Eifer-
sucht Gottes verstanden wissen will. So bekommt die Rede von der Eifer-
sucht JHWHSs schon eine andere Konnotation als in Ex 34,14, weil es nicht
mehr um das Charakteristikum der Alleinverehrung geht, sondern die so
ausgelegte Eifersucht JHWHs muss als affektives Agieren und Reagieren

% F.-L. Hossfeld (A. 33) 80.

7 Vgl. dazu J. Jeremias, Der Prophet Hosea, ATD 24,1 (1983), 139ff.

% J. Jeremias greift diesen von J. Hempel eingefiihrten Begriff auf, da er priziser als
«Reue» oder «Mitleid» den «Willenswandel beschreibt, die Riicknahme einer zuvor ge-
hegten Absicht» (A.37) 145.

% J. Jeremias (A. 37) 146.



300 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

verstanden werden, das ausgespannt zwischen Strafe und Lohn auf die
Einhaltung der vorausgehenden Gebote dringt.

Aus dieser Konstellation lésst sich die weitere alttestamentliche Entwick-
lung des Gedankens von der Eifersucht Gottes erklidren, denn die Wurzel
der Vorstellung einer spezifischen «Eigenschaft» JHWHs, die mit anderen
affektiven Ziigen wie Zorn und Rache in Verbindung steht und sich je
unterschiedlich fiir oder gegen Israel auswirken kann, ist hier greifbar, so
dass sich die Frage aufdridngt, was denn nun Eifersucht Gottes im AT genau
meint.

VII. Eigenschaft oder Leidenschaft?

Die grob skizzierte Entwicklungslinie ldsst schon ahnen, dass die Aus-
schliesslichkeit dieser Frage der Sache nicht gerecht werden kann. Klar ist,
dass nirgends im AT eine systematisch entfaltete Gotteslehre zu finden ist,
die Wesen und Eigenschaften Gottes zu erfassen versucht, und es lisst sich
deshalb auch sagen, dass Eifersucht Gottes nicht als Eigenschaft Gottes im
dogmatischen Sinne, also als «theologische Aussage iiber Gott, die aus
seinem Wesen und den Offenbarungstatsachen gestalthaft erkennbar und
nach den Regeln der Analogie formulierbar»*’ wird, zu verstehen ist. Aber
nicht zu tibersehen ist auch, dass spéte alttestamentliche Vorstellungen auf-
grund der Beschreibung und Kombination von Gottes Eifersucht, seinem
Zorn, seiner Rache u.4. den Gedanken einer spezifischen Eigenschaft nahe-
legen, vor allem dadurch auch, dass sie unterschiedlichste Wirkungen mit
dieser Eigenschaft in Verbindung bringen (vgl. z.B. Jes9,6; 37,32; 42,13;
59,17; 63,15; Ez23,25; 38,19 u.6.).

Es wurde eben aber zu zeigen versucht, dass der Ursprung der Rede und
Vorstellung von der Eifersucht Gottes eine andere Zielrichtung und Aussa-
geintention hat. JHWH als eifersiichtigen Gott zu bezeichnen, fithrt dazu,
zuerst auf seine unteilbare und tlibergrosse Liebe zum erwihlten Israel hin-
zuweisen, und von dieser «emotionalen Beziehung» her seine Forderung

“W. Breuning, Eigenschaften Gottes: W. Beinert (Hg.) Lexikon der Katholischen
Dogmatik, Freiburg/Basel/Wien *1988, 106. Interessant und erwihnenswert ist, dass schon
die Rabbinen Probleme hatten, die Eifersucht JHWHSs in diesem Sinn als Eigenschaft
aufzufassen: «Vgl. dazu die Beobachtung, dass in der reichen Sammlung von Umschrei-
bungen fiir den Gottesnamen, wie die rabb Lit sie zu beniitzen pflegt, eine auf Ex 20, 5;
34,14 zuriickgehende Formel fehlt; s. die Zusammenstellung bei A. Marmorstein, The Old
Rabbinic Doctrine of God I: The Name and Attribute of God (1927)» A. Stumpff, Cijhog
#th., ThWNT II (1935) 882 A. 8.



Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14) 301

nach Ausschliesslichkeit zu verstehen. Der eifersiichtige Gott ist dann aber
nicht nur der liebende Gott, sondern auch der Gott, der durch seine Liebe
bestimmt ist, weil er sich — ganz menschlich — selbst in die Abhiingigkeit von
der Gegenliebe begibt, er wird angreifbar, verwundbar, ja im wortlichen
Sinne leidenschaftlich. Dass diese Leidenschaft der Liebe Gottes im Laufe
der Glaubensgeschichte Israels dann als Eigenschaft des Gottes angesehen
wurde, der keine anderen Gotter neben sich duldet, liegt nahe; dass diese so
gewonnene Basiseigenschaft sich aber in negativen Affekten ausdriicken
soll, scheint unbegriindet und unverstédndlich. Aber dieser Schritt kann und
muss verstanden werden als unter dem Druck des sich herauskristallisieren-
den monotheistischen Bekenntnisses stehend, weil der Glaube an Gott den
einen und einzigen nicht nur im letzten das erste Gebot des Dekaloges «Du
sollst keine fremden Gotter haben» iiberfliissig macht, sondern auch die
Vorstellung von einem eifersiichtigen, auf Alleinverehrung hin ausgerichte-
ten Gott. Die Rede vom eifersiichtigen Gott wird aber im neuen Kontext des
Monotheismus auch neu gefiillt: Eifersucht beschreibt dann die Art und
Weise, wie JHWH das von ihm begriindete Sonderverhéltnis zu Israel ge-
staltet, nimlich sowohl im Angriff auf von aussen kommende Bedrohungen
gegen sein Volk als auch in der Ahndung aller Siinde Israels selbst.* Von
diesem Zusammenhang her ist nun der religionsgeschichtliche Hintergrund
der Rede von der Eifersucht Gottes noch genauer einzuholen.

VIII. Vom Polytheismus zum Monotheismus

Es hat sich gezeigt, dass das Problem der Eifersucht Gottes eingebettet ist
in die spezifische Glaubensgeschichte Israels. Der heute so viel diskutierte
Weg Israels zum monotheistischen Bekenntnis* bildet die Verstehensgrund-
lage fiir die vielfédltige Rede von JHWHs Eifersucht im Alten Testament. Die
exegetische und religionsgeschichtliche Forschung ist sich heute zumindest
dariiber einig, dass der Durchbruch zum Monotheismuns in die Zeit des
babylonischen Exils, also ins 6.Jahrhundert v. Chr., féllt. Aber es wird —

“ Vgl. E. Reuter (A. 4) 61f.

2 Vgl. aus der reichhaltigen Literatur u.a. F.-L. Hossfeld, Einheit und Einzigkeit
Gottes im frithen Jahwismus: M. Bohnke/H. Heinz, Im Gesprich mit dem Dreieinen Gott.
Elemente einer trinitarischen Theologie, Diisseldorf 1985, 57-74; E. Haag (Hg.), Gott, der
einzige. Zur Entstehung des Monotheismus in Israel, QD 104 (1985); O. Keel (Hg.),
Monotheismus im Alten Israel und seiner Umwelt, BB 14 (1980); B. Lang (Hg.), Der
einzige Gott. Die Geburt des biblischen Monotheismus, Miinchen, 1981; ders., Zur Entste-
hung des biblischen Monotheismus, TThQ 166 (1986) 135ff; A. Schenker (A.19).



302 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

wenn auch nicht mit dem gleichen Konsens — eine Vorgeschichte dieses
Bekenntnisses greifbar. Im Zentrum diesbeziiglicher Uberlegungen steht die
im AT vielfach und unterschiedlich formulierte Forderung nach ausschliess-
licher JHWH-Verehrung mit dem Verbot der Fremdgotterverehrung.® Die-
se Forderung, keine fremden Gotter zu verehren, hat ihren priméren Sinn
nur in einem polytheistischen Bezugssystem, und sie ist religionsgeschicht-
lich der sogenannten Monolatrie, der Verehrung eines einzigen Gottes
durch eine bestimmte Gruppe ohne Leugnung der Existenz anderer Gotter,
zuzuweisen.™*

IX. Einheit und Einzigkeit Gottes — die altisraelitische Monolatrie

Im Alten Testament lésst sich aber innerhalb der Monolatrie noch eine
Entwicklung erkennen, die durch die beiden Aspekte Einheit und Einzigkeit
verdeutlicht werden kann.” Der wohl éltere Aspekt der Einheit wird ver-
standen im Sinne einer komplexen oder integrierenden Einheit, die spéter
durch den Aspekt der Einzigkeit ergénzt oder abgelost wird, d. h. es kommt
dann auf eine polemische Abgrenzung des einen Gottes von der Vielzahl
anderer Gotter an, so dass folglich auch von einer integrierenden und einer
intoleranten Monolatrie gesprochen werden kann. Wihrend im frithen Jah-
wismus die Einheit Gottes vor allem dadurch betont werden kann, dass
unterschiedlichste Gotteserfahrungen in dieses Gottesbild integriert werden
kénnen,* entsteht im 9. Jahrhundert v. Chr. im Nordreich die Vorstellung
von JHWH als dem einzigen Gott, der in seiner Beziehung zu Israel keine
anderen Gotter duldet.” In diesem Kontext einer intoleranten Monolatrie
ist dann auch der oben skizzierte Ursprung der Rede von der Eifersucht
Gottes (Ex 34,14) zu sehen. Man konnte sogar sagen, dass die Vorstellungen
von einem eifersiichtigen Gott geradezu der deutlichste und anschaulichste
Ausdruck dieser intoleranten Monolatrie ist.

Dass der sich aus der Monolatrie entwickelnde und langsam herauskri-
stallisierende Monotheismus diese seine Vorgeschichte, wie sie sich in der

“S.0. A 19

“ Zum Begriff und zur Abgrenzung von «Henotheismus» und «Monotheismus» vgl. M.
Rose, Der Ausschliesslichkeitsanspruch Jahwes, BWANT 106 (1975), 9ff.

* Vgl. dazu bes. F.-L. Hossfeld (A. 42).

“ Hier kann als Beispiel auf die jahwistische Bearbeitung von Gen 18-19 verwiesen
werden, vgl. dazu F-L. Hossfeld (A. 42) bes. 63-67.

7 Vgl. zusammenfassend zu dieser Entwicklung des 9. Jh. bes. im Blick auf den Pro-
pheten Elija und die Nordreichprophetie C. Dohmen (A. 13), bes. 252 ff.



Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14) 303

Aussage und Redeweise von der Eifersucht Gottes zeigt, nicht einfach ab-
schiitteln konnte, wird deutlich, wenn man auf die parallele Entwicklung des
ersten und zweiten Dekaloggebotes blickt; denn auch hier iibernimmt das
jingere Bilderverbot unter dem Druck des monotheistischen Bekenntnisses
die Intention des (iiberfliissig gewordenen) Fremdgotterverbotes, ohne dies
vollig hinter sich zu lassen.®

X. Einheit Gottes und Einheit der Heiligen Schrift

Nur der beschriebene Nachvollzug der alttestamentlichen Glaubensge-
schichte — und nicht eine vorausgehende systematische Uberlegung — vermag
folglich dem Verstédndnis der Rede von Gottes Eifersucht den Weg zu berei-
ten, und es gilt zu erkennen, dass diese Aussage im Zentrum alttestamentli-
cher Glaubensvorstellung steht, weil in ihr geradezu der Weg zum monothe-
istischen Bekenntnis bewahrt wird. So wenig, wie die Theologie im allgemei-
nen sich von der Gottesfrage zuriickziehen kann,* kann sich eine Theologie
der Heiligen Schrift — ebenso wie eine schriftgemésse Theologie — den
Aussagen iiber Gottes Eifersucht verschliessen. Es geht deshalb auch nicht
an, Gottes Eifersucht als tiberholte oder aufgebbare Marginalie abzutun, die
unser heutiges Gottesbild nicht tangieren wiirde, wie dies leider heute viel-
fach in Exegese und Theologie geschieht. Ebensowenig — weil theologisch
geféahrlich — ist der Ausweg, auf eine Differenzierung zwischen Altem und
Neuem Testament in der Gotteslehre in diesem Punkt auszuweichen, weil
gerade die zahllosen und variationsreichen Versuche, einen liebenden Gott
des Neuen Testamentes gegen eine strafenden und rdchenden Gott des
Alten Testamentes auszuspielen, sich immer wieder bis heute als Irrweg
erwiesen haben.” Im Zusammenhang der anstehenden Frage nach der Ei-
fersucht Gottes ist sogar zu beobachten, dass das NT verschiedene Aspekte
dieser Vorstellung iibernimmt: So findet sich ein Hinweis auf die Eifersucht
Gottes gerade im Kontext der Ehemetaphorik in IT Kor 11,2 «Denn ich eifere

# Zu den spiiten Entwicklungsstufen des Bilderverbotes vgl. C. Dohmen (A. 13) 274 ff.

¥ «Die Gottesfrage ist die Grundfrage der Theologie» W. Kasper, Der Gott Jesu
Christi, Mainz *1983, 9; vgl. auch J. Ratzinger (Hg.), Die Frage nach Gott, QD 56 (1972);
W. Breuning, Gott/Trinitit (B. theologisch): P. Eicher (Hg.), Neues Handbuch theologi-
scher Grundbegriffe 2, Miinchen 1984, 133 ff.

50 Schon Augustinus hat sich mit Nachdruck gegen eine solche Konfrontation der
beiden Testamente gewandt und sich gerade um ein Gottesbild der ganzen Bibel bemiiht,
vgl. dazu auch J. Niewiadowski, Die Sorge um die ganze Bibel, Bibel und Liturgie 59
(1986) 238-246.



304 Christoph Dohmen, Eifersiichtiger ist sein Name (Ex 34, 14)

um euch mit der Eifersucht Gottes»;”' und in Hebr 10,27 wird Gottes Ge-
richtshandeln u. a. mit dem «Feuereifer» (mvpdg 0ijhog) umschrieben,* was
an Stellen wie Dt 4,24 erinnert, wo das Bild des verzehrenden Gerichtsfeuers
unmittelbar mit Gottes Eifersucht zusammengebracht wird.*® Dariiber hin-
aus steht das NT im Bekenntnis zu Gott dem einen und einzigen natiirlich in
absoluter Kontinuitidt zum AT.>*

Somit kann fiir uns Christen die Beschiftigung mit der biblischen Rede
von Gottes Eifersucht geradezu zu einem kritischen Potential der Theologie
werden; zum einen, weil sich abzeichnet, dass jedwedes Sprechen vom
lieben und liebenden Gott auf den eifersiichtigen Gott verweist, denn im
Liebenden bricht die Eifersucht auf; und zum anderen durch die Vorstellung
von Gottes Eifersucht wird all unser Reden von Gott — alle Theologie — auf
die Offenbarungsgrundlage, die Heilige Schrift, in der Ganzheit ihrer Ge-
schichtlichkeit (AT und NT) gestellt.

Und last but not least kénnen wir gerade in der «Geschichte der Eifer-
sucht Gottes» ein Paradigma fiir einen lebendigen Umgang im und mit dem
Glauben erkennen, wenn wir unsere vielfiltigen statischen «Gottesbilder»
von der Bibel her in Frage stellen und korrigieren lassen, und dann kann
gerade in der alttestamentlichen Rede von der Eifersucht Gottes der unbe-
schreibbare, unsichtbare aber nahe Gott erkannt werden:

«Ein eiferstichtiger Gott ist JHWH, dein Gott, in deiner Mitte» (D1t 6,15).

Christoph Dohmen, Osnabriick

L EU gibt {nAd o dudg Osot {HAw bezeichnenderweise durch «Denn ich liebe euch
mit der Eifersucht Gottes» wieder. Zum «Ehegleichnis» als Hintergrund dieser Stelle vgl.
u.a. H.-J. Klauck, 2. Korintherbrief, Neue Echter Bibel 8 (1986), 82; F. Lang, Die Briefe
an die Korinther, NTD 7 (1986), 334ff; sowie zur Diskussion W. Popkes, Cflog ®TA.,
EWNT II (1981) 249.

2 «In Bindung an Jes 26, 11 wird zunichst das Bild des gierig um sich fressenden Feuers
aufgegriffen (s. auch 6, 8). Fast personifiziert beschrieben ist es verhiillter Hinweis auf den
richtenden Gott», A. Strobel, Der Brief an die Hebriier, NTD 9 (*1985), 201.

3 Dt 4,24 wird in Hebr 12,29 sogar zitiert; zur Deutung und Verbindung mit Hebr
10, 271t. vgl. C.-P. Mirz, Hebriderbrief, Neue Echter Bibel 16 (1989), 81.

> Vgl. H. Merklein, Die Einzigkeit Gottes als die sachliche Grundlage der Botschaft
Jesu, JBTh 2 (1987) 13-32.



	"Eifersüchtiger ist sein Name" (Ex 34, 14) : Ursprung und Bedeutung der alttestamentlichen Rede von Gottes Eifersucht

