Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 46 (1990)
Heft: 3
Artikel: Glick als Thema der Theologie oder : Uber die Bereitschaft zur

Gluckserfahrung ; pastoralpsychologische Uberlegungen zum Umgang
mit positiven Erfahrungen

Autor: Muller, Christoph
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gliick als Thema der Theologie

oder: Uber die Bereitschaft zur Gliickserfahrung

Pastoralpsychologische Uberlegungen zum Umgang mit positiven
Erfahrungen*

1. Wie komme ich dazu, iiber die «Bereitschaft zur Gliickserfahrung» zu
sprechen?

Es begann diesen Sommer in Greifswald mit einem Bibliodrama, genauer
mit einem «jeu dramatique», das ich in einem Bibelseminar fiir kirchliche
Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen anleitete. Als Text wihlten wir das
Gleichnis vom unbarmherzigen Schuldner (Mt 18,23-35). Im Prozess eines
mehrmaligen aufmerksamen Zuhorens suchte sich jedes Gruppenmitglied
seine Rolle aus (eine Person, ein Gefiihl, einen Gegenstand), die es fiir die
Dauer des jeu nicht nur «spielt», sondern «ist», vom Anfang des jeu bis zum
Schluss — ohne zu sprechen, nur mit Korperausdruck und Bewegung, wéh-
rend die Lektorin den Text sehr langsam, mit zahlreichen Pausen vorliest.
Ich schildere jetzt nur die Sequenz, die mir im Nachgespriach den Anlass
dazu gab, den Terminus «Gliicksarbeit» zu prégen, und v.a. den damit
angesprochenen Phédnomenen intensiv nachzugehen.

Ich war der Konig. Die Abrechnung, Schuldschein auf Schuldschein,
hatte sehr viel Zeit beansprucht — und ich bekam zum ersten Mal eine
Ahnung davon, was das ist: eine Schuld, meine Schuld, die an kein Ende-

* Gastvorlesung an der Theologischen Fakultdt der Universitdat Ziirich vom 13. 12.
1988. Ich widme sie Prof. Dr. Theophil Miiller, Bern, zum Anlass seines 60. Geburtstags
am 12. 6. 1989 und aus Dankbarkeit fiir wegweisende positive Erfahrungen.

! Ich brauchte zuerst den von mir in Analogie zur «Trauerarbeit» gebildeten Terminus
«Gliicksarbeit»; weil eine sinnvolle Verwendung dieses Terminus aber doch wohl den
psychoanalytischen Theoriekontext voraussetzen wiirde, werde ich im folgenden nur aus-
nahmsweise von «Gliicksarbeit» sprechen. Damit soll auch das naheliegende Missver-
stindnis, es handle sich dabei um eine neu zu fordernde Leistung, ausgeschlossen werden.
Gliickserfahrungen konnen dort moglich werden, wo Menschen nicht ohne die Bereit-
schaft sind, sich ihnen hinzugeben. — Hingegen bleibe ich beim Wort «Gliick», weil mir
seine semantische Offenheit als Vorteil erscheint; es ldsst sich dadurch nicht so leicht
ideologisch vereinnahmen. Im Ubrigen kénnte es sehr lohnend sein, verschiedene Theolo-
gien daraufhin zu analysieren, in welcher Weise welche Worte fiir positive Erfahrungen
(Gliick, Freude, Lust, Vergniigen, Spass) verwendet bzw. gemieden werden.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 267

kommt; unertriglich — es schlug um in eine heftige Wut iiber diesen Knecht.
Und nun kniete er vor mir und flehte mich an. Auch dies eine sehr lange Szene,
weil ich spiirte, dass ich nicht imstande bin, ihm die Schuld zu erlassen.

Der Erlass der Schuld, die Barmherzigkeit, war fiir mich als Konig, der
dies ja aussprach und tat, vollig liberraschend — Vergebung als unmogliche
Wirklichkeit.

Da stand nun der Knecht, wurde entlassen, sah gleich vor der Tiir seinen
Mitknecht, packte ihn, wiirgte ihn und warf ihn ins Gefdngnis. Ich musste
das mitansehen, die anderen ebenso — fassungs- und versténdnislos.

«Wie war das moglich?», fragten wir uns bei der Besprechung des Spiels.
«Wie ist es moglich, dass ein Mensch etwas so Tiefgreifendes erfihrt wie den
Erlass seiner endlosen Schuld — und es dndert sich bei ihm offenbar iiberhaupt
nichts? »

Wir stellten nicht den Anspruch, mit dieser Frage die Pointe des Gleich-
nisses aufzunehmen — auch wenn wir fiir eine weitere Gespriachsrunde offen-
liessen, ob nicht vielleicht doch ein wichtiger Textaspekt beriihrt wiirde. Die
Frage schien uns in sich selber wichtig zu sein.

«Was da geschehen ist, ist mir nicht unbekannt», sagte eine Teilnehmerin.
«Ich habe schon oft etwas fiir mich ganz Bedeutungsvolles, Begliickendes
erfahren — ich spiirte, wie wichtig es fiir mich werden konnte, aber es wurde
gleich wieder zugedeckt von anderen Erfahrungen, erstickt, ausgeldscht.»
Jemand fragte: «Ist es nicht fiir den ersten Knecht viel zu rasch gegangen?
Hatte er iiberhaupt die Moglichkeit wahrzunehmen, was sich ereignet hatte,
und war das, was sich ereignet hatte, nicht so iiberraschend, trotz seiner
Bitte, dass es noch gar nicht in sein Weltbild aufzunehmen war?»

«Ja», meinte ein anderer, «der zweite Knecht, der ihm noch hundert
Denare schuldig war, der war fassbar; hier fiihlte er sich wieder auf dem
Boden seiner Alltagsrealitét.»

Eine Teilnehmerin fragte: «Ist es nicht genauso mit uns Christen und in
unseren Kirchen: Es wird von Vergebung geredet, sie wird verkiindigt,
zugesprochen — aber in der Alltagsrealitét ist kaum etwas davon spiirbar?
Sind es nicht meistens nur Worter, Worter, Worter?» In der Tat: Wird unter
Christen etwas von jener iiberraschenden Gliickserfahrung sichtbar — oder
gleichen manche Kirchen nicht viel mehr dem Schalksknecht?

Das Thema hat uns in den folgenden Tagen weiterbeschiftigt. Ich hatte,
bevor ich nach Greifswald gefahren bin, das Buch von Verena Kast, «Trau-
ern»?, gelesen und dasjenige von Jorgos Canacakis begonnen: «Ich sehe

? V. Kast, Trauern. Phasen und Chancen des psychischen Prozesses. Stuttgart $1986.



268 Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie

deine Trinen. Trauern, klagen, leben konnen»’. Trauern, Trauerrituale,
Trauerverweigerung, Trauerarbeit — ist nicht etwas Analoges mit Erfahrun-
gen von Freude, Gliick, iiberraschend Heilvollem ebenso wichtig? Konnte
es nicht auch sinnvoll sein — und notwendig, von Gliicksritualen, Gliicks-
verweigerung und Gliicksarbeit (bzw. Gliicksbereitschaft) zu sprechen?

I1. Uberlegungen zum Verstindnis von «Gliick» und «Heil»

Im theologischen Bereich ist das Wort «Gliick» heute kaum beheimatet.
Was im Blick auf die Philosophie festgestellt wurde: dass nédmlich das, was
ehedem A und O aller Philosophie war — die beatitudo — «in den Verdacht
des Unseritsen, Liacherlichen und Unansténdigen» geraten ist (so G. Bien)®,
das lasst sich wohl ganz &@hnlich fiir die Theologie behaupten.

In der RGG findet sich dariiber eine Spalte (Bd. 11 1628f.), wobei sich die
Ausfiihrungen vor allem auf die nordgermanische Religion beziehen. In der
TRE ist zwischen «Glossolalie» und «Gnadauer Verband» nichts auszuma-
chen (Bd.13,459). Sowohl in der Anthropologie wie in der eben erschiene-
nen Systematischen Theologie von Pannenberg kommt das Wort in keinem
Stichwortverzeichnis vor — und dhnlich steht es mit den entsprechenden
Werken der letzten Jahrzehnte.’

Sehr beachtliche Ausnahmen sind Arbeiten von D. Sélle (v. a. «Phantasie
und Gehorsam»), von H. Cox und G.M. Martin®, sowie einige katholische
Arbeiten, v.a. die Studie «Gliick und Heil» von G. Greshake’. Bevor ich
darauf eingehe, mochte ich Uberlegungen und Einsichten eines anderen
Theologen aufnehmen, der gerade auch im Zusammenhang unseres Themas
nicht zu rasch vergessen werden diirfte. Es ist gewiss fiir einen sachgeméssen

3 Stuttgart 1988 — ein ganz hervorragendes Buch.

+ Zitiert bei G. Greshake, Gliick und Heil, in: Christlicher Glaube in moderner Gesell-
schaft, Teilband 9 der Enzyklopidischen Bibliothek (hg. v. F Boeckle u.a.) Freiburg/
Basel/Wien 1981, 101-146; Zitat104. Vgl. weiter G. Greshake, Gottes Heil, Gliick des
Menschen. Theologische Perspektiven, Freiburg/Basel/Wien 1983.

3 Das heisst zweifellos nicht, dass damit nichts von den mit dem Wort «Gliick» ange-
sprochenen Sachverhalten zur Sprache gekommen sei. Dennoch ist das Verschwinden
eines ehedem zentralen Terminus keineswegs belanglos.

®D. Solle, Phantasie und Gehorsam. Uberlegungen zu einer kiinftigen christlichen
Ethik. Stuttgart/Berlin 1968; H. Cox, Das Fest der Narren. Das Geldchter ist der Hoffnung
letzte Waffe, Stuttgart *1970; G.M. Martin, «Wir wollen hier auf Erden schon...» Das
Recht auf Gliick. Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz 1970.

"Vgl. 0. Anm. 4.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 269

Umgang mit der Gliicksfrage auch keineswegs unerheblich, den konkreten
Sitz im Leben dieser Einsichten und Erfahrungen zu beachten und als wichti-
gen Aspekt der Frage selber im Auge zu behalten.

D. Bonhoeffer schreibt am 18. Dez. 1943 aus Tegel®: «Ich glaube, wir
sollen Gott in unserem Leben und in dem, was er uns an Gutem gibt, so
lieben und solches Vertrauen zu ihm fassen, dass wir, wenn die Zeit kommt
und da ist — aber wirklich erst dann! — auch mit Liebe, Vertrauen und Freude
zu ihm gehen. Aber — um es deutlicher zu sagen — dass ein Mensch in den
Armen seiner Frau sich nach dem Jenseits sehnen soll, das ist milde gesagt
eine Geschmacklosigkeit und jedenfalls nicht Gottes Wille. Man soll Gott in
dem finden und lieben, was er uns gerade gibt; wenn es Gott gefillt, uns ein
iberwiltigendes irdisches Gliick geniessen zu lassen, dann soll man nicht
frommer sein als Gott und dieses Gliick durch iibermiitige Gedanken und
Herausforderungen und durch eine wildgewordenen religiose Phantasie, die
an dem, was Gott gibt, nie genug haben kann, dieses Gliick wurmstichig
werden lassen. Gott wird es dem, der 1hn in seinem irdischen Gliick findet
und ihm dankt, schon nicht an Stunden fehlen lassen, in denen er daran
erinnert wird, dass alles Irdische nur etwas Vorlédufiges ist. . .»

Am 30. Juni 1944 setzt sich Bonhoeffer sehr scharf gegen eine Theologie
und kirchliche Praxis ab, die Gott nur noch als Deus ex machina zur Losung
von Lebensnoten und Konflikten auffahren ldsst und deshalb, um bei den
Menschen anzukommen, diesen gegebenenfalls erst beibringen muss, dass
sie gewiss in Wahrheit «tief in solchen Fragen, Noten und Konflikten»
stecken, «ohne es sich einzugestehen oder es zu wissen ... Gelingt es aber
nicht, den Menschen dazu zu bringen, dass er sein Gliick als sein Unheil,
seine Gesundheit als seine Krankheit, seine Lebenskraft als seine Verzweif-
lung ansieht und bezeichnet, dann ist das Latein der Theologen am Ende.»’
Bonhoeffer erinnert an Jesus, der niemals «die Gesundheit, die Kraft, das
Gliick eines Menschen an sich in Frage gestellt und wie eine faule Frucht
angesehen» habe. «Warum», so fragt er, «hitte er sonst Kranke gesund
gemacht, Schwachen die Kraft wiedergegeben?»" Deshalb soll der Mensch
nicht in seiner Weltlichkeit «madig» gemacht, sondern «an seiner stérksten
Stelle mit Gott konfrontiert» werden (so im Brief vom 8. Juli 1944)".

Man braucht nicht lange in Protokollen von Kasual- und Seelsorgegespri-
chen zu suchen, um veranschaulicht zu bekommen, wogegen sich Bonhoef-

¢ D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft.
Hg. v. E. Bethge, Miinchen 1970, 189.

® A.a.O. 374.

1 A.a.0. 375.

1 A.a.0. 379.



270 Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie

fer offenbar vergeblich gewehrt hat. Es ist durchaus nicht eine Ausnahmeer-
scheinung, wenn als Focus von Seelsorge das Feld menschlicher Not genannt
wird.”” Weshalb denn eigentlich nicht auch das Feld menschlichen Gliicks?

Es spiegelt eine sehr gingige Predigtpraxis, dass zuerst gezeigt wird, wo
iiberall Misslingen, Unheil, Siinde sich ausbreiten, um dann zu verkiinden,
dass das Evangelium hier Licht, Befreiung und Rettung bringe. So wird auch
in einer sonst in vielem sehr aufgeschlossenen homiletischen Arbeit davon
ausgegangen, dass Gott gegeniiber «alle gleich klein» sind”. K. Stalder*
(und in anderer Weise auch W. Reiser”) haben gezeigt, wie wenig iiberzeu-
gend dieses Schema ist, wie unglaubwiirdig und verbalistisch die entspre-
chende Verkiindigung des Heils wird.

Wir sind damit bei einer Beobachtung, die G. Greshake zu Beginn seiner
Studie macht: Wihrend «Gliick» und «Heil» bis zum Beginn der Neuzeit den
antiken Begriff der eudaimonia=beatitudo wiedergaben und deshalb syn-
onym gebraucht wurden, sind die beiden Bezeichnungen im heutigen
Sprachgebrauch vollig auseinandergedriftet. Wihrend «Heil» sich zu einer
religiosen Sondervokabel entwickelt hat und die «jenseitige, kiinftige, von
Gott geschenkte Vollendung artikuliert, wird Gliick fast ausschliesslich (als)
diesseitige, durch den Menschen selbst zu leistende lustvolle Befriedigung
des Lebens verstanden... Gliick und Heil sind also beide in dhnlicher -
freilich gegenldufiger — Weise beschnitten»'.

Die Einsichten Bonhoeffers zeigen an, dass dies keineswegs so sein muss.
Es diirfte allerdings auch deutlich geworden sein, dass eine offenbar sehr
tiefgreifende theologische Gliicks-Arbeit vonnéten ist, um tote Gegensitze
und die sich darin dussernde «fundamentale Dissoziation von Glaube und
sikularisierter Welt» zu iiberwinden.” Dies wird umso dringlicher, als auch
fatale Dissoziationen in der gegenwirtigen Gliickserfahrung selber sichtbar
werden. Ich denke etwa an die durch manche neuzeitliche Strémungen
geforderte banalisierte, verdinglichte, zum machbaren Anspruch bzw. zur
Pflicht und zur Norm degradierte, entfremdete Gliickserfahrung. «Gliick-

B Vgl. M. Seitz, Praxis des Glaubens. Gottesdienst, Seelsorge und Spiritualitdt, Gottin-
gen 1985, 96.

B H. v. D. Geest, Du hast mich angesprochen. Die Wirkung von Gottesdienst und
Predigt, Ziirich 1978, 183 (Hervorhebung durch mich).

4 K. Stalder, Die Wirklichkeit des Verkiindigten als homiletisches Problem, FZPhTh19
(1972) 253-310.

5 In seinen homiletischen Seminaren an der Universitit Basel.

6 G. Greshake a.a.O. 103f.

7 Ebd. 113.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 271

lich sein! mir ist, als hétt ich Brei und laues Wasser auf der Zunge, wenn ihr
mir sprecht von gliicklich sein», heisst es in Hoelderlins Hyperion.*®

Diese entfremdete Gliickserfahrung ist aber durchaus nicht die einzig mogli-
che. «Schon zehn Tage des Gliicks» stand 1968 auf einer Mauer der Pariser
Universitit geschrieben. Es gibt das selbstvergessene Gliick des Spiels und das
Gliick des Festes, das Gliick der Ekstase und die Freude der kleinen Ereignisse,
das «Abenteuer gleich um die Ecke»”; das Gliick im Beisammensein mit
anderen und in der Erfahrung der eigenen Individualitit, das Gliick der ruhe-
vollen Entspannung — im Spiiren des Atems, der kommt und geht; das Gliick
im Gefiihl der eigenen Stirke und der Fihigkeit, etwas tun, wahrnehmen,
schenken, denken, triumen, fragen zu kénnen; das Gliick von Sinnlichkeit und
Sinnerfahrung; das Gliick des Ernstes und des Humors.

Was ist mit der Theologie geschehen, was mit dem christlichen Glauben,
wenn die Frage, was denn Gott und die Theologie bei Gliick und Spiel zu
suchen haben, durchaus abwegig erscheint?” Was ist mit dem Glauben
geschehen, wenn Lachen und Tanz in der Kirche vielen deplaciert vorkom-
men? Kirchen gleichen hier dem Schalksknecht; die Erfahrung vollig iiber-
raschender Vergebung angesichts unabsehbarer Schuld ist erstickt, bevor sie
hat Wurzeln fassen konnen. Die Plausibilititen «nekrophiler» Ordnungen
(E. Fromm) behalten die Oberhand. Der Unféhigkeit, iiber ungelebtes Le-
ben zu trauern, entspricht die Unfihigkeit, Erfahrung von Heil, verleiblicht
in Erfahrungen von Gliick, wahrzunehmen.

Ich vermute, dass «Gliick» auch deshalb so selten als ernsthaftes Thema
in den Blick kommt, weil damit gleichzeitig die Unsinnigkeitserfahrung der
Abwehr und der Verweigerung von Gliick thematisiert werden miisste.

Diesem Zusammenhang mochte ich zuerst nachgehen.

I11. Wodurch werden Gliickserfahrungen verhindert?

Gliickserfahrungen werden verhindert

1. durch Selektionierung bzw. Zersplitterung
2. durch Aussperrung

3. durch Entwertung.

18 Zitiert bei G.M. Martin a.a.0. 27.

¥ P. Bruckner und A. Finkielkraut, Das Abenteuer gleich um die Ecke. Kleines
Handbuch der Alltagsiiberlebenskunst, Miinchen/Wien 1981.

2 Vgl. J. Moltmann im Vorwort zum Biichlein von G.M. Martin a.a.0. 9.



272 Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie

1. Selektionierung bzw. Zersplitterung

Hier werden Gliickserfahrungen nicht iiberhaupt ausgesperrt oder ent-
wertet; sie werden aber nur teilweise zugelassen und wahrgenommen, wobei
wichtige Aspekte ausgeblendet werden.

a. Geschonte, gestylte Erfahrungen

Gegensitzliche Gefiihle werden sehr oft —auch wenn dies herkdmmlicher
Logik widerspricht — gleichzeitig erfahren. A. Miller hat in sehr beeindruk-
kenden Analysen gezeigt, wie durch eine verbreitete und durch scheinbar
christliche Normen gestiitzte Erziehungsweise die Gefiihle des Kindes nur
sehr selektiv zugelassen und honoriert werden. Von Anfang an findet eine
Selektionierung statt: Das «Gute» wird vom «Bosen», das «Hissliche» vom
«Schénen», das «Richtige» vom «Falschen» geschieden, und diese Aufspal-
tung und Wertung wird vom Kind verinnerlicht. Dabei werden nicht nur
Ausserungen von Aggression abgewiirgt, sondern auch spontan auftretende
Empfindungen heiterer Sinnlichkeit oder ausgelassener Frohlichkeit. Ge-
wiss, das Kind und der Erwachsene sind dann moglicherweise sehr freundli-
che, offenbar auch fréhliche Menschen, aber diese Empfindungen sind von
allem abgeschniirt, was ein normiertes Mittelmass iiberschreiten oder gar als
negativ oder unfein taxierte Gefiihle miteinbeziehen wiirde.”

Die Lebendigkeit und Vielschichtigkeit gerade auch gliickhafter Gefiihle
wird gestylt, geschont. Lieblingstext fiir die entsprechende Auffassung von
Liebe wird bei Christen I Kor13,4-6.

b. Ersatzgefiihle

Eine andere Moglichkeit, solche Gefiihle zu verstiimmeln, liegt darin, sie
zu substituieren.

Ein Beispiel: Die sehr lebhafte und originelle Kreativitét eines Knaben
wurde nicht honoriert; was aber bei den Eltern ankam, war seine intellektu-
elle Begabung. Das durfte er geniessen: die Anerkennung seiner Lei-
stungen; in diesem Bereich reagierte er auch dusserst sensibel. Seine Gliicks-
erfahrung als Erwachsener: wenn er feststellen konnte, dass er zitiert wurde.
Er unterstrich dann jeweils seinen Namen rot.*

2 Vgl. z.B. A. Miller, Das Drama des begabten Kinds und die Suche nach dem wahren

Selbst, Frankfurt 1979.
22 Vgl. dazu auch: F. English, Transaktionsanalyse. Gefiihle und Ersatzgefiihle in Be-

ziehungen, Hamburg *1981.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 273

c. Verdinglichung positiver Erfahrungen

Gliickserfahrung wird hier auf Konsumierbares, Handhabbares, Kaufli-
ches reduziert.

Das geschieht keineswegs bloss mit «Materiellem». Auch Sprache kann
verdinglicht werden. Der weitverbreitete Verbalismus in Theologie und
Kirche ist ein durchaus nicht harmloses Beispiel dafiir. Sprache wird zu
verfiigbaren Versatzstiicken, lackierten (z.B. lateinisch, existenzphiloso-
phisch, transaktionsanalytisch lackierten) Formeln. Ein sehr bezeichnendes
Symptom: Man redet, moglicherweise sogar geschickt und gescheit, aber
man empfindet nichts dabei. Theologen entwickeln dazu meistens noch
rechtfertigende Theorien, die sich in der Regel durch falsche bzw. karikie-
rende Gegensatzkonstruktionen auszeichnen.

Ich erinnere mich an die sehr beeindruckenden Augenblicke in einer
Therapiegruppe, als ein Kollege diesen Panzer von Emotionslosigkeit able-
gen und zum ersten Mal seit Jahrzehnten wieder weinen konnte und dann
auch erzéhlen: so unwahrscheinlich prézis und lebendig — aus seiner Ge-
schichte. Das war ein Fest wert.

2. Aussperrung von Gliickserfahrungen
a. Aussperrung durch Angst

Die Angst vor Gliickserfahrung hat vielerlei Gestalt: Angst vor Verlet-
zung, vor dem Unkontrollierbaren, vor der Wahrheit, vor der Endlichkeit,
vor der Transzendenz.

Eine junge Frau sagt mir sehr entschieden: «Ich werde mich auf keine
Beziehung mehr einlassen. Ich habe schon jetzt panische Angst vor dem,
was geschehen konnte, wenn eine solche Beziehung wieder zerbricht. Das
wire fiir mich viel zu schmerzlich. Ich wiinschte, ich konnte auf einen Knopf
driicken — und das Gliick wire da und wiirde bleiben. Aber das gibt es nicht,
und deshalb verzichte ich lieber.»

Das Gesprich mit ihr zeigte, dass die eben zerbrochene Beziehung sie
auch deshalb sehr gedngstigt hatte, weil sie Gefiihle in ihr weckte, die sie
iiberhaupt nicht mehr kontrollieren konnte — auch Erinnerungen und Sehn-
siichte, die sie iiberforderten.

Monate spiter sagte sie: «Eigentlich hatte ich Angst vor der Lebendigkeit
des Lebens, und gleichzeitig sehnte ich mich danach. Ungelebtes Leben: Ist
das nicht das Schlimmste, was uns geschehen kann?»

An diesen Begegnungen wird mir nun im Nachhinein viel deutlicher, was
im Spiel war und was wohl exemplarische Giiltigkeit hat: die Vermeidung
von Gliickserfahrungen aus Angst vor Enttduschung und Verletzung, aus



274 Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie

Angst vor Erfahrungen, die wir nicht mehr voll in der Hand haben, und aus
Furcht vor der Wahrheit.

In diesem Zusammenhang wird auch die Angst vor der Vergénglichkeit
verstindlich: Gliick ldsst sich nicht konservieren, ist nicht wiederholbar,
schon gar nicht machbar und immer endlich. So wiirde Gliicksarbeit auch
bedeuten, abschiedliche Existenz einzuiiben.

Ist dies moglich ohne umfassenden Sinnhorizont?

Allerdings: solche Transzendenz wird die Angst noch verstirken, wenn
sie als Gegensatz positiver menschlicher Erfahrungen vorgestellt wird. Im-
mer wieder bin ich Menschen begegnet, denen wirklich nichts gliicken durf-
te: wie wenn sie damit einen Gott beleidigt oder erziirnt hitten — wie
Polykrates. Oder wie wenn ein gottliches Gebot bestiinde, nun tatsichlich
Gliick in Ungliick und Lebenskraft in Verzweiflung umzudeuten, wie Bon-
hoeffer schrieb. Oder wie wenn der christliche Glaube tatsédchlich nur als
Opium dienen konnte.

b. Aussperrung durch Schuldgefiihle

Ich kann auch hier nur einige Zusammenhinge andeuten: Oft erweisen
sich Schuldgefiihle als Ersatzgefiihle z.B. fiir nicht wahrgenommene ele-
mentare Wiinsche. Die entsprechenden Erfahrungen, die sich gerade aus
dem spannungsvollen Umgang mit solchen Wiinschen ergeben, sind da-
durch abgeblockt.

Oder Schuldgefiihle legieren sich mit Selbstbestrafung. Das Verbot etwas
Begliickendes zu erleben, ist eine hdufige Form solcher Selbstbestrafung.

Eine Studentin sagte mir kiirzlich: «Wenn ich etwas Schénes erlebe,
iiberkommt mich jedesmal ein schlechtes Gewissen. Wenn ich einmal ein
gutes Gewissen habe, iiberkommt mich das schlechte Gewissen wegen des
guten Gewissens.»

3. Entwertung von Gliickserfahrungen

Positive Erfahrungen werden zwar nicht ausgesperrt, aber von vornher-
ein durch negative «Einstellungsmodulation» (ein wichtiger Ausdruck aus
der Logotherapie, von der fiir unsere Fragestellung viel zu lernen ist)®

2 Als Einfilhrung in die Logotherapie im Blick auf die Seelsorge erscheinen mir
hilfreich: K.-H. Rohlin, Sinnorientierte Seelsorge. Die Existenzanalyse und Logotherapie
V.E. Frankls im Vergleich mit den neueren evangelischen Seelsorgekonzeptionen und als
Impuls fiir die kirchliche Seelsorge, Miinchen 1988; W. Kurz, Seel-Sorge als Sinn-Sorge:
Zur Analogie von kirchlicher Seelsorge und Logotherapie. V.E. Frankl zum 80. Geburts-
tag, in WzM 37 (1985) 225-237.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 275

abgewertet; dadurch wird eine Aneignung von Gliickserfahrungen stark
erschwert.

Th. Miiller hat am Beispiel der Kasualien gezeigt, wie fundamentale
positive menschliche Erfahrungen missachtet und verfehlt werden, wenn die
Theologie «Ideale als realisierbar postuliert»*, gesellschaftliche Urteile reli-
gios iiberhoht oder bestimmte theologische Traditionen mystifiziert. Theo-
logische Normen werden dadurch zu «destruktiven Idealen und menschliche
Bediirfnisse, wenn sie nicht ernstgenommen werden, zu destruktiver Reali-
tit»?.

4. Theologische Verkleisterungen
Theologische Sétze, Denk- und Erfahrungsmuster, die, ohne dies kennt-

lich zu machen, de facto dazu dienen, Gliicksarbeit zu verhindern, nenne ich

Verkleisterungen bzw. Theologismen.

Ich habe bereits einige Hinweise gegeben:

— zu theologischen Normen, die zur Schonung von Erfahrungen, zur Aus-
bildung von Ersatzgefiihlen, zur Entwertung bzw. zu einer destruktiven
Idealisierung fiihren;

— zum theologischen Verbalismus;

— zu theologischen Konzeptionen, die Angst und Schuldgefiihle provozie-
ren.

All diesen Theologismen ist gemeinsam, dass «Heil» im Kontrast zu einer
totalen Negativfolie menschlicher Erfahrung definiert wird.

Menschliches Erleben, Denken, Handeln und Trdumen wird hier per se
negativ, als siindig qualifiziert, der Abgrund zum «Heil» wird als uniiber-
briickbar erkldrt. Damit wird Siinde mit menschlicher Wirklichkeitserfah-
rung iiberhaupt identifiziert, der eine ganz andere, empirie-jenseitige
«Heilswirklichkeit» entgegengestellt werden muss.

Reformatorische Theologie hat dort eine durchaus andere Linie verfolgt,
wo deutlich gemacht wurde, dass Erkenntnis der Siinde keineswegs anschei-
nend objektiv-empirisch, sondern erst sola fide, aufgrund des Glaubens
moglich wird, der von dem wirklichkeitsbegriindenden Ja Gottes herkommt.

Von dieser reformatorischen Entscheidung her ergibt sich eine Sicht der
Wirklichkeit, in der selbst «Siinde» nicht aufheben kann, was Wirklichkeit,
auch menschliche Wirklichkeit konstituiert, durch alle Verzerrungen und
Téauschungen hindurch. Das kann nicht vollig unsichtbar bleiben.

* Th. Miiller, Konfirmation — Hochzeit — Taufe — Bestattung. Sinn und Aufgabe der
Kasualgottesdienste. Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz 1988, 108.
» Ebd. 36.



276 Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie
1V. Wege und Perspektiven

Wenn es in der kirchlichen Praxis und in der Theologie wirklich um
«Heil» geht, das nicht bloss postuliert, behauptet oder fiir eine imaginére
Zukunft erwartet wird, dem vielmehr grundlegende, befreiende, erlésende
Wirklichkeit zukommt, dann muss sich das auch zeigen. Es muss in einer
Erfahrung von Wirklichkeit sichtbar werden, die sich als sinnvoll und inter-
subjektiv vermittelbar erweist — auch dort, wo sie nicht iibernommen wird.
Es muss etwas sein, womit Menschen tatsidchlich zu tun bekommen, was ihr
Denken, Spiiren, Handeln und Trdumen bestimmt. Was befreiende und
erlosende Wirklichkeit ist, kann nicht unsichtbar bleiben. Wiirde es nicht in
irdischen Gliickserfahrungen spiirbar, wire es Tduschung. Ich mochte auf
einige biblische Zusammenhénge hinweisen, die mir besonders erhellend
erscheinen.

a. Die Ruach Jahwe, der Geist Gottes, ist nach den Friihschriften der
hebréischen Bibel Spenderin allen Lebens, nicht nur des Lebens Israels oder
des religiosen Lebens. Alles Leben kommt aus dem Geist. «Alle Lebenskraft
im Menschen», so schreibt Daniel Lys, «kommt von Gott» und «dass wir
atmen koénnen ist immer Gnade»®.

Ahnlich universale und lebensspendende Bedeutung hat der Segen — und
das bleibt nicht unsichtbar.”

Besonders wichtig fiir die konstitutive Bedeutung dieser Phinomene ist
die Beobachtung, dass weder der Geist noch der Segen vom Glauben des
Menschen abhingig gemacht werden.

b. Der Mensch ist und bleibt nach dem Verstindnis der Bibel «Geschopf
Gottes». Er wird durchaus nicht als selbstverstindliche neutral-biologisch
vorgegebene Grosse ideologisiert, zu der dann auch noch die Gottesbezie-
hung hinzukommt. Diese Beziehung ist vielmehr der Grund seiner Existenz-
moglichkeit und -wirklichkeit. Daran kann auch die «Siinde» nichts mehr
dndern.

c. Die Hoffnungsdimension hat Wurzeln in gegenwirtiger Erfahrung und
in vergegenwdartigter Erinnerung. «Nostrae fuit gustus spei hic» heisst es
entsprechend in einem alten Osterhymnus: «Von dem, was wir erhoffen, war
hier schon zu kosten.»? Eben so sind die Hoffenden aus auf mehr.

% Zitiert bei W.J. Hollenweger, Geist und Materie. Interkulturelle Theologie III,
Miinchen 1988, 309.

77 C. Westermann, Der Segen in der Bibel und im Handeln der Kirche, Giitersloh 1981.

* Vgl. N. Lohfink, Der Geschmack der Hoffnung. Christsein und christliche Orden,
Freiburg/Basel/Wien 1983, 9.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 277

d. Die Geistesgaben, die Charismata, lassen handgreiflich, sichtbar und
spiirbar erfahren, dass Menschen konkrete Mitverantwortung an der Schép-
fung tibernehmen konnen. Alle Gaben des Lebens sollen nach Paulus in den
Dienst der Gemeinde gestellt werden. Der Apostel beginnt in der Regel
seine Briefe nicht mit der Schilderung von Unheil und Siinde, sondern mit
dem Ausdruck von Freude dariiber und von Dank dafiir, was die Gemeinde-
glieder als Bestétigung der Realitét ihrer Befreiung erfahren haben.

e. Sozein, retten, ist im NT keineswegs, wie noch Cremer behauptete,
wesentlich auf geistliche Giiter beschrinkt. Es wird irdisch erfahrbar.” Heil
und Heilung werden nicht auseinanderdividiert. Symbole des Gliicks” sind
in der Botschaft vom Reich Gottes uniibersehbar und konstituieren schon
jetzt entscheidend den Erfahrungshorizont. Lebenszerstérendes, Unheil,
Bosheit werden dadurch in ihrem Widersinn erst eigentlich voll bewusst.

Daher mochte ich, wenn ich von der «Bereitschaft zur Gliickserfahrung»
(oder von «Gliicksarbeit») rede, dazu ermutigen, neu zu entdecken und
wiederzuentdecken, was menschliches Leben konstituiert:

— Befreiung von dem, was Leben zersplittert, Lebendigkeit aussperrt,
Gliick entwertet;

— Wahrnehmungen des Geschopf-Seins, der grundlegenden, unzerstorba-
ren Beziehungen zu dem, was Leben ermdglicht — Erfahrung der gottli-
chen Lebenskraft in uns selbst und in allem, was Leben geschenkt be-
kam;

— Anteilnahme am Geschmack der Hoffnung.

Ich skizziere — sehr fragmentarisch — einige Wege und Perspektiven.

1. Trauer- und Schuldarbeit

V. Kast™ hat iiberzeugend dargestellt, wie Trauerarbeit, die das Aufbre-
chen auch eines schmerzlichen Emotionschaos nicht vermeidet, es ermog-
licht, gliickhafte Erfahrungen neu zu entdecken, die mit dem Verlorenen
mitverloren schienen — und wie wir eben dort, wo wir einen schwierigen
Abschied nicht umgehen, zu spiiren beginnen, was an Lebensvollem ge-
wachsen ist, das uns nicht mehr entrissen werden kann.

Die Wahrnehmung von Lebensliige und Selbsttiuschung und die Trauer-
arbeit an eigener Existenzverfehlung ist meist ausserordentlich schwierig.

¥ Vgl. W.J. Hollenweger a.a.0. 22 Anm 5.

% Vgl. J. Scharfenberg, Symbole des Gliicks in theologischer und psychologischer
Sicht, in: R. Riess (Hg.), Perspektiven der Pastoralpsychologie, Géottingen 1974, 11-22.

1 A.a.0. (Anm. 2).



278 Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie

Kann (wieder)entdeckt werden, was an Lebenskraft und Hoffnung ver-
schiittet war?

Das Verfehlen der eigenen Geistesgaben, die Missachtung dessen, was
Menschen an Erlebnismoglichkeiten geschenkt wurde, die «Schopfungsver-
gessenheit»* in Bezug auf sich selber, die Erkenntnis, Gliickserfahrungen
abgeblockt und sich Gutes und Hilfreiches nicht gegénnt zu haben, wird dort
als Schuld erlebt, wo Menschen dem Evangelium als guter Botschaft unbe-
dingten Angenommenseins begegnet sind. Vergebung als Beginn der
Gliicksarbeit ist gleichzeitig Durcharbeiten solcher Schulderfahrungen: mit-
samt seiner Schuld sich «dennoch freigesprochen zu wissen zum Weiter-
schreiten ... die Erlaubnis, nicht hingenbleiben zu miissen am Vergange-
nen, sondern daraus zu lernen, sich selber auszuhalten, zu ertragen, weiter-
zugehen mit erhobenem Haupt, weil nur so, in der Annahme unseres
So-Seins, das Leben voll akzeptiert wird»*.

Damit wird auch ein neuer Zugang zur Erinnerung moglich.

2. Erinnern

Nicht nur lebensverstiimmelnde Traumata und bedriickende Ereigniszu-
sammenhénge werden verdringt und aus dem Gedéchtnis ausgesperrt; auch
Gliickserfahrungen werden der Erinnerung entzogen. W. Kurz zeigt in sei-
nen Uberlegungen zur Seelsorge als Sinnsorge, wie hilfreich und richtungs-
weisend die Entdeckung und das Aufarbeiten solch positiver Traumata (wie
er es paradox nennt) werden kann.* )

Erinnerung, die nicht fixieren will, auch nicht auf ein bestimmtes Selbst-
konzept, vermag sehr ermutigend zu werden. Die sozialwissenschaftliche
Methode der Erinnerungsarbeit, wie sie F. Haug u. a. darstellen®, eroffnet
hier hilfreiche Perspektiven. Eben dass wir selber zu erinnern beginnen,
kann schon zum befreienden Akt werden, wenn dadurch verschiittete Zu-
géinge zu unserer Lebenskraft und zur Erfahrung von Sinn entdeckt werden.

Es werden Rekonstruktionen bestimmter Lebensabschnitte notwendig
werden, besonders dort, wo das Gedichtnis durch entwertende Tendenzen
getduscht oder durch Vorurteile irregefiihrt wird. Es zeigt sich dann auch,
dass der Korper ein unwahrscheinlich prézises Gedichtnis hat, das auch
tiber den Korper zugénglich ist, iiber Spiiren und Bewegung.

2 D. Nestle, Die Urspriinge des Neuen Testaments oder: Vom Wort Gottes, das unter
die Réuber fiel, Freiburg/Basel/Wien 1983, 106;130; 145.

¥ D. Hoch, Vom Umgang mit Schuld. Geschichte einer Tagung, WzM 32 (1980) 248.

*Vgl. 0. Anm 23.

% F. Haug (Hg.), Sexualisierung der Korper, Berlin *1988.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 279

3. Spiiren

Verschiedene therapeutische Schulen haben gezeigt, dass Wege zur Hei-
lung erst dann begangen werden konnen, wenn Emotionen nicht mehr
ausgeblendet werden. Dazu gehort, dass nicht nur tiber Gefiihle gesprochen
wird, sondern dass sie (oft erstmals oder nach langer Zeit wieder!) korper-
lich erlebt werden. Eben dies verstellt den Zugang zu sich selbst, verhindert
den Aufbau von Identitit, dass oft schon von den ersten Lebensmonaten an
die Moglichkeit versperrt wird, die eigenen wahren Gefiihle zu erleben und
sich selber so zu erfahren zu beginnen. Viele Menschen entwickeln sehr
effektive Verfahren, um Gefiihle nicht erleben zu miissen. Zahlreiche Ab-
wehrmassnahmen werden aufgebaut, unter denen die Intellektualisierung,
die Notigung, sogleich dariiber zu sprechen, zu analysieren oder Erklarun-
gen abzugeben, nur eine Variante darstellt. Solche Intellektualisierung ver-
hindert gerade wahrhaftiges Reflektieren.

4. Zeit und Raum

Gliick ist nicht machbar. Ich kann nicht (wie die junge Frau es sagte) auf
den Knopf driicken. Gliicksarbeit braucht Zeit und Raum. Uberbeschifti-
gung ist ein probates Mittel, um auszuweichen.

Gliicksarbeit in der Seelsorge braucht Zeit und Raum, um den «Kairos zu
erspiiren», an dem nicht nur das Ungliick, sondern auch das verstellte Gliick
in Sicht kommen kann — und sich die Mdoglichkeit eroffnet, «vorldufig-
bedingtes Gliick in theologischer Perspektive als den Vorschein endgiiltigen
Gliickens»* unseres Lebens wahrzunehmen und nicht unbarmherzige
Schuldner werden zu miissen.

5. Loslassen und hoffen

«Freut euch mit den Frohlichen, weinet mit den Weinenden», heisst es in
R6m12,15. Trauer darf Trauer und Freude Freude sein — beides Beriihrung
mit Leben.

Konnen wir vom Leben beriihrt werden, ohne auch das Entsetzliche zu
spiren und das Seufzen zu horen, die Sehnsucht nach dem neuen Himmel
und der neuen Erde?

Und so gehort beides zusammen: Wahrnehmen dessen, was Leben be-
griindet, hilt und ermoglicht — und das Einiiben in Hoffnung. Was wir
erkennen und erfahren, ist vorldufig: Augenblicke, Blitze, Anfiinge, Ver-
such und Irrtum, iiberraschende Einsichten; der Geist, der uns belebt und

% W. Kurz, Der Bruch im seelsorgerlichen Gesprich. Zum Sinn einer verfemten
poimenischen Kategorie, PTh 74 (1985) 436-451. 449.



280 Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie

atmen lasst, oder die unwahrscheinliche Gabe der Beziechung zum Lebendi-
gen.

Wer so Gliick erfihrt, kann loslassen und muss sich nicht am Augenblick
festklammern.

Wer so Gliick erfdhrt, kann sich dem andern dort versagen, wo sich die
Illusion endgiiltiger Antworten anbietet. Ich kann so auch als Seelsorger
loslassen, ohne die Beziehung zu entwerten.

6. Ruhe und Bewegung

Gliick wird oft als tiefe Ruhe empfunden, Aufgehobensein in einem
grossen Ganzen, sich geben konnen in das, was Leben umfingt und begriin-
det — vertiefen und Wurzeln schlagen lassen, was mir an Begliickendem
zuteil wurde.

Gliick kann auch in Bewegung versetzen, die alles ergreift: Leib, Seele
und Geist — und die Bewegung darf ekstatisch werden, und der Eros ist nicht
verbannt.

In unseren Kirchen fehlt vielfach beides: sowohl die Ruhe als Stille und
erfiilltes Schweigen als auch Bewegung und Ekstase. «Noch heute», stellt
der Inder A.R. Sequeira fest, «<beweist die Rolle der Psalmen in der christli-
chen Liturgie das Verdringen der Bewegungsdimension — man spricht und
singt iiber das Tanzen vor dem Herrn, man tut es nicht».”’

Wo diese Verdriangung durchbrochen wird, werden auch wieder Feste
moglich — und umgekehrt: wo Feste wieder gefeiert werden — nicht nur als
zweiter Teil nach dem «kirchlichen», ausserhalb des Gottesdienstes —, da
werden Lahmungen gelost. Gliicksrituale werden entdeckt, Symbolhand-
lungen (wie die Fusswaschung) wiedergefunden.

W.J. Hollenweger™ erziihlt von einem Gottesdienst anlésslich eines Futu-
ristenkongresses in Genf. Die Predigt bestand aus einem kurzen Gesprich
dreier Kongressteilnehmer zu Mk 14,3-9 (Salbung in Bethanien).

«Ein schlechter Text fiir einen wissenschaftlichen Kongress», eréffnete
H. Cox das Gesprich. «Wir bekimpfen den Hunger mit besseren Anbaume-
thoden, die Armut mit besseren Schulen, die Bevolkerungsexplosion mit
familienplanerischen Massnahmen. Und hier sanktioniert Jesus die Ver-

7 A.R. Sequeira, Spielende Liturgie, Bewegung neben Wort und Ton im Gottesdienst
am Beispiel des Vaterunsers, Freiburg/Basel/Wien 1977, 82.

¥ W.J. Hollenweger, Umgang mit Mythen. Interkulturelle Theologie II, Miinchen
1982, 123.



Christoph Miiller, Gliick als Thema der Theologie 281
schwendung. Die Armen hitten wir immer, aber ihn nicht.» «Das ist es
eben», widersprach ihm eine Frau, «nicht nur Geld und Wissen diirfen wir
teilen miteinander, sondern auch Parfum, Freude (fun), Schonheit. . .»

«Glucksarbeit». Gliick als Thema der Theologie?
In den Notizen «Zirtlichkeit und Schmerz» schreibt K. Marti:
«Wo Gott kein Fest mehr wird,

hat er aufgehort, Alltag zu sein.»*
Christoph Miiller, Basel

¥ K. Marti, Zirtlichkeit und Schmerz. Notizen. Darmstadt/Neuwied 1979, 41.



	Glück als Thema der Theologie oder : über die Bereitschaft zur Glückserfahrung ; pastoralpsychologische Überlegungen zum Umgang mit positiven Erfahrungen

