
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 3

Artikel: Glück als Thema der Theologie oder : über die Bereitschaft zur
Glückserfahrung ; pastoralpsychologische Überlegungen zum Umgang
mit positiven Erfahrungen

Autor: Müller, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glück als Thema der Theologie

oder: Über die Bereitschaft zur Glückserfahrung

Pastoralpsychologische Überlegungen zum Umgang mit positiven
Erfahrungen*

I. Wie komme ich dazu, über die «Bereitschaft zur Glückserfahrung» zu
sprechen?l

Es begann diesen Sommer in Greifswald mit einem Bibliodrama, genauer
mit einem «jeu dramatique», das ich in einem Bibelseminar für kirchliche
Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen anleitete. Als Text wählten wir das

Gleichnis vom unbarmherzigen Schuldner (Mt 18,23-35). Im Prozess eines

mehrmaligen aufmerksamen Zuhörens suchte sich jedes Gruppenmitglied
seine Rolle aus (eine Person, ein Gefühl, einen Gegenstand), die es für die
Dauer des jeu nicht nur «spielt», sondern «ist», vom Anfang des jeu bis zum
Schluss - ohne zu sprechen, nur mit Körperausdruck und Bewegung, während

die Lektorin den Text sehr langsam, mit zahlreichen Pausen vorliest.
Ich schildere jetzt nur die Sequenz, die mir im Nachgespräch den Anlass
dazu gab, den Terminus «Glücksarbeit» zu prägen, und v. a. den damit
angesprochenen Phänomenen intensiv nachzugehen.

Ich war der König. Die Abrechnung, Schuldschein auf Schuldschein,
hatte sehr viel Zeit beansprucht - und ich bekam zum ersten Mal eine

Ahnung davon, was das ist: eine Schuld, meine Schuld, die an kein Ende-

* Gastvorlesung an der Theologischen Fakultät der Universität Zürich vom 13. 12.

1988. Ich widme sie Prof. Dr. Theophil Müller, Bern, zum Anlass seines 60. Geburtstags
am 12. 6.1989 und aus Dankbarkeit für wegweisende positive Erfahrungen.

1 Ich brauchte zuerst den von mir in Analogie zur «Trauerarbeit» gebildeten Terminus
«Glücksarbeit»-, weil eine sinnvolle Verwendung dieses Terminus aber doch wohl den

psychoanalytischen Theoriekontext voraussetzen würde, werde ich im folgenden nur
ausnahmsweise von «Glücksarbeit» sprechen. Damit soll auch das naheliegende Missver-
ständnis, es handle sich dabei um eine neu zu fordernde Leistung, ausgeschlossen werden.
Glückserfahrungen können dort möglich werden, wo Menschen nicht ohne die Bereitschaft

sind, sich ihnen hinzugeben. - Hingegen bleibe ich beim Wort «Glück», weil mir
seine semantische Offenheit als Vorteil erscheint; es lässt sich dadurch nicht so leicht
ideologisch vereinnahmen. Im Übrigen könnte es sehr lohnend sein, verschiedene Theologien

daraufhin zu analysieren, in welcher Weise welche Worte für positive Erfahrungen
(Glück, Freude, Lust, Vergnügen, Spass) verwendet bzw. gemieden werden.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 267

kommt; unerträglich - es schlug um in eine heftige Wut über diesen Knecht.
Und nun kniete er vor mir und flehte mich an. Auch dies eine sehr lange Szene,
weil ich spürte, dass ich nicht imstande bin, ihm die Schuld zu erlassen.

Der Erlass der Schuld, die Barmherzigkeit, war für mich als König, der
dies ja aussprach und tat, völlig überraschend - Vergebung als unmögliche
Wirklichkeit.

Da stand nun der Knecht, wurde entlassen, sah gleich vor der Tür seinen

Mitknecht, packte ihn, würgte ihn und warf ihn ins Gefängnis. Ich musste
das mitansehen, die anderen ebenso - fassungs- und verständnislos.

«Wie war das möglich?», fragten wir uns bei der Besprechung des Spiels.
«Wie ist es möglich, dass ein Mensch etwas so Tiefgreifendes erfährt wie den

Erlass seiner endlosen Schuld - und es ändert sich bei ihm offenbar überhaupt
nichts?»

Wir stellten nicht den Anspruch, mit dieser Frage die Pointe des Gleichnisses

aufzunehmen - auch wenn wir für eine weitere Gesprächsrunde offen-
liessen, ob nicht vielleicht doch ein wichtiger Textaspekt berührt würde. Die
Frage schien uns in sich selber wichtig zu sein.

«Was da geschehen ist, ist mir nicht unbekannt», sagte eine Teilnehmerin.
«Ich habe schon oft etwas für mich ganz Bedeutungsvolles, Beglückendes
erfahren - ich spürte, wie wichtig es für mich werden könnte, aber es wurde
gleich wieder zugedeckt von anderen Erfahrungen, erstickt, ausgelöscht.»
Jemand fragte: «Ist es nicht für den ersten Knecht viel zu rasch gegangen?
Hatte er überhaupt die Möglichkeit wahrzunehmen, was sich ereignet hatte,
und war das, was sich ereignet hatte, nicht so überraschend, trotz seiner
Bitte, dass es noch gar nicht in sein Weltbild aufzunehmen war?»

«Ja», meinte ein anderer, «der zweite Knecht, der ihm noch hundert
Denare schuldig war, der war fassbar; hier fühlte er sich wieder auf dem
Boden seiner Alltagsrealität.»

Eine Teilnehmerin fragte: «Ist es nicht genauso mit uns Christen und in
unseren Kirchen: Es wird von Vergebung geredet, sie wird verkündigt,
zugesprochen - aber in der Alltagsrealität ist kaum etwas davon spürbar?
Sind es nicht meistens nur Wörter, Wörter, Wörter?» In der Tat: Wird unter
Christen etwas von jener überraschenden Glückserfahrung sichtbar - oder
gleichen manche Kirchen nicht viel mehr dem Schalksknecht?

Das Thema hat uns in den folgenden Tagen weiterbeschäftigt. Ich hatte,
bevor ich nach Greifswald gefahren bin, das Buch von Verena Kast, «Trauern»2,

gelesen und dasjenige von Jorgos Canacakis begonnen: «Ich sehe

2 V. Kast, Trauern. Phasen und Chancen des psychischen Prozesses. Stuttgart 61986.



268 Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie

deine Tränen. Trauern, klagen, leben können»3. Trauern, Trauerrituale,
Trauerverweigerung, Trauerarbeit - ist nicht etwas Analoges mit Erfahrungen

von Freude, Glück, überraschend Heilvollem ebenso wichtig? Könnte
es nicht auch sinnvoll sein - und notwendig, von G/ücksritualen, Glücks-
verweigerung und Glücksarbeit (bzw. Glücksbereitschaft) zu sprechen?

II. Überlegungen zum Verständnis von «Glück» und «Heil»

Im theologischen Bereich ist das Wort «Glück» heute kaum beheimatet.
Was im Blick auf die Philosophie festgestellt wurde: dass nämlich das, was
ehedem A und O aller Philosophie war - die beatitudo - «in den Verdacht
des Unseriösen, Lächerlichen und Unanständigen» geraten ist (so G. Bien)4,
das lässt sich wohl ganz ähnlich für die Theologie behaupten.

In der RGG findet sich darüber eine Spalte (Bd. II 1628f.), wobei sich die

Ausführungen vor allem auf die nordgermanische Religion beziehen. In der
TRE ist zwischen «Glossolalie» und «Gnadauer Verband» nichts auszumachen

(Bd. 13,459). Sowohl in der Anthropologie wie in der eben erschienenen

Systematischen Theologie von Pannenberg kommt das Wort in keinem
Stichwortverzeichnis vor - und ähnlich steht es mit den entsprechenden
Werken der letzten Jahrzehnte.5

Sehr beachtliche Ausnahmen sind Arbeiten von D. Solle (v. a. «Phantasie
und Gehorsam»), von H.Cox und G.M. Martin6, sowie einige katholische
Arbeiten, v. a. die Studie «Glück und Heil» von G. Greshake7. Bevor ich
darauf eingehe, möchte ich Überlegungen und Einsichten eines anderen

Theologen aufnehmen, der gerade auch im Zusammenhang unseres Themas
nicht zu rasch vergessen werden dürfte. Es ist gewiss für einen sachgemässen

3 Stuttgart 21988 - ein ganz hervorragendes Buch.
4 Zitiert bei G. Greshake, Glück und Heil, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft,

Teilband 9 der Enzyklopädischen Bibliothek (hg. v. F. Boeckle u.a.) Freiburg/
Basel/Wien 1981, 101-146; Zitatl04. Vgl. weiter G. Greshake, Gottes Heil, Glück des

Menschen. Theologische Perspektiven, Freiburg/Basel/Wien 1983.
5 Das heisst zweifellos nicht, dass damit nichts von den mit dem Wort «Glück»

angesprochenen Sachverhalten zur Sprache gekommen sei. Dennoch ist das Verschwinden
eines ehedem zentralen Terminus keineswegs belanglos.

6 D. Solle, Phantasie und Gehorsam. Überlegungen zu einer künftigen christlichen
Ethik. Stuttgart/Berlin 1968; H. Cox, Das Fest der Narren. Das Gelächter ist der Hoffnung
letzte Waffe, Stuttgart 21970; G.M. Martin, «Wir wollen hier auf Erden schon...» Das
Recht auf Glück. Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1970.

7 Vgl. o. Anm. 4.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 269

Umgang mit der Glücksfrage auch keineswegs unerheblich, den konkreten
Sitz im Leben dieser Einsichten und Erfahrungen zu beachten und als wichtigen

Aspekt der Frage selber im Auge zu behalten.
D. Bonhoeffer schreibt am 18. Dez. 1943 aus Tegel8: «Ich glaube, wir

sollen Gott in unserem Leben und in dem, was er uns an Gutem gibt, so

lieben und solches Vertrauen zu ihm fassen, dass wir, wenn die Zeit kommt
und da ist - aber wirklich erst dann! - auch mit Liebe, Vertrauen und Freude
zu ihm gehen. Aber - um es deutlicher zu sagen - dass ein Mensch in den

Armen seiner Frau sich nach dem Jenseits sehnen soll, das ist milde gesagt
eine Geschmacklosigkeit und jedenfalls nicht Gottes Wille. Man soll Gott in
dem finden und lieben, was er uns gerade gibt; wenn es Gott gefällt, uns ein

überwältigendes irdisches Glück geniessen zu lassen, dann soll man nicht
frömmer sein als Gott und dieses Glück durch übermütige Gedanken und
Herausforderungen und durch eine wildgewordenen religiöse Phantasie, die

an dem, was Gott gibt, nie genug haben kann, dieses Glück wurmstichig
werden lassen. Gott wird es dem, der ihn in seinem irdischen Glück findet
und ihm dankt, schon nicht an Stunden fehlen lassen, in denen er daran
erinnert wird, dass alles Irdische nur etwas Vorläufiges ist...»

Am 30. Juni 1944 setzt sich Bonhoeffer sehr scharf gegen eine Theologie
und kirchliche Praxis ab, die Gott nur noch als Deus ex machina zur Lösung
von Lebensnöten und Konflikten auffahren lässt und deshalb, um bei den
Menschen anzukommen, diesen gegebenenfalls erst beibringen muss, dass

sie gewiss in Wahrheit «tief in solchen Fragen, Nöten und Konflikten»
stecken, «ohne es sich einzugestehen oder es zu wissen Gelingt es aber

nicht, den Menschen dazu zu bringen, dass er sein Glück als sein Unheil,
seine Gesundheit als seine Krankheit, seine Lebenskraft als seine Verzweiflung

ansieht und bezeichnet, dann ist das Latein der Theologen am Ende.»9

Bonhoeffer erinnert an Jesus, der niemals «die Gesundheit, die Kraft, das

Glück eines Menschen an sich in Frage gestellt und wie eine faule Frucht
angesehen» habe. «Warum», so fragt er, «hätte er sonst Kranke gesund
gemacht, Schwachen die Kraft wiedergegeben?»10 Deshalb soll der Mensch
nicht in seiner Weltlichkeit «madig» gemacht, sondern «an seiner stärksten
Stelle mit Gott konfrontiert» werden (so im Brief vom 8. Juli 1944)11.

Man braucht nicht lange in Protokollen von Kasual- und Seelsorgegesprächen

zu suchen, um veranschaulicht zu bekommen, wogegen sich Bonhoef-

8 D. Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft.
Hg. v. E. Bethge, München 1970,189.

9 A.a.O. 374.
10 A.a.O. 375.
11 A.a.O. 379.



270 Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie

fer offenbar vergeblich gewehrt hat. Es ist durchaus nicht eine Ausnahmeerscheinung,

wenn als Focus von Seelsorge das Feld menschlicher Not genannt
wird.12 Weshalb denn eigentlich nicht auch das Feld menschlichen Glücks?

Es spiegelt eine sehr gängige Predigtpraxis, dass zuerst gezeigt wird, wo
überall Misslingen, Unheil, Sünde sich ausbreiten, um dann zu verkünden,
dass das Evangelium hier Licht, Befreiung und Rettung bringe. So wird auch
in einer sonst in vielem sehr aufgeschlossenen homiletischen Arbeit davon

ausgegangen, dass Gott gegenüber «alle gleich klein» sind13. K. Stalder14

(und in anderer Weise auch W. Reiser15) haben gezeigt, wie wenig überzeugend

dieses Schema ist, wie unglaubwürdig und verbalistisch die entsprechende

Verkündigung des Heils wird.
Wir sind damit bei einer Beobachtung, die G. Greshake zu Beginn seiner

Studie macht: Während «Glück» und «Heil» bis zum Beginn der Neuzeit den
antiken Begriff der eudaimonia=beatitudo wiedergaben und deshalb

synonym gebraucht wurden, sind die beiden Bezeichnungen im heutigen
Sprachgebrauch völlig auseinandergedriftet. Während «Heil» sich zu einer
religiösen Sondervokabel entwickelt hat und die «jenseitige, künftige, von
Gott geschenkte Vollendung artikuliert, wird Glück fast ausschliesslich (als)
diesseitige, durch den Menschen selbst zu leistende lustvolle Befriedigung
des Lebens verstanden... Glück und Heil sind also beide in ähnlicher -
freilich gegenläufiger - Weise beschnitten»16.

Die Einsichten Bonhoeffers zeigen an, dass dies keineswegs so sein muss.
Es dürfte allerdings auch deutlich geworden sein, dass eine offenbar sehr

tiefgreifende theologische Glücks-Arbeit vonnöten ist, um tote Gegensätze
und die sich darin äussernde «fundamentale Dissoziation von Glaube und
säkularisierter Welt» zu überwinden.17 Dies wird umso dringlicher, als auch
fatale Dissoziationen in der gegenwärtigen Glückserfahrung selber sichtbar
werden. Ich denke etwa an die durch manche neuzeitliche Strömungen
geförderte banalisierte, verdinglichte, zum machbaren Anspruch bzw. zur
Pflicht und zur Norm degradierte, entfremdete Glückserfahrung. «Glück-

12 Vgl. M. Seitz, Praxis des Glaubens. Gottesdienst, Seelsorge und Spiritualität, Göttingen

31985, 96.
13 H. v. D. Geest, Du hast mich angesprochen. Die Wirkung von Gottesdienst und

Predigt, Zürich 1978,183 (Hervorhebung durch mich).
14 K. Stalder, Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem, FZPhThl9

(1972) 253-310.
15 In seinen homiletischen Seminaren an der Universität Basel.
16 G. Greshake a.a.O. 103f.
17 Ebd. 113.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 271

lieh sein! mir ist, als hätt ich Brei und laues Wasser auf der Zunge, wenn ihr
mir sprecht von glücklich sein», heisst es in Hoelderlins Hyperion.18

Diese entfremdete Glückserfahrung ist aber durchaus nicht die einzig mögliche.

«Schon zehn Tage des Glücks» stand 1968 auf einer Mauer der Pariser
Universität geschrieben. Es gibt das selbstvergessene Glück des Spiels und das

Glück des Festes, das Glück der Ekstase und die Freude der kleinen Ereignisse,
das «Abenteuer gleich um die Ecke»19; das Glück im Beisammensein mit
anderen und in der Erfahrung der eigenen Individualität, das Glück der
ruhevollen Entspannung - im Spüren des Atems, der kommt und geht; das Glück
im Gefühl der eigenen Stärke und der Fähigkeit, etwas tun, wahrnehmen,
schenken, denken, träumen, fragen zu können; das Glück von Sinnlichkeit und
Sinnerfahrung; das Glück des Ernstes und des Humors.

Was ist mit der Theologie geschehen, was mit dem christlichen Glauben,
wenn die Frage, was denn Gott und die Theologie bei Glück und Spiel zu
suchen haben, durchaus abwegig erscheint?20 Was ist mit dem Glauben
geschehen, wenn Lachen und Tanz in der Kirche vielen deplaciert vorkommen?

Kirchen gleichen hier dem Schalksknecht; die Erfahrung völlig
überraschender Vergebung angesichts unabsehbarer Schuld ist erstickt, bevor sie

hat Wurzeln fassen können. Die Plausibilitäten «nekrophiler» Ordnungen
(E. Fromm) behalten die Oberhand. Der Unfähigkeit, über ungelebtes
Leben zu trauern, entspricht die Unfähigkeit, Erfahrung von Heil, verleiblicht
in Erfahrungen von Glück, wahrzunehmen.

Ich vermute, dass «Glück» auch deshalb so selten als ernsthaftes Thema
in den Blick kommt, weil damit gleichzeitig die Unsinnigkeitserfahrung der
Abwehr und der Verweigerung von Glück thematisiert werden müsste.

Diesem Zusammenhang möchte ich zuerst nachgehen.

III. Wodurch werden Glückserfahrungen verhindert?

Glückserfahrungen werden verhindert
1. durch Selektionierung bzw. Zersplitterung
2. durch Aussperrung
3. durch Entwertung.

18 Zitiert bei G.M. Martin a.a.O. 27.
19 P. Bruckner und A. Finkielkraut, Das Abenteuer gleich um die Ecke. Kleines

Handbuch der Alltagsüberlebenskunst, München/Wien 1981.
20 Vgl. J. Moltmann im Vorwort zum Büchlein von G.M. Martin a.a.O. 9.



272 Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie

1. Selektionierung bzw. Zersplitterung
Hier werden Glückserfahrungen nicht überhaupt ausgesperrt oder

entwertet; sie werden aber nur teilweise zugelassen und wahrgenommen, wobei

wichtige Aspekte ausgeblendet werden.

a. Geschönte, gestylte Erfahrungen
Gegensätzliche Gefühle werden sehr oft - auch wenn dies herkömmlicher

Logik widerspricht - gleichzeitig erfahren. A. Miller hat in sehr beeindruk-
kenden Analysen gezeigt, wie durch eine verbreitete und durch scheinbar
christliche Normen gestützte Erziehungsweise die Gefühle des Kindes nur
sehr selektiv zugelassen und honoriert werden. Von Anfang an findet eine

Selektionierung statt: Das «Gute» wird vom «Bösen», das «Hässliche» vom
«Schönen», das «Richtige» vom «Falschen» geschieden, und diese Aufspaltung

und Wertung wird vom Kind verinnerlicht. Dabei werden nicht nur
Äusserungen von Aggression abgewürgt, sondern auch spontan auftretende
Empfindungen heiterer Sinnlichkeit oder ausgelassener Fröhlichkeit.
Gewiss, das Kind und der Erwachsene sind dann möglicherweise sehr freundliche,

offenbar auch fröhliche Menschen, aber diese Empfindungen sind von
allem abgeschnürt, was ein normiertes Mittelmass überschreiten oder gar als

negativ oder unfein taxierte Gefühle miteinbeziehen würde.21

Die Lebendigkeit und Vielschichtigkeit gerade auch glückhafter Gefühle
wird gestylt, geschönt. Lieblingstext für die entsprechende Auffassung von
Liebe wird bei Christen I Kor 13,4-6.

b. Ersatzgefühle
Eine andere Möglichkeit, solche Gefühle zu verstümmeln, liegt darin, sie

zu substituieren.
Ein Beispiel: Die sehr lebhafte und originelle Kreativität eines Knaben

wurde nicht honoriert; was aber bei den Eltern ankam, war seine intellektuelle

Begabung. Das durfte er gemessen: die Anerkennung seiner

Leistungen; in diesem Bereich reagierte er auch äusserst sensibel. Seine
Glückserfahrung als Erwachsener: wenn er feststellen konnte, dass er zitiert wurde.
Er unterstrich dann jeweils seinen Namen rot.22

21 Vgl. z. B. A. Miller, Das Drama des begabten Kinds und die Suche nach dem wahren
Selbst, Frankfurt 1979.

22 Vgl. dazu auch: F. English, Transaktionsanalyse. Gefühle und Ersatzgefühle in
Beziehungen, Hamburg 21981.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 273

c. Verdinglichung positiver Erfahrungen
Glückserfahrung wird hier auf Konsumierbares, Handhabbares, Käufliches

reduziert.
Das geschieht keineswegs bloss mit «Materiellem». Auch Sprache kann

verdinglicht werden. Der weitverbreitete Verbalismus in Theologie und
Kirche ist ein durchaus nicht harmloses Beispiel dafür. Sprache wird zu
verfügbaren Versatzstücken, lackierten (z.B. lateinisch, existenzphilosophisch,

transaktionsanalytisch lackierten) Formeln. Ein sehr bezeichnendes

Symptom: Man redet, möglicherweise sogar geschickt und gescheit, aber

man empfindet nichts dabei. Theologen entwickeln dazu meistens noch

rechtfertigende Theorien, die sich in der Regel durch falsche bzw. karikierende

Gegensatzkonstruktionen auszeichnen.
Ich erinnere mich an die sehr beeindruckenden Augenblicke in einer

Therapiegruppe, als ein Kollege diesen Panzer von Emotionslosigkeit ablegen

und zum ersten Mal seit Jahrzehnten wieder weinen konnte und dann
auch erzählen: so unwahrscheinlich präzis und lebendig - aus seiner
Geschichte. Das war ein Fest wert.

2. Aussperrung von Glückserfahrungen
a. Aussperrung durch Angst

Die Angst vor Glückserfahrung hat vielerlei Gestalt: Angst vor Verletzung,

vor dem Unkontrollierbaren, vor der Wahrheit, vor der Endlichkeit,
vor der Transzendenz.

Eine junge Frau sagt mir sehr entschieden: «Ich werde mich auf keine
Beziehung mehr einlassen. Ich habe schon jetzt panische Angst vor dem,
was geschehen könnte, wenn eine solche Beziehung wieder zerbricht. Das
wäre für mich viel zu schmerzlich. Ich wünschte, ich könnte auf einen Knopf
drücken - und das Glück wäre da und würde bleiben. Aber das gibt es nicht,
und deshalb verzichte ich lieber.»

Das Gespräch mit ihr zeigte, dass die eben zerbrochene Beziehung sie

auch deshalb sehr geängstigt hatte, weil sie Gefühle in ihr weckte, die sie

überhaupt nicht mehr kontrollieren konnte - auch Erinnerungen und
Sehnsüchte, die sie überforderten.

Monate später sagte sie: «Eigentlich hatte ich Angst vor der Lebendigkeit
des Lebens, und gleichzeitig sehnte ich mich danach. Ungelebtes Leben: Ist
das nicht das Schlimmste, was uns geschehen kann?»

An diesen Begegnungen wird mir nun im Nachhinein viel deutlicher, was
im Spiel war und was wohl exemplarische Gültigkeit hat: die Vermeidung
von Glückserfahrungen aus Angst vor Enttäuschung und Verletzung, aus



274 Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie

Angst vor Erfahrungen, die wir nicht mehr voll in der Hand haben, und aus
Furcht vor der Wahrheit.

In diesem Zusammenhang wird auch die Angst vor der Vergänglichkeit
verständlich: Glück lässt sich nicht konservieren, ist nicht wiederholbar,
schon gar nicht machbar und immer endlich. So würde Glücksarbeit auch

bedeuten, abschiedliche Existenz einzuüben.
Ist dies möglich ohne umfassenden Sinnhorizont?
Allerdings: solche Transzendenz wird die Angst noch verstärken, wenn

sie als Gegensatz positiver menschlicher Erfahrungen vorgestellt wird.
Immer wieder bin ich Menschen begegnet, denen wirklich nichts glücken durfte:

wie wenn sie damit einen Gott beleidigt oder erzürnt hätten - wie
Polykrates. Oder wie wenn ein göttliches Gebot bestünde, nun tatsächlich
Glück in Unglück und Lebenskraft in Verzweiflung umzudeuten, wie Bon-
hoeffer schrieb. Oder wie wenn der christliche Glaube tatsächlich nur als

Opium dienen könnte.

b. Aussperrung durch Schuldgefühle
Ich kann auch hier nur einige Zusammenhänge andeuten: Oft erweisen

sich Schuldgefühle als Ersatzgefühle z.B. für nicht wahrgenommene
elementare Wünsche. Die entsprechenden Erfahrungen, die sich gerade aus
dem spannungsvollen Umgang mit solchen Wünschen ergeben, sind
dadurch abgeblockt.

Oder Schuldgefühle legieren sich mit Selbstbestrafung. Das Verbot etwas

Beglückendes zu erleben, ist eine häufige Form solcher Selbstbestrafung.
Eine Studentin sagte mir kürzlich: «Wenn ich etwas Schönes erlebe,

überkommt mich jedesmal ein schlechtes Gewissen. Wenn ich einmal ein

gutes Gewissen habe, überkommt mich das schlechte Gewissen wegen des

guten Gewissens.»

3. Entwertung von Glückserfahrungen
Positive Erfahrungen werden zwar nicht ausgesperrt, aber von vornherein

durch negative «Einstellungsmodulation» (ein wichtiger Ausdruck aus
der Logotherapie, von der für unsere Fragestellung viel zu lernen ist)23

23 Als Einführung in die Logotherapie im Blick auf die Seelsorge erscheinen mir
hilfreich: K.-H. Röhlin, Sinnorientierte Seelsorge. Die Existenzanalyse und Logotherapie
V. E. Frankls im Vergleich mit den neueren evangelischen Seelsorgekonzeptionen und als

Impuls für die kirchliche Seelsorge, München 1988; W. Kurz, Seel-Sorge als Sinn-Sorge:
Zur Analogie von kirchlicher Seelsorge und Logotherapie. V.E. Frankl zum 80. Geburtstag,

in WzM 37 (1985) 225-237.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 275

abgewertet; dadurch wird eine Aneignung von Glückserfahrungen stark
erschwert.

Th. Müller hat am Beispiel der Kasualien gezeigt, wie fundamentale
positive menschliche Erfahrungen missachtet und verfehlt werden, wenn die

Theologie «Ideale als realisierbar postuliert»24, gesellschaftliche Urteile religiös

überhöht oder bestimmte theologische Traditionen mystifiziert.
Theologische Normen werden dadurch zu «destruktiven Idealen und menschliche
Bedürfnisse, wenn sie nicht ernstgenommen werden, zu destruktiver Realität»25.

4. Theologische Verkleisterungen
Theologische Sätze, Denk- und Erfahrungsmuster, die, ohne dies kenntlich

zu machen, de facto dazu dienen, Glücksarbeit zu verhindern, nenne ich

Verkleisterungen bzw. Theologismen.
Ich habe bereits einige Hinweise gegeben:

- zu theologischen Normen, die zur Schönung von Erfahrungen, zur
Ausbildung von Ersatzgefühlen, zur Entwertung bzw. zu einer destruktiven
Idealisierung führen;

- zum theologischen Verbalismus;

- zu theologischen Konzeptionen, die Angst und Schuldgefühle provozieren.

All diesen Theologismen ist gemeinsam, dass «Heil» im Kontrast zu einer
totalen Negativfolie menschlicher Erfahrung definiert wird.

Menschliches Erleben, Denken, Handeln und Träumen wird hier per se

negativ, als sündig qualifiziert, der Abgrund zum «Heil» wird als
unüberbrückbar erklärt. Damit wird Sünde mit menschlicher Wirklichkeitserfahrung

überhaupt identifiziert, der eine ganz andere, empirie-jenseitige
«Heilswirklichkeit» entgegengestellt werden muss.

Reformatorische Theologie hat dort eine durchaus andere Linie verfolgt,
wo deutlich gemacht wurde, dass Erkenntnis der Sünde keineswegs anscheinend

objektiv-empirisch, sondern erst sola fide, aufgrund des Glaubens
möglich wird, der von dem wirklichkeitsbegründenden Ja Gottes herkommt.

Von dieser reformatorischen Entscheidung her ergibt sich eine Sicht der
Wirklichkeit, in der selbst «Sünde» nicht aufheben kann, was Wirklichkeit,
auch menschliche Wirklichkeit konstituiert, durch alle Verzerrungen und
Täuschungen hindurch. Das kann nicht völlig unsichtbar bleiben.

24 Th. Müller, Konfirmation - Hochzeit - Taufe - Bestattung. Sinn und Aufgabe der
Kasualgottesdienste. Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1988,108.

25 Ebd. 36.



276 Christoph Müller; Glück als Thema der Theologie

IV. Wege und Perspektiven

Wenn es in der kirchlichen Praxis und in der Theologie wirklich um
«Heil» geht, das nicht bloss postuliert, behauptet oder für eine imaginäre
Zukunft erwartet wird, dem vielmehr grundlegende, befreiende, erlösende
Wirklichkeit zukommt, dann muss sich das auch zeigen. Es muss in einer
Erfahrung von Wirklichkeit sichtbar werden, die sich als sinnvoll und
intersubjektiv vermittelbar erweist - auch dort, wo sie nicht übernommen wird.
Es muss etwas sein, womit Menschen tatsächlich zu tun bekommen, was ihr
Denken, Spüren, Handeln und Träumen bestimmt. Was befreiende und
erlösende Wirklichkeit ist, kann nicht unsichtbar bleiben. Würde es nicht in
irdischen Glückserfahrungen spürbar, wäre es Täuschung. Ich möchte auf
einige biblische Zusammenhänge hinweisen, die mir besonders erhellend
erscheinen.

a. Die Ruach Jahwe, der Geist Gottes, ist nach den Frühschriften der
hebräischen Bibel Spenderin allen Lebens, nicht nur des Lebens Israels oder
des religiösen Lebens. Alles Leben kommt aus dem Geist. «Alle Lebenskraft
im Menschen», so schreibt Daniel Lys, «kommt von Gott» und «dass wir
atmen können ist immer Gnade»26.

Ähnlich universale und lebensspendende Bedeutung hat der Segen - und
das bleibt nicht unsichtbar.27

Besonders wichtig für die konstitutive Bedeutung dieser Phänomene ist
die Beobachtung, dass weder der Geist noch der Segen vom Glauben des

Menschen abhängig gemacht werden.
b. Der Mensch ist und bleibt nach dem Verständnis der Bibel «Geschöpf

Gottes». Er wird durchaus nicht als selbstverständliche neutral-biologisch
vorgegebene Grösse ideologisiert, zu der dann auch noch die Gottesbeziehung

hinzukommt. Diese Beziehung ist vielmehr der Grund seiner
Existenzmöglichkeit und -Wirklichkeit. Daran kann auch die «Sünde» nichts mehr
ändern.

c. Die Hoffnungsdimension hat Wurzeln in gegenwärtiger Erfahrung und
in vergegenwärtigter Erinnerung. «Nostrae fuit gustus spei hic» heisst es

entsprechend in einem alten Osterhymnus: «Von dem, was wir erhoffen, war
hier schon zu kosten.»28 Eben so sind die Hoffenden aus auf mehr.

26 Zitiert bei W.J. Hollenweger, Geist und Materie. Interkulturelle Theologie III,
München 1988, 309.

27 C. Westermann, Der Segen in der Bibel und im Handeln der Kirche, Gütersloh 1981.
28 Vgl. N. Lohfink, Der Geschmack der Hoffnung. Christsein und christliche Orden,

Freiburg/Basel/Wien 1983, 9.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 277

d. Die Geistesgaben, die Charismata, lassen handgreiflich, sichtbar und
spürbar erfahren, dass Menschen konkrete Mitverantwortung an der Schöpfung

übernehmen können. Alle Gaben des Lebens sollen nach Paulus in den
Dienst der Gemeinde gestellt werden. Der Apostel beginnt in der Regel
seine Briefe nicht mit der Schilderung von Unheil und Sünde, sondern mit
dem Ausdruck von Freude darüber und von Dank dafür, was die Gemeindeglieder

als Bestätigung der Realität ihrer Befreiung erfahren haben.
e. Sozein, retten, ist im NT keineswegs, wie noch Cremer behauptete,

wesentlich auf geistliche Güter beschränkt. Es wird irdisch erfahrbar.29 Heil
und Heilung werden nicht auseinanderdividiert. Symbole des Glücks30 sind
in der Botschaft vom Reich Gottes unübersehbar und konstituieren schon

jetzt entscheidend den Erfahrungshorizont. Lebenszerstörendes, Unheil,
Bosheit werden dadurch in ihrem Widersinn erst eigentlich voll bewusst.

Daher möchte ich, wenn ich von der «Bereitschaft zur Glückserfahrung»
(oder von «Glücksarbeit») rede, dazu ermutigen, neu zu entdecken und
wiederzuentdecken, was menschliches Leben konstituiert:

- Befreiung von dem, was Leben zersplittert, Lebendigkeit aussperrt,
Glück entwertet;

- Wahrnehmungen des Geschöpf-Seins, der grundlegenden, unzerstörbaren

Beziehungen zu dem, was Leben ermöglicht - Erfahrung der göttlichen

Lebenskraft in uns selbst und in allem, was Leben geschenkt
bekam;

- Anteilnahme am Geschmack der Hoffnung.

Ich skizziere - sehr fragmentarisch - einige Wege und Perspektiven.

1. Trauer- und Schuldarbeit
V. Kast31 hat überzeugend dargestellt, wie Trauerarbeit, die das Aufbrechen

auch eines schmerzlichen Emotionschaos nicht vermeidet, es ermöglicht,

glückhafte Erfahrungen neu zu entdecken, die mit dem Verlorenen
mitverloren schienen - und wie wir eben dort, wo wir einen schwierigen
Abschied nicht umgehen, zu spüren beginnen, was an Lebensvollem
gewachsen ist, das uns nicht mehr entrissen werden kann.

Die Wahrnehmung von Lebenslüge und Selbsttäuschung und die Trauerarbeit

an eigener Existenzverfehlung ist meist ausserordentlich schwierig.

29 Vgl. W. J. Hollenweger a.a.O. 22 Anm 5.
30 Vgl. J. Scharfenberg, Symbole des Glücks in theologischer und psychologischer

Sicht, in: R. Riess (Hg.), Perspektiven der Pastoralpsychologie, Göttingen 1974,11-22.
31 A.a.O. (Anm. 2).



278 Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie

Kann (wieder)entdeckt werden, was an Lebenskraft und Hoffnung
verschüttet war?

Das Verfehlen der eigenen Geistesgaben, die Missachtung dessen, was
Menschen an Erlebnismöglichkeiten geschenkt wurde, die «Schöpfungsvergessenheit»32

in Bezug auf sich selber, die Erkenntnis, Glückserfahrungen
abgeblockt und sich Gutes und Hilfreiches nicht gegönnt zu haben, wird dort
als Schuld erlebt, wo Menschen dem Evangelium als guter Botschaft
unbedingten Angenommenseins begegnet sind. Vergebung als Beginn der
Glücksarbeit ist gleichzeitig Durcharbeiten solcher Schulderfahrungen:
mitsamt seiner Schuld sich «dennoch freigesprochen zu wissen zum
Weiterschreiten die Erlaubnis, nicht hängenbleiben zu müssen am Vergangenen,

sondern daraus zu lernen, sich selber auszuhalten, zu ertragen,
weiterzugehen mit erhobenem Haupt, weil nur so, in der Annahme unseres
So-Seins, das Leben voll akzeptiert wird»33.

Damit wird auch ein neuer Zugang zur Erinnerung möglich.

2. Erinnern
Nicht nur lebensverstümmelnde Traumata und bedrückende

Ereigniszusammenhänge werden verdrängt und aus dem Gedächtnis ausgesperrt; auch

Glückserfahrungen werden der Erinnerung entzogen. W. Kurz zeigt in
seinen Überlegungen zur Seelsorge als Sinnsorge, wie hilfreich und richtungsweisend

die Entdeckung und das Aufarbeiten solch positiver Traumata (wie
er es paradox nennt) werden kann.34

Erinnerung, die nicht fixieren will, auch nicht auf ein bestimmtes
Selbstkonzept, vermag sehr ermutigend zu werden. Die sozialwissenschaftliche
Methode der Erinnerungsarbeit, wie sie F. Haug u.a. darstellen35, eröffnet
hier hilfreiche Perspektiven. Eben dass wir selber zu erinnern beginnen,
kann schon zum befreienden Akt werden, wenn dadurch verschüttete
Zugänge zu unserer Lebenskraft und zur Erfahrung von Sinn entdeckt werden.

Es werden Rekonstruktionen bestimmter Lebensabschnitte notwendig
werden, besonders dort, wo das Gedächtnis durch entwertende Tendenzen
getäuscht oder durch Vorurteile irregeführt wird. Es zeigt sich dann auch,
dass der Körper ein unwahrscheinlich präzises Gedächtnis hat, das auch
über den Körper zugänglich ist, über Spüren und Bewegung.

32 D. Nestle, Die Ursprünge des Neuen Testaments oder: Vom Wort Gottes, das unter
die Räuber fiel, Freiburg/Basel/Wien 1983,106;130;145.

33 D. Hoch, Vom Umgang mit Schuld. Geschichte einer Tagung, WzM 32 (1980) 248.
34 Vgl. o. Anm 23.
35 F. Haug (Hg.), Sexualisierung der Körper, Berlin 21988.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 279

3. Spüren
Verschiedene therapeutische Schulen haben gezeigt, dass Wege zur Heilung

erst dann begangen werden können, wenn Emotionen nicht mehr
ausgeblendet werden. Dazu gehört, dass nicht nur über Gefühle gesprochen
wird, sondern dass sie (oft erstmals oder nach langer Zeit wieder!) körperlich

erlebt werden. Eben dies verstellt den Zugang zu sich selbst, verhindert
den Aufbau von Identität, dass oft schon von den ersten Lebensmonaten an
die Möglichkeit versperrt wird, die eigenen wahren Gefühle zu erleben und
sich selber so zu erfahren zu beginnen. Viele Menschen entwickeln sehr
effektive Verfahren, um Gefühle nicht erleben zu müssen. Zahlreiche Ab-
wehrmassnahmen werden aufgebaut, unter denen die Intellektualisierung,
die Nötigung, sogleich darüber zu sprechen, zu analysieren oder Erklärungen

abzugeben, nur eine Variante darstellt. Solche Intellektualisierung
verhindert gerade wahrhaftiges Reflektieren.

4. Zeit und Raum
Glück ist nicht machbar. Ich kann nicht (wie die junge Frau es sagte) auf

den Knopf drücken. Glücksarbeit braucht Zeit und Raum. Überbeschäftigung

ist ein probates Mittel, um auszuweichen.
Glücksarbeit in der Seelsorge braucht Zeit und Raum, um den «Kairos zu

erspüren», an dem nicht nur das Unglück, sondern auch das verstellte Glück
in Sicht kommen kann - und sich die Möglichkeit eröffnet, «vorläufigbedingtes

Glück in theologischer Perspektive als den Vorschein endgültigen
Glückens»36 unseres Lebens wahrzunehmen und nicht unbarmherzige
Schuldner werden zu müssen.

5. Loslassen und hoffen
«Freut euch mit den Fröhlichen, weinet mit den Weinenden», heisst es in

Rom 12,15. Trauer darf Trauer und Freude Freude sein - beides Berührung
mit Leben.

Können wir vom Leben berührt werden, ohne auch das Entsetzliche zu
spüren und das Seufzen zu hören, die Sehnsucht nach dem neuen Himmel
und der neuen Erde?

Und so gehört beides zusammen: Wahrnehmen dessen, was Leben
begründet, hält und ermöglicht - und das Einüben in Hoffnung. Was wir
erkennen und erfahren, ist vorläufig: Augenblicke, Blitze, Anfänge,
Versuch und Irrtum, überraschende Einsichten; der Geist, der uns belebt und

36 W. Kurz, Der Bruch im seelsorgerlichen Gespräch. Zum Sinn einer verfemten
poimenischen Kategorie, PTh 74 (1985) 436-451. 449.



280 Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie

atmen lässt, oder die unwahrscheinliche Gabe der Beziehung zum Lebendigen.

Wer so Glück erfährt, kann loslassen und muss sich nicht am Augenblick
festklammern.

Wer so Glück erfährt, kann sich dem andern dort versagen, wo sich die
Illusion endgültiger Antworten anbietet. Ich kann so auch als Seelsorger
loslassen, ohne die Beziehung zu entwerten.

6. Ruhe und Bewegung
Glück wird oft als tiefe Ruhe empfunden, Aufgehobensein in einem

grossen Ganzen, sich geben können in das, was Leben umfängt und begründet

- vertiefen und Wurzeln schlagen lassen, was mir an Beglückendem
zuteil wurde.

Glück kann auch in Bewegung versetzen, die alles ergreift: Leib, Seele

und Geist - und die Bewegung darf ekstatisch werden, und der Eros ist nicht
verbannt.

In unseren Kirchen fehlt vielfach beides: sowohl die Ruhe als Stille und
erfülltes Schweigen als auch Bewegung und Ekstase. «Noch heute», stellt
der Inder A. R. Sequeira fest, «beweist die Rolle der Psalmen in der christlichen

Liturgie das Verdrängen der Bewegungsdimension - man spricht und
singt über das Tanzen vor dem Herrn, man tut es nicht».31

Wo diese Verdrängung durchbrochen wird, werden auch wieder Feste

möglich - und umgekehrt: wo Feste wieder gefeiert werden - nicht nur als

zweiter Teil nach dem «kirchlichen», ausserhalb des Gottesdienstes -, da
werden Lähmungen gelöst. Glücksrituale werden entdeckt, Symbolhandlungen

(wie die Fusswaschung) wiedergefunden.

W. J. Hollenweger38 erzählt von einem Gottesdienst anlässlich eines

Futuristenkongresses in Genf. Die Predigt bestand aus einem kurzen Gespräch
dreier Kongressteilnehmer zu Mkl4,3-9 (Salbung in Bethanien).

«Ein schlechter Text für einen wissenschaftlichen Kongress», eröffnete
H. Cox das Gespräch. «Wir bekämpfen den Flunger mit besseren Anbaumethoden,

die Armut mit besseren Schulen, die Bevölkerungsexplosion mit
familienplanerischen Massnahmen. Und hier sanktioniert Jesus die Ver-

37 A. R. Sequeira, Spielende Liturgie, Bewegung neben Wort und Ton im Gottesdienst
am Beispiel des Vaterunsers, Freiburg/Basel/Wien 1977, 82.

38W.J. Hollenweger, Umgang mit Mythen. Interkulturelle Theologie II, München
1982,123.



Christoph Müller, Glück als Thema der Theologie 281

schwendung. Die Armen hätten wir immer, aber ihn nicht.» «Das ist es

eben», widersprach ihm eine Frau, «nicht nur Geld und Wissen dürfen wir
teilen miteinander, sondern auch Parfum, Freude (fun), Schönheit...»

«Glücksarbeit». Glück als Thema der Theologie?

In den Notizen «Zärtlichkeit und Schmerz» schreibt K. Marti:

«Wo Gott kein Fest mehr wird,
hat er aufgehört, Alltag zu sein.»39

Christoph Müller, Basel

39 K. Marti, Zärtlichkeit und Schmerz. Notizen. Darmstadt/Neuwied 41979, 41.


	Glück als Thema der Theologie oder : über die Bereitschaft zur Glückserfahrung ; pastoralpsychologische Überlegungen zum Umgang mit positiven Erfahrungen

