
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 3

Artikel: Die Unendlichkeit als philosophisches und religiöses Problem im
Denken des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von
Jonas Cohn

Autor: Idalovichi, Israel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Unendlichkeit als philosophisches und religiöses
Problem im Denken des Neukantianismus

unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

Der Ethik «Selbst-Überschreitung»1 hat Jonas Cohn als Motto
vorangestellt: «In my beginning is my end. In my end is my beginning». Nach
diesem Zitat von T. S. Eliot sind Anfang und Ende in steter Bindung aneinander,

unendlich aufeinander verwiesen. Dieser Gedanke ist zentral im
Denken des Philosophen und Pädagogen jüdischer Herkunft, der der
wissenschaftlichen Ausrichtung des 19. Jahrhunderts folgend Naturwissenschaft
studiert und nach seiner Promotion in Botanik für sich erkannt hat, dass die
beiden grossen Gebiete der Wissenschaft, Naturwissenschaft und
Geisteswissenschaft, gemeinsam die Einheit menschlichen Denkens und Wirkens
erst ermöglichen. Das einheitsstiftende Moment in der Welterkenntnis ist
für Cohn die Wertphilosophie. Sie besitzt in ihrer Orientierung am
neukantianischen Denken der Südwestdeutschen Schule das Primat vor jedem
einzelwissenschaftlichen Anspruch. Bereits 1892 schreibt Cohn in sein
philosophisches Tagebuch: «Die Grundfrage aller Philosophie ist die nach dem

Ursprung unserer Erkenntnis.»2 Doch: «Die Grenze unseres Erkennens
liegt im Unendlichen.»3 Kants kosmologische Antinomien in der «Kritik der
reinen Vernunft» und Naegelis Buch «Grenzen der Naturerkenntnis» sind
für ihn überzeugende Darstellungen dieses Problems. Aber nicht nur die
Grenzen des Erkennens liegen in ihrem Streben, die höchstmögliche
Erkenntnis der Welt zu erlangen, im Unendlichen: auch die Ethik, die Sittlichkeit

der Person, die Gemeinschaft sittlicher Personen sind unendliche, nie
vollständig zu erfüllende Aufgaben.
Die historisch-systematische philosophische Arbeit «Geschichte des

Unendlichkeitsproblems im abendländischen Denken bis Kant»4 von 1896 ist der
Versuch, «Einsicht in die Schicksale der Wertung des Unendlichen» zu
erlangen.5 Das Buch behandelt das Problem der Unendlichkeit in der grie-

1 Selbst-Überschreitung. Grundzüge der Ethik - entworfen aus der Perspektive der
Gegenwart. Aus dem Nachlass hg. von D.-J. Löwisch, Frankfurt a.M., Bern, New York
1986.

2 Varia. Gelesenes und Gedachtes 1890-1911 - Annales vitae bis 1931 Original im Jonas

Cohn-Archiv, Universität Duisburg, 38.
3 Ebd. 39f.
4 Geschichte des Unendlichkeitsproblems im abendländischen Denken bis Kant. Leipzig

1892 (Unveränderter fotomechanischer Nachdruck, Hildesheim 1960).
5 Selbstdarstellung. In: Die Deutsche Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellungen.

Hg. Raymund Schmidt, Bd. 2, Leipzig 1921, 3.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 246

chischen Philosophie - von den Naturphilosophen bis zum Neuplatonismus
Plotins -, über die Zeit der Kirchenväter bis zum Mittelalter, gefolgt von der
Philosophie der neueren Zeit: Nicolaus von Cues, Galilei, Kepler, Spinoza,
Leibniz bis hin zu Kant. Die Untersuchung endet mit der Darstellung und
immanenten Kritik der kantischen Antinomienlehre.

Cohn beschliesst seine Geschichte des Unendlichkeitsproblems mit Kant.
Hermann Cohen, Oberhaupt und Begründer der «Marburger Schule» des

Neukantianismus, wählt Kant zum Ausgangspunkt seiner philosophischen
Begründung der Unendlichkeit.6 Die unendlich kleine Grösse ist für Cohen
das «Instrument des Naturerkennens in der Bedeutung des Organon,
welches die Naturdinge erzeugt und bildet. Es ist nicht ein äusserlicher, mechanisch

angesetzter Teil, sondern es ist das innerlich zugehörige Glied, durch
welches ein einheitliches Ganzes hervorgebracht und verbürgt wird. In dem
Unendlichkleinen wird als seinem natürlichen Elemente und Ursprung das

Endliche gegründet, welches und sofern es wissenschaftlich objektiviert und

begründet werden kann.»7
Das Unendlichkeitsprinzip ist bei Hermann Cohen und Jonas Cohn

gleicherweise Voraussetzung des Erkennens, als solches steht es im Zentrum der
modernen Wissenschaften. Entweder als «Ursprungsprinzip» bei Hermann
Cohen oder als «Unendlichkeitsproblem» bei Jonas Cohn. Damit wird es nie
endende immer wieder neu gestellte Aufgabe für das Erkennen, die Sittlichkeit,

die Ästhetik und die Religion.
Eine Weiterführung des Unendlichkeitsproblems wurde von Joseph

Bloch in seiner 1907 erschienenen Dissertation «Die Entwickelung des Un-
endlichkeitsbegriffs von Kant bis Cohen»8 vorgenommen. Er stellt den
Zusammenhang zwischen Cohen und Cohn her. Nach Blochs Ansicht ist es

Cohns Verdienst, «das Streben nach einer exakten Formulierung des Begriffes»

aufgezeigt zu haben.9 Bloch weist in seiner Arbeit mit Recht darauf hin,
dass in der jüdisch-arabischen Philosophie das Unendliche mit der Gottheit
in Verbindung stand.10 Innerhalb der traditionellen jüdischen Religion bildet
der Unendlichkeitsgedanke einen Glaubensgrund eigener Art. Der Unend-
lichkeits- und Ursprungsgedanke soll demnach im messianisch-ethischen

6 Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seiner Geschichte. Ein Kapitel zur
Grundlegung der Erkenntniskritik (1883) In: Hermann Cohen Werke. Hg. vom Hermann-
Cohen-Archiv am Philosophischen Seminar der Universität Zürich unter der Leitung von
Helmut Holzhey. Bd. 5 Hildesheim, New York 1984.

7 Ebd. 133.
8 Berlin 1907.
9 Ebd. 6.
10 Ebd. 6.



247 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

Königreich am Zeitende seine Realisierung finden. Hermann Cohen sagt
dazu: «Das hebräische Wort für Ende bedeutet seiner Wurzel nach vielmehr
die Folge; und es wird gleichbedeutend mit der Hoffnung und der Zuversicht

auf das alle Wirklichkeit orientiert werden muss.» Als «Anfang
einer neuen Zeit, einer neuen Welt, einer neuen Menschheit; einer neuen
Menschheit auf Erden.»11 Der Begriff des Ursprungs findet sich im jüdischen
Glauben als Ausdruck der transzendenten Seite Gottes, der über Zeit und
Raum, Sein und Werden und Vergehen existiert. In der Mystik der Kabbala
und dort in der theosophischen Lehre des Buches Sohar wird die Wesenheit
Gottes mit «En Sof», das bedeutet das «Unendliche», umschrieben. «Das
En Sof ist der Erkenntnis vollkommen unzugänglich, an ihm kann weder ein
Ende noch ein Anfang festgestellt werden.»12 In seiner absoluten Vollkommenheit

ist En Sof «Jenes Allerverborgenste, das der Erkenntnis vollkommen

unzugänglich ist, (es) herrscht über alles.»13

Bei Jonas Cohn, so wurde gesagt, steht die Frage nach dem Ursprung des

Erkennens, dessen Grenze im Unendlichen liegt, als philosophisches
Problem im Zentrum seines Denkens. Bereits 1896, zu einer Zeit, zu der er als

Mitarbeiter im Psychologischen Institut Wundts in Berlin mit psychologischen

Untersuchungen befasst war, thematisiert er das Unendlichkeitsproblem
in dem Aufsatz «Die Gefühlswirkung der Begriffe.»14 Die Geschichte

der Philosophie zeigt: «Was sich dem Erkennen nicht unterwerfen lässt, ist

verdächtig, erhält eine negative Gefühlswertung. So geht es dem Begriffe
<unendlich>. Nur das Begrenzte vermögen wir zu erkennen. Die begrenzenden

Principien sind die Principien der Ordnung und damit des Guten.»15

Cohn zeigt in seiner Geschichte des Unendlichkeitsproblems, dass die
altgriechische Philosophie das Unendliche als Ungeordnetes, Unbestimmtes
gedacht hat. Dieses Denken bildet den Versuch, alles zu erfassen und zu
begreifen, so dass jedes Ereignis in seinen Begriffen bestimmt ist. Die
Antike ist damit zu der Conclusio gekommen, dass auch «jedes Ganze, jedes
System, d. h. jeder Gegenstand der Erkenntnis begrenzt ist.»16 Sowie der

11 Ethik des reinen Willens. System der Philosophie 2. Teil, Berlin 21907, 406.
12 Sohar II, 239a: Zitiert nach: K. Schubert, Die Religion des nachbiblischen Judentums,

Freiburg, Wien 1955, 153. Vgl. ausserdem G. Scholem, Der Name Gottes und die
Sprachtheorie der Kabbala. In: Judaica 3. Studien zur jüdischen Mystik, Frankfurt 1977,

7-70; G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt a.M. 1967.
13 Sohar I, 21a. Zitiert nach Schubert a.a.O. (Anm.12).
14 Die Gefühlswirkung der Begriffe. Ein Beitrag zur psychologischen Erfassung der

Geschichte der Philosophie. In: Philosophische Studien. Hg. W. Wundt. Bd. 12, Leipzig
1896, 297-306.

15 Ebd. 301.
16 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 1.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 248

Anfang der Welt als eine willkürliche, absolute und unbegreifbare Grenze
zu verstehen ist, so sind die Basis und der Ursprung der Erkenntnis in der
Unendlichkeit zu suchen. Diese Position haben auch die Griechen indirekt
anerkannt, so zum Beispiel die Pythagoräer, die die Zahl zum Repräsentanten

der Dinge machten und in ihnen das eigentliche Wesen der Dinge sahen.
Die Entdeckung der irrationalen Zahl übte eine sehr starke Wirkung auf die

Ordnung der Welt aus. In ihrer Wendung zum mystischen Glauben wurde
die Entdeckung der irrationalen Zahl als Geheimnis betrachtet. In einem
solchen Weltbild konnte die Unendlichkeit nur ein negatives Attribut sein,
so dass die Anerkennung der Unendlichkeit an sich immer vermieden wurde.

Aristoteles selbst, der dieses Problem systematisiert hat, leugnet jede
potentielle Unendlichkeit, auch wenn seine Lehre von der ersten Ursache
der Bewegung ein Ausgangspunkt für die Lehre von der Unendlichkeit
Gottes geworden ist.17

Im Gegensatz zur griechischen Weltanschauung stehen die alten mesopo-
tamischen Kulturen und die jüdische Religion, in denen die Unendlichkeit
Gottes, seine Ewigkeit in Verbindung mit der Unerkennbarkeit festgestellt
wird. Die Bestimmung Gottes und sein Name können nur zu Superlativen
und Widersprüchen führen, wodurch alle letzten Definitionen wie auch die
erste Ursache in Gottes Wesen zu suchen sind, das unbestimmt, undenkbar
und unerkennbar bleibt. Diese Form des Glaubens und Denkens ist von den
Kirchenvätern übernommen und weiterentwickelt worden, wobei dieses

System als ein Versuch gewertet werden kann, eine Brücke zwischen der
Diskrepanz der beiden Welten zu finden.

Um Klarheit in diese Problemetik zu bringen, benutzt Cohn ein gutes
Beispiel: das hebräische Wort «Olam», dem in der Bibel und in der späteren
Literatur eine umfangreiche Bedeutung zukommt:18

- die ganze Welt, Himmel und Erde

- die ganze Menschheit,

- ein Teil der Welt, wie zum Beispiel die Tierwelt, die Pflanzenwelt, die
Musikwelt

- die Wirklichkeit, die Lebensordnung der Menschheit, das Seiende

- das Benehmen einem Publikum oder einer Gemeinde gegenüber

- ein Teil der Welt, wie die Alte und die Neue Welt

- die Ewigkeit, das Verhüllte, das Verborgene, wie auch die unendliche
Vergangenheit, die Urzeit, wie auch der Blick in die verborgene Zukunft

"Ebd. 45f.
18 Ebd. 10 und 57; alle und die genauen Bedeutungen des Wortes «Olam» waren Cohn

selbst unbekannt.



249 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

- die Welt der Wahrheit, d. i. die andere Welt, die Welt der Toten

- der Herr der Welt - Adon Olam, Gott.19

Ein solch völlig widersprüchliches Wort, das das Ganze und das Einzelne,
die Menschheit und Gott, Zeitlichkeit und Ewigkeit, Endlichkeit und
Unendlichkeit enthält, bestimmt von Anfang an die Unendlichkeit als ein

notwendiges Prinzip in der Welt, ohne den Versuch zu unternehmen, diesen

Widerspruch in der Welt zu verbergen oder zu verneinen, wie dies auch in
der altgriechischen Denkweise der Fall war.

Die Auseinandersetzung mit dem religiösen Unendlichkeitsbegriff kann
als Beweis dafür dienen, dass für Cohn die traditionelle jüdische Auslegung
des Begriffes von Wichtigkeit auch für sein persönliches Streben war. In der
Geschichte des Unendlichkeitsproblems20 weist Cohn darauf hin, dass er auf
das hebräische Wort «Olam» durch den Rabbiner Dr. Porges aufmerksam
gemacht wurde.21 Jonas Cohn erwähnt die ursprüngliche jüdische Religionswurzel,

doch zentrales Thema ist sie ihm nicht. In der Hauptsache geht es

ihm darum, dass das Unendlichkeitsproblem als erkenntnistheoretisches
Thema anerkannt wird. Aufgabe der Philosophie soll sein, die Bedingungen
der Möglichkeit des Erkennens zu reflektieren und nach Ursprung und Ziel
unserer Erkenntnis zu fragen. Verstanden als unendliche Aufgabe sollen
Welt und Universum erkannt und erfasst werden und zugleich die letzten
Strukturen der Materie mit naturwissenschaftlich-mathematischen Methoden

erforscht werden. Dasjenige, was erkannt werden soll, muss zu diesem
Zwecke begrenzt werden. Gedanklich besitzt der Mensch die Möglichkeit,
die Grenzen des Erkennens zu überschreiten. Die Grenzziehung selber
scheint willkürlich, denn «Zahl, Raum, Zeit, Kausalität gehen ins Unendliche.»22

19 Abraham Even-Sudan, Milon Hadasch, Bd. 5, Kiryat Sefer, Jerusalem 1983,1188f.
20 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 57, Anm. 3.
21 Diese Annahme liegt nahe, da Dr. Porges die einzige Person ist, der sich Cohn in

seiner autodidaktischen Arbeit zum Unendlichkeitsproblem persönlich verpflichtet fühlt.
Beide haben in Leipzig - Cohn seit 1892 - der «Gesellschaft für ethische Kultur» angehört,
einer unparteilichen Vereinigung, die sich für eine überreligiöse Sittlichkeit einsetzte.
Diese aus Amerika und England kommende Idee hatte auch H. Cohen begeistert, der
ebenfalls Mitglied in Heidelberg war. Cohn beschreibt den Rabbiner Porges als einen
«freigesinnten hochgebildeten Mann, der eine grosse Sammlung hebräischer Drucke
besass, (er) war mir trotz aller Reserven gegen seine religiösen Compromisse sympathisch

...» Erinnerungen zweiter Teil. 17.4.1941-20.9.1943, Original im Jonas Cohn-Archiv,
Universität Duisburg, 85; vgl. ferner: M. Heitmann, Jonas Cohn: Philosoph, Pädagoge
und Jude. Gedanken zum Werdegang und Schicksal des Freiburger Neukantianers und
seiner Philosophie. In: Juden in der Weimarer Republik. Hg. Walter Grab, Julius H.
Schoeps, Stuttgart, Bonn 1986,179-207.

22 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 1.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 250

Die Positivität, die diesem philosophischen Glauben zugrunde liegt, kann
interpretiert werden als ein Versuch neukantischen Denkens, gegen den

Absolutheitsanspruch der Philosophie Hegels einen Gegenpol zu bilden.
Cohn distanziert sich deutlich von der Position Hegels, welcher nach seiner
Ansicht die Vernünftigkeit und Begreiflichkeit der Welt dogmatisch voraussetzt

und darauf verzichtet, die Wirklichkeit als Aufgabe, «vernünftig
gedacht zu werden», zu begreifen.23

Jedem Urteil, jeder wissenschaftlichen und vorwissenschaftlichen Aussage

liegt ein irrationales Moment zugrunde. Das Ziel einzelwissenschaftlicher
Arbeit ist es, diesen irrationalen Bestandteil im Erkenntnisprozess
auszuschalten bzw. ihn zu beherrschen. Das irrationale Streben soll rationales
erkenntnistheoretisches Gut werden. Das Unendlichkeitsstreben als irrationales

Streben kann nur aufgrund der philosophischen Darstellung
vorwissenschaftlicher Probleme Aufnahme in ein vernünftiges, rational begründetes

System des Erkennens erhalten. Die Anerkennung des Irrationalen führt
Cohn zur Dialektik von Denkform und Denkfremdem. Die Dialektik ist für
Cohn das Erkenntnismittel der Philosophie. Demnach sind Erkenntnisse
nur in einzelnen Schritten zu vollziehen und an den erkennenden Geist, an
das erkennende Ich gebunden. Dialektisch ist für ihn ein Denken, «... das

sich der Denkbewegung selbst, d.h. des Erkennens und des immer nur
teilweise gelingenden Überwindens der Widersprüche als Erkenntnismittel
bedient.»24

Der Utraquismus - die Zweieinheit von Denkfremdem und Denkform -
ist das Grundmotiv dialektischen Denkens. So wie jedes Erkennen gebunden

ist an ein erkennendes Ich, gehen in jedes Urteil Denkfremdes und
Denkform als unterschiedliche, notwendig aufeinander verwiesene Anteile
mit ein. Dasjenige, was das erkennende Ich aktual aufnimmt, ist das
Denkfremde oder Gegebene, das erst mittels der Denkform, den allgemeinen
Gesetzen des Denkens, richtig, d. h. rational, erfasst werden kann. Im Pro-
zess des Erkennens gehören beide mit Notwendigkeit zusammen. In der
«Einheit dieser Zweiheit ist gleichsam das Urphänomen der Erkenntnis»
begründet.25 So strebt in neukantianischer Ausrichtung die Philosophie
Jonas Cohns nach einer wissenschaftlichen Begründung der Wirklichkeit,
obwohl die ursprünglichen Wurzeln der Erkenntnis ausserhalb der Wissenschaft

liegen können. Erkenntnis ist immer an zwei oder mehrere Pole

23 Theorie der Dialektik. Formenlehre der Philosophie, Leipzig 1921 (Unveränderter
reprographischer Nachdruck, Darmstadt 1965, 40).

24 J. Cohn, Artikel Jonas Cohn. In: Philosophen-Lexikon. Handwörterbuch der
Philosophie nach Personen. Hg. W. Ziegenfuss, Bd.l, Berlin 1949,196-197, Zitatl96.

25 Selbstdarstellung, a.a.O. 10.



251 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

gebunden und soll aufgrund des Unendlichkeitsprinzips in Unendlichkeit
sich weiter entwickeln. Die Dualität der Materie des einzelnen Urteils weist
dabei über sich selbst hinaus und auf den Zusammenhang von Urteilen hin.
Der Urteilszusammenhang ist als Ziel des Erkennens unendlich und bleibt
immer anzustrebende Aufgabe. «Im Ideale, wo das Urteil ein Positives ganz
an eine bestimmte Stelle des Ganzen weist, sind beide Wahrheitsbegriffe
ausgesöhnt, während in der Bewegung des werdenden Erkennens stets von
neuem Wahrheitsmomente geopfert werden müssen, um Teilwahrheiten zu
gewinnen, deren Unvollständigkeit in neuen Teilwahrheiten herausgehoben
wird.»26

Die Unendlichkeitsperspektive findet sich in der jüdischen Tradition auch
bei Maimonides (1135-1204), Arzt, medizinischer Schriftsteller, Schriftgelehrter,

der später Oberrichter und politisches Oberhaupt der Juden in
Ägypten wird. Maimonides setzt sich in seiner rationalistisch-dialektischen,
stark von Aristoteles beeinflussten Religionsphilosophie mit der Ewigkeit
der Welt und ihrem Anfang auseinander. Cohn berücksichtigt ihn in seiner
Geschichte des Unendlichkeitsproblems: «Der einflussreichste jüdische Ari-
stoteliker, Moses Ibn Maimon (Maimonides), sucht in dem Konflikt, der
zwischen Aristoteles und der Bibel bestand, einen Mittelweg. Er findet ihn,
indem er erklärt, des Aristoteles Gründe bewiesen nur die Möglichkeit,
nicht die Notwendigkeit der Ewigkeit der Welt. Der zeitliche Anfang der
Welt aber sei eine philosophisch unbeweisbare und unwiderlegbare
Glaubenswahrheit.»27

Diese Argumentation wird verständlich, wenn man bedenkt, dass
Maimonides um eine Synthese zwischen Wissen und Glauben,
wissenschaftlichem Denken und religiöser Überlieferung bemüht war. In der
«Geschichte der jüdischen Philosophie» schreiben Simon/Simon dazu: «Er suchte

Glauben und Wissen in der Weise zu verbinden, dass das Geglaubte
Aufgabe der Erkenntnis sein müsse, dass der unreflektierte Glaube Vorstufe
der Erkenntnis sei. Dabei hat aber die Philosophie dort ihre Grenze, wo die

Möglichkeit stringenter Beweise aufhört.28 Nach Maimonides soll der
Mensch in dem Bewusstsein leben, dass der Messias jederzeit kommen
kann. Das Kommen des Messias ist aber nicht als eine feststehende Tatsache

zu verstehen, sondern als eine Idee, die als solche auf die Unendlichkeit
verwiesen ist.

26 Theorie der Dialektik, a.a.O. 166.
27 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 75.
28 H. Simon, M. Simon, Geschichte der jüdischen Philosophie, München 1984,153.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 252

Als Ergebnis lässt sich an dieser Stelle festhalten: Die Tradition jüdischen
Denkens, in der Jonas Cohn (mehr oder weniger gewollt) steht, ist mit
massgeblich für seine philosophische Auffassung, für die das Organon ein
dialektisches Organon sein muss, das unter dem Unendlichkeitsprinzip
gebildet wird. Dazu Cohn selber: «Die ganze Dialektik also bewegt sich immer
im Relativen, zerstört immer von neuem den Anschein der Absolutheit und
strebt eben dadurch ewig dem Absoluten zu. Alles dialektische Denken ist
ein Denken aufs Absolute hin, kein Denken des Absoluten.»29

Das Unendlichkeitsprinzip der neueren Wissenschaft (seit Bruno, Galilei,

Kepler), der Wertphilosophie und Religion bewegt sich in dieser
dialektischen Spannung. Unendliche Aufgaben sind im Endlichen zu erfüllen. Die
transzendente Gnade Gottes soll in ihrem unendlichen Streben innerweltliche

Verwirklichung finden. Cohn betont die wertgeleitete Aufgabenhaftig-
keit im Erkennen, in der Sittlichkeit, im Anschauen, in der Religion und
allen Teilgebieten menschlichen Lebens. Dieser Sachverhalt erklärt, dass er
nicht, wie ursprünglich von ihm vorgesehen, das Unendlichkeitsproblem in
der Folge Kants und der neueren Mathematik in einer eigenen Arbeit
untersuchte. Das Problem der Unendlichkeit erscheint bei ihm implizit als

Thema von «Voraussetzungen und Ziele des Erkennens»; in der Dialektik
als philosophische Methode und Geisteshaltung; in der Idealität der Wertgebiete.

Voraussetzung ist jeweils die selbstbewusste Person, die unter der
Sollensforderung steht, die Wirklichkeit als Aufgabe zu begreifen. Die Person,

die in der Sittlichkeit sich selbst überschreitet und in persönlicher
Religiosität ihr Verhältnis zu Gott selbst bestimmt, ist Aufgabe und Ziel
dieses philosophischen Denkens. Die Dialektik von Sein und Sollen, Wert
und Wirklichkeit, unendliche Aufgabenhaftigkeit des endlichen Menschen
bleibt dabei auf allen Ebenen bestehen.

Die Dialektik oder der Widerstreit des Unendlichkeitsprinzips wird bei
Cohn nicht im Schema These-Antithese-Synthese aufgelöst. Die Aufhebung
des Widerspruchs führt vielmehr immer wieder zu neuen Spannungen, so
dass die Synthese nicht als endgültiges Ende der Dialektik misszuverstehen
ist. Die Synthesis bleibt Aufgabe «als stets erneutes Syntithenai.»30 Bezogen
auf das praktische Handeln des Menschen führt Cohn dazu aus: «Es ist falsch
und es ist gefährlich, <die Synthesis> als feste Sache oder als objektiven
Prozess anzusehen, während sie doch wesentlich im Handeln verantwortlicher

Menschen vollzogen werden muss.»31

29 Theorie der Dialektik, a.a.O. 349.
30 Wertwissenschaft, Stuttgart 1932, 429.
31 Ebd. 519.



253 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

Im Ich, das für Cohn eine akthafte Einheit ist, findet die dialektische
Synthesis ihre höchste Steigerung: «... das Ich, als sich selbst zu denken

befähigt, trägt den Widerspruch in sich, undenkbar und gedacht, also auch

denkbar zu sein. Dieser Widerspruch darf nicht benutzt werden, das Ich zu
leugnen; denn das widerspräche dem Satz der Positivität. Er darf aber
ebenso wenig als fixer stehen bleiben; denn der Widerspruch hat im Erkennen

nur das Recht und die Bedeutung, seine eigene Lösung zu fordern. Er
kann aber auch nicht in irgendeiner abschliessenden Form gelöst werden.
Seine Lösung ist nur als Bewegung des Denkens möglich, nur dadurch, das

der dialektische Gang selbst als Einheit gedacht wird, d. h. dass jeder Begriff
den zu ihm führenden Gang, den Widerspruch und seine Aufhebung, als

wesentlich in sich bewahrt, nicht als unwesentlich von sich ausstösst.»32

Das jüdische Denken, das auf der Basis des Unendlichkeitsprinzips
beruht und für das die transzendente Seite Gottes zur immanenten Aufgabe
wird, hat immer zu einer inneren religiösen Dialektik geführt, die nur mit
hermeneutischen Mitteln geklärt werden kann. Eine längere Passage aus
Leo Baeck's Buch «Das Wesen des Judentums» trifft sehr klar das hier
Gemeinte: «Alles Religiöse hat seine Paradoxie, und es ist darum ja auch
kein blosses Postulat, sondern eine unbedingte Gewissheit. Es lebt in ihm
eine Einheit des scheinbar Unvereinbaren, ein Ineinander des Gegenüber,
und auch in diesem Bewusstsein, geschaffen zu sein, ist das äusserlich
Gegensätzliche seelisch eins. Das Gefühl des Abstandes und das der Zugehörigkeit,

Jenseits und Diesseits schliessen sich darin zusammen; beides ist
darin: die Empfindung des Fernen und des Nahen, des Erhabenen und des

Vertrauten, des Grenzenlosen und des Eigenen, des Unendlichen und des

Innigen, des Geheimnisses und des Offenbarenden, die Zuversicht des

Wunders und des Gesetzes. Gott ist der Unnennbare, der nicht zu Erfassende

und nicht zu Erreichende, und er hat doch mein Leben geschaffen; er ist
der Unergründliche, Verborgene, Unsagbare, und doch kommt alles Dasein
von ihm her; er ist der Wunderwirkende, der, vor welchem nichts zu wunderbar

ist, und doch hat alles Leben seine Ordnung und Satzung von ihm. Die
israelitische Religiosität empfindet die Einheit von diesem beiden. Alles,
was die Worte Jenseitigkeit und Innewohnen, Transzendenz und Immanenz
ausdrücken wollen, ist nur ein begriffliches Gleichnis für die beiden Seiten
dieser Paradoxie. Es bezeichnet die beiden Pole dieser einen religiösen
Empfindung, der Stimmung des Menschen, der dessen gewiss ist, dass er in
dem einen Gott seinen Gott besitzt.» «Aber das ist der Kontrast, den alle

Aufgabe hat, ja von dem alle Aufgabe lebt, an dem alle Aufgabe sich

32 Theorie der Dialektik, a.a.O. 253f.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 254

entwickelt, der Widerstreit, der immer bleibt zwischen dem Gegebenen und
dem zu Erfüllenden, zwischen dem, was ist, und dem, was sein soll, dieser

Kontrast, in dem sich alle Religiosität gestaltet.33
Die jüdisch dialektische Interpretation der Unendlichkeit hat ihre

philosophische Entsprechung in der Behandlung des Problems durch Kant. Die
zentrale Rolle Kants hebt Cohn in seiner Geschichte des Unendlichkeitsproblems

hervor: «Alle folgenden Versuche haben hier an Kant angeknüpft, ihn
bekämpft oder verteidigt, umgestürzt oder ausgebaut.»34 In der
Antinomienlehre der «Kritik der reinen Vernunft» fragt Kant in der ersten der vier
Antinomien nach dem Ursprung und dem Ganzen der Welt. Dabei gerät die
Vernunft in Widerstreit mit ihren eigenen logischen Mitteln. Sowohl für die
These, «die Welt hat einen Anfang in der Zeit und ist dem Raum nach auch
in Grenzen eingeschlossen», als auch für die Antithese, «die Welt hat keinen
Anfang und keine Grenzen im Räume, sondern ist sowohl in Ansehung der
Zeit als des Raums unendlich»,35 lassen sich zwingende Beweise erbringen.
Aufdeckung, Beweis und Lösung des Problems sind dabei der Vernunft als

höchster richterlicher Instanz selbst aufgegeben. Kants Naturauffassung und
Welterkenntnis lassen den Gedanken zu, dass die Welt eine «geschlossene
Gegebenheit» ist und die Welt der Erscheinungen und die Dinge an sich auf
derselben logischen Ebene behandelt werden können. Die Verbindung von
Erscheinung und transzendentaler Idee in der Frage nach dem Ursprung
und dem Ganzen der Welt hat die Vernunft vor eine unlösbare Aufgabe
gestellt. Die Antinomie der Vernunft ist nur lösbar, indem aufgezeigt wird,
«dass die obigen Beweise der vierfachen Antinomie nicht Blendwerk,
sondern gründlich waren, unter der Voraussetzung nämlich, dass Erscheinungen

oder eine Sinnenwelt, die sie insgesamt in sich begreift, Dinge an sich
selbst wären.» Diesem positiven Nutzen der Antinomien entspricht im
Negativen die Aufgabe der Vernunft, als regulative Idee zu fungieren, «welche
in der Reihe der Bedingungen gegebener Erscheinungen einen Regressus
gebietet, dem es niemals erlaubt ist, bei einem Schlechthin-Unbedingten
stehen zu bleiben.»36

Einen anderen Zugang zum Unendlichkeitsproblem sucht Hermann
Cohen, für den ebenso wie für Kant die Geltungsfrage (quaestio juris) als

transzendentalphilosophische Fragestellung nach den Bedingungen der
Möglichkeit des Erkennens im Mittelpunkt der Philosophie steht. In der

33 L. Baeck, Das Wesen des Judentums, Darmstadt, 7o. J., 106f. und 246.
34 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 231.

351. Kant, Kritik der reinen Vernunft. 21787, Akademie Textausgabe Bd. 3, (unveränderter

photomechanischer Abdruck, Berlin 1968) B 454 und 455.
36 Ebd. B 535 und 537.



255 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

Folge der systematischen Rekonstruktion der kantischen Schriften hat
Cohen eine eigenständige, über Kant hinausgehende Position entwickelt.37 Für
Cohen bietet die Mathematik, als Methode des naturwissenschaftlichen
Erkennes, den sichersten Boden, auf dem wissenschaftliche Philosophie
begründet werden kann. Kants Auffassung, dass unser Erkennen an die zwei

heterologischen Momente von Sinnlichkeit und Verstand gebunden ist,
lehnt Cohen ab. Ausganspunkt ist ihm die Frage nach dem Ursprung, die in
der Geschichte der Philosophie bereits sehr früh als Frage nach dem

Ursprung alles Seienden Einzelerkenntnisse in einen systematischen
Zusammenhang stellte.38

Indem Kant nun die Anschauung dem Denken gleichwertig gegenüberstellt

und den Erkenntnisprozess an ihre theologische Verbindung bindet, ist
nach Ansicht Cohens das Primat des Denkens aufgehoben. Statt wie Kant
die Anschauung dem Denken vorauszustellen, lautet seine Feststellung:
«Wir fangen mit dem Denken an.»39 Wenn das Denken als alleiniger apriorischer

Ursprung des Erkennens anerkannt werden soll, sind nach Cohen
einige terminologische Unklarheiten zu beseitigen. Einmal ist nach Cohen
der Begriff «Verbindung» des Denkens irreführend, da auf diese Weise die

Verbindung zur Voraussetzung des Denkens erklärt wird. Zum zweiten ist
für ihn die Kantische Formulierung der Synthesis des Denkens zu modifizieren.

«Nicht sowohl das Denken als vielmehr eigentlicherweise das Erkennen
wird durch Synthesis bestimmt. Also ist die Synthesis letztlich und eigentlich
die des Denkens mit der Anschauung.»40 Für Cohen ist die Begriffsklärung,
die noch weitere hier ungenannte Begriffe einschliesst, von Wichtigkeit, weil
nur auf diesem Wege die «Ursprünglichkeit und voraussetzungslose
Selbständigkeit des Denkens» zu begründen ist.41

Nach Cohens transzendentalphilosophischer Auffassung wird somit der
Gegenstand der Erkenntnis allein vom Denken erzeugt; der Gegenstand
steht dem Denken nicht als etwas Gegebenes gegenüber, sondern er ist ihm
aufgegeben. Diesem Gedanken liegt das Prinzip des Ursprungs zugrunde.
Nicht durch Empfindung und Wahrnehmung wird ein Etwas gesetzt: Zur
alleinigen Voraussetzung des Erkennens wird das Denken erhoben, das

mittels der Denkgesetze, der Kategorien, den Erkenntnisgegenstand er-

37 Die Grundkonzeption seines Denkens ist nachzulesen in «Einleitung mit kritischem
Nachtrag» zu F. A. Lange, Geschichte des Materialismus, Bd. 2,51896.

38 Logik der reinen Erkenntnis. Werke, Bd. 6, hg. vom Hermann-Cohen-Archiv,
a.a.O. 41977, 86.

39 Ebd. 13.
40 Ebd. 25.
41 Ebd. 28.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 256

zeugt. Ursprung des Erkennens ist das Denken, das, losgelöst von aller
Sinnlichkeit, Erkennen erst möglich macht. Diese rationalistische Position,
die zudem die Sonderstellung des erkennenden Ich aufhebt, wird von Jonas
Cohn nicht geteilt. Nach seiner Ansicht gehört als unabhängiger zweiter
Faktor neben die Grundsätze des Denkens der je besondere Inhalt. Der
Inhalt lässt sich für Cohn nicht aus den Grundsätzen des Denkens ableiten.
Dass sich beispielsweise ein Gegenstand identisch sein muss, bildet die
Voraussetzung dafür, ihn als solchen zu erkennen. Indem aber dieses sich
identische «Etwas» oder «Gegebene» benannt wird, ist gleichzeitig etwas
mitgesetzt, was im Satz der Identität nicht enthalten ist. Das heisst, dass

selbst die Grundsätze des Erkennens sich nicht aussprechen lassen ohne die
individuelle Besonderheit eines jeden Gegebenen zu berücksichtigen.

Demgegenüber liegt für Cohen im Ursprungsprinzip die Forderung nach
einer dem Unendlichen methodischen Angemessenheit des Denkens, die
durch die bereits erwähnte Methode des Infinitesimalen als Urteil der Realität

erfüllt ist. Das Infinitesimale ist der Ursprung aller Endlichkeiten, die die
Realität und nicht die Wirklichkeit bestimmt. Die Wirklichkeit als Charakteristik

der Empfindung ist für Cohen kein methodisches Instrument der
Wissenschaft. Das Infinitesimale ist die Instanz des Seins und der Realität,
d.h. es ist das Mittel der Erzeugung der Gegenständlichkeit, wobei die
Wirklichkeit und ihre Wahrheit nur Ziel für das wissenschaftliche Denken
sein kann.

Wir können damit festhalten, dass Cohen in jedem endlichen Massstab
der Naturerkenntnis nur einen relativen und problematischen Massstab
sieht. Das Ursprungsprinzip soll den Anfang für jede Entwicklung innerhalb
der Wissenschaft, der Ethik, der Religion oder der Kultur im allgemeinen
bilden. Die Arbeit zur Infinitesimal-Methode und die «Logik der reinen
Erkenntnis» lassen sich als die Werke Cohens ansehen, in denen er von der
kritischen Philosophie ausgehend die Begründung und Ausformung des

Ursprungsprinzips darlegt und entwickelt. Im Begriff der Unendlichkeit
Gottes, so könnte man sagen, liegt das Ende: Hier werden die Grenzen des

transzendentalphilosophischen Denkens zugunsten eines jüdisch-messiani-
schen Glaubens überschritten. Im Anschluss an Maimonides unterscheidet
Cohen das Sein Gottes vom Dasein Gottes. Das Denken verbietet es, Gott
als «daseiend» anzunehmen. Die Übereinstimmung von logischem und
religiösem Denken wird deutlich, wenn er sagt: «Gott ist der Ursprung des

Daseins; ohne ihn gäbe es kein Dasein. Es enthüllt sich hier eine geistige
Gemeinschaft mit dem Grundgedanken der Logik der reinen Erkenntnis.42

42 Der Begriff der Religion im System der Philosophie, Giessen 1915, 47.



257 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

Der Ursprung der Seinserkenntnis liegt für Cohen im Denken, dessen

Organon die Infinitesimal-Methode ist. Analog dazu bindet er den Ursprung
des «Dasein» an das Sein Gottes, dabei wird die Abhängigkeit der Gotteserkenntnis

von der Ursprungslogik insofern relativiert, als sie ein eigenes
Gebiet mit einem eigenen Inhalt ausbildet.43 Cohens Unterscheidung
zwischen den zwei Realitätsarten, dem Sein der Natur und dem Sein des
Sollens, die einen unterschiedlichen Gegenstand besitzen und unterschiedlichen

philosophischen Disziplinen angehören, wird in diesem Zusammenhang

wichtig. «Das eine ist das theoretische Interesse an dem Sein der Natur;
das andere ist das praktische Interesse, das Interesse an der Handlung und
an dem Willen.»44

Diese «zwei Welten» bilden im Anschluss an Kant das Grundphänomen
der Philosophie Cohens. Die Dualität von Sein und Sollen fordert ein ein-
heitsstiftendes Prinzip, welches Cohen in der Gottesidee gefunden zu haben

glaubt. Gott in seiner Ursprünglichkeit ist einzig: «... die Einzigkeit des

göttlichen Seins (ist) die notwendige und die fruchtbare Voraussetzung für
das Problem der Natur und der Menschenwelt.»45

Der Gedanke der Einzigkeit Gottes steht in der monotheistischen Tradition

des rationalen jüdischen Denkens. Gott zeigt sich nicht wie im Pantheismus

in der Natur und der Welt, sondern Natur und Welt haben Gott zu ihrer
Voraussetzung: «... die Einzigkeit Gottes hat zu ihrer begrifflichen Konsequenz

das Dasein der Natur.»46 Der Schöpfungsgedanke schliesst für Cohen
die Einzigkeit Gottes als Ursprungsprinzip nicht aus. Im Judentum ist nicht
der Anfang, die Frage nach dem «Woher der Welt» das zentrale Thema,
sondern die Frage nach dem «Wohin»47, die täglich neu sich vollziehende
«Erneuerung der Welt»48. Die Erhaltung der Welt wird damit zur täglich neu
gestellten Aufgabe. In der Zweckgerichtetheit, als ethischer Kategorie, sieht
Cohen den eigentlichen Sinn der Gottesidee als Ursprung und Einzigkeit:
«In der Erneuerung verwandelt die Schöpfung sich in die Vorsehung. In der
Vorsehung aber verwandelt sich die logische Bedeutung der Gottesidee in
die ethische Bedeutung, in welcher die eigentliche Grundkraft des einzigen
Gottes zu ihrer vollen Entfaltung gelangt.49

43 Ebd. 47.
44 Ethik des reinen Willens, a.a.O. 47.
45 Einheit und Einzigkeit Gottes. In: Jüdische Schriften, Bd. 1, mit einer Einleitung von

Fr. Rosenzweig hg. von B. Strauss, Berlin 1924, 87-99, Zitat 92.
46 Ebd.
47 Ebd. 94.
48 Ebd. 93.
49 Ebd. 94.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 258

Diese Aufgabe trägt den Charakter einer unendlichen Aufgabe; sie ist
das, was Kant mit dem Begriff der «Idee» kennzeichnet. Die Aufgabenhaf-
tigkeit gilt für alle Kulturgebiete; so findet das Denken keinen definitiven
Abschluss, die sittliche Haltung ist nie vollendet, das Prinzip der Freiheit als

Ursprungsprinzip garantiert die Unendlichkeit der Ethik. Doch in der Rich-
tungshaftigkeit ist das Denken zugleich auf den Abschluss fixiert: Jede
einzelne Erkenntnis ist Teil des unendlichen Wahrheitsstrebens. Die Dialektik

der Unendlichkeit, die in Philosophie und Religion in gleicher Weise
anzutreffen ist, ist konstitutiv für das Denken beider neukantianischen
Philosophen, sowohl in der Philosophie und Religionsphilosophie von
Hermann Cohen lässt sie sich nachweisen, als auch bei Jonas Cohn. Für letzteren,

so wurde gezeigt, ist die Dialektik, die ihren Ursprung in der Unendlichkeit

als Aufgabe, d.h. als Idee hat, konstitutiv für das Denken, Wollen
und Glauben des Menschen. Das Streben im jüdischen Denken, eine erste

Anfangsstufe in der Vergangenheit zu finden, deren Ende als unendlicher
Prozess in die Zukunft verweist, ist ebenfalls nur dialektisch denkbar: Jede

vergangene geschichtliche Stufe hat ihre Stelle in diesem Prozess und ist in
ihrer Positivität anzuerkennen. Im Streben nach einer vollkommenen, nie
erreichbaren Zukunft ist die dialektische Spannung auf jeder Stufe neugestellte

Aufgabe.
Jonas Cohn findet diesen Gedanken in der positiven Mystik Goethes

angelegt. Der Versuch einer Sinndeutung des Gedichts «Wiederfinden» ist
für ihn von zentraler religionsphilosophischer Bedeutung. Die Positivität der
Lebenseinstellung sowie das Verhältnis von Zeit und Ewigkeit in Goethes
Gedicht können stellvertretend auch für Cohns Geisteshaltung angesehen
werden. «Die höchste Gegenwart fasst zugleich die Vergangenheit in sich,
aus ihr erwachend und sie krönend, und bereitet die Zukunft vor, die ihren
Gehalt erst voll entwickelt. So überwindet der Augenblick das Vergängliche
und wird zum Bilde der Ewigkeit.50

Nach diesem Verständnis sind Ursprung und Teleologie von Kultur und
Wissenschaft so tief mit dem Ursprünglichkeitsprinzip verbunden, dass ohne
diesen gemeinsamen Ausgangspunkt keine Möglichkeit akzeptabel
erscheint, Wissenschaft und Glauben eine positive Bedeutung im Ganzen der
Kultur zuzuweisen. Die Positivität ist ein unverzichtbarer Bestandteil der
Philosophie Cohns. Die «Prävalenz des Positiven» oder das «Vorrecht des

Ja» fordern die Anerkennung eines jeden Gegenstandes. Damit ist gemeint,

50 Goethes Gedicht «Wiederfinden». Versuch einer Sinndeutung. In: Archiv für
Philosophie. Hg. J. von Kempski, Bd.l, Stuttgart 1947, 118-131, Zitatl28.



259 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

dass kein Gegenstand des Denkens, keine Wertnahme eines Gutes, kein
kulturelles Gebiet, kein Teil des Weltganzen, auch kein Traum oder Märchen

in ihrer/seiner Existenz ohne logischen Widerspruch verneint werden
kann. Aber erst die Dialektik von Positivität und Negation gemeinsam dient
dem Streben, der Idealität der Welterkenntnis, verstanden als unendlichem
Prozess, näher zu kommen: «Scheidung, Kritik ist werdende Ordnung, wie
Positivität werdende Vollständigkeit ist. Im Ideal des Erkennens sind
Vollständigkeit und Ordnung vereint.»51

Auch für die Wirklichkeitserkenntnis ist der Aufgabencharakter leitendes

Prinzip. Die Wirklichkeit ist für Cohn keine einheitliche und eindeutig
bestimmbare Wirklichkeit, d. h. sie ist nicht etwa nur Tatsachenwirklichkeit,
sondern in ihrer Idealität als Vielheit von Wirklichkeiten mit dem
Unendlichkeitsprinzip verbunden: «Die Einheit der Wirklichkeit ist im Erkennen
intendiert, aber sie kann nie als Ganzes in einem einzelnen Erkenntnisakt,
nicht einmal in einer einzelnen Erkenntnisrichtung erfüllt werden sie ist
Idee im Sinne Kants, d.h. notwendig gestellte, das Erkennen leitende, aber

notwendig unerfüllbare Aufgabe.»52
Das bedeutet: Wirklichkeit ist keine gegebene totale Wirklichkeit, ihr

Unendlichkeitscharakter bleibt immer erhalten. In seiner Idealität erinnert
Cohns Wirklichkeitsbegriff zum einen an den kabbalistischen Begriff der
transzendenten Seite Gottes, die als unendliche, nie erreichbare ausgegeben
wird, und zum anderen an die Unendlichkeit Gottes in Spinozas Ethik:
«Unter Gott verstehe ich das unbedingt unendliche Wesen, dass heisst die
Substanz, die aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes ewige
und unendliche Wesenheit ausdrückt.»53 Die Substanz Gottes kann nach

Spinozas Ansicht nicht geteilt werden, im Unterschied zur mathematischen
und geometrischen Unendlichkeit. Die unendliche Substanz Gottes ist als

transzendent gefasst, der die ganze Natur als immanente Seite der Transzendenz

angehört. Im Lehrsatz 21 sagt Spinoza dazu: «Alles, was aus der
unbedingten Natur eines göttlichen Attributes folgt, hat immer und unendlich
existieren müssen oder ist durch eben dies Attribut ewig und unendlich.»54

51 Theorie der Dialektik, a.a.O. 165.
52 Erlebnis, Wirklichkeit und Unwirkliches. In: Logos, Internationale Zeitschrift für

Philosophie der Kultur. Hg. R. Kroner, Bd. XV, Tübingen 1926,194-221. Wiederabdruck
in: Erkenntnistheorie und Logik des Neukantianismus. Texte von Cohen, Natorp, Cassi-

rer, Windelband, Rickert, Lask, Bauch, Hg. W. Flach und H. Holzhey, Hildesheim 1980,

621-648, Zitat 647.
53 Baruch de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode dargestellt. Philosophische

Bibliothek Bd. 92, Hamburg 1976, 4.
54 Ebd. 26.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 260

Aus den unendlichen und ewigen Attributen Gottes entfalten sich unendlich
viele Modi, die selbst unendlich sind.55 Das grösste Problem bei Spinoza, die

Verbindung zwischen den unendlichen und den endlichen Modi, ist als

inkonsistenter Punkt innerhalb seines Systems verblieben. Obwohl er die
«dialektische» Natur dieses Problems erkannt hat, versucht er eine systematische

Lösung mit rationalen Formeln, die unerreichbar ist.
Cohn sieht in Spinoza den Vollender einer philosophischen Interpretation

der Unendlichkeit, der aus der mystischen Philosophie der Griechen,
der Scholastik, N. v. Cues', Brunos, Descartes' seine Schlüsse zieht: «Ihm ist
das Unendliche das tiefst Erkannte, Gott als das unendliche Wesen wird
völlig rationalisiert.»56 Rudolf Schottlaender nennt in seiner Einleitung zu
Spinozas Ethik zwei Momente, die aus dem Judentum gespeist sind: «die

Unvergleichlichkeit Gottes und die Gesetzesfreude des Menschen».57 Diese
bereits bekannte rationale Komponente des Judentums ist eher von
geistesgeschichtlicher als theologischer Bedeutung. In ihrer Stringenz weisen die
alttestamentarischen Denkmotive über die jüdische und christliche Gläubigkeit

hinaus. Julius Guttmann hingegen sieht in Spinoza einen in der aristotelischen

und scholastischen Tradition stehenden Denker, für den die religiösen

Wurzeln bedeutungslos geworden sind. Spinozas pantheistischer
Gottesbegriff stellt für Guttmann einen Bruch mit der jüdischen Religion dar.58

Leibniz entwickelt ein Weltbild, das den modernen Vorstellungen der
Wissenschaft gemässer ist. Seine Philosophie ist der Versuch, eine Verbindung

zwischen Wesen und Erscheinung, Möglichkeit und Wirklichkeit von
verschiedenen Welten, Materie und Geist, Subjekt und Objekt herzustellen.
Neben der Problematik von Ewigkeit und Unendlichkeit behandelt Leibniz
zugleich in seiner Monadologie das Problem von Stufen und Graden der
Entwicklung und Selbstverwirklichung. Die Frage nach dem letzten
Ursprung von universalen Veränderungen, der Bewegung und der Entwicklung

der Monade, ist ein Hinweis auf die Allmacht der unendlichen göttlichen

Kraft. Leibniz, der dem spinozistischen Denken sehr nahe steht,
unternimmt den Versuch, das Unendliche als Mittel für mathematisches Denken
zu begründen. Er unterscheidet zwischen drei verschiedenen Gruppen von
Unendlichkeit: «Ich pflege zu sagen, dass es drei Grade des Unendlichen
gibt, den niedrigsten derart wie beispielsweise die Asymptoten der Hyperbel,

und dies pflege ich nur indefinitum zu nennen; in Wahrheit ist es grösser,
als irgend eine angebbare Grösse, was auch von allen übrigen gesagt werden

55 Ebd. Lehrsatz 23, 27f.
56 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 159.
57 Spinoza, Ethik, a.a.O. XV.
58 J. Guttmann, Die Philosophie des Judentums, Wiesbaden 1985, 278ff.



261 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

kann. Das zweite ist das in seiner Gattung Grösste, wie das Grösste aller
Ausgedehnten der ganze Raum ist, das Grösste aller aufeinander Folgenden
(successorum) die Ewigkeit. Der dritte und höchste Grad des Unendlichen
ist selbst Alles (ipsum omnia), und so ist das Unendliche in Gott; denn er ist
als Einer Alles; denn in ihm ist Alles enthalten, was zur Existenz aller Dinge
nötig ist.»59

Im Denken Hermann Cohens spielt Leibniz' Philosophie eine tragende
Rolle. Für ihn bilden mathematisch-naturwissenschaftliches Erkennen und

Moralphilosophie den gemeinsamen «Ursprungsgrund» für die Philosophie
insgesamt. In der modernen Wissenschaft wird die Infinitesimalmethode als

ein Mittel zur Errichtung mathematisch-naturwissenschaftlicher Ziele
verwendet. Demgegenüber bleibt das Dasein Gottes, das als Ursprungsprinzip
mit dem unendlichen Ganzen verbunden ist, unerwähnt. Hermann Cohen
unternimmt den Versuch, beide Seiten des Ursprungsprinzips in systematischer

Ordnung miteinander zu verbinden. Die Idee Gottes stellt die methodische

Übereinstimmung zwischen Natur und Sittlichkeit her.60 In der
Transzendenz Gottes liegt das einheitsstiftende Moment: «Aber diese Transzendenz

will nichts Anderes bedeuten, als dass kraft ihrer nunmehr die Natur
nicht transcendent bleibt der Sittlichkeit, noch die Sittlichkeit der Natur.»61

Der gemeinsame «Ursprung» von Natur und Sittlichkeit ist bei Cohen
letztendlich in der jüdischen Religion zu finden, wie sein religionsphilosophisches

Nachlasswerk «Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums»

bereits im Titel zu erkennen gibt.62 So notwendig das Denken als

Ursprungsprinzip für die Logik ist, die «von der Einheit des Denkens, als des

Denkens der Erkenntnis» handelt,63 sowenig ist die Erkenntnis aller Kulturgebiete

allein durch die Prinzipien und Grundsätze der Mathematik und
Naturwissenschaften möglich. Während für Kant die Einheit des Be-
wusstseins, das Ich als transzendentale Apperzeption, die «Einheit des

wissenschaftlichen Bewusstseins» darstellt,64 geht Cohen von drei Gebieten des
Bewusstseins aus: dem Bewusstsein der Logik, Ethik und Ästhetik, deren
systematischer Zusammenhang als «Einheit des Kulturbewusstseins» von
philosophischem Interesse ist.65 Doch letztendlich bleibt das Denken die

59 Zitiert nach Cohn, Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 173.
60 Ethik des reinen Willens, a.a.O. 465.
61 Ebd. 466.
62 Nach dem Manuskript des Verfassers neu herausgegeben und mit einem Nachwort

versehen von B. Strauss, Wiesbaden o. J.
63 Logik der reinen Erkenntnis, a.a.O. 18.
64 Ebd. 16.
65 Ebd. 17f.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 262

voraussetzungslose Bedingung des Erkennens: Das Subjekt bildet das

Ursprungsprinzip für die objektive wie auch für die subjektive Welt. In totaler
Spontaneität erzeugt es sich selbst und ist zugleich Basis und Prozess von
Wissenschaft, Moral und Religion. «Das Denken, als Denken der Erkenntnis,

hat sich uns als Erzeugung erwiesen.» «Die Erzeugung selbst ist das

Erzeugnis.66
Auch für den Neukantianer Paul Natorp ist die Wirklichkeit nie «gegeben,

sondern ist die ewige Aufgabe, die in wirklicher Erfahrung stets nur
relativer Lösung fähig ist.»67 Die Wirklichkeit kann immer nur als das Ergebnis

eines Verwirklichungsprozesses bestimmt werden. Im Hinblick darauf ist
für Natorp die Unendlichkeit in Parallelität zur Wirklichkeit Aufgabe der
Erkenntnis. Im Prozesscharakter des Erkennens haben bei Natorp
Grundbegriffe und Methode der Philosophie ihren Ursprung. Der Fortgang wie
auch die Methode sind als Prozess zu verstehen, wobei das «Faktum» der
Wissenschaft nur als «Fieri» bestimmbar ist: «Das Fieri allein ist das Faktum:
Alles Sein, das die Wissenschaft <festzustellen> sucht, muss sich in dem
Strom des Werdens wieder lösen.»68

In Cohns Begriff der Wirklichkeit sind verschiedene metaphysische und
religiöse Momente enthalten, die zum Verständnis der metaphysischen
Struktur seiner Philosophie beitragen. Die Verbindung zwischen den Begriffen

«Welt», «Wirklichkeit» und «Aufgabe» besteht als solche innerhalb des

«Kosmos» als einem wohlgeordneten einheitlichen Ganzen alles Wirklichen:69

des «Olam», dessen widersprüchliche Bedeutung wir schon erklärt
haben, und der «Aufgabe», die als Glaube an die religiöse Wahrheit des

prophetischen Messianismus und dessen Optimismus erinnert.70 Diese

Grundposition Cohens, in der die Aufgabe als religiöser Begriff gefasst ist,
ist auch von Cohn übernommen worden. Cohn betont das Bedürfnis nach
einer geistigen Heimat, nach dem allumfassenden Frieden des frommen
Glaubens, der, überall fühlbar, «durch Sehnsucht gestärkt» ist.71

Der messianische Glaube ist ein zentraler Teil der jüdischen Religion. Er
ist einer der dreizehn Glaubensartikel des Maimonides, der in jedem
Morgengebet enthalten ist: «Ich bin vollkommen von der Ankunft des Gesalbten
überzeugt, und wenn er auch zögert, trotzdem hoffe ich täglich auf ihn, dass

66 Vgl. ebd. 12-31, 52f., Zitat 53.
67 P. Natorp, Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften. Leipzig und

Berlin 1910, 94.
68 Ebd. 14.
69 Wirklichkeit als Aufgabe. Aus dem Nachlass hg. von J. Kempski, Stuttgart 1955,13.
70 Vgl. Cohen, Logik der reinen Erkenntnis, a.a.O., Vorrede XIII.
71 Wirklichkeit als Aufgabe, a.a.O. 12.



263 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

er kommen wird.»72 Nur so ist nach unserer Ansicht die Wirklichkeit als

Aufgabe zu verstehen. Wenn diese Wirklichkeit uns nie und nirgends gegeben

ist, stehen wir inmitten ihrer als ewige Aufgabe; wir wollen und wir
sollen in ihr vordringen.73 «Wirklichkeit als Aufgabe - das bedeutet, dass uns
die Wirklichkeit nicht, wie die meisten glauben, ein für alle Male als festes
Gebilde gegeben ist, dass sie sich vielmehr als problematisch darstellt, dass

wir sie immer vollständiger aufbauen sollen,» wenn wir auch diesen Aufbau
nie vollenden können.74

Julius Guttmann vertritt in seinem Buch «Die Philosophie des Judentums»

die Grundthese, dass «das jüdische Volk nicht aus eigener Kraft zu
philosophischem Denken gelangt» sei. Vielmehr habe es «die Philosophie
von aussen her empfangen», so dass «die Geschichte der jüdischen Philosophie

eine Geschichte von Rezeptionen fremden Gedankenguts» sei.75

Wir vertreten hingegen die These, dass es sehr wohl eine eigenständige
jüdische Philosophie gibt, die nicht allein von der Rezeption ausserjüdischen
Denkens lebt. Die vorstehenden Überlegungen bilden den Versuch, die

jüdischen Wurzeln des philosophischen Denkens Jonas Cohns aufzuweisen
und festzustellen, dass Cohns philosophisches Denken neben seinem
neukantianischen Fundament von jüdischem Gedankengut beeinflusst ist. Cohn
selbst hat sein Denken als ein dialektisch-aufbauendes Denken bezeichnet.
Im kritischen transzendental-philosophischen Denken und der Verbindung
mit Grundelementen der jüdischen vernunftbegründeten Denktradition
liegt die Synthese, verstanden als immer neu gestellte Aufgabe, nicht als

endgültiger Abschluss des Denkens.
Der Vergleich mit Hermann Cohens Erkenntnistheorie und

Religionsphilosophie kann als ein Versuch gewertet werden, diesen Gedanken zu
stützen. Cohns Religiosität wird letztlich gekennzeichnet von einer persönlichen

Frömmigkeit, die durch die kantische Wertphilosophie als universaler
Wertphilosophie getragen wird und im «Glauben an den Geist» ihre Grundlage

hat.
Diese Form des Denkens, eine Verbindung von idealistisch-kritischer

Philosophie mit religionsphilosophischen Elementen, deren Wurzeln in der
jüdischen Tradition zu suchen sind, ist nicht nur kennzeichend für Cohens
und Cohns Philosophie. Jüdische Denker oder Philosophen jüdischer
Herkunft haben sich schon zu Lebzeiten Kants mit dessen rationaler Philosophie

72 Sidur Sefat Emet - Jüdisches Gebetbuch. Mit deutscher Übersetzung von Rabbiner
Dr. S. Bamberger, Basel 1972, 79; 12. Glaubensartikel.

73 Wirklichkeit als Aufgabe, a.a.O. 13.
74 Ebd. 223.
75 Philosophie des Judentums, a.a.O. 9.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religiöses Problem im Denken 264

und seiner Vernunftreligion identifiziert. Der ersten Generation der
Neukantianer gehörte Otto Liebmann an, dessen berühmter Ausspruch «Es

muss auf Kant zurückgegangen werden» für die Folgenden zum Motto ihres

transzendentalphilosophischen Denkens wurde. Ernst Cassirer, Emil Lask,
Arthur Liebert, Richard Flönigswald zählen in zufälliger Reihenfolge neben
Cohen und Cohn als Juden zu den Begründern und Weiterführern
neukantianischer Philosophie. Der Vernunftglaube des deutschen Geisteslebens,
der neben der idealistischen Philosophie seine gleichwertige Ergänzung in
der Literatur und Weltanschauung Goethes fand, begünstigte das Emanzi-
pations- und Assimilationsbestreben der deutschen jüdischen Intellektuellen

mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung: Als «Weltbürger» und Jude
stand man in der Tradition des deutschen Geisteslebens und fühlte sich der
deutschen Nation als ihr Bürger verpflichtet.

Die Bedeutung Goethes für die jüdischen Gelehrten hebt Georg Simmel
hervor: «Vielleicht hat niemand ein so symbolisches Leben gelebt wie Goethe,

weil er jedem nur ein Stück und Seiten seiner Persönlichkeit gab und
zugleich doch <allen das Ganze>. In dieser Weise symbolisch zu leben, ist die

einzige Möglichkeit, nicht Komödiant und Maskenträger zu sein.»76

Bezeichnenderweise hat Ernst Cassirer im Davoser Gespräch mit Martin
Heidegger 1929 auf drei Fragen eines Studenten drei Antworten gegeben, die
mit einem Goethezitat endeten.77 Die Bedeutung der positiven Mystik Goethes

für Cohns Religionsphilosophie wurde bereits angesprochen. Auch in
Cassirers Welt der «symbolischen Formen» steht Goethe Pate für das

«Unbegreifliche», das getan, «das Unaussprechliche», das gesagt, «das Wesen

(das) zur Erscheinung gebracht» wird.78

In dieser Tradition stehend - sie verarbeitend und teilweise kritisch
überwindend - muss die Philosophie Jonas Cohns und Hermann Cohens, für die
das Unendlichkeitsprinzip und Ursprungsprinzip die Grundlage eigenständiger

philosophischer Arbeit bildet, gewürdigt werden. Cohn hat das

eingangs aufgeführte Zitat von Eliot in der Ethik «Selbst-Überschreitung» zu

76 Zitiert nach: J. Habermas, Der deutsche Idealismus der jüdischen Philosophen 1961,

In: Philosophische Profile, Frankfurt am Main 21984, 39-64, Zitat 52; vgl. ferner G. Simmel,

Goethe, Leipzig 1912.
77 Vgl. ebd. 53 und: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin Heidegger.

In: M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M. 41973,

246-268.
78 J. Habermas, Der deutsche Idealismus, a.a.O. 54; vgl. E. Cassirer, Symbol, Technik,

Sprache. Aufsätze aus den Jahren 1927-1933, Hg. E.W. Orth und J. M. Krois, Philosophische

Bibliothek, Bd. 372, Hamburg 1985.



265 des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

einem Zitat zusammengezogen. Bei Leo Baeck steht am Ende von «Das
Wesen des Judentums»: «Wer Überzeugung hegt, achtet die Überzeugung.
Wir sind, voller Ehrfurcht vor der Aufgabe, die darin liegt, dessen bewusst,
was unsere Religion ist. Wir wissen, dass auch von ihr das Wort gilt, das

einer unserer Weisen gesprochen hat: <Der Anfang zeugt für das Ende, und
das Ende wird einst für den Anfang zeugen.>»79

Israel Idalovichi, Haifa

79 L. Baeck, Das Wesen des Judentums, a.a.O. 312.


	Die Unendlichkeit als philosophisches und religiöses Problem im Denken des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

