Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 3

Artikel: Die Unendlichkeit als philosophisches und religiéses Problem im
Denken des Neukantianismus unter besonderer Berticksichtigung von
Jonas Cohn

Autor: Idalovichi, Israel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Unendlichkeit als philosophisches und religidses
Problem im Denken des Neukantianismus
unter besonderer Beriicksichtigung von Jonas Cohn

Der Ethik «Selbst-Uberschreitung»' hat Jonas Cohn als Motto vor-
angestellt: «In my beginning is my end. In my end is my beginning». Nach
diesem Zitat von T.S. Eliot sind Anfang und Ende in steter Bindung anein-
ander, unendlich aufeinander verwiesen. Dieser Gedanke ist zentral im
Denken des Philosophen und Pddagogen judischer Herkunft, der der wis-
senschaftlichen Ausrichtung des 19. Jahrhunderts folgend Naturwissenschaft
studiert und nach seiner Promotion in Botanik fiir sich erkannt hat, dass die
beiden grossen Gebiete der Wissenschaft, Naturwissenschaft und Geistes-
wissenschaft, gemeinsam die Einheit menschlichen Denkens und Wirkens
erst ermoglichen. Das einheitsstiftende Moment in der Welterkenntnis ist
fiir Cohn die Wertphilosophie. Sie besitzt in ihrer Orientierung am neukan-
tianischen Denken der Siidwestdeutschen Schule das Primat vor jedem ein-
zelwissenschaftlichen Anspruch. Bereits 1892 schreibt Cohn in sein philoso-
phisches Tagebuch: «Die Grundfrage aller Philosophie ist die nach dem
Ursprung unserer Erkenntnis.»” Doch: «Die Grenze unseres Erkennens
liegt im Unendlichen.»’ Kants kosmologische Antinomien in der «Kritik der
reinen Vernunft» und Naegelis Buch «Grenzen der Naturerkenntnis» sind
fiir ihn iiberzeugende Darstellungen dieses Problems. Aber nicht nur die
Grenzen des Erkennens liegen in ihrem Streben, die hochstmogliche Er-
kenntnis der Welt zu erlangen, im Unendlichen: auch die Ethik, die Sittlich-
keit der Person, die Gemeinschaft sittlicher Personen sind unendliche, nie
vollsténdig zu erfiillende Aufgaben.

Die historisch-systematische philosophische Arbeit «Geschichte des Unend-
lichkeitsproblems im abendldndischen Denken bis Kant»* von 1896 ist der
Versuch, «Einsicht in die Schicksale der Wertung des Unendlichen» zu
erlangen.’ Das Buch behandelt das Problem der Unendlichkeit in der grie-

! Selbst-Uberschreitung. Grundziige der Ethik — entworfen aus der Perspektive der
Gegenwart. Aus dem Nachlass hg. von D.-J. Lowisch, Frankfurt a.M., Bern, New York
1986.

? Varia. Gelesenes und Gedachtes 1890-1911 — Annales vitae bis 1931 Original im Jonas
Cohn-Archiv, Universitdt Duisburg, 38.

? Ebd. 39f.

* Geschichte des Unendlichkeitsproblems im abendldndischen Denken bis Kant. Leip-
zig 1892 (Unveranderter fotomechanischer Nachdruck, Hildesheim 1960).

3 Selbstdarstellung. In: Die Deutsche Philosophie der Gegenwart in Selbstdarstellun-
gen. Hg. Raymund Schmidt, Bd. 2, Leipzig 1921, 3.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 246

chischen Philosophie — von den Naturphilosophen bis zum Neuplatonismus
Plotins —, iiber die Zeit der Kirchenviiter bis zum Mittelalter, gefolgt von der
Philosophie der neueren Zeit: Nicolaus von Cues, Galilei, Kepler, Spinoza,
Leibniz bis hin zu Kant. Die Untersuchung endet mit der Darstellung und
immanenten Kritik der kantischen Antinomienlehre.

Cohn beschliesst seine Geschichte des Unendlichkeitsproblems mit Kant.
Hermann Cohen, Oberhaupt und Begriinder der «Marburger Schule» des
Neukantianismus, wihlt Kant zum Ausgangspunkt seiner philosophischen
Begriindung der Unendlichkeit.® Die unendlich kleine Grésse ist fiir Cohen
das «Instrument des Naturerkennens in der Bedeutung des Organon, wel-
ches die Naturdinge erzeugt und bildet. Es ist nicht ein dusserlicher, mecha-
nisch angesetzter Teil, sondern es ist das innerlich zugehorige Glied, durch
welches ein einheitliches Ganzes hervorgebracht und verbiirgt wird. In dem
Unendlichkleinen wird als seinem natiirlichen Elemente und Ursprung das
Endliche gegriindet, welches und sofern es wissenschaftlich objektiviert und
begriindet werden kann.»’

Das Unendlichkeitsprinzip ist bei Hermann Cohen und Jonas Cohn glei-
cherweise Voraussetzung des Erkennens, als solches steht es im Zentrum der
modernen Wissenschaften. Entweder als «Ursprungsprinzip» bei Hermann
Cohen oder als «Unendlichkeitsproblem» bei Jonas Cohn. Damit wird es nie
endende immer wieder neu gestellte Aufgabe fiir das Erkennen, die Sittlich-
keit, die Asthetik und die Religion.

Eine Weiterfiihrung des Unendlichkeitsproblems wurde von Joseph
Bloch in seiner 1907 erschienenen Dissertation «Die Entwickelung des Un-
endlichkeitsbegriffs von Kant bis Cohen»® vorgenommen. Er stellt den Zu-
sammenhang zwischen Cohen und Cohn her. Nach Blochs Ansicht ist es
Cohns Verdienst, «das Streben nach einer exakten Formulierung des Begrif-
fes» aufgezeigt zu haben.’ Bloch weist in seiner Arbeit mit Recht darauf hin,
dass in der jlidisch-arabischen Philosophie das Unendliche mit der Gottheit
in Verbindung stand.” Innerhalb der traditionellen jiidischen Religion bildet
der Unendlichkeitsgedanke einen Glaubensgrund eigener Art. Der Unend-
lichkeits- und Ursprungsgedanke soll demnach im messianisch-ethischen

® Das Prinzip der Infinitesimal-Methode und seiner Geschichte. Ein Kapitel zur
Grundlegung der Erkenntniskritik (1883) In: Hermann Cohen Werke. Hg. vom Hermann-
Cohen-Archiv am Philosophischen Seminar der Universitdt Ziirich unter der Leitung von
Helmut Holzhey. Bd. 5 Hildesheim, New York 1984.

7 Ebd. 133.

8 Berlin 1907.

° Ebd. 6.

' Ebd. 6.



247 des Neukantianismus unter besonderer Beriicksichtigung von Jonas Cohn

Konigreich am Zeitende seine Realisierung finden. Hermann Cohen sagt
dazu: «Das hebriische Wort fiir Ende bedeutet seiner Wurzel nach vielmehr
die Folge; und es wird . . . gleichbedeutend mit der Hoffnung und der Zuver-
sicht ... auf das alle Wirklichkeit orientiert werden muss.» Als «Anfang
einer neuen Zeit, einer neuen Welt, einer neuen Menschheit; einer neuen
Menschheit auf Erden.»" Der Begriff des Ursprungs findet sich im jiidischen
Glauben als Ausdruck der transzendenten Seite Gottes, der liber Zeit und
Raum, Sein und Werden und Vergehen existiert. In der Mystik der Kabbala
und dort in der theosophischen Lehre des Buches Sohar wird die Wesenheit
Gottes mit «En Sof», das bedeutet das «Unendliche», umschrieben. «Das
En Sof ist der Erkenntnis vollkommen unzugénglich, an ihm kann weder ein
Ende noch ein Anfang festgestellt werden.»" In seiner absoluten Vollkom-
menbheit ist En Sof «Jenes Allerverborgenste, das der Erkenntnis vollkom-
men unzugénglich ist, (es) herrscht iiber alles.»"

Bei Jonas Cohn, so wurde gesagt, steht die Frage nach dem Ursprung des
Erkennens, dessen Grenze im Unendlichen liegt, als philosophisches Pro-
blem im Zentrum seines Denkens. Bereits 1896, zu einer Zeit, zu der er als
Mitarbeiter im Psychologischen Institut Wundts in Berlin mit psychologi-
schen Untersuchungen befasst war, thematisiert er das Unendlichkeitspro-
blem in dem Aufsatz «Die Gefiihlswirkung der Begriffe.»"* Die Geschichte
der Philosophie zeigt: «Was sich dem Erkennen nicht unterwerfen lésst, ist
verdéchtig, erhilt eine negative Gefiihlswertung. So geht es dem Begriffe
<unendlich>. Nur das Begrenzte vermogen wir zu erkennen. Die begrenzen-
den Principien sind die Principien der Ordnung und damit des Guten.»"

Cohn zeigt in seiner Geschichte des Unendlichkeitsproblems, dass die
altgriechische Philosophie das Unendliche als Ungeordnetes, Unbestimmtes
gedacht hat. Dieses Denken bildet den Versuch, alles zu erfassen und zu
begreifen, so dass jedes Ereignis in seinen Begriffen bestimmt ist. Die
Antike ist damit zu der Conclusio gekommen, dass auch «jedes Ganze, jedes
System, d. h. jeder Gegenstand der Erkenntnis . .. begrenzt ist.»'® Sowie der

! Ethik des reinen Willens. System der Philosophie 2. Teil, Berlin 1907, 406.

2 Sohar 11, 239a: Zitiert nach: K. Schubert, Die Religion des nachbiblischen Juden-
tums, Freiburg, Wien 1955, 153. Vgl. ausserdem G. Scholem, Der Name Gottes und die
Sprachtheorie der Kabbala. In: Judaica 3. Studien zur jiidischen Mystik, Frankfurt 1977,
7-70; G. Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt a.M. 1967.

1 Sohar I, 21a. Zitiert nach Schubert a.a.O. (Anm. 12).

“ Die Gefiihlswirkung der Begriffe. Ein Beitrag zur psychologischen Erfassung der
Geschichte der Philosophie. In: Philosophische Studien. Hg. W. Wundt. Bd.12, Leipzig
1896, 297-306.

5 Ebd. 301

'8 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 1.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 248

Anfang der Welt als eine willkiirliche, absolute und unbegreifbare Grenze
zu verstehen ist, so sind die Basis und der Ursprung der Erkenntnis in der
Unendlichkeit zu suchen. Diese Position haben auch die Griechen indirekt
anerkannt, so zum Beispiel die Pythagorier, die die Zahl zum Reprisentan-
ten der Dinge machten und in ihnen das eigentliche Wesen der Dinge sahen.
Die Entdeckung der irrationalen Zahl iibte eine sehr starke Wirkung auf die
Ordnung der Welt aus. In ihrer Wendung zum mystischen Glauben wurde
die Entdeckung der irrationalen Zahl als Geheimnis betrachtet. In einem
solchen Weltbild konnte die Unendlichkeit nur ein negatives Attribut sein,
so dass die Anerkennung der Unendlichkeit an sich immer vermieden wur-
de. Aristoteles selbst, der dieses Problem systematisiert hat, leugnet jede
potentielle Unendlichkeit, auch wenn seine Lehre von der ersten Ursache
der Bewegung ein Ausgangspunkt fiir die Lehre von der Unendlichkeit
Gottes geworden ist."”

Im Gegensatz zur griechischen Weltanschauung stehen die alten mesopo-
tamischen Kulturen und die jiidische Religion, in denen die Unendlichkeit
Gottes, seine Ewigkeit in Verbindung mit der Unerkennbarkeit festgestellt
wird. Die Bestimmung Gottes und sein Name konnen nur zu Superlativen
und Widerspriichen fithren, wodurch alle letzten Definitionen wie auch die
erste Ursache in Gottes Wesen zu suchen sind, das unbestimmt, undenkbar
und unerkennbar bleibt. Diese Form des Glaubens und Denkens ist von den
Kirchenvitern iibernommen und weiterentwickelt worden, wobei dieses
System als ein Versuch gewertet werden kann, eine Briicke zwischen der
Diskrepanz der beiden Welten zu finden.

Um Klarheit in diese Problemetik zu bringen, benutzt Cohn ein gutes
Beispiel: das hebriische Wort « Olam», dem in der Bibel und in der spéteren
Literatur eine umfangreiche Bedeutung zukommt:™
— die ganze Welt, Himmel und Erde
— die ganze Menschheit,

— ein Teil der Welt, wie zum Beispiel die Tierwelt, die Pflanzenwelt, die

Musikwelt
— die Wirklichkeit, die Lebensordnung der Menschheit, das Seiende
— das Benehmen einem Publikum oder einer Gemeinde gegeniiber
— ein Teil der Welt, wie die Alte und die Neue Welt
— die Ewigkeit, das Verhiillte, das Verborgene, wie auch die unendliche

Vergangenheit, die Urzeit, wie auch der Blick in die verborgene Zukunft

" Ebd. 45f.
'8 Ebd. 10 und 57; alle und die genauen Bedeutungen des Wortes «Olam» waren Cohn
selbst unbekannt.



249 des Neukantianismus unter besonderer Beriicksichtigung von Jonas Cohn

— die Welt der Wahrheit, d.i. die andere Welt, die Welt der Toten
— der Herr der Welt — Adon Olam, Gott.”

Ein solch vollig widerspriichliches Wort, das das Ganze und das Einzelne,
die Menschheit und Gott, Zeitlichkeit und Ewigkeit, Endlichkeit und Un-
endlichkeit enthilt, bestimmt von Anfang an die Unendlichkeit als ein
notwendiges Prinzip in der Welt, ohne den Versuch zu unternehmen, diesen
Widerspruch in der Welt zu verbergen oder zu verneinen, wie dies auch in
der altgriechischen Denkweise der Fall war.

Die Auseinandersetzung mit dem religiosen Unendlichkeitsbegriff kann
als Beweis dafiir dienen, dass fiir Cohn die traditionelle jiidische Auslegung
des Begriffes von Wichtigkeit auch fiir sein personliches Streben war. In der
Geschichte des Unendlichkeitsproblems® weist Cohn darauf hin, dass er auf
das hebridische Wort «Olam» durch den Rabbiner Dr. Porges aufmerksam
gemacht wurde.* Jonas Cohn erwihnt die urspriingliche jiidische Religions-
wurzel, doch zentrales Thema ist sie ihm nicht. In der Hauptsache geht es
ihm darum, dass das Unendlichkeitsproblem als erkenntnistheoretisches
Thema anerkannt wird. Aufgabe der Philosophie soll sein, die Bedingungen
der Moglichkeit des Erkennens zu reflektieren und nach Ursprung und Ziel
unserer Erkenntnis zu fragen. Verstanden als unendliche Aufgabe sollen
Welt und Universum erkannt und erfasst werden und zugleich die letzten
Strukturen der Materie mit naturwissenschaftlich-mathematischen Metho-
den erforscht werden. Dasjenige, was erkannt werden soll, muss zu diesem
Zwecke begrenzt werden. Gedanklich besitzt der Mensch die Moglichkeit,
die Grenzen des Erkennens zu iiberschreiten. Die Grenzziehung selber
scheint willkiirlich, denn «Zahl, Raum, Zeit, Kausalitit gehen ins Unendli-
che.»*

9 Abraham Even-Sudan, Milon Hadasch, Bd. 5, Kiryat Sefer, Jerusalem 1983, 1188f.

 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 57, Anm. 3.

2 Diese Annahme liegt nahe, da Dr. Porges die einzige Person ist, der sich Cohn in
seiner autodidaktischen Arbeit zum Unendlichkeitsproblem personlich verpflichtet fiihlt.
Beide haben in Leipzig — Cohn seit 1892 — der «Gesellschaft fiir ethische Kultur» angehort,
einer unparteilichen Vereinigung, die sich fiir eine iiberreligiose Sittlichkeit einsetzte.
Diese aus Amerika und England kommende Idee hatte auch H. Cohen begeistert, der
ebenfalls Mitglied in Heidelberg war. Cohn beschreibt den Rabbiner Porges als einen
«freigesinnten ... hochgebildeten Mann, der eine grosse Sammlung hebriischer Drucke
besass, ... (er) war mir trotz aller Reserven gegen seine religiosen Compromisse sympa-
thisch. ..» Erinnerungen zweiter Teil. 17.4.1941-20.9.1943, Original im Jonas Cohn-Archiv,
Universitdt Duisburg, 85; vgl. ferner: M. Heitmann, Jonas Cohn: Philosoph, Padagoge
und Jude. Gedanken zum Werdegang und Schicksal des Freiburger Neukantianers und
seiner Philosophie. In: Juden in der Weimarer Republik. Hg. Walter Grab, Julius H.
Schoeps, Stuttgart, Bonn 1986, 179-207.

% Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 1.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 250

Die Positivitit, die diesem philosophischen Glauben zugrunde liegt, kann
interpretiert werden als ein Versuch neukantischen Denkens, gegen den
Absolutheitsanspruch der Philosophie Hegels einen Gegenpol zu bilden.
Cohn distanziert sich deutlich von der Position Hegels, welcher nach seiner
Ansicht die Verntinftigkeit und Begreiflichkeit der Welt dogmatisch voraus-
setzt und darauf verzichtet, die Wirklichkeit als Aufgabe, «verniinftig ge-
dacht zu werden», zu begreifen.?

Jedem Urteil, jeder wissenschaftlichen und vorwissenschaftlichen Aussa-
ge liegt ein irrationales Moment zugrunde. Das Ziel einzelwissenschaftlicher
Arbeit ist es, diesen irrationalen Bestandteil im Erkenntnisprozess auszu-
schalten bzw. ihn zu beherrschen. Das irrationale Streben soll rationales
erkenntnistheoretisches Gut werden. Das Unendlichkeitsstreben als irratio-
nales Streben kann nur aufgrund der philosophischen Darstellung vorwis-
senschaftlicher Probleme Aufnahme in ein verniinftiges, rational begriinde-
tes System des Erkennens erhalten. Die Anerkennung des Irrationalen fiihrt
Cohn zur Dialektik von Denkform und Denkfremdem. Die Dialektik ist fiir
Cohn das Erkenntnismittel der Philosophie. Demnach sind Erkenntnisse
nur in einzelnen Schritten zu vollziehen und an den erkennenden Geist, an
das erkennende Ich gebunden. Dialektisch ist fiir ihn ein Denken, «... das
sich der Denkbewegung selbst, d.h. des Erkennens und des immer nur
teilweise gelingenden Uberwindens der Widerspriiche als Erkenntnismittel
bedient.»*

Der Utraquismus — die Zweieinheit von Denkfremdem und Denkform -
ist das Grundmotiv dialektischen Denkens. So wie jedes Erkennen gebun-
den ist an ein erkennendes Ich, gehen in jedes Urteil Denkfremdes und
Denkform als unterschiedliche, notwendig aufeinander verwiesene Anteile
mit ein. Dasjenige, was das erkennende Ich aktual aufnimmt, ist das Denk-
fremde oder Gegebene, das erst mittels der Denkform, den allgemeinen
Gesetzen des Denkens, richtig, d. h. rational, erfasst werden kann. Im Pro-
zess des Erkennens gehoren beide mit Notwendigkeit zusammen. In der
«Einheit dieser Zweiheit ist gleichsam das Urphdnomen der Erkenntnis»
begriindet.” So strebt in neukantianischer Ausrichtung die Philosophie Jo-
nas Cohns nach einer wissenschaftlichen Begriindung der Wirklichkeit, ob-
wohl die urspriinglichen Wurzeln der Erkenntnis ausserhalb der Wissen-
schaft liegen konnen. Erkenntnis ist immer an zwei oder mehrere Pole

Z Theorie der Dialektik. Formenlehre der Philosophie, Leipzig 1921 (Unveréinderter
reprographischer Nachdruck, Darmstadt 1965, 40).

], Cohn, Artikel Jonas Cohn. In: Philosophen-Lexikon. Handworterbuch der Philo-
sophie nach Personen. Hg. W. Ziegenfuss, Bd.1, Berlin 1949, 196-197, Zitat196.

» Selbstdarstellung, a.a.O. 10.



251 des Neukantianismus unter besonderer Beriicksichtigung von Jonas Cohn

gebunden und soll aufgrund des Unendlichkeitsprinzips in Unendlichkeit
sich weiter entwickeln. Die Dualitét der Materie des einzelnen Urteils weist
dabei iiber sich selbst hinaus und auf den Zusammenhang von Urteilen hin.
Der Urteilszusammenhang ist als Ziel des Erkennens unendlich und bleibt
immer anzustrebende Aufgabe. «Im Ideale, wo das Urteil ein Positives ganz
an eine bestimmte Stelle des Ganzen weist, sind beide Wahrheitsbegriffe
ausgesOhnt, wihrend in der Bewegung des werdenden Erkennens stets von
neuem Wahrheitsmomente geopfert werden miissen, um Teilwahrheiten zu
gewinnen, deren Unvollstdndigkeit in neuen Teilwahrheiten herausgehoben
wird.»%

Die Unendlichkeitsperspektive findet sich in der jidischen Tradition auch
bei Maimonides (1135-1204), Arzt, medizinischer Schriftsteller, Schriftge-
lehrter, der spiter Oberrichter und politisches Oberhaupt der Juden in
Agypten wird. Maimonides setzt sich in seiner rationalistisch-dialektischen,
stark von Aristoteles beeinflussten Religionsphilosophie mit der Ewigkeit
der Welt und ihrem Anfang auseinander. Cohn beriicksichtigt ihn in seiner
Geschichte des Unendlichkeitsproblems: «Der einflussreichste jiidische Ari-
stoteliker, Moses Ibn Maimon (Maimonides), sucht in dem Konflikt, der
zwischen Aristoteles und der Bibel bestand, einen Mittelweg. Er findet ihn,
indem er erklédrt, des Aristoteles Griinde bewiesen nur die Moglichkeit,
nicht die Notwendigkeit der Ewigkeit der Welt. ... Der zeitliche Anfang der
Welt aber sei eine philosophisch unbeweisbare und unwiderlegbare Glau-
benswahrheit.»’

Diese Argumentation wird verstindlich, wenn man bedenkt, dass Mai-
monides um eine Synthese zwischen Wissen und Glauben, wissen-
schaftlichem Denken und religiéser Uberlieferung bemiiht war. In der «Ge-
schichte der jiidischen Philosophie» schreiben Simon/Simon dazu: «Er such-
te Glauben und Wissen in der Weise zu verbinden, dass das Geglaubte
Aufgabe der Erkenntnis sein miisse, dass der unreflektierte Glaube Vorstufe
der Erkenntnis sei. Dabei hat aber die Philosophie dort ihre Grenze, wo die
Moglichkeit stringenter Beweise aufhort.”® Nach Maimonides soll der
Mensch in dem Bewusstsein leben, dass der Messias jederzeit kommen
kann. Das Kommen des Messias ist aber nicht als eine feststehende Tatsache
zu verstehen, sondern als eine Idee, die als solche auf die Unendlichkeit
verwiesen ist.

% Theorie der Dialektik, a.a.O. 166.
? Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 75.
* H. Simon, M. Simon, Geschichte der jiidischen Philosophie, Miinchen 1984, 153.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 252

Als Ergebnis lasst sich an dieser Stelle festhalten: Die Tradition jiidischen
Denkens, in der Jonas Cohn (mehr oder weniger gewollt) steht, ist mit
massgeblich fiir seine philosophische Auffassung, fiir die das Organon ein
dialektisches Organon sein muss, das unter dem Unendlichkeitsprinzip ge-
bildet wird. Dazu Cohn selber: «Die ganze Dialektik also bewegt sich immer
im Relativen, zerstort immer von neuem den Anschein der Absolutheit und
strebt eben dadurch ewig dem Absoluten zu. Alles dialektische Denken ist
ein Denken aufs Absolute hin, kein Denken des Absoluten.»”

Das Unendlichkeitsprinzip der neueren Wissenschaft (seit Bruno, Gali-
lei, Kepler), der Wertphilosophie und Religion bewegt sich in dieser dialek-
tischen Spannung. Unendliche Aufgaben sind im Endlichen zu erfiillen. Die
transzendente Gnade Gottes soll in ihrem unendlichen Streben innerweltli-
che Verwirklichung finden. Cohn betont die wertgeleitete Aufgabenhaftig-
keit im Erkennen, in der Sittlichkeit, im Anschauen, in der Religion und
allen Teilgebieten menschlichen Lebens. Dieser Sachverhalt erklart, dass er
nicht, wie urspriinglich von ihm vorgesehen, das Unendlichkeitsproblem in
der Folge Kants und der neueren Mathematik in einer eigenen Arbeit
untersuchte. Das Problem der Unendlichkeit erscheint bei ihm implizit als
Thema von «Voraussetzungen und Ziele des Erkennens»; in der Dialektik
als philosophische Methode und Geisteshaltung; in der Idealitidt der Wertge-
biete. Voraussetzung ist jeweils die selbstbewusste Person, die unter der
Sollensforderung steht, die Wirklichkeit als Aufgabe zu begreifen. Die Per-
son, die in der Sittlichkeit sich selbst iiberschreitet und in personlicher
Religiositit ihr Verhéltnis zu Gott selbst bestimmt, ist Aufgabe und Ziel
dieses philosophischen Denkens. Die Dialektik von Sein und Sollen, Wert
und Wirklichkeit, unendliche Aufgabenhaftigkeit des endlichen Menschen
bleibt dabei auf allen Ebenen bestehen.

Die Dialektik oder der Widerstreit des Unendlichkeitsprinzips wird bei
Cohn nicht im Schema These-Antithese-Synthese aufgelost. Die Aufhebung
des Widerspruchs fithrt vielmehr immer wieder zu neuen Spannungen, so
dass die Synthese nicht als endgiiltiges Ende der Dialektik misszuverstehen
ist. Die Synthesis bleibt Aufgabe «als stets erneutes Syntithenai.»* Bezogen
auf das praktische Handeln des Menschen fiihrt Cohn dazu aus: «Esist falsch
und es ist gefihrlich, «die Synthesis> als feste Sache oder als objektiven
Prozess anzusehen, wihrend sie doch wesentlich im Handeln verantwortli-
cher Menschen vollzogen werden muss.»”!

¥ Theorie der Dialektik, a.a.0. 349.
30 Wertwissenschaft, Stuttgart 1932, 429.
31 Ebd. 519.



253 des Neukantianismus unter besonderer Berticksichtigung von Jonas Cohn

Im Ich, das fiir Cohn eine akthafte Einheit ist, findet die dialektische
Synthesis ihre hochste Steigerung: «... das Ich, als sich selbst zu denken
befihigt, trigt den Widerspruch in sich, undenkbar und gedacht, also auch
denkbar zu sein. Dieser Widerspruch darf nicht benutzt werden, das Ich zu
leugnen; denn das widerspriche dem Satz der Positivitit. Er darf aber
ebenso wenig als fixer stehen bleiben; denn der Widerspruch hat im Erken-
nen nur das Recht und die Bedeutung, seine eigene Losung zu fordern. Er
kann aber auch nicht in irgendeiner abschliessenden Form geldst werden.
Seine Losung ist nur als Bewegung des Denkens moglich, nur dadurch, das
der dialektische Gang selbst als Einheit gedacht wird, d. h. dass jeder Begriff
den zu ihm fithrenden Gang, den Widerspruch und seine Aufhebung, als
wesentlich in sich bewahrt, nicht als unwesentlich von sich ausstosst.»*

Das jiidische Denken, das auf der Basis des Unendlichkeitsprinzips be-
ruht und fiir das die transzendente Seite Gottes zur immanenten Aufgabe
wird, hat immer zu einer inneren religiosen Dialektik gefiihrt, die nur mit
hermeneutischen Mitteln geklidrt werden kann. Eine ldngere Passage aus
Leo Baeck’s Buch «Das Wesen des Judentums» trifft sehr klar das hier
Gemeinte: «Alles Religidse hat seine Paradoxie, und es ist darum ja auch
kein blosses Postulat, sondern eine unbedingte Gewissheit. Es lebt in ihm
eine Einheit des scheinbar Unvereinbaren, ein Ineinander des Gegeniiber,
und auch in diesem Bewusstsein, geschaffen zu sein, ist das dusserlich Ge-
gensitzliche seelisch eins. Das Gefiihl des Abstandes und das der Zugeho-
rigkeit, Jenseits und Diesseits schliessen sich darin zusammen; beides ist
darin: die Empfindung des Fernen und des Nahen, des Erhabenen und des
Vertrauten, des Grenzenlosen und des Eigenen, des Unendlichen und des
Innigen, des Geheimnisses und des Offenbarenden, die Zuversicht des
Wunders und des Gesetzes. Gott ist der Unnennbare, der nicht zu Erfassen-
de und nicht zu Erreichende, und er hat doch mein Leben geschaffen; er ist
der Unergriindliche, Verborgene, Unsagbare, und doch kommt alles Dasein
von ihm her; er ist der Wunderwirkende, der, vor welchem nichts zu wunder-
bar ist, und doch hat alles Leben seine Ordnung und Satzung von ihm. Die
israelitische Religiositit empfindet die Einheit von diesem beiden. Alles,
was die Worte Jenseitigkeit und Innewohnen, Transzendenz und Immanenz
ausdriicken wollen, ist nur ein begriffliches Gleichnis fiir die beiden Seiten
dieser Paradoxie. Es bezeichnet die beiden Pole dieser einen religiosen
Empfindung, der Stimmung des Menschen, der dessen gewiss ist, dass er in
dem einen Gott seinen Gott besitzt.» «Aber das ist der Kontrast, den alle
Aufgabe hat, ja von dem alle Aufgabe lebt, an dem alle Aufgabe sich

32 Theorie der Dialektik, a.a.0. 253f.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 254

entwickelt, der Widerstreit, der immer bleibt zwischen dem Gegebenen und
dem zu Erfiillenden, zwischen dem, was ist, und dem, was sein soll, dieser
Kontrast, in dem sich alle Religiositit gestaltet.”

Die jiidisch dialektische Interpretation der Unendlichkeit hat ihre philo-
sophische Entsprechung in der Behandlung des Problems durch Kant. Die
zentrale Rolle Kants hebt Cohn in seiner Geschichte des Unendlichkeitspro-
blems hervor: «Alle folgenden Versuche haben hier an Kant angekniipft, ihn
bekidmpft oder verteidigt, umgestiirzt oder ausgebaut.»* In der Antino-
mienlehre der «Kritik der reinen Vernunft» fragt Kant in der ersten der vier
Antinomien nach dem Ursprung und dem Ganzen der Welt. Dabei gerit die
Vernunft in Widerstreit mit ihren eigenen logischen Mitteln. Sowohl fiir die
These, «die Welt hat einen Anfang in der Zeit und ist dem Raum nach auch
in Grenzen eingeschlossen», als auch fiir die Antithese, «die Welt hat keinen
Anfang und keine Grenzen im Raume, sondern ist sowohl in Ansehung der
Zeit als des Raums unendlich»,* lassen sich zwingende Beweise erbringen.
Aufdeckung, Beweis und Losung des Problems sind dabei der Vernunft als
hochster richterlicher Instanz selbst aufgegeben. Kants Naturauffassung und
Welterkenntnis lassen den Gedanken zu, dass die Welt eine «geschlossene
Gegebenheit» ist und die Welt der Erscheinungen und die Dinge an sich auf
derselben logischen Ebene behandelt werden konnen. Die Verbindung von
Erscheinung und transzendentaler Idee in der Frage nach dem Ursprung
und dem Ganzen der Welt hat die Vernunft vor eine unldsbare Aufgabe
gestellt. Die Antinomie der Vernunft ist nur 16sbar, indem aufgezeigt wird,
«dass die obigen Beweise der vierfachen Antinomie nicht Blendwerk, son-
dern griindlich waren, unter der Voraussetzung ndmlich, dass Erscheinun-
gen oder eine Sinnenwelt, die sie insgesamt in sich begreift, Dinge an sich
selbst wéren.» Diesem positiven Nutzen der Antinomien entspricht im Ne-
gativen die Aufgabe der Vernunft, als regulative Idee zu fungieren, «welche
in der Reihe der Bedingungen gegebener Erscheinungen einen Regressus
gebietet, dem es niemals erlaubt ist, bei einem Schlechthin-Unbedingten
stehen zu bleiben.»*

Einen anderen Zugang zum Unendlichkeitsproblem sucht Hermann Co-
hen, fiir den ebenso wie fiir Kant die Geltungsfrage (quaestio juris) als
transzendentalphilosophische Fragestellung nach den Bedingungen der
Moglichkeit des Erkennens im Mittelpunkt der Philosophie steht. In der

3 L. Baeck, Das Wesen des Judentums, Darmstadt, "0.J., 106f. und 246.

3 Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 231.

3 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft. 21787, Akademie Textausgabe Bd. 3, (unverén-
derter photomechanischer Abdruck, Berlin 1968) B 454 und 455.

% Ebd. B 535 und 537.



255 des Neukantianismus unter besonderer Berticksichtigung von Jonas Cohn

Folge der systematischen Rekonstruktion der kantischen Schriften hat Co-
hen eine eigenstiindige, iiber Kant hinausgehende Position entwickelt.”” Fiir
Cohen bietet die Mathematik, als Methode des naturwissenschaftlichen
Erkennes, den sichersten Boden, auf dem wissenschaftliche Philosophie
begriindet werden kann. Kants Auffassung, dass unser Erkennen an die zwei
heterologischen Momente von Sinnlichkeit und Verstand gebunden ist,
lehnt Cohen ab. Ausganspunkt ist ihm die Frage nach dem Ursprung, die in
der Geschichte der Philosophie bereits sehr friih als Frage nach dem Ur-
sprung alles Seienden Einzelerkenntnisse in einen systematischen Zusam-
menhang stellte.*®

Indem Kant nun die Anschauung dem Denken gleichwertig gegeniiber-
stellt und den Erkenntnisprozess an ihre theologische Verbindung bindet, ist
nach Ansicht Cohens das Primat des Denkens aufgehoben. Statt wie Kant
die Anschauung dem Denken vorauszustellen, lautet seine Feststellung:
«Wir fangen mit dem Denken an.»” Wenn das Denken als alleiniger apriori-
scher Ursprung des Erkennens anerkannt werden soll, sind nach Cohen
einige terminologische Unklarheiten zu beseitigen. Einmal ist nach Cohen
der Begriff «Verbindung» des Denkens irrefithrend, da auf diese Weise die
Verbindung zur Voraussetzung des Denkens erkldrt wird. Zum zweiten ist
fiir ihn die Kantische Formulierung der Synthesis des Denkens zu modifizie-
ren. «Nicht sowohl das Denken als vielmehr eigentlicherweise das Erkennen
wird durch Synthesis bestimmt. Also ist die Synthesis letztlich und eigentlich
die des Denkens mit der Anschauung.»* Fiir Cohen ist die Begriffsklarung,
die noch weitere hier ungenannte Begriffe einschliesst, von Wichtigkeit, weil
nur auf diesem Wege die «Urspriinglichkeit und voraussetzungslose Selb-
standigkeit des Denkens» zu begriinden ist.

Nach Cohens transzendentalphilosophischer Auffassung wird somit der
Gegenstand der Erkenntnis allein vom Denken erzeugt; der Gegenstand
steht dem Denken nicht als etwas Gegebenes gegeniiber, sondern er ist ihm
aufgegeben. Diesem Gedanken liegt das Prinzip des Ursprungs zugrunde.
Nicht durch Empfindung und Wahrnehmung wird ein Etwas gesetzt: Zur
alleinigen Voraussetzung des Erkennens wird das Denken erhoben, das
mittels der Denkgesetze, der Kategorien, den Erkenntnisgegenstand er-

7 Die Grundkonzeption seines Denkens ist nachzulesen in «Einleitung mit kritischem
Nachtrag» zu F. A. Lange, Geschichte des Materialismus, Bd. 2, *1896.

3 Logik der reinen Erkenntnis. Werke, Bd. 6, hg. vom Hermann-Cohen-Archiv,
a.a.0. 1977, 86.

* Ebd. 13.

“ Ebd. 25.

“ Ebd. 28.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 256

zeugt. Ursprung des Erkennens ist das Denken, das, losgeldst von aller
Sinnlichkeit, Erkennen erst méglich macht. Diese rationalistische Position,
die zudem die Sonderstellung des erkennenden Ich authebt, wird von Jonas
Cohn nicht geteilt. Nach seiner Ansicht gehort als unabhéngiger zweiter
Faktor neben die Grundsétze des Denkens der je besondere Inhalt. Der
Inhalt ldsst sich fiir Cohn nicht aus den Grundsétzen des Denkens ableiten.
Dass sich beispielsweise ein Gegenstand identisch sein muss, bildet die
Voraussetzung dafiir, ihn als solchen zu erkennen. Indem aber dieses sich
identische «Etwas» oder «Gegebene» benannt wird, ist gleichzeitig etwas
mitgesetzt, was im Satz der Identitét nicht enthalten ist. Das heisst, dass
selbst die Grundsétze des Erkennens sich nicht aussprechen lassen ohne die
individuelle Besonderheit eines jeden Gegebenen zu beriicksichtigen.

Demgegeniiber liegt fiir Cohen im Ursprungsprinzip die Forderung nach
einer dem Unendlichen methodischen Angemessenheit des Denkens, die
durch die bereits erwihnte Methode des Infinitesimalen als Urteil der Reali-
tit erfiillt ist. Das Infinitesimale ist der Ursprung aller Endlichkeiten, die die
Realitit und nicht die Wirklichkeit bestimmt. Die Wirklichkeit als Charak-
teristik der Empfindung ist fiir Cohen kein methodisches Instrument der
Wissenschaft. Das Infinitesimale ist die Instanz des Seins und der Realitét,
d.h. es ist das Mittel der Erzeugung der Gegensténdlichkeit, wobei die
Wirklichkeit und ihre Wahrheit nur Ziel fiir das wissenschaftliche Denken
sein kann.

Wir konnen damit festhalten, dass Cohen in jedem endlichen Massstab
der Naturerkenntnis nur einen relativen und problematischen Massstab
sieht. Das Ursprungsprinzip soll den Anfang fiir jede Entwicklung innerhalb
der Wissenschaft, der Ethik, der Religion oder der Kultur im allgemeinen
bilden. Die Arbeit zur Infinitesimal-Methode und die «Logik der reinen
Erkenntnis» lassen sich als die Werke Cohens ansehen, in denen er von der
kritischen Philosophie ausgehend die Begriindung und Ausformung des
Ursprungsprinzips darlegt und entwickelt. Im Begriff der Unendlichkeit
Gottes, so konnte man sagen, liegt das Ende: Hier werden die Grenzen des
transzendentalphilosophischen Denkens zugunsten eines jiidisch-messiani-
schen Glaubens iiberschritten. Im Anschluss an Maimonides unterscheidet
Cohen das Sein Gottes vom Dasein Gottes. Das Denken verbietet es, Gott
als «daseiend» anzunehmen. Die Ubereinstimmung von logischem und reli-
giosem Denken wird deutlich, wenn er sagt: «Gott ist der Ursprung des
Daseins; ohne ihn gidbe es kein Dasein. Es enthiillt sich hier eine geistige
Gemeinschaft mit dem Grundgedanken der Logik der reinen Erkenntnis.*

“ Der Begriff der Religion im System der Philosophie, Giessen 1915, 47.



257 des Neukantianismus unter besonderer Berticksichtigung von Jonas Cohn

Der Ursprung der Seinserkenntnis liegt fiir Cohen im Denken, dessen
Organon die Infinitesimal-Methode ist. Analog dazu bindet er den Ursprung
des «Dasein» an das Sein Gottes, dabei wird die Abhingigkeit der Gotteser-
kenntnis von der Ursprungslogik insofern relativiert, als sie ein eigenes
Gebiet mit einem eigenen Inhalt ausbildet.* Cohens Unterscheidung zwi-
schen den zwei Realititsarten, dem Sein der Natur und dem Sein des Sol-
lens, die einen unterschiedlichen Gegenstand besitzen und unterschiedli-
chen philosophischen Disziplinen angehdren, wird in diesem Zusammen-
hang wichtig. «Das eine ist das theoretische Interesse an dem Sein der Natur;
das andere ist das praktische Interesse, das Interesse an der Handlung und
an dem Willen.»*

Diese «zwei Welten» bilden im Anschluss an Kant das Grundphénomen
der Philosophie Cohens. Die Dualitét von Sein und Sollen fordert ein ein-
heitsstiftendes Prinzip, welches Cohen in der Gottesidee gefunden zu haben
glaubt. Gott in seiner Urspriinglichkeit ist einzig: «... die Einzigkeit des
gottlichen Seins (ist) die notwendige und die fruchtbare Voraussetzung fiir
das Problem der Natur und der Menschenwelt.»*

Der Gedanke der Einzigkeit Gottes steht in der monotheistischen Tradi-
tion des rationalen jiidischen Denkens. Gott zeigt sich nicht wie im Pantheis-
mus in der Natur und der Welt, sondern Natur und Welt haben Gott zu ihrer
Voraussetzung: «. .. die Einzigkeit Gottes hat zu ihrer begrifflichen Konse-
quenz das Dasein der Natur.»* Der Schopfungsgedanke schliesst fiir Cohen
die Einzigkeit Gottes als Ursprungsprinzip nicht aus. Im Judentum ist nicht
der Anfang, die Frage nach dem «Woher der Welt» das zentrale Thema,
sondern die Frage nach dem «Wohin»*, die tdglich neu sich vollziehende
«Erneuerung der Welt»*. Die Erhaltung der Welt wird damit zur téglich neu
gestellten Aufgabe. In der Zweckgerichtetheit, als ethischer Kategorie, sieht
Cohen den eigentlichen Sinn der Gottesidee als Ursprung und Einzigkeit:
«In der Erneuerung verwandelt die Schépfung sich in die Vorsehung. In der
Vorsehung aber verwandelt sich die logische Bedeutung der Gottesidee in
die ethische Bedeutung, in welcher die eigentliche Grundkraft des einzigen
Gottes zu ihrer vollen Entfaltung gelangt.®

“ Ebd. 47.

* Ethik des reinen Willens, a.a.0. 47.

% Einheit und Einzigkeit Gottes. In: Jidische Schriften, Bd. 1, mit einer Einleitung von
Fr. Rosenzweig hg. von B. Strauss, Berlin 1924, 87-99, Zitat 92.

% Ebd.

‘7 Ebd. 94.

“® Ebd. 93.

“ Ebd. 94.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 258

Diese Aufgabe tridgt den Charakter einer unendlichen Aufgabe; sie ist
das, was Kant mit dem Begriff der «Idee» kennzeichnet. Die Aufgabenhaf-
tigkeit gilt fiir alle Kulturgebiete; so findet das Denken keinen definitiven
Abschluss, die sittliche Haltung ist nie vollendet, das Prinzip der Freiheit als
Ursprungsprinzip garantiert die Unendlichkeit der Ethik. Doch in der Rich-
tungshaftigkeit ist das Denken zugleich auf den Abschluss fixiert: Jede
einzelne Erkenntnis ist Teil des unendlichen Wahrheitsstrebens. Die Dialek-
tik der Unendlichkeit, die in Philosophie und Religion in gleicher Weise
anzutreffen ist, ist konstitutiv fiir das Denken beider neukantianischen Phi-
losophen, sowohl in der Philosophie und Religionsphilosophie von Her-
mann Cohen lasst sie sich nachweisen, als auch bei Jonas Cohn. Fiir letzte-
ren, so wurde gezeigt, ist die Dialektik, die ihren Ursprung in der Unend-
lichkeit als Aufgabe, d.h. als Idee hat, konstitutiv fiir das Denken, Wollen
und Glauben des Menschen. Das Streben im jiidischen Denken, eine erste
Anfangsstufe in der Vergangenheit zu finden, deren Ende als unendlicher
Prozess in die Zukunft verweist, ist ebenfalls nur dialektisch denkbar: Jede
vergangene geschichtliche Stufe hat ihre Stelle in diesem Prozess und ist in
ihrer Positivitat anzuerkennen. Im Streben nach einer vollkommenen, nie
erreichbaren Zukunft ist die dialektische Spannung auf jeder Stufe neuge-
stellte Aufgabe.

Jonas Cohn findet diesen Gedanken in der positiven Mystik Goethes
angelegt. Der Versuch einer Sinndeutung des Gedichts «Wiederfinden» ist
fiir ihn von zentraler religionsphilosophischer Bedeutung. Die Positivitidt der
Lebenseinstellung sowie das Verhéltnis von Zeit und Ewigkeit in Goethes
Gedicht konnen stellvertretend auch fiir Cohns Geisteshaltung angesehen
werden. «Die hochste Gegenwart fasst zugleich die Vergangenheit in sich,
aus 1hr erwachend und sie kronend, und bereitet die Zukunft vor, die ihren
Gehalt erst voll entwickelt. So iiberwindet der Augenblick das Vergingliche
und wird zum Bilde der Ewigkeit.*

Nach diesem Versténdnis sind Ursprung und Teleologie von Kultur und
Wissenschaft so tief mit dem Urspriinglichkeitsprinzip verbunden, dass ohne
diesen gemeinsamen Ausgangspunkt keine Moglichkeit akzeptabel er-
scheint, Wissenschaft und Glauben eine positive Bedeutung im Ganzen der
Kultur zuzuweisen. Die Positivitit ist ein unverzichtbarer Bestandteil der
Philosophie Cohns. Die «Prévalenz des Positiven» oder das «Vorrecht des
Ja» fordern die Anerkennung eines jeden Gegenstandes. Damit ist gemeint,

0 Goethes Gedicht «Wiederfinden». Versuch einer Sinndeutung. In: Archiv fiir Philo-
sophie. Hg. J. von Kempski, Bd.1, Stuttgart 1947, 118-131, Zitat128.



259 des Neukantianismus unter besonderer Beriicksichtigung von Jonas Cohn

dass kein Gegenstand des Denkens, keine Wertnahme eines Gutes, kein
kulturelles Gebiet, kein Teil des Weltganzen, auch kein Traum oder Mir-
chen in ihrer/seiner Existenz ohne logischen Widerspruch verneint werden
kann. Aber erst die Dialektik von Positivitit und Negation gemeinsam dient
dem Streben, der Idealitiat der Welterkenntnis, verstanden als unendlichem
Prozess, ndher zu kommen: «Scheidung, Kritik ist werdende Ordnung, wie
Positivitit werdende Vollstindigkeit ist. Im Ideal des Erkennens sind Voll-
stindigkeit und Ordnung vereint.»”'

Auch fiir die Wirklichkeitserkenntnis ist der Aufgabencharakter leiten-
des Prinzip. Die Wirklichkeit ist fiir Cohn keine einheitliche und eindeutig
bestimmbare Wirklichkeit, d. h. sie ist nicht etwa nur Tatsachenwirklichkeit,
sondern in ihrer Idealitédt als Vielheit von Wirklichkeiten mit dem Unend-
lichkeitsprinzip verbunden: «Die Einheit der Wirklichkeit ist im Erkennen
intendiert, aber sie kann nie als Ganzes in einem einzelnen Erkenntnisakt,
nicht einmal in einer einzelnen Erkenntnisrichtung erfiillt werden ... sie ist
Idee im Sinne Kants, d. h. notwendig gestellte, das Erkennen leitende, aber
notwendig unerfiillbare Aufgabe.»”

Das bedeutet: Wirklichkeit ist keine gegebene totale Wirklichkeit, ihr
Unendlichkeitscharakter bleibt immer erhalten. In seiner Idealitét erinnert
Cohns Wirklichkeitsbegriff zum einen an den kabbalistischen Begriff der
transzendenten Seite Gottes, die als unendliche, nie erreichbare ausgegeben
wird, und zum anderen an die Unendlichkeit Gottes in Spinozas Ethik:
«Unter Gott verstehe ich das unbedingt unendliche Wesen, dass heisst die
Substanz, die aus unendlich vielen Attributen besteht, deren jedes ewige
und unendliche Wesenheit ausdriickt.» Die Substanz Gottes kann nach
Spinozas Ansicht nicht geteilt werden, im Unterschied zur mathematischen
und geometrischen Unendlichkeit. Die unendliche Substanz Gottes ist als
transzendent gefasst, der die ganze Natur als immanente Seite der Transzen-
denz angehort. Im Lehrsatz 21 sagt Spinoza dazu: «Alles, was aus der unbe-
dingten Natur eines goéttlichen Attributes folgt, hat immer und unendlich
existieren miissen oder ist durch eben dies Attribut ewig und unendlich.»>*

5! Theorie der Dialektik, a.a.O. 165.

52 Erlebnis, Wirklichkeit und Unwirkliches. In: Logos, Internationale Zeitschrift fiir
Philosophie der Kultur. Hg. R. Kroner, Bd. XV, Tiibingen 1926, 194-221. Wiederabdruck
in: Erkenntnistheorie und Logik des Neukantianismus. Texte von Cohen, Natorp, Cassi-
rer, Windelband, Rickert, Lask, Bauch, Hg. W. Flach und H. Holzhey, Hildesheim 1980,
621-648, Zitat 647.

3 Baruch de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode dargestellt. Philosophi-
sche Bibliothek Bd. 92, Hamburg 1976, 4.

* Ebd. 26.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 260

Aus den unendlichen und ewigen Attributen Gottes entfalten sich unendlich
viele Modi, die selbst unendlich sind.” Das grisste Problem bei Spinoza, die
Verbindung zwischen den unendlichen und den endlichen Modi, ist als
inkonsistenter Punkt innerhalb seines Systems verblieben. Obwohl er die
«dialektische» Natur dieses Problems erkannt hat, versucht er eine systema-
tische Losung mit rationalen Formeln, die unerreichbar ist.

Cohn sieht in Spinoza den Vollender einer philosophischen Interpreta-
tion der Unendlichkeit, der aus der mystischen Philosophie der Griechen,
der Scholastik, N. v. Cues’, Brunos, Descartes’ seine Schliisse zieht: «Ihm ist
das Unendliche das tiefst Erkannte, Gott als das unendliche Wesen wird
vollig rationalisiert.»*® Rudolf Schottlaender nennt in seiner Einleitung zu
Spinozas Ethik zwei Momente, die aus dem Judentum gespeist sind: «die
Unvergleichlichkeit Gottes und die Gesetzesfreude des Menschen».” Diese
bereits bekannte rationale Komponente des Judentums ist eher von geistes-
geschichtlicher als theologischer Bedeutung. In ihrer Stringenz weisen die
alttestamentarischen Denkmotive iiber die jliidische und christliche Glaubig-
keit hinaus. Julius Guttmann hingegen sieht in Spinoza einen in der aristote-
lischen und scholastischen Tradition stehenden Denker, fiir den die religio-
sen Wurzeln bedeutungslos geworden sind. Spinozas pantheistischer Got-
tesbegriff stellt fiir Guttmann einen Bruch mit der jiidischen Religion dar.*®

Leibniz entwickelt ein Weltbild, das den modernen Vorstellungen der
Wissenschaft gemésser ist. Seine Philosophie ist der Versuch, eine Verbin-
dung zwischen Wesen und Erscheinung, Moglichkeit und Wirklichkeit von
verschiedenen Welten, Materie und Geist, Subjekt und Objekt herzustellen.
Neben der Problematik von Ewigkeit und Unendlichkeit behandelt Leibniz
zugleich in seiner Monadologie das Problem von Stufen und Graden der
Entwicklung und Selbstverwirklichung. Die Frage nach dem letzten Ur-
sprung von universalen Verédnderungen, der Bewegung und der Entwick-
lung der Monade, ist ein Hinweis auf die Allmacht der unendlichen gottli-
chen Kraft. Leibniz, der dem spinozistischen Denken sehr nahe steht, unter-
nimmt den Versuch, das Unendliche als Mittel fiir mathematisches Denken
zu begriinden. Er unterscheidet zwischen drei verschiedenen Gruppen von
Unendlichkeit: «Ich pflege zu sagen, dass es drei Grade des Unendlichen
gibt, den niedrigsten derart wie beispielsweise die Asymptoten der Hyper-
bel, und dies pflege ich nur indefinitum zu nennen; in Wahrheit ist es grosser,
als irgend eine angebbare Grosse, was auch von allen iibrigen gesagt werden

% Ebd. Lehrsatz 23, 27f. .

% Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 159.

57 Spinoza, Ethik, a.a.0. XV.

%8 J. Guttmann, Die Philosophie des Judentums, Wiesbaden 1985, 278 ff.



261 des Neukantianismus unter besonderer Berticksichtigung von Jonas Cohn

kann. Das zweite ist das in seiner Gattung Grosste, wie das Grosste aller
Ausgedehnten der ganze Raum ist, das Grosste aller aufeinander Folgenden
(successorum) die Ewigkeit. Der dritte und hochste Grad des Unendlichen
ist selbst Alles (ipsum omnia), und so ist das Unendliche in Gott; denn er ist
als Einer Alles; denn in ihm ist Alles enthalten, was zur Existenz aller Dinge
notig ist.»>

Im Denken Hermann Cohens spielt Leibniz’ Philosophie eine tragende
Rolle. Fiir ihn bilden mathematisch-naturwissenschaftliches Erkennen und
Moralphilosophie den gemeinsamen «Ursprungsgrund» fiir die Philosophie
insgesamt. In der modernen Wissenschaft wird die Infinitesimalmethode als
ein Mittel zur Errichtung mathematisch-naturwissenschaftlicher Ziele ver-
wendet. Demgegeniiber bleibt das Dasein Gottes, das als Ursprungsprinzip
mit dem unendlichen Ganzen verbunden ist, unerwéhnt. Hermann Cohen
unternimmt den Versuch, beide Seiten des Ursprungsprinzips in systemati-
scher Ordnung miteinander zu verbinden. Die Idee Gottes stellt die metho-
dische Ubereinstimmung zwischen Natur und Sittlichkeit her. In der Tran-
szendenz Gottes liegt das einheitsstiftende Moment: «Aber diese Transzen-
denz will nichts Anderes bedeuten, als dass kraft ihrer nunmehr die Natur
nicht transcendent bleibt der Sittlichkeit, noch die Sittlichkeit der Natur.»®

Der gemeinsame «Ursprung» von Natur und Sittlichkeit ist bei Cohen
letztendlich in der jiidischen Religion zu finden, wie sein religionsphiloso-
phisches Nachlasswerk «Religion der Vernunft aus den Quellen des Juden-
tums» bereits im Titel zu erkennen gibt.** So notwendig das Denken als
Ursprungsprinzip fiir die Logik ist, die «von der Einheit des Denkens, als des
Denkens der Erkenntnis» handelt,* sowenig ist die Erkenntnis aller Kultur-
gebiete allein durch die Prinzipien und Grundsitze der Mathematik und
Naturwissenschaften moglich. Wahrend fiir Kant die Einheit des Be-
wusstseins, das Ich als transzendentale Apperzeption, die «Einheit des wis-
senschaftlichen Bewusstseins» darstellt,* geht Cohen von drei Gebieten des
Bewusstseins aus: dem Bewusstsein der Logik, Ethik und Asthetik, deren
systematischer Zusammenhang als «Einheit des Kulturbewusstseins» von
philosophischem Interesse ist.” Doch letztendlich bleibt das Denken die

% Zitiert nach Cohn, Geschichte des Unendlichkeitsproblems, a.a.O. 173.

% Ethik des reinen Willens, a.a.0. 465.

' Ebd. 466.

62 Nach dem Manuskript des Verfassers neu herausgegeben und mit einem Nachwort
versehen von B. Strauss, Wiesbaden o.J.

8 Logik der reinen Erkenntnis, a.a.0. 18.

% Ebd. 16.

% Ebd. 17f.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 262

voraussetzungslose Bedingung des Erkennens: Das Subjekt bildet das Ur-
sprungsprinzip fiir die objektive wie auch fiir die subjektive Welt. In totaler
Spontaneitit erzeugt es sich selbst und ist zugleich Basis und Prozess von
Wissenschaft, Moral und Religion. «Das Denken, als Denken der Erkennt-
nis, hat sich uns als Erzeugung erwiesen.» «Die Erzeugung selbst ist das
Erzeugnis.%

Auch fiir den Neukantianer Paul Natorp ist die Wirklichkeit nie «gege-
ben, sondern ist die ewige Aufgabe, die in wirklicher Erfahrung stets nur
relativer Losung fihig ist.»*” Die Wirklichkeit kann immer nur als das Ergeb-
nis eines Verwirklichungsprozesses bestimmt werden. Im Hinblick darauf ist
fiir Natorp die Unendlichkeit in Parallelitdt zur Wirklichkeit Aufgabe der
Erkenntnis. Im Prozesscharakter des Erkennens haben bei Natorp Grund-
begriffe und Methode der Philosophie ihren Ursprung. Der Fortgang wie
auch die Methode sind als Prozess zu verstehen, wobei das «Faktum» der
Wissenschaft nur als «Fieri» bestimmbar ist: «Das Fieri allein ist das Faktum:
Alles Sein, das die Wissenschaft <estzustellen> sucht, muss sich in dem
Strom des Werdens wieder 16sen.»®

In Cohns Begriff der Wirklichkeit sind verschiedene metaphysische und
religiose Momente enthalten, die zum Verstindnis der metaphysischen
Struktur seiner Philosophie beitragen. Die Verbindung zwischen den Begrif-
fen «Welt», «Wirklichkeit» und «Aufgabe» besteht als solche innerhalb des
«Kosmos» als einem wohlgeordneten einheitlichen Ganzen alles Wirkli-
chen:® des «Olam», dessen widerspriichliche Bedeutung wir schon erklirt
haben, und der «Aufgabe», die als Glaube an die religiose Wahrheit des
prophetischen Messianismus und dessen Optimismus erinnert.” Diese
Grundposition Cohens, in der die Aufgabe als religioser Begriff gefasst ist,
ist auch von Cohn iibernommen worden. Cohn betont das Bediirfnis nach
einer geistigen Heimat, nach dem allumfassenden Frieden des frommen
Glaubens, der, iiberall fiihlbar, «durch Sehnsucht gestirkt» ist.”

Der messianische Glaube ist ein zentraler Teil der jiidischen Religion. Er
ist einer der dreizehn Glaubensartikel des Maimonides, der in jedem Mor-
gengebet enthalten ist: «Ich bin vollkommen von der Ankunft des Gesalbten
iiberzeugt, und wenn er auch zogert, trotzdem hoffe ich téglich auf ihn, dass

% Vgl. ebd. 12-31, 52f., Zitat 53.

7 P. Natorp, Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften. Leipzig und
Berlin 1910, 94.

% Ebd. 14.

% Wirklichkeit als Aufgabe. Aus dem Nachlass hg. von J. Kempski, Stuttgart 1955, 13.

" Vgl. Cohen, Logik der reinen Erkenntnis, a.a.O., Vorrede XIII.

" Wirklichkeit als Aufgabe, a.a.O. 12.



263 des Neukantianismus unter besonderer Beriicksichtigung von Jonas Cohn

er kommen wird.»”” Nur so ist nach unserer Ansicht die Wirklichkeit als
Aufgabe zu verstehen. Wenn diese Wirklichkeit uns nie und nirgends gege-
ben ist, stehen wir inmitten ihrer als ewige Aufgabe; wir wollen und wir
sollen in ihr vordringen.” «Wirklichkeit als Aufgabe — das bedeutet, dass uns
die Wirklichkeit nicht, wie die meisten glauben, ein fiir alle Male als festes
Gebilde gegeben ist, dass sie sich vielmehr als problematisch darstellt, dass
wir sie immer vollstédndiger aufbauen sollen,» wenn wir auch diesen Aufbau
nie vollenden kénnen.”

Julius Guttmann vertritt in seinem Buch «Die Philosophie des Juden-
tums» die Grundthese, dass «das jiidische Volk nicht aus eigener Kraft zu
philosophischem Denken gelangt» sei. Vielmehr habe es «die Philosophie
von aussen her empfangen», so dass «die Geschichte der jiidischen Philoso-
phie ... eine Geschichte von Rezeptionen fremden Gedankenguts» sei.”
Wir vertreten hingegen die These, dass es sehr wohl eine eigenstidndige
judische Philosophie gibt, die nicht allein von der Rezeption ausserjiidischen
Denkens lebt. Die vorstehenden Uberlegungen bilden den Versuch, die
jidischen Wurzeln des philosophischen Denkens Jonas Cohns aufzuweisen
und festzustellen, dass Cohns philosophisches Denken neben seinem neuka-
ntianischen Fundament von jiidischem Gedankengut beeinflusst ist. Cohn
selbst hat sein Denken als ein dialektisch-aufbauendes Denken bezeichnet.
Im kritischen transzendental-philosophischen Denken und der Verbindung
mit Grundelementen der jidischen vernunftbegriindeten Denktradition
liegt die Synthese, verstanden als immer neu gestellte Aufgabe, nicht als
endgiiltiger Abschluss des Denkens.

Der Vergleich mit Hermann Cohens Erkenntnistheorie und Religions-
philosophie kann als ein Versuch gewertet werden, diesen Gedanken zu
stiitzen. Cohns Religiositét wird letztlich gekennzeichnet von einer personli-
chen Frommigkeit, die durch die kantische Wertphilosophie als universaler
Wertphilosophie getragen wird und im «Glauben an den Geist» ihre Grund-
lage hat.

Diese Form des Denkens, eine Verbindung von idealistisch-kritischer
Philosophie mit religionsphilosophischen Elementen, deren Wurzeln in der
jiidischen Tradition zu suchen sind, ist nicht nur kennzeichend fiir Cohens
und Cohns Philosophie. Jiidische Denker oder Philosophen jiidischer Her-
kunft haben sich schon zu Lebzeiten Kants mit dessen rationaler Philosophie

7 Sidur Sefat Emet — Jiidisches Gebetbuch. Mit deutscher Ubersetzung von Rabbiner
Dr. S. Bamberger, Basel 1972, 79; 12. Glaubensartikel.

”® Wirklichkeit als Aufgabe, a.a.O. 13.

* Ebd. 223.

> Philosophie des Judentums, a.a.O. 9.



Israel Idalovichi, Die Unendlichkeit als phil. und religioses Problem im Denken 264

und seiner Vernunftreligion identifiziert. Der ersten Generation der
Neukantianer gehorte Otto Liebmann an, dessen beriihmter Ausspruch «Es
muss auf Kant zuriickgegangen werden» fiir die Folgenden zum Motto ihres
transzendentalphilosophischen Denkens wurde. Ernst Cassirer, Emil Lask,
Arthur Liebert, Richard Honigswald zédhlen in zufélliger Reihenfolge neben
Cohen und Cohn als Juden zu den Begriindern und Weiterfiihrern neukan-
tianischer Philosophie. Der Vernunftglaube des deutschen Geisteslebens,
der neben der idealistischen Philosophie seine gleichwertige Ergéinzung in
der Literatur und Weltanschauung Goethes fand, begiinstigte das Emanzi-
pations- und Assimilationsbestreben der deutschen jiidischen Intellektuel-
len mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung: Als «Weltbiirger» und Jude
stand man in der Tradition des deutschen Geisteslebens und fiihlte sich der
deutschen Nation als ihr Biirger verpflichtet.

Die Bedeutung Goethes fiir die jiidischen Gelehrten hebt Georg Simmel
hervor: «Vielleicht hat niemand ein so symbolisches Leben gelebt wie Goe-
the, weil er jedem nur ein Stiick und Seiten seiner Personlichkeit gab und
zugleich doch <allen das Ganze>. In dieser Weise symbolisch zu leben, ist die
einzige Moglichkeit, nicht Komddiant und Maskentriger zu sein.»’® Be-
zeichnenderweise hat Ernst Cassirer im Davoser Gespridch mit Martin Hei-
degger 1929 auf drei Fragen eines Studenten drei Antworten gegeben, die
mit einem Goethezitat endeten.”” Die Bedeutung der positiven Mystik Goe-
thes fiir Cohns Religionsphilosophie wurde bereits angesprochen. Auch in
Cassirers Welt der «symbolischen Formen» steht Goethe Pate fiir das «Un-
begreifliche», das getan, «das Unaussprechliche», das gesagt, «das Wesen
(das) zur Erscheinung gebracht» wird.”

In dieser Tradition stehend - sie verarbeitend und teilweise kritisch iiber-
windend — muss die Philosophie Jonas Cohns und Hermann Cohens, fiir die
das Unendlichkeitsprinzip und Ursprungsprinzip die Grundlage eigenstén-
diger philosophischer Arbeit bildet, gewiirdigt werden. Cohn hat das ein-
gangs aufgefiihrte Zitat von Eliot in der Ethik «Selbst-Uberschreitung» zu

76 Zitiert nach: J. Habermas, Der deutsche Idealismus der jiidischen Philosophen 1961,
In: Philosophische Profile, Frankfurt am Main 1984, 39-64, Zitat 52; vgl. ferner G. Sim-
mel, Goethe, Leipzig 1912.

7 Vgl. ebd. 53 und: Davoser Disputation zwischen Ernst Cassirer und Martin Heideg-
ger. In: M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M. *1973,
246-268.

78 J. Habermas, Der deutsche Idealismus, a.a.O. 54; vgl. E. Cassirer, Symbol, Technik,
Sprache. Aufsitze aus den Jahren 1927-1933, Hg. E. W. Orth und J. M. Krois, Philosophi-
sche Bibliothek, Bd. 372, Hamburg 1985.



265 des Neukantianismus unter besonderer Beriicksichtigung von Jonas Cohn

einem Zitat zusammengezogen. Bei Leo Baeck steht am Ende von «Das
Wesen des Judentums»: «Wer Uberzeugung hegt, achtet die Uberzeugung.
Wir sind, voller Ehrfurcht vor der Aufgabe, die darin liegt, dessen bewusst,
was unsere Religion ist. Wir wissen, dass auch von ihr das Wort gilt, das
einer unserer Weisen gesprochen hat: <Der Anfang zeugt fiir das Ende, und
das Ende wird einst fiir den Anfang zeugen.»>»”

Israel Idalovichi, Haifa

7 L. Baeck, Das Wesen des Judentums, a.a.O. 312.



	Die Unendlichkeit als philosophisches und religiöses Problem im Denken des Neukantianismus unter besonderer Berücksichtigung von Jonas Cohn

