
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 3

Artikel: Luther und das Alte Testament

Autor: Beintker, Horst J. Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luther und das Alte Testament

Luthers Lebenswerk war der Auslegung der Heiligen Schrift gewidmet.
Was man auch aus seinem literarischen Erbe heranziehen mag, sei es zu
meditativer Betrachtung, sei es zu kritischer Urteilsbildung, immer ist es in
irgendeiner Form als Bibelerklärung zu begreifen. Sein Werk dient jedenfalls

dem ganzen Inhalt wie der einzelnen Sache nach stets der Botschaft von
Gottes Wort, und diese Botschaft entfaltet Luther als gebietendes Gesetz
und frohmachendes Evangelium.

Welchen Platz nimmt darin nun das Alte Testament ein?

Ganz gewiss steht es an einer entscheidenden Stelle, wenn man nach dem
Einfluss auf Luthers Empfinden und Denken fragt. Denn schon die gewaltige

Arbeit der Bibelübersetzung und ebenso die zahlreichen Predigten, die
vielen Vorlesungen und die im Druck erschienenen Auslegungen biblischer
Texte betreffen weithin das Alte Testament. Es fällt auf, wie viel Luther sein
Schrifttum mit Stellen aus ihm belegt, etwa fast nur mit ihm in der eine
Reform fordernden Schrift 1526: «An die Ratherren aller Städte deutschen
Lands, Schulen zu errichten»; oder wie engagiert er in der ziemlich gleichzeitigen,

aufgrund von Nachschriften dann 1532 gedruckten Vorlesung über
den Prediger Salomo urteilt. Seine Vorrede dazu empfiehlt, von der guten
«Politik oder Ökonomie Salomos» zu reden, weil dessen Weisheit weniger
Gesetze für Staat und Familienrecht vermittle, als in allem Unglück dem
Staatslenker und Hausherrn mit Trost helfe (WA 20; 8,19-25). Das ist
volkserzieherisch und seelsorgerlich gedacht, und hierin liegt eine wesentliche
Seite des Einflusses alttestamentlicher Texte auf die reformatorisch zu
nennende Sozialethik. Doch das ist so formuliert erst eine reife Frucht der
bitteren Erfahrungen aus der Mitte der zwanziger Jahre, und als ganzes
verdankt Luther dem Alten Testament viel mehr. Er verdankt ihm die
wichtigsten Züge seiner Theologie: «die Strenge des Gottesbegriffs, den
unerbittlichen Ernst des Gebotes Gottes, die Erhabenheit Gottes über alles
menschliche Denken, aber auch die volle Bejahung der Schöpfung, die
Absage an alle asketische Weltflucht, den Realismus der Frömmigkeit, den
Sinn für die theologische Bedeutung der Geschichte» und vor allem die
prophetische Grundlinie von Gericht und Gnade, von Gottes Gerechtigkeit
im heilschaffenden Sinne. Hier bereits hörte er von der Kraft (virtus dei)
einer das ganze Leben des Gottesvolkes bestimmenden Gottesliebe. «An
Luther zeigte sich mit aller Deutlichkeit, dass die Bindung an das Alte



220 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

Testament den christlichen Glauben vor idealistisch-humanistischen
Missdeutungen bewahrt.»1

Luther wurde vor über 475 Jahren am 19. Oktober 1512 zum Doktor der
Theologie promoviert und übernahm an der Wittenberger Universität die
Lectura in Biblia. Sein Lebensberuf kam dabei mit seiner besonderen
Aufgeschlossenheit für das Denken der ganzen Bibel überein. Theologie
verstand Luther wesentlich als Schriftauslegung, und nur im intensiven
Bibelstudium sah er den richtigen Weg zur theologischen Erkenntnis. Luthers oft
gehörtes Urteil, im Papsttum habe man die Bibel verachtet,2 kann vielleicht
mehr, als man zugeben wird, auch die heutige Zeit treffen. Denn Luther hat
insofern recht, als er anders als die meisten von der Frage nach dem Kern der
biblischen Botschaft bestimmt war. Das trieb weder die Scholastiker noch
Humanisten um.3 Gabriel Biel z.B. zog die fertige Ordnung theologischer
Lehrsätze des Normaldogmatikers Petrus Lombardus dem «weiten Meer»
der heiligen Schriften vor. Und wenn die grossen Humanisten Johannes
Reuchlin und Erasmus zwar zu den Quellen riefen - ad fontes! - sowie das

Vernachlässigen des Bibelstudiums rügten und mit De rudimentis hebraicis
Reuchlin 1506 sowie mit seinen Bibelstudien Erasmus dem Abhilfe schaffen
wollten, so ging es doch am Kern der Sache vorbei. Reuchlin suchte im Alten
Testament die Kabbala auf und fand eine uralte geheime Philosophie im
hebräischen Bibelcorpus. Erasmus verschloss sich mit seinem Vorbild der
antiken Bildung den Zugang zum Alten Testament und verlor so den eigentlichen

Sinn des Neuen mit einer Philosophia Christi nach antiker Klassik.
Beide gingen am wesentlichen Inhalt der Bibel vorbei.

Luther aber fand schon in den Psalmen, also als Ausleger des alttesta-
mentlichen Gebetsbuches, und dann bei Paulus in dessen Römer- und Gala-
terbrief zum wirklichen Kern der Bibel. Bei Jesaja und im Dodekaprophe-
ton sowie in der sehr langen Befassung mit Genesis bestätigte er ihn. Er
kleidete das in die Worte, dass in der Bibel Christus das einzig Entscheidende

sei: «Nimm Christus aus der Heiligen Schrift, und was wirst du dann noch
in ihr finden!?», wandte er 1525 gegen die Vorhaltung des Erasmus über die

1 S. Raeder, Luther als Ausleger und Übersetzer der Heiligen Schrift. In: Leben und
Werk Martin Luthers von 1526 bis 1546. Festgabe zu seinem 500. Geburtstag FL) Berlin
1983, 258. Raeder, dem ich mit seinen Forschungsergebnissen dankbar verbunden bin,
beruft sich hier auf das zum Thema ebenfalls grundlegende Werk von H. Bornkamm,
Luther und das Alte Testament, Tübingen 1948.

2 Vgl. WA TR 4; 610,21 (Juni 1540): «Einst, als ich ein Mönch war, verachtete man die
Bibel.» - Bei Zitaten aus WA fortan nur TR, auch DB, und fortsetzend nur die Seiten- bzw.
Zeilenzahlen.

3 Vgl. Wegbereiter der Reformation (hg. v. G. A. Benrath), Bremen 1967, 71 (zu Biel)
und 530 (zu Erasmus).



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 221

Dunkelheiten in ihr ein. Die Klarheit komme in ihr von dem, was im
Zentrum steht.4

Aber gilt das auch für das Alte Testament, und wenn ja - warum ist das

dann keine Umdeutung? Eben so ist es: «Die Bibel hat ihre eigene Begrifflichkeit

und muss aus dieser heraus gedeutet werden. Die Bibel hat eine
andere Sprache und Begrifflichkeit als Aristoteles und die auf seine Philosophie

gegründete Scholastik» (Raeder260). Das Alte Testament sagt dem

Christen, was im Neuen Testament erfüllt wurde. Gewiss erschöpft sich das

Alte Testament nicht in den Weissagungen auf Christus hin; im ganzen ist
das Alte Testament ein «Gesetzbuch», wie das Neue Testament im ganzen
«ein Evangelium oder Gnadenbuch» ist, obwohl sich auch darin Gebote
finden, «das Fleisch zu regieren» (DB 8; 12,9-14). Darum dürfen die zwei
«Gesetz und Evangelium» nicht vereinfachend auf die zwei Teile des Kanons
aufgeteilt werden, vielmehr hat die Bibelauslegung bei allen Texten streng
«evangeliozentrisch» zu geschehen (Raeder 261). Es darf weder einem chri-
stologisch verengten Verständnis des Alten Testaments nachgegeben noch
eine historiozentrische Erklärung vorgenommen werden. Auch im Alten
Testament werde, wie Luther zeigt, der Glaube an Christus berichtet.
Gegenüber der ersten Psalmenvorlesung 1513-1515 hat Luther in der zweiten
Psalmenvorlesung, die als Operationes ab 1519 erschienen, sich einer
prinzipiellen christologischen Deutung der Psalmen entledigt. Freilich deutete er
sie im Lichte des Glaubens an Christus, da er ihn auch für den ersten
Bundesschluss voraussetzte, wie ebenso man zu allen Zeiten den Unglauben
gegenüber der Gnade Gottes gefunden habe. «Denn wenn sich auch im
Laufe der Zeiten die Sitten, Personen, Orte, Riten ändern, so geht dennoch
dieselbe (Trennung im Glauben), sei es Frömmigkeit (pietas), sei es Gottlosigkeit

(impietas) durch alle Zeiten hindurch» (WA 5; 29,28-30).
Die Nähe zum Volk des ersten Bundesschlusses geht bei Luther so weit

wie nur aus Glaubensnähe denkbar. Er sah in Abraham den Vater der
Glaubenden. Es geht um das grosse «heilige» Geheimnis der Erwählung.
Israel und die von ihm ausgehende Hoffnung auf das Heil in Christus gehören

zusammen. Durch seine Lebenshingabe sind die «Fernen», als die sich
die aus den Heiden zum Heil gerufenen Christen erkennen sollen, hineingebracht

worden in das Erwählungsmysterium Israels. Die Kirche lebt auf
diesem Grund. Und an Christus ist schon geglaubt worden im alten Bundesvolk.

Freilich war solche Art des Glaubens nur bei wenigen und im Familien-

4 WA 18; 606ff. Vgl. dazu H. J. Iwands theologische Einführung und Erläuterungen zu
De servo arbitrio, Ergänzungsband! der Münchner Lutherausgabe, 1962, 253ff.



222 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

verband vorhanden,5 aber Luther hält den biblischen Satz durch, dass Abraham

den Tag Christi sah. Das Verhältnis Luthers zum alten Bund entscheidet

sich an Rom 11,29-32. Nach einer uns unschaubaren Zukunftsgewissheit
erfülle sich die Erwählung, dass Israel Christus aufnehmen werde «inmitten
der Heiden» und diese «Fernsten» hineingehen würden in Gottes Reich
«nach der Vollzahl der Erwählten» (vgl. WA 56; 437,6.22.27ff.). Das rührt
an die Dialektik von Gesetzesstrenge und Vergebungsgnade.

Auch hier hat Luther vom Alten Testament gelernt. Vieles bindet sich bei
ihm ein in die Erfahrung des Werdens bei gegensätzlichen Wirkweisen
Gottes. Die Gegenwirkung auf die menschliche Verhaltensweise zwischen
Glaube und Unglaube und wieder Glaube kommt in Erwählung, Zorn und
Barmherzigkeit zum Ausdruck. Gott erschafft den Menschen und sieht ihn

gegen sich aufbegehrend im Übertreten der Gebote. So deutet Luther die

Glaubensverbindung mit Gott bis zur resignatio ad infernum mit einem
Bibelwort in bezug auf Gottes Töten und Lebendigmachen den Weg zu Hiob
und Jesus öffnet und zum Schlüssel für sein Verstehen wird. «Wer sich ganz
in den Willen Gottes geworfen hat, der ist eben schon nicht (mehr) ausserhalb

von Gott; wer bereit ist nach Gottes Willen in der Hölle zu sein»6 - und
das hiess für Hiob und Jesus Leiden und Kreuz -, «der erlebt die Hölle eben

nicht mehr als Hölle» (vgl. WA 56; 391,9ff.). Wie den alles begründenden
Zusammenhang vom Erwählen Gottes, also den gütigen Vorgang von Wahl
und Erwähltwerden, aus dem Alten Testament, hat Luther eben von dort
den Gedanken von der verborgen und mit Ärgernis wirkenden Handlungsweise

Gottes. Sie gipfelt ja in der Erfüllung der alten Verheissungen; aber
auch sie sind anders Gottes Erfüllen, als sich konkrete Erwartungen mit dem
Messias es dachten. Denn «das Kreuz Christi und seine Auferstehung
enthüllt das Geheimnis des göttlichen Wirkens, das durch den Tod Leben
schafft; Christus ist <zum Zeichen des Gegensatzes) hingestellt worden, als

derjenige, der nur den Sündern und nach Gnade Verlangenden helfen will;
die Person Christi, in der Gott inkarniert und verborgen war, zeigt in
ihrem Wort wie in ihrem Handeln die Art des göttlichen Lebens auf».7

Die Motivation für seine Kreuzestheologie kam Luther aus dem Alten
Testament. Die ersten Anregungen dazu kamen ihm ziemlich früh, sicher

aus der konzentrierten Befassung mit den Psalmen, wahrscheinlich aus

Überlieferungen auch in der Deutschen Mystik. Vieles band sich bei ihm

5 1519 kommt Luther im Galaterkommentar darauf, dass die kleine Schar und besonders

in der Familie Christi Kreuz im alten Bund erfahren habe (vgl. WA 2; 536,lOff.).
6 E. Seeberg, Luthers Theologie. Motive und Ideen, Göttingen 1929,148f.
7 Seeberg 144 mit Belegen aus WA 1; 94.97 und 4; 9. Seeberg macht dafür auch

Nachwirkungen der Areopagitischen Mystik geltend.



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 223

dann ein in die Simulstruktur von «gerecht und Sünder zugleich». Die
bekannten Jesaja- und Psalmenstellen zum gegenlaufenden, paradox
anmutenden Handeln Gottes, auch der Parallelismus membrorum, wenn der
Position die Negation folgt, haben Luther solche irrationalen und antiintel-
lektualistischen Motive geboten. Das Leben geht eben nicht auf. In ihm
jedoch, nicht jenseitig entfaltet sich «unsichtbar und verborgen ein anderes

Leben, das Leben des Geistes, das im Gegensatz zu diesem Leben, aber mit
seinen Mitteln und Geschehnissen, baut und zerstört, schafft und vernichtet»8.

Denn «das Verlassenwerden» versteht Luther geistlich (spiritualiter),
und durch Erleiden fühlend (affectu) «werden wir innerlich neu gestaltet im
Verborgenen» vor Gott (fieri intus coram deo in abscondito). Absconditus
und spiritualis bei Luther haben wir eng verbunden zu sehen.9 Und diese

verborgene, geistliche Art kennzeichnet die engste Gemeinschaft zwischen
Gott und Glaubenden; sie haben die Gewissheit des Heils und warten auf
Vollendung in Christus. «Denn auf Gott hoffen heisst in Christus sein und in
ihm leben» (WA 3; 56,33f.).

Doch wie passen die vermeintliche Gesetzlichkeit der Frommen des alten
Bundesbuches mit Luthers Gesetzesauffassung zusammen?

Luther spricht über die Gesetze nach ihrer verschiedenen Funktion im
Alten Testament in seiner Vorrede zu diesem Teil der Bibel. Alle biblischen
Vorreden von ihm darf man vielleicht mit Recht «eine kurze Summe seiner

ganzen Theologie nennen».10 So teilt Luther die Gesetze im Überblick seines
Verstehens vom Alten Testament dreifach auf: nach solchen, «die nur von
zeitlichen Gütern sagen», solchen, «die vom äusserlichen Gottesdienst
lehren», und nach solchen, «die vom Glauben und von der Liebe» handeln

(DB 8; 16,31-18,3). Die eigentliche Absicht des Gesetzes, das als ganzes von
den Frommen göttlich gegeben verehrt werde, sei Glaube und Liebe. Damit
diese gefördert werden, haben «die Könige, Priester und Obersten oft
frisch ins Gesetz gegriffen, so dass also der Glaube und die Liebe soll
aller Gesetze Meister sein» (18,14-16).

Die buchstäblich-starre Durchführung des Gesetzes galt demnach auch
im ersten Bund nicht. Mir scheint es so zu liegen, dass Luther Gottes Wort
als Gesetz in seiner Art und Funktion vom göttlichen Wort des Evangeliums
scheidet. Wenn man nach innen schaue, spreche die Schrift nur von Christus,

und zwar überall, und das, was sie oft scheinbar anderes sage, bedeute

8 Seeberg 141 mit Bezug auf WA 3; 112; vgl. ebd. 143 das Zitat WA 3; 524.
9 Vgl. WA 1; 127: «Igiturhoc relinquere intelligitur spiritualiter et affectu fieri intus coram

deo in abscondito» die Coram-deo-Situation.
10 Raeder (261) führt das aus H. Bornkamm (Hg.), Luthers Vorreden zur Bibel (7),

Hamburg 1967, an. Die Nachweise im Text nach WA DB.



224 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

dennoch figürlich und im Schattenriss Christus (WA 56; 414,15f.)-11 Und
wenn Gottes Wort ursprünglich die Propheten in seiner «herben Unbegreiflichkeit»

erschreckte, so wurde es für uns in Christus «lieblich» und «fleischlich»

und wird uns als das inkarnierte Wort menschlich näher gebracht (vgl.
WA 56; 164,8ff.).

Luther sah jedenfalls die wahre Bedeutung des Gesetzes nicht im Widerspruch

mit der christlichen Freiheit. Die eigentliche Absicht des Gesetzes
sah er mit Paulus darin, die Wege zum «lieblichen», geschichtlich als

Evangelium wirksamen Wort zu bahnen. Keinesfalls konnte Moses bzw. Gott mit
dem Dekalog über die Erfüllung des primus usus legis hinaus die vollständige

geistliche Flineinnahme von Gottes Willen in unser Befolgen der
gebietenden biblischen Sätze erwarten. Dem Bundesschluss folgte ja menschli-
cherseits alsbald der Bruch. Moses Absicht liege im Aufdecken, «dass er
durchs Gesetz die Sünde offenbare» (DB 8; 20,14).

Das «Sündenamt und Todesamt» des Gesetzes bestätigt Moses; weil die
ratio in ihrer Blindheit «die Sünde nicht erkennen kann», nicht weiss, «dass

Unglaube und an Gott verzweifeln» und «dass böse Neigung des Fleisches
und Hass wider Feinde Sünde sei» (20,31-22,2), ist das tödliche Drohen
erforderlich. Gott will mit dem Gesetz zur Erkenntnis der Bosheit bringen,
damit die Glaubenden «nach Hilfe göttlicher Gnade seufzen und trachten in
Christo» (24,18). Indem Christus gekommen ist, hat das Gesetz den
Todesschrecken bei den Christen verloren. Es kann die an Christus Glaubenden
nicht mehr verdammen und töten. »Denn durch Christus ist die Sünde

vergeben, Gott versöhnet, und das Herz hat angefangen, dem Gesetz hold
zu sein» (24,25f.). Gemeint ist damit die dritte Art der Gesetze, welche die
oben genannte eigentliche Absicht Gottes mit dem Gesetz ausdrücken.
Nicht infrage kommen die erste und zweite Art. Weder als Kultvorschriften
noch überhaupt als Gesetzgebung für das alte Israel bleiben die Bücher
Moses in Geltung.

In seiner Stellung zum Alten Testament trennt Luther sich sowohl von
einem gesetzlichen Radikalismus in einigen reformatorischen Nebenströmungen

als auch von der gesetzlichen Linie der Scholastik. Thomas von
Aquino z.B. bewertete das Neue wie das Alte Testament als Gesetz: «Im
neuen Gesetz werden die bösen inneren Herzensregungen verboten, während

sie im alten Gesetz ausdrücklich nicht in allen (Fällen) verboten werden
und auch da, wo sie zu verbieten sind, nicht mit Strafen belegt werden.»12

Darum vergleicht er es einer «Zuchtordnung für Knaben» und das «neue

11
Seeberg 199 (mit Belegen WA 1; 113 u. a.).

12 Summa theologica p. I II qu. 107 art. 4 (zit. nach Raeder 262).



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 225

Gesetz» wie in einer Bürgerschaft mit dem Gesetz für die erwachsenen
«vollkommenen Männer» (107 art. 1). Dagegen hält Luther das Gesetz Moses

viel höher. Als Gebot Gottes, das Glaube und Liebe will, braucht es nicht
einer Vervollkommnung durchs «neue Gesetz». In der Bergpredigt habe
Christus nur die eigentliche Absicht des Gesetzes Moses betont, wie er «uns
das Gesetz ausgelegt hat und den rechten Verstand hab darein gegeben»
(WA 10 III; 401,1).

Vermeintlich nach Luthers Grundsatz sola scriptum griffen beim
Zusammenbruch der alten Ordnungen in den Sturmjahren nach 1521 viele auf
alttestamentliche Gesetzesbestimmungen zurück wie der Eisenacher Prediger

Jakob Strauss und der Weimarer Wolfgang Stein. Luthers Kollege Karlstadt

berief sich auf das Bilderverbot im Dekalog bei der Bilderabschaffung
in den Kirchen, und Müntzer mit den aufständischen Bauern zog ebenfalls
das Alte Testament zurate. Sie hatten die Forderungen in den «Zwölf
Artikeln» grösstenteils daraus genommen. Luther griff in diese Entwicklung mit
einer Predigt über 2. Mose 19 und 20 am 27. August 1525 ein und stellte den
darin mit der Sinaigesetzgebung verbundenen Dekalog mit der aktuellen
Fragestellung vor als «Eine Unterrichtung, wie sich die Christen in Mose
sollen schicken». Sie kam seit 1526 mehrfach im Druck heraus. Die bekannte
These, man lasse «Mose der Juden Sachsenspiegel», also das ihnen gegebene

Landrecht sein, «und uns Heyden unverworren damit» (WA18; 81,14),
die Luther gegen Karlstadt 1525 bereits in «Wider die himmlischen Propheten»

verfocht, zeigt sein differenziertes Umgehen mit dem Alten Testament.
«Das gesetz Mosi bindet die Heyden nicht, sonder allein die Juden» (WA 16;

371,13), sagt er 1526. Er meint damit alle Kultvorschriften und die ganze
Gesetzgebung des Alten Testaments, auch den Dekalog. Seine These
begründet er gerade aus den ihn einleitenden Worten 2. Mose 20,1: «<Ich byn
der HERR dein Gott, der dich aus Egypten lande aus dem dienst haus

gefuhrt habe.> Aus dem text haben wyr klar, das uns auch die zehen gepot
nicht angehen, denn er hat yhe nicht aus Exypten gefuhrt, sondern allein die
Juden» (WA16; 373,15-18). Doch der Christ hält die zehn Gebote auch, aber
«nicht darumb, das Moses gepotten hat, sondern das sie myr von natur
eyngepflantzt sind und Moses gleich mit der natur stympt (et)c. Die andern
gepot ym Mose, die von natur nicht sind, halten die heyden nicht, gehen sie

auch nicht an» (380,10-13). Aber doch hat Moses, was die Natur nicht geben
kann: «verheyssungen und zusagungen Gottes von Christo»; auch soll er
«Exempel» für die Regierenden sein, aber nicht bindendes Gesetz; ferner
«lesen wir Mosen von wegen der schonen exempel des glawbens, (der) liebe
und des creutzes», wie sich bei ihm auch «die exempel der Gottlosen»
vorfinden (376,13; 381,9; 391,7-10).



226 Horst J. Eduard Beintker; Luther und das Alte Testament

In allen anderen alttestamentlichen Büchern sieht Luther Kommentare
und Veranschaulichungen des Gesetzes Moses: «... sie treiben allesamt
Moses Amt und wehren den falschen Propheten, dass sie das Volk nicht auf
die Werke führen»; damit wollen sie wie Mose es «auf Christum treiben»
(DB 8; 28,14-18). Das ist für die heutige Wissenschaft vom Alten Testament
vom damaligen aktuellen Stand der kirchlichen Lehre her gesagt und natürlich

so vereinfacht zurückzuweisen. Heute besteht die Aufgabe in der
historisch-kritischen Wissenschaft darin, Altisraels Schrifttum historisch und
literarisch genau zu erfassen. Es geht deshalb nicht an, bestimmte Texte unmittelbar

auf Christus zu deuten, wie das die Kirche immer getan hatte. Auf
dieses hermeneutische Problem gehen wir noch etwas ein, wenn wir die
praktische Anwendung der alttestamentlichen Theologie und Geschichtsdeutung

durch Luther für den Weg der Gemeinden Jesu Christi bedenken.
Die grösste Bedeutung gewann für Luther wohl die alttestamentliche

Propheten-Überlieferung. Dazu gehört für ihn auch der Psalter, das Gebetbuch

der alttestamentlichen Heiligen. Hier reden die Propheten und auch
Christus mit Gott. Man höre von «den allertrefflichsten Sachen», in denen
die Heiligen «mit Gott selber geredet haben» (DB10 I; 100,20). «Da siehest
du allen Heiligen ins Herz wie in schöne, lustige Gärten, ja wie in den
Himmel, wie feine, herzliche, lustige Blumen darinnen aufgehen von allerlei
schönen, fröhlichen Gedanken gegen Gott und seine Wohltat. Wiederum,
wo findest du tiefere, kläglichere, jämmerlichere Worte von Traurigkeit, als

die Klagepsalmen haben? Da siehest du abermal allen Heiligen ins Herz wie
in den Tod, ja wie in die Hölle. Wie finster und dunkel ist's da von allerlei
betrübtem Anblick des Zorns Gottes! Also auch wo sie von Furcht oder
Hoffnung reden, brauchen sie solche Worte, dass dir kein Maler also könne
die Furcht oder Hoffnung abmalen und kein Cicero und Redekundiger also
vorbilden» (102,9-18).

Das ist in der Psaltervorrede 1528 gesagt; 1524 geht Luther in der Vorrede
auf den Psalter auf Gottes Verhalten und unser dem entsprechendes
Glaubensleben ein. Dabei zeigt sich auch seine philologische Gewissenhaftigkeit
gegenüber dem Urtext, auch die Bedeutung, die Hab 2,4 für Paulus und ihn
bekam. «Im Psalter und sonst hin und wieder begegnen oft diese zwei Worte
beieinander: Barmherzigkeit und Wahrheit. Diese sind von einigen wild und
wüst gebraucht. Die habe ich verdeutscht: Güte und Treue. Es ist eigentlich
das, was wir, etwas freier übersetzt, Liebe und Treue nennen, wenn wir z.B.
zu sagen pflegen: Er hat mir Lieb und Treu bewiesen. Aber ich habe es, so

frei zu verdeutschen, nicht wagen dürfen. Denn das hebräische Wort <che-

sed>, das andere mit Barmherzigkeit, ich aber mit Güte verdeutscht habe, ist
eigentlich das, wenn man jemand Freundschaft, Liebe oder Wohltat erzeigt,



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 227

wie es Christus in Matth. 12 aus Hosea selbst deutet und spricht: <Ich habe
Lust an der Barmherzigkeit und nicht am Opfer>, d.h. ich will, dass man
Freundschaft, Liebe und Wohltat lieber erzeigt als Opfer.» - «Wenn ihr
wüsstet, was das sei», steht ja im Matthäus-Evangelium, «hättet ihr die

Unschuldigen nicht verdammt», und das erinnert Luther wieder an sein
reformatorisches Grunderlebnis und an sein Gottesbild, das er wesentlich
aus dem Alten Testament gewann. Denn so setzt er in der Vorrede 1524 fort;
er meint dabei das Verhältnis wechselseitiger Beziehung zwischen Gott und
uns: «So heisst Wahrheit und Treue, dass man sich auf einen verlassen und
Zuflucht zu ihm haben darf, und derselbe hält, was er geredet hat und
wessen man sich zu ihm versieht. So lässt sich auch Gott allenthalben in der
Schrift gegen uns rühmen, dass er barmherzig und treu sei, d.h. dass er
Liebe und Treue beweist und uns alle Freundschaft und Wohltat erzeigt und
wir uns tröstlich auf ihn verlassen können, dass er treulich tut und hält,
wessen man sich zu ihm versieht. Solche Treue und Wahrheit heisst hebräisch

<emeth>. Daher kommt auch das hebräische <emuna>, welches Paulus
selbst aus Habakuk (2,4) mit Glaube verdolmetscht hat: der Gerechte lebt
seines Glaubens (Rom 1,17). Es wird im Psalter oft zu Gott gesagt: <dein

Glaube> oder <in deinem Glauben>, - deshalb weil er solchen Glauben gibt
und man auf seine Treue baut. Die zwei Worte Wahrheit und Glaube sind im
Hebräischen fast gleich, und es wird schier das eine für das andere genommen,

wie wir auf deutsch auch sagen: <Der hält Glauben, wer wahrhaftig und
treu ist> und umgekehrt: <Wer misstraut, den hält man für falsch und ungläubige

(94,12-96,9). Man sieht also, welch tiefes und einfältiges gerades Herz
Gottes Treue uns entgegenbringt und von uns fordert, indem er es uns ja
ursprünglich im kindlichen Vertrauen schenkte und durch den Glauben neu
wieder gibt.

Luther hat seine Frömmigkeit, sein Glaubens- und Gebetsleben am
stärksten geübt an den Psalmen: in tiefster Erfahrung von Gottes schrecklicher

Verborgenheit in seinen Gerichten und dennoch mit alles umfassender
Liebe und Güte in seinem Christus sich offenbarend! Wie Gott sich nicht
sehen lässt, man lebend ihm nicht von Angesicht zu Angesicht begegnen
kann und nur eben in seinem Handeln von rückwärts eine Art Vorübergehen
erfährt (vgl. 2. Mose 33,20ff.), so lässt er doch den Glaubenden zu sich

kommen, wie Ps5,8 der Prophet bzw. David sagt: «Ich aber darf in dein
Haus gehen durch deine grosse Güte und anbeten vor deinem heiligen
Tempel in deiner Furcht.» Luther beginnt in seinem Kommentar 1519 mit
seinem Blick für das Paradoxon darin: «Ein herrlicher Vers, ein auserlesenes
Wort! Schon die Art der Rede enthält einen Gegensatz, und dem entspricht
auch ihr Sinn.»



228 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

Damit ist Luther beim existentiellen Kern der Sache: «Zwei (widerstreitende)

Kräfte nämlich sind es, die unser Leben treiben: Furcht und Hoff-
nung, vergleichbar den zwei Wasserquellen - der oberen und der unteren -
in Richterbuch 1,15. Furcht entsteht angesichts der Drohungen und schrecklichen

Gerichte Gottes, vor dessen Antlitz niemand rein, sondern jeder ein
Sünder und keiner ohne Verwerfungsurteil ist. Hoffnung aber erwächst
angesichts der Verheissung und der herrlichsten Gnadenerweise Gottes, wie
Psalm 25,6 sagt: <Gedenke Herr an deine Barmherzigkeit und an deine Güte,
die von Ewigkeit her gewesen ist>; denn im Blick auf sie braucht niemand
mehr unrein, niemand ungerechtfertigt, niemand ohne Heil zu sein.
Zwischen diesen beiden Kräften muss man sich allezeit halten - zwischen dem
unteren und oberen Mühlstein - und darf niemals abweichen, weder zur
Rechten noch zur Linken» (WA 5; 104,8-22). Zwischen Gottesfurcht und
Hoffnung sein Glaubensleben zu haben, ist biblisch, spezifisch alttestament-
lich gegründet.

Wenn man beachtet, welch grossen Anteil seine Vorlesungsarbeit über
die Psalmen und alttestamentliche Prophétie hatte, wundert man sich über
den starken Einfluss dieses altisraelitischen Schrifttums auf Luther nicht. Er
nimmt auch auf die Gestaltung der gottesdienstlichen Neuordnung mit
zentralen Stücken Einfluss. Nicht nur mit dem neuen Element des Gemeindegesangs.

Hier sind Luthers Psalmenumdichtungen beispielgebend geworden.13
Der prophetischen Kritik schloss er sich überhaupt an. Auch sie wollten ihre
Reformen auf eine Wiederherstellung des anfangs gegebenen Gottesdienstes

konzentrieren. Wir lesen in der allgemeinen Vorrede zu den Propheten
von 1532, dass sie Christi Reich voraussagen, im ganzen aber mehr drohen
und strafen als trösten und verheissen. Ain meisten klagen sie «über die
Abgötterei» (DB 111; 6,27). Luther meint, es sei nicht grober Götzendienst
zu strafen gewesen: «Solche tollen Heiligen waren die Kinder Israel nicht,
dass sie schlecht weg Holz und Stein hätten angebetet» (8,10f.). Vielmehr
bedeutete bei den Propheten schon Abgötterei, «ohne Gottes Geheiss, aus

eigener Andacht einen Gottesdienst vornehmen» (10,3f.). Und das findet
Luther in anderer Form auch in seiner Zeit: «Aus diesem folget nun, dass bei
uns Christen alle diejenigen abgöttisch sind und der Propheten Schelten sie

wahrlich angehet, die neue Gottesdienste erfunden haben oder noch halten,
ohne Gottes Befehl und Gebot, aus eigener Andacht und (wie man spricht)
guter Meinung» (10,9-12). So billigt Luther in diesem Zusammenhang ande-

13 Auch für «Den Danske Salme Bog» gilt es, nicht nur für das Wittenberger
Gemeindegesangbuch von 1529, Teil 2, überschrieben: «Nun folgen andere der Unseren Lieder», mit
solchen Psalmliedern von Jonas, Agricola, Hegenwald, Speratus, Cruciger, Spengler.
Dazu M. Jenny, Luthers Gesangbuch, FL 304.



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 229

ren Religionen sogar zu, wie den Türken, sich an den wahren Gott, «der
Himmel und Erde geschaffen hat», wenden zu wollen, ihn dabei aber auf
eine selbsterwählte Weise zu verehren meinen (12,6).

Zweifellos liegt in solchen prophetischen Bestrebungen zu Gottesdienstreformen

eine Vorbildwirkung auf Luthers Neuansatz mit der Deutschen
Messe (1525/1526). Mit ihr kam die gottesdienstliche Erneuerung, die sich

bis heute im wesentlichen bewahrt hat. Denken wir an den so wichtigen
Abschluss der Gottesdienste mit dem aaronitischen Segen (4. Mose 6,24-
26), oder an das Sanctus: «Heilig, heilig, heilig» (Jes 6) in der Abendmahlsliturgie.

Denn nur von Luther haben wir seit 1526 - ausser der ihm wichtigen
Spur in der mozarabischen Überlieferung14 - diesen Schluss. Vorher gab es

neutestamentliche Formeln. Seit dem Tridentinum steht die trinitarische
Segensform in der Messe. Aber sehr nachdenkenswert ist Luthers
gottesdienstliche Verbindung mit alttestamentlichen Stücken, weil er hier das

gesamtbiblische Überlieferungsgut unterstreicht. Das geschieht ja auch mit
Übertragungen alttestamentlicher Texte in Luthers Gesangbuch.15 Wir erleben

vielleicht die zeitübergreifende Form und im gottesdienstlichen Erleben
Gottes Allmacht und Nähe seiner Anwesenheit «von Ewigkeit zu Ewigkeit»
nach, wenn wir Luthers Deutsches Sanctus uns vergegenwärtigen, was nach
den Einsetzungsworten zur Eucharistie von der Gemeinde zu singen vorgesehen

war:

Jessaja dem Propheten das geschah,
dass er im Geist den Herrn sitzen sah,

auf einem hohen Thron in hellem Glanz,
seines Kleides Saum den Chor füllet ganz.
Es stunden zween Seraph bei ihm daran;
Sechs Flügel sah er einen jeden han,
mit zween verbargen sie ihr Antlitz klar,
mit zween bedeckt sie die Füsse gar
und mit den andern zween sie flogen frei;
genander riefen16 sie mit grossem Schrei:

<Heilig ist Gott, der Herre Zebaoth,
sein Ehr die ganze Welt erfüllet hat>.

Von dem Geschrei zittert der Schwell und Balken gar,
das Haus auch ganz voll Rauchs und Nebel war.

14 Vgl. S. Jacobsen, Velsignelsen fra Herrensmund Aarons versignelses ord og skik i

templet, Synagogen og kirken, Kpbenhavn 1947.
15 Jenny, FL 303-321, bringt den neuesten Forschungsstand und wird im Archiv zur WA

Luthers Lieder (bisher WA 35) neu edieren.
16 So in EKG 135. Luther hatte im Klugschen Gesangbuch 1529 «rufen», aktualisierend

in der gottesdienstlich miteinander singenden Gemeinde.



230 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

Luther hatte also Sinn für eine unmittelbare, den ganzen Menschen
einbeziehende Erlebensform von Gottesbegegnung und Wirklichkeitsnähe.
Das zeigt sich besonders an dem ganz gegenwartsbezogenem Teil des

Gemeindegottesdienstes, an der Predigt. Für den Aufbau der Gemeinde und
die Begründung der Gemeindefrömmigkeit haben die Predigt und der
antwortende Gemeindechoral praktisch den grössten Wert. Luthers Neudichtungen,

etwa seine sechs Psalmlieder von 1524, sind in ihrer Art gesungene
Verkündigung, durch die starke Einprägungs- und Wiederholungsmöglichkeit

besonders wirksam. Ziel und Absicht der Predigt geht damit überein,
nämlich Menschen zum Glauben an Jesus Christus zu bringen und dadurch
Gottes Bewahren in Ermahnung und Trost zu unterstützen. Das hat pädagogische

Seiten. Es ist immer nach Luthers Meinung Gottes Erziehen der
Menschen im Spiel, und Luther selber schätzt die pädagogische Seite sehr
hoch. Das steht wohl doch auch unter Einfluss alttestamentlicher Vorbilder,
zumindest kommt es mit ihnen überein. Dort ist die Jugenderziehung allen
als Gottes Auftrag angelegen. Ebenso hebt Luther sie hoch.17 Auch wollte er
selbst am liebsten, wenn er nicht Prediger wäre, ein Lehrer sein und wünscht
das allen, die sich so zum Predigtamt drängen, für eine längere Zeit vorher.18

Bei dem theozentrisch-christozentrischen Charakter seiner Pädagogik tritt
der Lehrer zurück, wie auch der Prediger sich als Werkzeug versteht. Und
wenn Luther das hic dominus dixit «haec dixit Dominus» (WA 51; 517,19) für
den Prediger in Anspruch nimmt und das gesamte Verkündigungsgeschehen
in Christi Mitwirken stellt - «Wenn ich predige, predigt er selbst in mir, wenn
du hörst, hört er selbst in dir» (WA 20; 350,6) -, dann ist Gottes Wort im
Munde der Propheten des alten Bundes die deutliche Parallele dazu. Aber
das entscheidend Neue ist die tiefe Verbundenheit zwischen Hörer und
Prediger. Gottes Wort gilt für beide gleich: «Ich predige deinet- und meinetwegen,

die wir beide unwürdig sind» (WA 36; 286,8).
Eine andere Anwendung und dann zugleich Umsetzung in die Gegebenheiten

der beginnenden neuzeitlichen Gesellschaftsformen finden wir in der

engen Verknüpfung der bisherigen Hauptformen von Messe und sonstigen
Wortgottesdiensten bis in die Einbeziehung der katechetischen Unterrichte
in die Verkündigung. Das grossartige Beispiel gottesdienstlicher Elemente,
wie es Luther die Psalmenfrömmigkeit vermittelte, wandelte die Messe
durch seine Reform in eine Gemeindeliturgie um, «die den Liturgen und die
Gemeinde im Medium des Singens aufeinander bezog und zusammen-

17 Vgl. WA 19; 74,4: «... es ist mir alles um die Jugend zu tun.» Ausserdem Y. Tokuzen,
Pädagogik bei Luther, FL 323-330.832-834, mit neuester Lit. u. Quellen.

18 Vgl. TR 5; 28,16ff. (1540) in: H. Beintker, Leben mit dem Wort. Flandbuch zur
Schriftauslegung Martin Luthers, Erlangen 1985, 253, Nr. 223.



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 231

schloss».19 Das aktuelle Glaubenszeugnis der Predigt rückte dadurch umso
kontrastreicher als die wichtigste Wortverkündigung in den Mittelpunkt.
Das Bekenntnislied «Ein feste Burg ist unser Gott», das sich als Nachdichtung

von Ps 46 gibt, aber «eine völlig eingeprägte, einmalige Liedschöpfung»
ist und «wie viele der ganz grossen Werke der Kunst - die letzten Geheimnisse

ihrer Entstehung und ihres Gehalts vielleicht nie preisgeben wird»20
entstand mit Sicherheit 1528. Es verbindet die predigtentzündende Wirkung der
biblischen Botschaft, mit der das Volk und die Prediger unterrichtenden
Arbeit mit beiden Katechismen Luthers und gehört ja auch in die gleiche
Entstehungszeit. Luther sagte einmal, und das ist der Text seiner eigenen
Dichtung, die in der dänischen Übersetzung beim zweiten Vers anklingt,21 in
Ps 46 singen wir (WA 43; 463,3-10):

Mit eigner Macht ist nichts getan,
wir sind gar bald verloren.
Es streit für uns der rechte Man,
den Gott selbst hat erkoren.
Fragst du, wer er ist,
er heisst Jesus Christ,
der Herr Zebaoth,
und ist kein ander Gott.
Sein Macht muss er behalten.

«Der Herr der Heerscharen» und Jesus Christus - so vereint Luther in
seinem Gottesbild beides: Der Name Gottes, den im alten Bund niemand
aussprechen oder erfahren durfte (vgl. 2. Mose 3,13-15), ist im neuen Bund
mit Jesus Christus uns gegeben. Hier begegnen wir dem Angesicht des

wahren Gottes, der in Schöpfung und Geschichte verborgen wirksam ist.
«Die Gottheit Christi ist sein <Antlitz>, das erst nach seiner Auferstehung
sichtbar wird, die Menschheit Christi aber ist sein <Rücken>, wie (wir)
auch in der Geschichte den <Rücken> Gottes erkennen.»22 So sind Verborgenheit

und Offenbarung Gottes in Luthers Gottesanschauung vereint, wir

19 F. Schulz, Der Gottesdienst bei Luther, FL 300.
20 Jenny, FL 311; vgl. ebd. 828 Anm. 49 die neueste Lit. zu diesem Lutherlied.
21 SalmebogNr. 295,2 lautet: «Vor egen magt ej hjaelpe kan,/let kanosfjendenfaelde;/

men med os stâr den rette mand,/ omgjordet med Guds vaelde./ Der er den Herre Krist,/
og sejer fâr han vist,/ haerskarers Herre prud,/ der er ej anden Gut,/ han marken skael
beholde.» (Dansk 1533; J.P. Mynster 1845).

22 Seeberg 129f. mit Belegen aus Luther WA 3; 384 und 4; 216 sowie Zitat zur frühen
Christologie Luthers (1515) bei Auslegung von Röml: WA 56; 168, Iff.



232 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

also in Unbefangenheit gegenüber der alttestamentlichen Gottesvorstellung
bleiben sollen, weil es Luther eben um den einen Gott geht, um den Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs, der der Vater Jesu Christi ist.

Da liegt nun die heute brisante Gegenfrage. Sie steht nicht nur zwischen
dem Bekennen von Juden und Christen zu Gott nach biblischem Zeugnis,
sie steht auch zwischen Luther und uns: Wie können wir die biblischen Texte

zum alten Bund in die gegenwärtige Verkündigungsaufgabe aufnehmen,
und dürfen wir vielleicht ein gemeinsames Bekennen mit dem alttestament-
lich beeinflussten Gottesbild Luthers versuchen und wagen?

Diese Doppelfrage führt erstens nicht vorbei an der ärgerlichen und
unlöslichen Theodizeefrage, bringt zweitens die immer aktuelle hermeneuti-
sche Aufgabe auf den Plan und zwingt uns drittens, moderne Anthropologie
mit der biblischen, für die Luther jedenfalls ein unbestechlicher Kenner ist,
zu vergleichen.

Die Theodizeefrage ist mit Gottes Verborgenheit verbunden und kommt
bei Hiob in klassischer Form bereits vor. Welche böse Taten hatten die
Leiden verursacht, und wenn nicht: wie ungerecht ist dein Gott? Dasselbe

spitzt sich zu in Jesu Kreuzigung. Luthers überzeugende Behandlung des

Problems, das von Seiten des fehlenden oder schwachen Glaubens aufgeworfen

wird, liegt in der Stärke seiner Verkündigung: «Einfältig zu predigen, ist
eine grosse Kunst» (TR 4; 447,19).23

Ein Musterbeispiel dafür und wie fordernd doch seine schlichte
Ausdrucksweise ist, bietet seine Torgauer Predigt vom 3. August 1531, bei der
Kurfürst Johann der Beständige anwesend war. Es ging um die anderen
Religionen so ärgerliche Gott-Menschheit Christi. Die Einwände der «Türken

und Juden» wegen des logischen Widerspruchs in diesem Glaubenssatz
nimmt Luther auf und beweist das Ungenügen intellektueller Rationalität:
«Ist Gott allmächtig - was doch auch Türken und Juden voraussetzen -,
warum lässt er dann das Übel geschehen? Wollte er es nicht strafen, so wäre
er ein Schalk, also ungetreu und arglistig; kann er es nicht, dann ist er nicht
allmächtig.» Daher nötigt die Tatsache solchen Widerspruchs zwischen Gottes

Gerechtigkeit und Allmacht «beim Text zu bleiben und allein das zu
hören und zu glauben, was Gott sagt, obwohl es die Vernunft angesichts der
Erfahrung nicht fassen kann. Was der theologische Satz von Christus als

wahrem Menschen und wahrem Gott meint, lernt man in der Anfechtung.»

23 Vgl. M. Schmidt, Luthers Predigt und unsere Predigt heute, Luther 41 (1970) 68, zit.
bei E. Winkler, Luther als Prediger und Seelsorger, FL 234, an dessen Referat der Torgauer

Predigt (ebd.) wir uns anschliessen.



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 233

Luther führt deshalb «vom Dilemma auf der rationalen Ebene zur existentiellen

Erfahrung. In der persönlichen Not lerne ich, was es bedeutet, einen

zu haben, der mein Fleisch und Blut ist und zur Rechten des Vaters sitzt.»
Luther zeigt das mit dem ihm eigenen Dialogwechsel und redet die besiegte
Sünde an: «Wisst Ihr auch, Sünde, dass Ihr einen Herrn habt, der heisst
Christus?» (WA 34 II; 67,24), und führt das weiter aus, um deutlich zu
machen: Diesem Christus, der Sünde, Tod und Teufel unter den Füssen hat,
dürfe und müsse man in allen Nöten vertrauen, und fragt sich und die Hörer:
«Ob ich und du diese Kunst kennen?», die Antwort lautet: «Ich weiss, wie
schwach ich bin»; auch gilt: «Der Artikel ist mir noch schwer» (72,12.34).
Hier und sonst oft stört sich Luther an der scheinbar schnellen Vertrautheit
anderer mit den elementaren christlichen Grundwahrheiten.

Der hermeneutischen Aufgabe ist etwas mehr Raum einzugestehen. Kurz
genannt war sie schon, doch hier kommen wir nicht ohne konkrete Textbeispiele

aus. Im Alten Testament liegt eine Schriftensammlung vor, die das alte
Israel in der Geschichte mit seinem Gott vorführt. Diese Geschichte hat eine

Entwicklung und ein Ziel: die endgültige Herrschaft Gottes. Im neutesta-
mentlichen Schrifttum herrscht überall der Glaube, dass in Jesus Christus
diese erwartete Zukunft kam. Im Glauben nimmt man an ihr teil, und sie

wird sich vollenden im Kommen der basileia thou theou. So gesehen ist
Luthers Sicht des Alten Testaments im Licht des Neuen unaufgebbar im
christlichen Glauben selbst begründet. Wie wird die moderne Wissenschaft

zum Alten Testament das verarbeiten? Kann sie Luther in diesem Punkt
etwas entgegensetzen? Gibt es in Luthers Stellung zum Alten Testament
etwas, was dennoch überzeitlich für Christen Geltung behält?

Luther legt das Alte Testament anders aus als der heutige Alttestament-
ler. Bei ihm gipfelt die Auslegung in einer Art theologischer applicatio. Man
kann von solcher Anwendung auf das Leben vielleicht als von synthetischer
Schau vom Ganzen her reden, die aber aus der genauesten Kenntnis der
einzelnen Stellen gespeist wird, wie Luther ja «im einzelnen eine
überraschende Feinheit der Textbeobachtung» zeigt.24 Nun erleben wir bei der
modernen Bibelwissenschaft den historisch-kritischen Exegeten als Analytiker.

Er will mit genauer Übersetzung zunächst erfassen, was da steht. Das
wollte Luther auch, deshalb seine Übersetzung nach dem Urtext. Die
Doppelfrage lautet: Was hat der Autor wirklich gemeint und was geht davon
auch uns an?

Nehmen wir als Beispiele einige Texte, die als alttestamentliche Zitate im
Neuen Testament verwendet wurden und so gemeinsame, aber zwischen

24 W. von Loewenich, Luther und das johanneische Christentum, München 1935, 89.



234 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

Juden und Christen strittig ausgelegte Texte sind, wie Jes 53 oder Hab 2,4.
Nehmen wir Ps 8 und Ps 22 dazu. Sofort kommt da das Problem der christlichen

Deutung dieser Bibelstellen. Denn diese Texte sind im Neuen Testament

mit der ganz bestimmten Absicht angeführt, sie so als Deutung auf
Christus zu lesen. Aber hebt diese christologische Deutung ihren ursprünglichen

Sinn auf? Sollen wir den ersten Sinn vergessen? Oder können wir heute
einfach vorbeigehen an der Deutung, wie sie z. B. der Hebräerbrief mit Ps 8,
die Evangelien mit Ps 22, die Evangelien und Apostelbriefe mit Jes 53 und
Paulus mit Hab 2,4 vornahmen?

Man sagt, dass wir den jeweiligen Text auslegen sollen nach dem sensus

literalis, nach dem eigentlichen Sinn. Luther hat als Exeget den Durchbruch
zu der historisch getreuen Erfassung des Textes mit dem sensus literalis

gegen die drei anderen mittelalterlichen Schriftsinne vollzogen.25 Ohne ihn
hätten wir keine stichhaltige, überzeugende Schriftexegese. Aber wenn sie

bewältigt ist und ein Text nach seinem «einzigen», «buchstäblichen»,
«rechtmässigen», «eigentlichen», «reinen», «gleichbleibenden» Sinn erklärt ist,
der nach Luther «geistlich» sei und doch im schlichten Wortlaut des

zugrundeliegenden Urtextes vorliege,26 dann kommt die Auslegungsgeschickte.
Und darüber zu informieren, wie es in der Arbeit der Kommentatoren auch

geschieht, bringt noch nicht zur Predigtaufgabe. Oder hat die Exegese dieses

praktische Ziel einer Beschäftigung mit Bibeltexten nicht ins Auge zu
fassen? Ist sie nur historisch, also in die Vergangenheit gerichtet? Die
biblischen Texte wollen doch aber verstanden werden aus ihrem ersten Sinn und
sie wollen gepredigt werden, und das geht nur aus ihrer Geschichte in unsere
Zeit hinein, wenn die Glaubwürdigkeit ihres Zeugnisses über Gott und
Menschen unverletzt bestehen soll.

Kann man so unbefangen wie Luther über das Alte Testament predigen?
Wenn ein alttestamentlicher Text heute als Predigttext genommen wird,
z.B. die Schöpfungsgeschichte oder der Sündenfall, die Geschichte von
Kain und Abel? Ist das nur für den katechetischen Unterricht oder gepredigte

Dogmatik, also unbrauchbar? Oder wenn die Mosesgeschichten zur Predigt

gewählt werden: Daran kann die Lage des jüdischen Volkes damals in
Ägypten erinnert und mit modernen Geschehnissen verglichen werden; der
Exodus und alle wunderbaren Errettungsgeschichten und die Wüstenwan-

25 Vgl. Raeder, 259f. - «In seiner ersten Psalmenvorlesung war Luther noch in hohem
Masse von den herkömmlichen Grundsätzen der Schriftauslegung bestimmt. Wie viele
Ausleger vor ihm, verstand er die Psalmen in der Regel als Zeugnisse von Christus.»

26 Vgl. ebd. 260.



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 235

derung kommen vor. Das ist vielleicht spannend zu erzählen, fesselt die
Zuhörer, aber was dann damit? Wo kommen wir vor? Die Bekenntnisgemeinde

hat in den Verfolgungszeiten die Wüstenwanderung auf sich
angewendet, und es ist immer wieder in Notzeiten und als Warnung vorm Abfallen

von Gott darüber gepredigt worden, wie Israel durchs Rote Meer zog
und der verfolgende Pharao mit seinem Heer ersoff, wie in der Wüste die

Versuchungen kamen, welche Plagen kamen, welche Wunder Israel erlebte,
wie das Volk sich dennoch Götzen machte und sie anbetete. Trotzdem
kommt es zum Bundesschluss am Sinai. So wurde dann verglichen und

angewendet auf die eigene Situation. Und nicht zuletzt Luther wurde von
der Bildhaftigkeit solcher Texte zur Predigt über sie gelockt, obwohl er
diesen Auszug nur dem alten Israel zuerkannte.27

Um der Anwendung willen auf die eigene und anderer Lage hat Luther
oft über Stücke des alten Bundes gepredigt.28 Und welch Katechet könnte
das im Unterricht auslassen, wenn es der Verkündigung hilft? Immer kommt
es zur Übertragung und Anwendung der alten Texte mit ihren Geschichten,
die ja auch um des Beispiels willen mit Absichten von Trost und Wegweisung
erzählt wurden, in ähnlich empfundenen Situationen. Aber ist das die Predigt

von Gottes Wort? Und wenn schon das eigentliche Wort Gottes im
Neuen Testament ausgesprochen vorliegt und zu predigen ist, ist Gottes
Wort im Alten Testament für Christen überholt? Ja, was ist und wie lautet
denn Gottes Wort im Alten Testament für den heutigen Exegeten, wenn es

nicht übereinkommt mit Luthers Meinung? «Was Christum treibet», oder
doch auf Christus weist (vgl. DB 8; 12,5 ff. 28,14ff.), will Luther auch durch
Moses im Alten Testament gehört und aus ihm dahingehend gepredigt
wissen. Es handelt sich also um einen hermeneutischen Vorgang, der von
ihm bis zu uns geht, aber von der alttestamentlichen Wissenschaft mit dem
Grund der Unzuständigkeit in Predigtaufgaben meist nicht wahrgenommen
wird. Dagegen helfen heute jüdische Gelehrte oft sehr gut bei
Verkündigungsaufgaben weiter.

Nehmen wir das Beispiel von Ps 8 mit Einzelexegese vor, dann wird es für
uns nicht leichter. «Des Menschensohnes Niedrigkeit und Hoheit» steht in
der Bibelausgabe Stuttgart 1937 als Überschrift nach «Gottes Grösse in der

27 Bei Luthers Liedern zur Taufe finden wir aber doch die Beziehung auf den Auszug,
worauf mich J. Mahrenholz verwies. In EKG Nr. 146 Vers 7 gibt es eine Anspielung auf das

Rote Meer, wohl typologisch mit dem Blut Christi verbunden. Luthers Gebet im
«Taufbüchlein», wo es heisst, «... und Du, Gott, hast den verstockten Pharao mit allen Seinen
im roten Meer ersäuft und Dein Volk Israel trocken durchhin gefuhrt, damit dies Bad
Deiner heiligen Taufe zukunftig bezeichnet», verdeutlicht den Anspruch.

28 H. Bornkamm, Luther und das Alte Testament, 231-234, gibt den Nachweis.



236 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

Schöpfung».29 Ps 8 ist ein Text, in dem von Gottes Lob die Rede ist. Oder
auch so: Die Bibel spricht hier vom Menschen, wie an vielen Stellen, indem
sie von Gott spricht. «Herr, unser Herrscher, wie herrlich ist dein Name in
allen Landen!» Der Mensch lobt und verehrt Gott, und darin zeigt sich viel
von seinem Menschsein, wie ebenso, wenn er die Gottesverehrung als
absurd und überflüssig streichen will. Sich selber trifft er nach Urteil des alten
und neuen Bundes wohl am meisten. Was also ist es mit der christologischen
Deutung durch die Titelüberschrift? Sie folgt der alten Auslegung, und doch
ist die Hermeneutik heute anders als bei Luther. Kann man den Text nur
historisch nehmen? Die alttestamentliche Bedeutung direkt vermittelt scheidet

eine christologische Deutung aus und nimmt nur das, was historisch
gesagt war: Der Beter staunt hier, dass Gott so etwas tut füt das winzige
Wesen Mensch, sich seiner überhaupt annimmt und ihn als Werkzeug gegen
seine Feinde einsetzt. In der Septuaginta steht in Vers 6 für «Elohim»
«Engel»; doch Luther übersetzt: «wenig niedriger gemacht denn Gott» - wörtlich

nach dem hebräischen Text.
Dennoch gibt der sensus literalis Probleme. Im 16. Jahrhundert ist über

diese Texte gebetet und gepredigt worden. Kann man fallen lassen, was
Hebr 2,6-8 mit dem Zitat aus Ps 8 sagen will? Müssen dann nicht überhaupt
alle Psalmen und biblischen Zitate im Hebräerbrief als Missdeutungen ihres
Sinnes zurückgewiesen werden? Und verliert die Botschaft des Neuen Testaments

dadurch nicht ihre Überzeugungskraft? Was nützt hier die historischkritische

Exegese im modernen Sinn? Es ging im Neuen Testament und von
da der glaubenden Christenschar um den Zeugnischarakter und Glaubensinhalt

dieser Texte. Wird die historisch-kritische Exegese dem gerecht, wenn
sie alle äusseren Umstände klärt und die erste inhaltliche Bedeutung der
Worte und Sätze dem heutigen Leser mitteilt? Dann beginnt es doch und
geht erst richtig weiter, und die Wirkungsgeschichte der Texte macht selber
einen neuen Kontext, in dem wir ihn besser, vielleicht erst ganz verstehen
lernen.

Was ist überhaupt der Mensch, wenn es in Ps 8,6 heisst: «Du hast ihn ein
wenig niedriger gemacht ...»? Das klingt zusammen mit exinanitio, und
solche Anklänge haben wir oft bei den Schriftbeweisen, die das Neue Testament

für Christus als Menschensohn bringt, indem an das Gedächtnis für
Worte heiliger Schriften appelliert wird. Wenn etwa Christus als der zweite

29 In der Ausgabe von «Danske Bibelselskab, K0benhavn 1964», ausführlicher, doch

gut vergleichbar: «Lovprisning af himlens og jordens skaber, 2-3, for hans ufattelige
godhed mod mennesket, som han er ophpjet til jordens herre, 4-10.»



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 237

Adam gilt (Rom 5 und I Kor 15), dann muss diese christologische Linie, die
auf 1. Mose zurückgreift, nicht unbedingt im klassischen Sinne der Person-
und Werklehre Christi entfaltet werden. Vielmehr haben wir im Sinne einer
allgemeinen Glaubwürdigkeit die Notwendigkeit der Stellvertretung
überhaupt zu beachten, mag es auch die einer unerlässlichen stellvertretenden
Hilfe und Liebe sein. Auch das ist für Luther im Alten Testament vorhanden:

In die Lücke treten, die Gestalt des Gottesknechtes bei Jesaja, oder
anstelle des einzigen Sohnes Isaak bringt Abraham ein Schuldopfer dar, den

Widder, den ihm der Engel anweist. Luther spricht wohl angesichts solch
unverständlicher Forderungen auch mal von Gottes Spiel, wie ein Vater mit
seinem Kind spielt und sich verstellt, etwas wegnimmt, um das Vertrauen zu
festigen, dass es bestimmt wieder gegeben wird (WA 43; 229,26ff.
230,16ff.), aber das Erleben, bei dem es in tödliche Gefahr geht, ist kein
Spiel.30 Hiob, Joseph, Moses, der sich zum Opfer bringen will, sind Ernstfälle.

Oder Jeremia: «Ich bin zu schwach!», ebenso wie Moses, ja, Jona:
«Sende einen anderen!». Und immer wirkt Gott dennoch durch sie, und sie

müssen in die Lücke springen, um uns die fremde Gottesgerechtigkeit zu
vermitteln. Abrahams Gebet und Ringen mit Gott zur Verschonung der
Bösen um weniger Gerechter willen! Lots Weib fällt einem ein und die

ungeheure Dramatik eben der biblischen Erzählung. Immer will der betroffene

Mensch anders, aber Gott bringt es in die Reihe.
Wenden wir uns wieder zu Ps 8! Die heutige Bibelwissenschaft meint,

dieser Text ist weder anthropologisch noch christologisch auszulegen,
sondern theologisch im strengen Sinne, theozentrisch, wie vieles im Alten
Testament: «Herr, wie herrlich ist dein Name!», und wie wunderbar sein
Erbarmen über die Elenden, die Armen! Was ist der Mensch, dass du seiner
gedenkst! Die Frage nach Luthers Verhältnis zum Alten Testament erledigt
sich nicht ohne die Prüfung seiner alttestamentlichen Exegese. Durch sie

denkt er theozentrisch. Er hat am Alten Testament Gottes Handeln erkannt
nach seiner Allmacht und unumschränkten Freiheit: «Wem ich aber gnädig

30 Vgl. in De servo arbitrio (1525): WA18; 633, 7ff. Dieses Handeln Gottes im vermeintlichen

Widerspruch sucht Luther gelegentlich pädagogisch verständlich zu machen. So

redet er von Gottes «Spiel», das dem vergleichbar sei, wie ein Vater mit seinem Kind
umgeht, wenn er ihm spielend den Apfel vorenthält, um ihn ihm dann doch zu schenken
und dadurch das Vertrauen zu festigen (WA43; 229,26ff. und 230,16ff., ins heutige
Deutsch übersetzt in meinem Handbuch [siehe Anm. 18] Nr. 126, vgl. auch FL 44 und 736
Anm. 59). - Das ist im Alten Testament für Luther und seine Theologie grundlegend,
wenn er die Stellvertretung bedenkt. Jeremia und Jona sind wie viele andere Gestalten
typenmässige Vorbilder auf Christus hin.



238 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

bin, dem bin ich gnädig; und wessen ich mich erbarme, dessen erbarme ich
mich» (2. Mose 33,19). Dem Menschen begegnet Gottes Handeln im
vermeintlichen Gegeneinander nach menschlichem Massstab. Letztlich ist es

heilend, ja, alle Widersprüche im Heilshandeln beseitigend. Er tötete, um
doch lebendig zu machen. Dieses Grundverhalten Gottes zum Menschen
bestimmt eben die Dialektik von Gericht und Gnade, Gesetz und Evangelium,

Anfechtung und Trost. Obwohl Luther wie Paulus aus dem Alten
Testament zur Bewährung seiner theologischen Einsichten an der Enthüllung

solchen Gotteshandelns in Christus zitiert, es anführt und verwendet,
wie wir es heute nicht mehr tun könnten, ist seine Theologie aus dem Alten
Testament zutreffend und als Theologie überzeugend.

Die Bibel war für Luther gerade vom Alten Testament her ein Ganzes.
Sie ist ja auch in der Gegenwart nicht einfach Literatur wie anderes. Das ist
sie auch, aber sie ist «The great Code», und zwar nicht nur im vorletzten,
sondern im eigentlichen Sinn. In ihr spiegelt sich die Menschheitsgeschichte.
Sie ist für die Entwicklung einer Kultur wirksam. Vor allem ist sie die Quelle
der Geschichten, die zwischen Gott und Menschen laufen. In ihr ist zu
hören, was es um Gott ist, wie er ist und durch wen er sich mitgeteilt hat.
Ebenfalls erfährt man, wer und wie die Menschen sind. Gerechtigkeit und
Liebe ist bei Gott, Strenge und Güte, Sühne und Stellvertretung, Gerechtigkeit

und Erlösung: Das sind die übergreifenden Themen, die Altes und
Neues Testament verbinden. Denn wenn wir ohne Christus, in Deutung
bloss des Menschlichen aus den biblischen Schriften Humanitätsfortschritt
gegenüber den geschichtslosen Zeiten und allgemeine sittliche Beispiele zu
nehmen vorhätten, käme das bald auf eine Bankrotterklärung zur Frage
«Was ist der Mensch?» hinaus. Und wenn wir redlich sind, geben wir den
Zitaten von Ps 8 im Neuen Testament auch recht. Stimmt es nicht, dass wir
doch dasselbe tun, wenn wir zu Ps 8,7 christologisch argumentieren, es sei

im Verhältnis Gott-Mensch noch von keinem Menschen zu sagen: «alles hast
du unter seine Füsse getan»! Abgesehen von der Hilfserklärung, dass die
Psalmen hebräische Poesie sind und darin als solcher eine überziehende
Rede vom Menschen vorkommen mag, wir also bloss beim Menschen in Ps 8

als einem von Gott zum Hüter der Schöpfung «über deiner Hände Werk»
gesetzten Herrn bleiben können, löst es nicht alles. Gewiss nehmen die

folgenden Verse nur auf, was 1. Mose 1,28 vorgegeben war, und es ist Gottes
Auftrag. Aber zeigt sich nicht, wie unvollkommen ihm genügt wurde? Darf
der Psalm nur anthropologisch verstanden werden? Sicher müssen wir in
diesem Punkt anders vorgehen, als es Luther und Paulus taten. Es besteht
aber, dass der Kosmos unter Gott, dem Oberherrn in allem bleibt, und dass

der aus seiner Verantwortung gefallene Mensch dennoch von Gott nicht



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 239

aufgegeben war oder wird. Der allmächtige, zugleich gerechte Gott erbarmt
sich gütig und liebend in Christus, so dass wir nicht vergehen vor seinem
Zorn. Er gedenkt des armen und elenden Verursachers von Unordnung in
der Schöpfung und zwischen den Menschen. Er nimmt sich dieses Gottlosen
und Sünders, dieses nichtigen Empörers und Stäubchens an und zieht den
verlorenen Menschen zu sich. Stellt man Ps8 in einen biblischen Gesamtaspekt,

dann ist er indirekt christologisch. Denn nur Christus hat die Züge,
wie der Mensch stellvertretend für Gott über alles in seinem Ebenbild
herrschen könnte (vgl. 1. Mose 1,26).

Nicht viel anders ist die christologische Deutung von Ps 22 aufzunehmen.
Luther übersetzt Vers 25: «Denn er hat nicht verachtet noch verschmäht das

Elend des Armen und sein Antlitz vor ihm nicht verborgen; und da er zu ihm
schrie, hörte er's.» Das setzt er in Beziehung zu dem Schrei am Kreuz mit
Vers 2: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?» in «Christi
Leidenspsalm». Damit ist an die volle Leidenserfahrung eines Menschen
gedacht, eben des Menschen Jesus. Gott hat ihn, den Christus, eine kurze
Zeit verlassen, erklärt Luther. Die Auferweckung geht wieder nach Gottes
eigentlichem Handeln in das Gegenteil zum Sterben am Kreuz, weil Gottes
Gnade in diesem Jesus und durch diesen Christus übermittelt wird. Ps 22

rühmt wie Ps 8 ebenfalls den Herrn: «Aber du Herr, sei nicht ferne; meine
Stärke, eile, mir zu helfen! Rühmet den Herrn, die ihr ihn fürchtet... Es
werden gedenken und sich zum Herrn bekehren aller Welt Enden und vor
ihm anbeten alle Geschlechter der Heiden. Denn des Herrn ist das Reich
und er herrscht unter den Heiden.» (Ps 22,20.24.28ff.) Luther hat in der
Auslegung beider Psalmen das Sterben Jesu als ein volles menschliches
Schicksal bedacht.31 Dennoch nimmt er sie beide auch christologisch, wie es

ebenso mit Psalm 111 geschieht.
Das Schriftverständnis, was hier vorliegt, will bedacht sein als theologische

Frage, nicht nur in der Exegese, vielmehr besonders in der heutigen
systematischen Theologie als hermeneutisch ungelöstes Problem. Denn der
Streit um die historische Richtigkeit der einen oder anderen Auslegungsmethode

ist nicht beendet. Als nach Ende des Zweiten Weltkriegs in Deutschland

mit dem Versuch einer Entmythologisierung zunächst der neutesta-
mentlichen Texte, dann der ganzen biblischen Überlieferung begonnen wurde,

wirkte das weit über das Ursprungsland hinaus wie ein Schock. Dieser

31 Vgl. H. Beintker, Gottverlassenheit und Transitus durch den Glauben. Eine
Erschliessung der Anfechtungen des Menschen Jesus nach Luthers Auslegungen der Psalmen

8 und 22, EvTh 45 (1985) 108-123.



240 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

Streit um die neue Methode der historisch-kritischen Forschung - speziell
um die Bultmannschule - ist so unglücklich, eigentlich ganz unmöglich
verlaufen, weil plötzlich der Eindruck entstand, jetzt ist alles, was früher in
der Exegese geschah, erledigt und jetzt kommt erst das Eigentliche. Das war
ein Missverständnis. Die Anwendung der historisch-kritischen Methode,
auch in ihrer Form der Kritik an zeitbedingten, im Bibeltext miteingeflossenen,

seinem Sinn unadaequaten mythischen Vorstellungen, ist berechtigt.
Bei der hermeneutischen Aufgabe geht es mit diesem Aspekt darum, das

genaue Augenmerk darauf zu lenken, wie dieser Text zu seiner Zeit verstanden

worden ist. Wir suchen Antwort auf die Frage, was hat ein Text in seiner
Zeit gesagt. Wir müssen also die Blicke auf den Text zur Zeit des Autors und
auf seinen Kontext richten von damals und unvoreingenommen, kritisch
gesonnen, fragen, was wirklich in ihm steht. Uns und die Zeugnisse darüber
befragen, wie er vielleicht gewirkt hat, wer der Adressat war usw. Es gilt
herauszufinden, was mit ihm gemeint war - und über seine Zeit hinaus
bedeutsam ist. Denn er steht nicht zufällig im Kanon.

Nun kann man nicht bestreiten, dass diese historisch-kritische Arbeitsmethode

unerhört viel an Einsichten zutage gefördert hat, Einzelheiten und
allgemeine Umstände, die ja auch «theologisch» wichtig sind. Luther selbst

war durchaus ein Anstoss zu solcher Bibelerklärung.32 Und so wird die Rede
falsch: «Das alles geht uns nicht an, die wir nach dem Glauben fragen und
predigen wollen.» Denn wir sind ja genötigt von unserer geistesgeschichtlichen

Situation her, das, was da zutage gefördert wird, so ernst zu nehmen,
wie es gewonnen werden will. Es ist aber «hermeneutisch» zu nehmen, d. h.
im Schlussverfahren kommt es gewissermassen auf den sachgemässen
Umgang mit der Bibel an: Gotteswort in Menschenwort!

Der sachgemässe Umgang mit den biblischen Texten verlangt nach einem
von G. Ebeling benutztem Vorschlag einen «sachintensiven» Erklärungsvorgang.

Man muss «sachintensiv» einen Text befragen, um ihn im ganzen
Kontext der Bibel zu verstehen. Wenn Ps 8 zur Sprache gebracht werden
soll, so geraten wir selbstverständlich in Dimensionen, die uns hinausführen
über das, was da zuerst gemeint war. Jeder sachintensive Umgang mit einem
Text hat auch an neuen, positiven Einsichten, vor weiterführenden Erkenntnissen

nicht Halt zu machen. Einsichten derart entwickelt hat übrigens auch
schon Luther u.a. im Galaterbriefkommentar 1519: Wir werden weitergeführt

aus der christlichen Erfahrung heraus, alttestamentliche Texte
weiterzusagen. Wir belassen sie nicht der Synagoge, denn uns sind sie als die neuen
Reiser (Rom 11,17) ebenso anvertraut. Es folgen daraus bezeichnende Sach-

32 Raeder, LF 267 f.
f



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 241

verhalte. Freilich ist hier vorsichtig vorzugehen. «Christologisch» das Alte
Testament auslegen, das wäre ein kurzschlüssiges Prinzip und führt zur
Verengung. Sicher gibt es als Einwand die Frage, wenn man es unterlässt, ob
denn die Kirche es anders gehalten habe, und ob, wenn wir redlich sind, wir
es überhaupt anders tun können, um den Kanon als ganzen zu erhalten.

Flier möchte differenzierend geantwortet werden: Überall da, wo vom
Gottesbezug zum Menschen die Rede ist, soll man sorgsam hinhören. Diese
Perspektive muss man sich vor Augen halten. Dann erschliessen sich
Sachverhalte, die tiefer greifen, als in der historisch-kritischen Exegese zu erreichen

war. Dort gab es bisweilen sterile Verengungen in der Texterklärung;
man war zu ausschliesslich am historischen Rekonstruieren, an Bezugerstellungen

zum vergangenen Kontext interessiert. Hier beim sachintensiv Hören

kommt es zu einem kraftvollem, dynamischen Aufnehmen der besonderen

Inhalte. Es folgt ein begründetes Hin auf die Zusammenhänge, an die
der Text rührt. Denn zum aufgeschlossenen Umgang mit dem Text gehört
immer auch der Lebensvollzug mit dem gebotenen Inhalt. Der Zusammenhang

mit seinem Kontext, damals und im weiteren Verlauf seines Verste-
hens, beleuchtet ihn in seiner Botschaft und Wirkung. Erst dann wird ein
biblischer Text in der Tiefe und Fülle seines Aussagegehalts zur Sprache
gebracht, wenn es im Kontakt mit der daran gewonnenen Erfahrung
geschieht, wenn es zum Kontakt mit dem eigenen Leben kommt. Deshalb ist
das Predigen der Texte nicht etwas anderes, dem Text fremdes, was dann
erst kommt, wenn die Exegese zu ihm geliefert wurde. Es geht um das

sachintensive Befragen und um das sachentsprechende Auslegen der Texte.
Also ist die Predigt nicht ein Anhängsel, sondern die äusserste Zuspitzung
und Vollendung der Exegese. Sie ist auch die Bewährung aller bisherigen
Bemühungen am Text. Denn es geht in Exegese und Predigt um die Mitteilung

der Erfahrung mit den biblischen Texten. Schrifterklärung ist im Grunde

theologica applicatio; sie muss im Zusammenhange von
wissenschaftlicher Bibelforschung und Predigt als ein einziger hermeneutischer
Vorgang gesehen werden. Die Predigt von Perikopen Sonntag für Sonntag
z. B. ereignet sich nicht bloss, weil es den kirchlichen Ordnungen zu entsprechen

gilt, sondern weil in der Bibel ewige Worte und heilige Texte sind mit
Überzeugungen, die von Glaubenden durch den Märtyrertod besiegelt wurden;

sie enthält Verheissungen, die von Gott bestätigt wurden und gepredigt
sein wollen.

Nehmen wir noch einen anderen Einwand! Bei der Auslegung alttesta-
mentlicher Texte hört man heute mehr als früher die Frage, ob man - um
dem Alten Testament nicht Unrecht zu tun - den alttestamentlich immanenten

Sinn beachte. Es gelte der sensus literalis, man dürfe das Alte Testament



242 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

nicht mit ihm fremden Vorstellungen vergewaltigen. Nun, es gibt keinen
anderen Sinn, als der Text ihn vermittelt. Hier gilt wie in der Literaturwissenschaft:

der Text sagt, was er sagt. Das ist, auf die Auslegung gesehen,
Luthers Schriftprinzip: Der Text legt sich selber aus (scriptura sui ipsius
interpres). Aber er gehört in einen gewaltigen Kontext! Gewusst, wie - das

gilt nicht in der Art von Paraphrase. Deutung kann Umdeutung sein. Und ist
die Mischna nicht ein genauso legitimer Fortschritt über das Alte Testament
hinaus wie die Entwicklung zum Neuen Testament hin? Gewiss darf man den
Christus nicht vorschnell in alttestamentliche Texte einbringen. Aber nun ist
doch der Fortschritt im Alten Testament selber zu beachten. Es gibt die

heilsgeschichtliche Entwicklung von den Urgeschichten über Abraham und
die Erzväter zu den Propheten. Es kommt darauf an, wohin dieser Entwicklung

nach der weitere Weg der Geschichte Gottes mit den Menschen weist.
Die heilsgeschichtliche Linie schliesst beide Teile der Bibel eng zusammen.
Also auch vom ersten Adam zu Christus und von den Evangelien über die
apostolischen Briefe bis zur Offenbarung des Johannes kommt wieder eine
Entwicklung über die Aufnahme dieses angekündeten und nun verkündeten
Christus. Markus ist nicht Johannes, Petrus ist nicht Paulus! Und es bleibt
unser Verständnis einer bestimmten Stelle der Bibel auch nicht einfach
festgestellt, ja unsere Erkenntnis bleibt niemals im Stillstand.

So geht es bei Ps 8 auch nicht um ein Paradigma für das biblische
Menschenverständnis. Vielmehr ist die Frage: «Was ist der Mensch?» eine

Grundfrage im Alten Testament in Sicht der Erzväter, der Propheten, der
Psalmen; erst recht ist sie das für Jesus - «Er wusste, was im Menschen war»

- und von da für Paulus. Hier lassen sich Wandlungen ausmachen. Ein Blick
auf die Wirkung, also in die kontextuale Auslegungsgeschichte erhellt die
Bedeutung der jeweils zeitgeschichtlichen Komponente zum Bibelverständnis,

auch wenn wir bei Ps 8 bleiben.33 Was wird unter dem Menschen verstanden,

von dem Ps 8 redet? Luther hat Jesus als Menschen damit verbunden.
Das Sein des Menschen erweist sich als Gottes Umgang mit ihm. Es ist ein
Handeln des Gottes, der ein Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs ist und als

der Vater Jesu Christi alle zu sich ziehen und erlösen will. Es geht damit
nicht mehr um Ps 8 als Einzelfall, denn eine Reihe einzelner Texte zeigt
besonders deutlich, wohin die Entwicklung für ein Gesamtverständnis der
Bibel geht. Nach Luther steht dieser Fortgang niemals gegen den Anfang.

33 B. Hägglund, Luthers Anthropologie, FL 63ff., weist es für Ps 51 nach.



Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament 243

Rückblickend auf Luther und seine Lehre, wie sie von einer altprotestan-
tisch-reformiert gesonnenen Theologie aufgenommen wird,34 fragt sich, was
sie uns heute zu sagen hat. Luther kannte die Methoden der historischkritischen

Bibelwissenschaft noch nicht. Es lässt sich aber nicht gegen ihn
durchhalten, dass sein Verhältnis zum Alten wie zum Neuen Testament ein
unkritisches gewesen ist. Die Vorreden zu den biblischen Schriften enthalten
bei ihm «Elemente einer sehr starken Kritik am Kanon», sei es an Verfasseroder

Sachfragen, «aber es ist die Kritik des Glaubens und noch nicht die
Kritik der Vernunft».35 Erst das Aufklärungszeitalter machte sie zur Göttin.
Zu beachten ist ferner, «dass Luther das Alte Testament nicht in christologi-
scher Engführung zu deuten versucht, sondern ernstlich bemüht ist, es auch

aus den Verhältnissen des alten Israel zu verstehen». Raeder nennt dafür als

«besonders lehrreiches Beispiel» sein «Der 111. Psalm ausgelegt» von 1530.

Luther meint, er sei geschrieben, «damit ihn die Juden singen konnten,
wenn sie beieinander waren oder über dem Osterlamm zusammenkamen»
(WA 311; 396,24). Solche historische Deutung des Psalms schliesse jedoch
eine christliche nicht aus. Im ersten Teil seiner Auslegung erklärt Luther ihn
als altisraelitisches Kultlied, im zweiten Teil bezieht er ihn «auf unser Osterfest,

d. h. aufs Abendmahl oder die Messe» (404,4). Eine solche Deutung sei

erforderlich, «wenn er nicht ganz zwecklos und vergeblich im Psalter stehen
soll. Denn auch wenn die Juden ihn verstünden, so könnten sie ihn doch
nicht singen, sintemalen sie fast all der Wohltaten Gottes, die in ihm
gerühmt werden, beraubt sind» (404,11-14). Luthers historische und dann
folgend christliche Erklärung stehen nicht beziehungslos nebeneinander.
Nach Raeder falle auf: «1. Es ist derselbe gnädige Gott, der seine Güte im
Alten wie im Neuen Testament offenbart. 2. Es ist derselbe Geist der
Frömmigkeit im geschichtlichen Horizont des Alten wie des Neuen
Testaments, freilich (besteht) für die Christen eine unendlich grössere
Notwendigkeit, Gott zu preisen, zu dienen und zu danken», weil «die in Christus
erwiesene Gnade alles weit übersteigt, was Gott einst Grosses an Israel
getan hat» (Raeder 268).

Daraus entnimmt Raeder, dass Luther «grundsätzlich eine christliche
Deutung des Alten Testaments eröffnet, die nicht notwendig an das christo-

34 So nach E. Volk, Der andere Martin. Eine Erinnerung an den lutherischen Theologen

Martin Chemnitz, Hefte der kirchlichen Erneuerungl, Berlin 1987.
35 Raeder, LF 268. Raeder fährt fort: «wenn Luther auch über einzelne Fragen der

Verfasserschaft bestimmter Texte erstaunlich frei denken kann»! Freilich spricht er damit
nicht für eine glaubensfremde Rationalität, denn es «sollte Vernunftkritik immer die
Funktion einer dem Glauben selbst innewohnenden Kritik sein», wie Raeder seinen Satz
schliesst.



244 Horst J. Eduard Beintker, Luther und das Alte Testament

logische Verständnis bestimmter alttestamentlicher Texte gebunden ist»

(ebd.). Trotz der grossen Entwicklung, die seit Luther in der Bibelwissenschaft

vonstatten ging, wird es also auch für den heutigen Exegeten Sinn und

Erfolg haben, mit Luthers Bibelauslegung näher befasst zu sein - auch wenn
es dabei nur um die Frage einer heute christologisch offenen Predigt geht.
Die aktuelle Diskussion, ob in christlichen Gottesdiensten überhaupt altte-
stamentliche Texte für die Botschaft des Evangeliums vom Prediger
zugrundegelegt werden dürfen, hängt damit weniger zusammen, obwohl diese

Frage zum Probefall einer textgemässen Auslegung gern genommen wird.
Meist wird gegen die Predigt alttestamentlicher Texte das Argument
gebracht, dass sie dabei eine theologisch unerlässliche Umdeutung erfahren.
Wie ihre theologisch legitime Verwendung in den christlichen Gemeinden
heute noch und wieder geschehen kann, dafür enthält Luthers reformatorische

Schriftauffassung und seine daraus folgende biblische Predigtweise
grundsätzlich Bedeutsames - trotz seiner Verkennung des göttlichen
Handelns, was die Juden betrifft. Dieser zeitgenössische Irrweg bleibt ein
Makel.36 Denn jede judenfeindliche Haltung, die aus christlicher Antipathie
aufgrund der Kreuzigungsberichte resultiert, ist dogmatisch einseitig und
eine Fehlinterpretation der Heilsgeschichte. Wie kann man es ausblenden,
dass Jesus und Paulus sich als Juden auf das Heil beziehen, das die alttesta-
mentlichen Propheten ankündeten! Aber das grundsätzlich Bedeutsame in
Luthers Schriftverständnis ist wichtiger als solche unerlässliche Kritik und
sollte von der modernen Exegese beachtet und wo möglich bis in die Erklärung

einzelner Textstellen ausgeleuchtet werden.
Horst J. Eduard Beintker, Jena

36 Vgl. H.-J. Kraus, Systematische Theologie im Kontext biblischer Geschichte und
Eschatologie, Neukirchen-Vluyn, 1983, 488ff. Er bezieht auf die geschichtstheologische
Unterscheidung zwischen Israel und den Völkern und erinnert den «heidnischen»

Ursprung der Christenheit. D. Bonhoeffers Warnung vor dem unbekümmerten Sich-Hin-
wegsetzen über diesen Ursprung (Widerstand und Ergebung, 176) steht dahinter. «Durch
die Lebenshingabe des Juden Jesus von Nazareth sind die <Fernen> hineingeholt worden in
das Erwählungsgeheimnis Israels» (490). - Kraus nimmt so K. Barths Erwählungslehre
auf. M. Trowitzsch bedenkt, wie bei Barth das Kreuz Christi «sich der Barmherzigkeit
Gottes» verdanke und «jedem nur denkbarem Leid der Welt vorangeht» (Karl Barth.
Erinnerung in angefochtener Zeit. In: ZThK, Beiheft 6 (1986) 232 (mit Zitaten aus KD II/l
und IV/1). Kraus hebt das Skandalon von Missverstehen ins Bewusstsein, wenn die Kirche
von den Juden Abstand sucht. Dagegen sei «auch der Platz der Christen an der Seite
der Juden, in der durch das Blut Christi besiegelten Leidensgemeinschaft» (490f.).


	Luther und das Alte Testament

