
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 3

Artikel: Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15, 12

Autor: Binder, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 46 1990 Heft 3

Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12

Dem 15. Kapitel des ersten Korintherbriefes hat Gerhard Sellin eine
aufschlussreiche «religionsgeschichtliche und exegetische Untersuchung»
gewidmet.1 Im Anschluss an V. 12 geht er der Frage nach, welche theologische,

weltanschauliche, bzw. religionsgeschichtliche Position diejenigen
einnahmen, die gegen die Verkündigung des Paulus - oder auch gegen die
seiner Gefährten (vgl. II Kor 1,19), die er mitzuverantworten hatte, Einwände

erhoben.2 In einer Besprechung zu diesem Buch äussert sich Hans Hübner

indessen dahingehend, dass gerade jener V. 12 samt Kontext nichts
darüber verrate, «aus welchen Gründen man in Korinth behauptete, es gäbe
keine Auferstehung der Toten».3 So greift denn auch Sellin, um ein
religionsgeschichtliches Urteil über jene Oppositionellen in Korinth zu gewinnen,
über 15,12 hinaus und gelangt, hauptsächlich im Blick auf 15,45f., zu der
Feststellung, dass in die Gemeinde ein fremdes, gnostisch-dualistisch
geprägtes Denken hellenistisch-jüdischer Herkunft eingedrungen sei. Und da
ein solches Denken im alexandrinischen Milieu, sowohl in den Kreisen des

Philo als auch darüber hinaus, beheimatet war, schlussfolgert er, dass es der
Alexandriner Apollos war, der den Korinthern diese Gedanken vermittelte.4
Damit ist «eines der umstrittensten Probleme der neutestamentlichen
Exegese» angeschnitten.5 Gerade darum aber ist die Frage immer neu aufzuwerfen:

Trägt besagter Vers zur Aufhellung des Hintergrundes der zwischen
Paulus und «etlichen» Gemeindegliedern in Korinth aufgekommenen
Kontroverse tatsächlich nichts bei?

1 G. Sellin, Der Streit um die Auferstehung der Toten. Eine religionsgeschichtliche und
exegetische Untersuchung von 1. Korinther 15, FRLANT 138 (1986).

2 H. Köster, Einführung in das NT im Rahmen der Religionsgeschichte und Kulturgeschichte

der hellenistischen und römischen Zeit (1980) 196, beurteilt die Auseinandersetzung

im I Kor vor allem darum als «höchst aufschlussreich», weil es «wenigstens zum Teil
Paulus' eigene eschatologische Botschaft gewesen sein muss, die sie verursachte».

3 H. Hübner, Methodologie und Theologie. Zu neuen methodischen Ansätzen in der
Paulusforschung II/7, KuD 35 (1987) 309-329, dort 320.

4 Sellin a.a.O. (Anm. 1) 63ff.; 291f.; Köster a.a.O. (Anm. 2) 196.
5 Köster a.a.O. 558f.



194 Hermann Binder, Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12

I Kor 156 bietet eine die Darlegungen aus I Thess 4 und 5 weiterführende
und zugleich überbietende Belehrung über die «Letzten Dinge».7 Eingeleitet

wird sie mit: <Ich tue euch kund>, ähnlich wie andere belehrende
Abschnitte. So heisst es I Thess 4,13: <Wir wollen aber nicht, dass ihr in
Unkenntnis seid> (vgl. I Kor 10,1; 12,1; II Kor 1,8; Rom 1,13; 11,25), oder wie
I Thess 4,1 und 5,12: <Wir befragen euch>, <wir fragen euch aus>, <wir halten
Schule mit euch>.8 Der Apostel antwortet 15,1 also nicht wie 7,Iff. 25ff.,
8,Iff.; 12,1-14.40; 16,Iff., auf eine schriftliche Anfrage, will auch nicht an
das in Korinth verkündigte Sterben und Auferstehen Jesu Christi bloss

erinnern, sondern er will vor allem klarstellen, dass sich aus dieser grundlegenden

christlichen Botschaft Konsequenzen für die Lehre vom zukünftigen
Heil ergeben. Darum tadelt er es, dass diese von etlichen Gemeindegliedern
nicht ernst genommen werden, ja, er fällt über diejenigen, die sich über das,
was christliche Tradition und Lehre ist, hinwegsetzen, das harte Urteil:
<etliche (Leute) haben keine Ahnung von Gott> (15,34; vgl. I Thess 4,13f).9

Auf die von Jerusalem herkommende Überlieferung weist auch die Wendung

V. 2 hin, enthält sie doch den für die ganze Urchristenheit ungemein
wichtigen Begriff koyoç, der hier nicht verwässert werden darf (vgl. Luthers
<welchergestalt>!), was wegen der Verbindung mit eDayyEktov (V. 1) und
eüayyeki^ea'&oa (V. 1.2) ohnehin verwehrt ist. Mittels eines bestimmten
Wortes (xCq ist hier weder fragendes, noch rückbezügliches, sondern
unbestimmtes Fürwort; köycp ist Dativ des Mittels) wurde Paulus den Korinthern
zum Frohbotschafter, denn <aufs Geratewohl) konnten sie nicht zum Glau-

6 Das Kapitel könnte nachträglich in den Brief eingefügt worden sein, da 15,58 mit
14,39f. korrespondiert; Sellin a.a.O. (Anm.l) 48ff., vermutet eine selbständige Abhandlung,

der ein Vorbrief mit der zentralen Aussage 6,14 voranging; K. Barth, Die Auferstehung

der Toten. Eine akademische Vorlesung über 1 Kor 15, 1924, 1, sowie K. Fezer,
Totenauferstehung. Ein Bibelkurs über 1 Kor 15,1933,14 f., verstehen den ganzen Brief als

auf Kap. 15 ausgerichtet.
7 Beachte das Ersetzen der Entrückung (I Thess 4,14-17) durch den Gedanken der

Verwandlung (I Kor 15,51), sowie die Fortsetzung der Reihe apokalyptischer Ereignisse
bis zur singulären Erwähnung der Übergabe der Elerrschaft an Gott; - nach W. Wiefel, Die
Hauptrichtungen im eschatologischen Denken des Paulus, in: ThZ30 (1974) 65-81, dort
74, tut Paulus in I Kor 15 «den Schritt von der mythologisch ausgemalten Parusieschilde-

rung zur reflektierten Auferstehungsdogmatik».
8 Vgl. H. Menge, Wb, 237; Benseler-Kaegi, Wb, 311; dagegen: EW, Bd. II, 145.
9 Wenn Phil 3,15f., wie ich annehme, mit demselben Problem befasst ist, dann geht

Paulus mit den Andersdenkenden in Korinth viel rigoroser um als mit jenen in Philippi.



Hermann Binder; Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12 195

ben kommen.10 Dem von Jerusalem autoritativ übermittelten Wort hat auch

er sich eingeordnet (V. 11), wo er sich doch früher des ihm unmittelbar
geoffenbarten Evangeliums rühmte (Gall, 11 f.); die Jerusalemer wiederum

versagen ihm die Anerkennung seines Apostolats nicht mehr. Das heisst zur
Zeit der Abfassung des ersten Korintherbriefs verkündigt die Kirche der
Judenchristen und die Kirche aus den Heiden einmütig das eine Evangelium.
Paulus betont dies nicht etwa darum, weil jene Gemeindeglieder aus Ko-
rinth, vielleicht angeleitet durch judaistische Emissäre, die Vollgültigkeit
seines Apostelamts angezweifelt hätten,11 es ist ihm allein um die Autorität
des überlieferten Wortes zu tun.

Man darf hier, vom Kontext ausgehend, wohl zwischen den Zeilen lesen:
Paulus versichert speziell bezüglich der Heilshoffnung, die darzulegen er
sich anschickt, dass zwischen ihm und den Jerusalemern Einhelligkeit
herrscht, die früher - allem Anschein nach - nicht bestand. Jetzt geht es

nicht mehr an, in der Gemeinde Standpunkt gegen Standpunkt auszuspielen.

Auch diesbezüglich sollte das Inhaltliche der Botschaft nicht mehr zur
Debatte stehen. Geschichtlich betrachtet wäre dann die Situation in Korinth
nicht die, dass die in V. 12 Erwähnten einen in der ausserchristlichen Umwelt
gewonnenen Standpunkt vertreten, sondern dass These und Antithese12 sich

eindeutig innerhalb der Gemeinde (év ùpïv!) begegnen: Es hatte sich eine
innerkirchliche, gewissermassen eine dogmatische Kontroverse ergeben.

Die theologische Forschung hat das Zustandekommen jener Opposition
in Korinth jedoch meist auf fremde, ausserkirchliche, aus der religiösen oder
philosophischen Umwelt kommende Einflüsse zurückgeführt13 und sie nach
ihrer Herkunft zu identifizieren gesucht. So sind folgende Hypothesen
aufgestellt worden:14

a. Es habe in Korinth Kreise gegeben, die, durch die hellenistische
Aufklärung beeinflusst, jegliches Fortleben nach dem Tode abgestritten hät-

10 Der Aorist ejuoTEVoercE meint den Beitritt zur jrCoriç; er ist auf das verkündigte Wort
hin erfolgt, nicht «aufs Geratewohl» (vgl. Menge Wb, 387); die Übersetzung von Eixfj
durch <vergeblich> oder <umsonst> ist hier ungeeignet.

11 Anders urteilt Chr. Dietzfelbinger, Die Berufung des Paulus als Ursprung seiner
Theologie, 1985, 48f.

n Vgl. G. Kegel, Auferstehung Jesu, Auferstehung der Toten, 1970, 39f., Anm. 22.
13 Zwar unterstreicht Köster a.a.O. (Anm. 2) 554f. dass Paulus sich im I Kor nicht mit

von aussen eingedrungenen Gegnern auseinandersetzt, zieht dann aber dennoch
«mitgebrachte religiöse Voraussetzungen» in Betracht.

14 Vgl. Sellin a.a.O. (Anm.l), 11 ff.; H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther,
KEK5 (1981) 320; U. Luz, Das Geschichtsverständnis des Paulus, 1968, 387-389.



196 Hermann Binder, Zum geschichdichen Hintergrund von I Kor 15,12

ten.15 Aber gegen diese Annahme spricht entscheidend das Praktizieren der

sog. Vikariatstaufe (15,29): Wer sich für Tote taufen lässt, ist nicht davon

überzeugt, dass mit dem Tode alles aus ist.16 Überdies beweist die Art, wie
Paulus in V. 18 argumentiert, dass jene korinthische Gruppe an der Auferstehung

der Toten festhielt.
b. In Korinth sei, so Albert Schweitzer,17 die Meinung vertreten worden,

das Heil widerfahre nur denen, die bei der Parusie noch am Leben sind.
Schweitzer spricht von «ultrakonservativer Eschatologie» und denkt gemäss
seiner apokalyptischen Schau des Urchristentums an einen exzentrischen

Standpunkt, der sich innerhalb der Gemeinde entwickeln konnte, der letztlich

aber dennoch auf fremde, etwa spätjüdische Einflüsse zurückgeführt
werden müsste. Auch diese Interpretation ist jedoch verfehlt, steht sie doch
in Widerspruch zu V. 51 f. Ausserdem dürfte es Anhängern der Vikariatstaufe

schwer gefallen sein, bei ihrer Gepflogenheit zu verharren, wenn sie

Verstorbenen nicht mehr von Nutzen sein konnte.
c. Anhänger der griechischen Lehre von der Unsterblichkeit der Seele

hätten zufolge ihrer dualistischen Anthropologie die Auferstehung
abgelehnt, weil sie mit dem Gedanken der Leiblichkeit des ewigen Lebens
verbunden sei.18 Diese Interpretation stützt sich auf 15,35ff., eine Stelle, über
die mit Recht geurteilt worden ist, sie enthalte eine von Paulus selbst
angestellte Reflexion (vgl. Rom 6,1; 7,7; 8,31; 9,14.30) und sei demgemäss bloss

15 Im Blick auf die 15,53f. verwendeten genuin griechischen Vokabeln schliesst Wiefel
a.a.O. (Anm. 7), 73, auf griechisch denkende Gegner; ebenso G. Baumbach, Die
Zukunftserwartung nach dem Philipperbrief, in: Die Kirche des Anfangs, 1979, 438f., auf
Grund von 15,42-50; K. G. Sandelin, Die Auseinandersetzung mit der Weisheit in
1. Kor 15,1976, bleibt beim biblischen Milieu und urteilt, die Leugnung der Auferstehung
entspreche der Denkweise von Sap 3,1 und IV Makk 17,12 (Angabe nach Conzelmann
a.a.O. (Anm. 14), 323, Anm. 16a). Chr. Wolff, Der erste Brief des Paulus an die Korinther,
ThHbNT 7/II (1982) 173, hält es für möglich, dass in V. 12 die Grundhaltung der Gemeinde
beschrieben sei und dass man diese auf das Weisheitsstreben zurückführen könne (3,12-17).

16 Conzelmann a.a.O. (Anm. 14), 320ff.
17 A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus, 21954, 94; vgl. auch B. Spörlein, Die

Leugnung der Auferstehung, 1971 (Angabe nach Conzelmann a.a.O.).
Fr. Lang, Die Briefe an die Korinther, NTD 7 (161986) 218, spricht die Vermutung aus, es

könne «auch lediglich an den Ausschluss von der (tausendjährigen) Christusherrschaft
gedacht sein», verwirft sie jedoch gleich anschliessend.

18 Für diese Interpretation von V.12 treten u.a. ein: P. Hoffmann, Die Toten in Christus,

eine religionsgeschichtliche und exegetische Untersuchung zur paulinischen Eschatologie,

1969, 241; 246; H. Lietzmann/W. G. Kümmel, An die Korinther 1/11, HNT9, 83;
Kegel a.a.O. (Anm. 12) 42; Wiefel a.a.O. (Anm. 7) 73; J. Becker, Erwägungen zur
apokalyptischen Tradition in der paulinischen Theologie, EvTh 30 (1979) 393-609; G. Sellin
a.a.O. (Anm.l), 30ff.; 63.



Hermann Binder, Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12 197

ein fiktiver Einwand,19 so dass an dieser Stelle nicht die Meinung der
Opponenten in Korinth wiedergegeben sei.

d. Es habe sich um Enthusiasten und Pneumatiker gehandelt (15,45f.).
Sie hätten, von Gnostikern beeinflusst, die Meinung vertreten, ein Christ sei

schon bei Lebzeiten auferstanden (vgl. II Tim 2,18, IIThess2,2; Kol 2,13;
Eph 3,5),20 oder, was dasselbe besagt, sie hätten, beeinflusst durch weisheitliche

Strömungen, einem «sakramentalen Realismus» gehuldigt, demzufolge

sie die Taufe als Mysterienritus verstanden, der den Christen in ein neues
Leben versetze (vgl. Rom 6,3-5), von wo aus auch verständlich werde, dass

Paulus mit der Taufe möglichst wenig zu tun haben wollte (vgl. I Korl, 14-17).21

Die eben erwähnte Hypothese kommt dem, was im Hintergrund von
15,12 steht, irgendwie nahe. Allerdings wird man davon absehen müssen,
jener Gruppierung in der Gemeinde gnostische oder sonstige fremde
Beeinflussung anzulasten.22 Mit einem «Realismus» dürfen wir immerhin rechnen,
der aber weder speziell auf das Getauftsein, noch ausschliesslich auf die

Pneumagabe ausgerichtet ist, der vielmehr mit dem ganzen Reichtum des

gegenwärtigen Heils êv Xoiottp, êv jiforei, êv yaoixi oder in der xoivoma
xoü utoü auTOÜ (1,9) rechnet. Etliche Glaubende in Korinth waren von der
Präsenz des Heils, wie gerade Paulus sie ihnen verkündigt hatte, wie er sie

sonstwo gepredigt (Gal2,20; Phil 3,8-10) und wie er sie ihnen weiter ans
Herz legen sollte (vgl. II Kor 6,1 f.), so sehr beeindruckt, dass sie der
Zukunft des Heils keine Beachtung schenkten. Das tadelt der Apostel und
schreibt: «Wenn wir in Christo (Seienden) bloss in diesem Leben zu Hoff-

19 So W. Schmithals, Die Gnosis in Korinth. Eine Untersuchung zu den Korin-
therbriefen, FRLANT 48 (1965) 70; 147.

20 Dieser Verständnis ist - nach Sellin a.a.O. (Anm.l) 231, schon bei Chrysostomos
nachweisbar; vgl. Bultmann, Exegetische Probleme des zweiten Korintherbriefes, in:
Exegetica hg.v. E. Dinkier, 1967, 213 - Anm. 3; Lietzmann/Kümmel a.a.O. (Anm.18),
sprechen von einer Spiritualisierung der Auferstehungshoffnung; vgl. auch H.D. Wendland,

Die Briefe an die Korinther, NTD 7 (1978) 144f.; ferner: D. Georgi, Die Gegner des

Paulus im zweiten Korintherbrief, 1964,11, der die Gegner als «Hyperpauliner» beurteilt;
P. Hoffmann a.a.O. (Anm. 18) 242, äussert sich kritisch der These gegenüber; ebenso Lang
a.a.O. (Anm.17), 218f.; vgl. auch G. Klein, Apokalyptische Naherwartung bei Paulus, in:
Neues Testament und christliche Existenz, FS für H. Braun, 1973,141 ff.

21 Köster a.a.O. (Anm. 2) 555.
22 H.H. Schade, Apokalyptische Christologie. Studien zum Zusammenhang zwischen

Christologie und Eschatologie in den Paulusbriefen, 1981, rechnet nicht mit einer dezidiert
gnostischen Position und lehnt die Bezugnahme auf II Tim 2,18 ab; nach Sellin a.a.O.
(Anm.l), 34, hat L. Schottroff, Der Glaubende und die feindliche Welt. Beobachtungen
zum gnostischen Dualismus und seiner Bedeutung für Paulus und das Johannesevangelium,

MANT 37 (1970), «indirekt gezeigt», dass die These vom Gnostizismus der korinthischen

Auferstehungsleugner letzlich nicht zu halten ist.



198 Hermann Binder, Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12

nung Gelangte sind, (dann) sind wir die Bedauernswertesten aller
Menschen» (V. 19). Getadelt wird nicht, dass der Christ glaubt und sein Hoffen
auf Christus setzt, sondern dass er durch ein Überbetonen der auf das

irdische Dasein eingeschränkten <Befindlichkeit> dem Heilsgeschehen der
Zukunft den Vorrang, der ihm zusteht (spätjüdische Schau!), aberkennt.

Ziehen wir V.19 bei der Interpretation von V.12 zu Rate, dann wird
zunächst die paulinische These, gegen die in Korinth Einspruch erhoben
wurde, deutlich: Die Verkündigung, die der Apostel, wahrscheinlich auch
sein Missionsgefährte Silvanus,23 zu Gehör gebracht hatte, war betont escha-

tologisch-apokalyptisch orientiert (vgl. auch 1,7f.; 3,14f.; 4,5; 5,1-5; 6,2f.;
11,26; 15,23; 16,22). Dagegen regte sich Opposition, und die <Antithese>
hatte ungefähr das zum Inhalt, was ihr in V.19 entgegengehalten wird. Es

ging gegen den Vorrang des Eschatologisch-Apokalyptischen. Es kann auch
sein, dass es überhaupt auf Ablehnung stiess. Das ergab ganz klare dogmatische

Fronten. Die verbreitete Behauptung, Paulus habe seine Gegner
missverstanden,24 wenn er ihnen unterstelle, sie hätten keine Jenseitshoffnung,
und mit dem Tode sei alles aus,25 ist ungerechtfertigt. Das haben sie nämlich
nicht behauptet, und es steht auch nicht in V.12. Das Missverständnis liegt
ganz auf der Seite derer, die exegetisch mit V. 12 nicht zurechtkommen.

Eine Beobachtung hilft hier weiter.
Paulus benützt in V.12, ebenso in V. 13.21 und in Rom 1,4 die artikellose

Formel àvdoxaoïç vexpcöv (vgl. auch Apg 23,6; 24,21; 26,23), während er in

23 Vgl. H. Binder, Silvanus. Ein Beitrag zur Theologiegeschichte des Urchristentums,
in: Theologische Versuche XIII (1983) 99-104. Hier wird versucht zu zeigen, dass Silvanus
dem Paulus offiziell von Jerusalem als Missionsbegleiter beigegeben war, u. a. um ihn, der
ursprünglich den Gedanken der jenseitigen Vollendung vertrat, für die apokalyptische
Zukunftsschau, wie sie sich im Judenchristentum durchgesetzt hatte, zu gewinnen, was
seinen ersten Niederschlag in den Thessalonicherbriefen fand.

24 Vgl. R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (Hg. O. Merk [71977] 172;

ebenso Schmithals a.a.O. (Anm.19), 147; sowie E. Fuchs, Gesammelte Aufsätze I, 1965,

201; P. Hoffmann a.a.O. (Anm. 18) 242, urteilt: «Paulus hatte nur geringe Kenntnisse von
der Anschauung seiner Gegner»; vgl. auch Conzelmann a.a.O. (Anm. 14) 320: «Ohne die
Annahme eines gewissen Missverständnisses seitens des Paulus kommt man kaum aus»

(seil, bei der Exegese von I Kor15,12); anders E. Güttgemanns, Der leidende Apostel und
sein Herr. Studien zur paulinischen Christologie, FRLANT90 (1966) 86 ff.

25 Wie sehr die Ausleger bei V. 12f. in Verlegenheit geraten, schildert Luz a.a.O.
(Anm. 13), 333, bes. Anm. 62: Es scheine bloss so, dass Paulus die Auferstehung Christi
von der allgemeinen Totenauferstehung abhängig mache; in Wirklichkeit argumentiere er

- «vielleicht pseudologisch» - von der Auferstehung Christi her.



Hermann Binder, Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12 199

V. 42 die mit beiden Artikeln versehene einsetzt: f| dcvaaxaatç xœv vexoötv
(im NT nur noch Mt 22,31). Die Formulierung mit Artikel meint ohne
Zweifel das Herausgelangen einer Mehrzahl Verstorbener aus der Totenwelt
(vgl. 15,52). Da die Oppositionellen in Korinth die Auferstehung, wie aus

15,29-34 hervorgeht, nicht generell ablehnten, kann die Formulierung ohne
Artikel nicht dieselbe Bedeutung haben.26 Zwar bezieht sie sich dem Wortlaut

nach auf denselben eschatologischen Akt, aber dieser ist in der artikellosen

Form begrifflich gemeint und steht als pars pro toto für das Gesamtgeschehen

der «Letzten Dinge»,27 gilt doch die allgemeine Auferweckung der
Toten nach apokalyptischer Auffassung als entscheidender und wichtigster
Einzelakt im eschatologischen Drama.

Dass die artikellose Wendung nicht einfach «die Auferstehung der Toten»
bedeutet, ist in Röml,4 eigentlich beweiskräftig dargelegt: Jesus Christus,
der Herr, wurde durch Gottes Wunderkraft als Gottessohn bestellt (zum
Gottessohn bestimmt), und zwar «gemäss» (zufolge) dem aus (der) ocvaoxa-

atç vexQcäv, d. i. aus der zukünftig oder jenseitig vorgestellten ewigen Welt
(kommenden) Heiligen Geist. Sein «fleischliches» Woher war Davids
Geschlecht, sein «geistliches» Woher war die «àvdaxaaiç vexpcöv», die Gotteswelt,

die Ewigkeit. Nach der Sicht des von Paulus hier zitierten Symbols
strömt das Pneuma Gottes zeitlich betrachtet vom letzten Ziel her vorgreifend

in das irdische Dasein Jesu, oder - in räumlichen Kategorien
ausgedrückt - es wird aus der jenseitigen Welt in die Sphäre des Irdischen auf ihn

26 Der Unterschied zwischen der Formulierung mit oder ohne Artikel findet relativ
wenig Beachtung. Bei Bauer, Wb, 1058, heisst es, der Artikel fehle «in der Regel», und
dazu wird bemerkt, ein Unterschied sei nicht erkennbar; Hoffmann a.a.O. (Anm.18),
181 f., urteilt, der Wechsel zwischen der artikellosen Form und der «selteneren» Form mit
Artikel erfolge aus «stilistischen Gründen»; nach O. Michel, Der Brief an die Römer,
KEK 4 (121963) 39: «um des Wohlklangs willen»; J. Jeremias, Abba. Studien zur neutesta-
mentlichen Theologie und Zeitgeschichte, 1966, 303f., behauptet, vexpoi seien die Toten
überhaupt, und mit ot vexooi seien die verstorbenen Christen gemeint; ähnlich Conzel-
mann a.a.O. (Anm.14) 322, Anm.16: die Sätze mit vëxooî seien die allgemeinen, die
feststellen: «Es gibt Totenauferstehung.» Dazu kommen die Sätze über «die Toten»;
M. Bachmann, Zur Gedankenführung in I Kor 15, in ThZ 34 (1978) 265ff., urteilt: Während

die mit Artikel versehene Form die Gesamtheit der Verstorbenen meine (271), bringe
die artikellose zum Ausdruck, dass aus der Gesamtheit der in der Unterwelt befindlichen
Verstorbenen «mindestens» der eine, Jesus Christus, hinaustreten konnte (dort 268).

27 Blass-Debrunner-Rehkopf, Grammatik, 254, 7, stellt zu dem mit der Verbalform
êyetQovxai verbundenen artikellosen Subjekt vexpot fest, dass der Artikel ausbleibt, «weil
es auf den Begriff, nicht auf die Vollzahl ankommt»; dasselbe gilt m. E. auch für àvdaxaoïç
vexqwv, bloss ist hinzuzufügen, dass der <Begriff> hier den ganzen Komplex <Letzte Dinge>
umfasst; das singulare êÇavdaxaaLç aus Phil 3,11 weist in dieselbe Richtung, weil die
Vorsilbe g'C, nicht dem Menschen, sondern dem Akt der àvdaxaoïç zugeordnet ist.



200 Hermann Binder; Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12

herabgesandt und erreicht ihn (etwa gelegentlich seiner Taufe?). Das aus
dem irdischen Bereich auf ihn Einwirkende und der Heilige Geist aus der
«Totenauferstehung», d. h. aus der ewigen - zukünftigen - jenseitigen Welt,
beide zusammen <machen> ihn zum Christus Gottes. Dass das Symbol aus
Rom 1,4 mit dcvdaxaaiç vexQtöv die Auferstehung Jesu Christi «am dritten
Tage» gemeint hätte, scheitert einfach am Plural vexgcöv und ist nach neu-
testamentlichem Zeugnis auch durchaus nicht geläufig.28

Obige Begriffsinterpretation wird durch V. 13 bestätigt: Paulus kann nicht
gut sagen: «Gibt es keine Auferstehung der Toten (- wird nicht die Gesamtheit

der Toten erweckt), so ist auch Christus nicht auferstanden», - als ob
Christi Auferstehung nur dann stattgefunden haben könnte, wenn andere
Verstorbene ebenfalls von den Toten herausgeführt werden.29

Berücksichtigen wir die Möglichkeit, semantisch zwischen artikellosem
und mit Artikel versehenem vexpoç zu unterscheiden,30 dann erschliesst uns
V. 12 folgenden geschichtlichen Hintergrund: Einige Gemeindeglieder aus
Korinth (êv hutv xiveç) bestreiten - nicht etwa die Auferweckung Christi,31

so dass sie von deren Historizität überzeugt werden müssten, was immerhin
dazugehört, sondern sie sind der Meinung, die Verkündigung der Ewigkeitshoffnung

könne auch ohne die apokalyptische Vorstellung des Weltendes
auskommen. Diesen Standpunkt verurteilt Paulus, nicht nur als ein unstatthaftes

Aufbegehren gegen die von Jerusalem autorisierte und von ihm dar-

28 Trotzdem teilt die überwiegende Zahl der Neutestamentier diese Meinung; vgl.
E. Schweizer, Neotestamentica, 1963, 180. Nach F. Hahn, Christologische Hoheitstitel.
Ihre Geschichte im frühen Christentum, 1964, 255, ist ccvaaxàoecoç vexçœv in Rom 1,4
abgekürzte Formulierung, die zu éx xfjç àvaaxâcreioç àuxoû xfjç êx vëxoojv auszuweiten
wäre; ebenso H. Lietzmann, An die Römer, HNT 8 (51971) 25: àvdoxuatç vexoöv sei «um
des Wohlklanges und der Kürze willen gesetzt» und sei kausal - <auf Grund seiner Aufer-
stehung> oder besser zeitlich - <seit seiner Auferstehung) zu fassen. E. Käsemann, An die
Römer, HNT8a (31971) 9f., verwirft den Vorschlag einer Kürzung: Christi Auferstehung
müsse «in ihrer kosmischen Tragweite als Beginn der allgemeinen Auferweckung» begriffen

werden, H.Schlier, Zu Rom 1,3f., in: Neues Testament und Geschichte, FS für
O. Cullmann, 207-218, lehnt die «rein zeitliche» Interpretation der «archaischen Formel»
ab und bevorzugt ein kausales <kraft> oder <im Zusammenhang mit> seiner <Auferstehung)

(214).
29 Die von Chr. Wolff a.a.O. (Anm.15) 173, vorgeschlagene Interpretation von V. 13,

die Auferstehung der Toten sei eschatologisches Geschehen und könne nicht auf einen
Menschen beschränkt bleiben, enthält m.E. eine unstatthafte Relativierung der Person

Christi; die Auferstehung aller Toten kann christlich betrachtet allein als Folge der
Auferstehung Christi gedacht werden (vgl. I Kor 6,14; II Kor 4,14; Rom 8,11).

30 Paulus hält an der grundsätzlichen Unterscheidung der Wendungen auch dort fest,
wo er artikelloses vexooC (vgl. IKor 15,15.16.29.32) oder mit Artikel versehenes vexpot
(vgl. Rom 4,17) mit Verbalformen verbindet.

31 Anders Sellin a.a.O. (Anm.l) 234; 252ff.



Hermann Binder, Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15,12 201

gebotene Botschaft vom Endgeschehen, sondern auch als Widerspruch
gegen die Wahrheit Gottes, und legt diesen Andersdenkenden den Parusiege-
danken nicht nur ans Herz (wie 1,8 und 4,5), sondern setzt sich, wie V. 19

bestätigt, mit aussergewöhnlicher Heftigkeit für ihn ein, die weit über das

hinausgeht, was er den Andersdenkenden in Philippi schrieb (vgl.
Phil 3,10ff.). Die Opponenten aber waren wahrscheinlich der Ansicht, sie

verträten das dem Evangelium entsprechende Verständnis, habe doch gerade

er, Paulus, immer die Gegenwart des Heils betont. Diese sei das Wesentliche

im Christusglauben und dürfe nicht zugunsten einer vagen Zukunftsschau

für unwesentlich erklärt werden. Hierauf entgegnet Paulus (V. 19),

man dürfe umgekehrt nicht das zukünftige, letzte Ziel um des gegenwärtigen
Heils willen aus den Augen verlieren.

Zu einer Entwirrung dieser Kampfsituation, d.h. zur Preisgabe des
Entweder-Oder und zu einer Übereinkunft im Sinne eines Sowohl-Als-auch
wird es damals in Korinth nicht gekommen sein. Wie aus II Kor 5 und 6

ersichtlich ist, erstrebte Paulus einen Ausgleich. Wie wenig er ihn herbeiführen

konnte, zeigt ein Vergleich von Röml3,llf. mit 14,8, aber besonders
Phil 3,20! Es liegt dies in der Natur der Sache. Denn der Gedanke der
Gegenwart des Heils ist unlöslich verbunden mit dem räumlichen Denkschema,

die Ausrichtung auf das eschatologische Ziel aber hängt mit dem zeitlichen

Denkschema zusammen. Und beide bestimmen gleicherweise und
zugleich alles menschliche Denken. Ihm erschliesst sich die ewige Vollendung

entweder zeitlich - von der Zukunft her, welcher der Christ zielgerichtet

entgegenharrt - «Zukunftseschatologie», oder räumlich - «vom Himmel
herab», so dass sie je und je als gegenwärtig erfahren wird, - «Jenseitsescha-

tologie». So mag es kommen, dass sich auch unter den Christusgläubigen so
Denkende und Andersdenkende «auseinandersetzen». Die Wirklichkeit ist
und bleibt die Eine (vgl. I Kor13,9f.).

Hermann Binder, Sibiu-Hermannstadt


	Zum geschichtlichen Hintergrund von I Kor 15, 12

