
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Friedrich Schleiermacher. Kritische Gesamtausgabe. V. Abteilung, Briefwechsel und
biographische Dokumente.
Band 1:

Briefwechsel 1774-1796 (Briefe 1-326), herausgegeben von Andreas Arndt und Wolfgang
Virmond, LXXX + 489 Seiten, Berlin/New York: De Gruyter Verlag, 1985.

Band 2:

Briefwechsel 1796-1798 (Briefe 327-552), herausgegeben von Andreas Arndt und Wolfgang
Virmond, LVII + 533 Seiten, Berlin/New York: De Gruyter Verlag, 1988.

Die beiden Bände des Schleiermacherschen Briefwechsels in der Kritischen Gesamtausgabe, von
denen der zweite soeben erschienen ist, sind eine editorische Glanzleistung. Sie enthalten nicht

nur alle bekannten Briefe von und an Schleiermacher in ungekürztem Wortlaut (Kürzungen
nur bei Briefen, deren Originale verloren sind, bei denen deshalb auf ältere Editionen zurückgegriffen

werden musste - wohl oder übel mit den von den damaligen Herausgebern vorgenommenen

Kürzungen), sie enthalten auch Angaben über Briefe, die aufgrund von Hinweisen erschlossen

werden konnten. Die Durchnumerierung bezieht sich sinnvollerweise auf alle, die erhaltenen
und die erschlossenen Briefe. Von den 326 Nummern des 1.Bandes sind 114 nur erschlossen, von
den erhaltenen Briefen 69 von Schleiermacher und 143 an ihn geschrieben. 42 Briefe (36 an und 6

von Schleiermacher) werden hier zum ersten Mal veröffentlicht. Von den 226 Briefen des

2. Bandes sind 101 erschlossen, von den verbleibenden 40 von und 85 an Schleiermacher geschrieben.

79 Briefe (64 an und 15 von Schleiermacher) sind zum ersten Mal publiziert. Viele der
anderen Briefe werden hier erstmalig ergänzt oder vollständig abgedruckt.

Schon hieraus ersieht man, dass diese Edition durchaus Neues der Öffentlichkeit zugänglich
macht, wobei einschränkend gesagt werden muss, dass keine sensationellen Funde dabei sind, die

unser Bild von Biographie und Werk verändern. Von den 6 neupublizierten Schleiermacherbriefen

des 1. Bandes sind 2 kurze Karten an Brinckmann, 3 sind formelle Schreiben an das

«Armendirektorium» im Zusammenhang mit dem Antritt seiner Stelle an der Charité und 1 Brief ist an
den dortigen Oberinspektor Öhlschläger gerichtet, alle von massigem Interesse. Für den 2. Band

- 7 kurze Billets an Brinckmann und 8 Schreiben an die amtlichen Behörden der Charité - gilt
dasselbe, wenn auch der Streit darüber, ob ihm das Essen während seiner Abwesenheit vergütet
werden solle oder sein Bericht, dass er von zwei grossen Hunden im Garten der Charité angefallen

und geringfügig verletzt worden sei, und er nun ersucht, «Maassregeln zu treffen, dass die

Hunde am Tage nie von der Kette kommen» (424), durchaus zur Lebendigkeit unseres
Schleiermacher-Bildes beitragen.

Der Wert der Bände liegt meiner Ansicht nach vor allem darin, dass die Briefe, die verstreut
und oft gekürzt publiziert waren, nun zusammen und in der bestmöglichen Weise veröffentlicht
sind. Die grosse Sorgfalt und editorische Präzision der Arbeit der Hg. Arndt/Virmond macht sich

aber auch geltend in den Einleitungen und Apparaten. Sie umfassen jeweils eine «Historische

Einführung», welche in Form einer knappen chronologischen Übersicht das Wichtigste zu
Schleiermachers Leben und Werk festhält, sowie biographische Kurzportraits zu allen einzelnen

Briefpartnern, in welchen man nun eine Prosopographie des (mit ihm korrespondierenden)
Schleiermacherschen Bekanntenkreises zur Hand hat. Die Bände umfassen sodann einen «Editorischen
Bericht», ein Literaturverzeichnis der in den Briefen erwähnten Werke, ein ausführliches Register,

Abbildungen (v. a. einzelner Handschriften) und schliesslich je eine Kartenskizze. Den
Briefen beigegeben sind ein Text-Apparat, der über Überlieferung (handschriftl. Bestand, Erst-



Rezensionen 185

druck, Nachdrucke), Textgrundlage und Textkritik informiert, sowie ein erklärender und in
vielen historischen Details sehr hilfreicher Sach-Apparat. Hierin ist unglaublich viel Information
gespeichert und leicht zugänglich gemacht. Nur ein Beispiel: Im Brief 79 («vor dem 14. 8.1787»,
Bd. 1, 87ff.) empfiehlt der Vater Schleiermacher das Büchlein Jung-Stillings «Theobald oder die

Schwärmer>, «welches Dir angenehm und zugleich sehr nützlich seyn wird, um dich vor der
Schwärmerei zu bewahren»; es enthalte «die Geschichte meines seligen Vaters, welche im 2ten
Bändchen unter dem Nahmen (sic) Darius vorkommt» (88; man kennt die Verwicklung des

Grossvaters in die Geschichte der chiliastischen Sekte Ellers aus Dilthey, Leben S'). Diese
interessante Passage bei Jung-Stilling ist im Apparat abgedruckt, was viel Suchen und Mühe

erspart. Daneben sind aber auch viele Hinweise auf Personen, Literatur und historische
Zusammenhänge in die Fussnoten eingeflossen, die das Ergebnis der Forschungsarbeit der Editoren
sind.

Für jeden, der sich mit Schleiermacher beschäftigt, sind diese Bände eine grosse Hilfe.
Nikiaus Peter, Basel

Paul Mikat, Die Polygamiefrage in der frühen Neuzeit. Rheinisch-Westfälische Akademie der
Wissenschaften, Vorträge G 394. Westdeutscher Verlag Opladen, 1988.

In der alten und mittelalterlichen Kirche war die Frage der (sukzessiven durch Wiederverheiratung,

niemals der simultanen) Polygamie ein theologisches und juristisches Randthema. Ob die

Kirchenväter nach Sündhaftigkeit oder göttlicher Billigung der Polygamie der Patriarchen seit

Abraham fragten oder ob die Theologen des Mittelalters dann weiterfragten, ob die Natur dem
Menschen (und gemeint ist der Mann) die Einehe als wahre und ausschliessliche Eheform gebiete
und deswegen Thomas von Aquin zwischen primärem Naturrecht, wonach Polygamie nicht
absolut verwerflich ist, und sekundärem Naturrecht, demgemäss Polygamie wegen des Streites
der Frauen untereinander und über die Erziehung nicht erlaubt ist, unterschied: Die Monogamie
wurde nie in Frage gestellt. Auch die Bewegung der polygamen Wiedertäufer in Münster, die

viele Reaktionen hervorrufende und von Luther gebilligte Doppelehe Philipps von Hessen 1540,

Reformation und Humanismus brachten keine Änderung. Für Luther selbst war die Bigamie
weniger ein Gesetzes- als vielmehr Gewissensproblem coram Deo - und durch diesen Dualismus
wird das Polygamie-Problem aus einem übergeordneten Gottesrecht entlassen in eine
«Weltgesetzlichkeit» hinein, wogegen die katholische Kirche in Trient die Göttlichkeit und Kirchlichkeit
alles Weltlichen und damit auch der Monogamie stellte.
Während der reformierte Theodor Beza (1519-1606) in seiner Polygamie-Schrift von 1568 und
ebenso Christian Thomasius in seinem Buch «Vom Laster der zwiefachen Ehe» von 1685 die

Anti-Göttlichkeit der Polygamie herausstellten (und Gott hat den Patriarchen zur schnellen

Ausbreitung seines Volkes Israel die Polygamie heilsgeschichtlich erlaubt), fasste die lutherische
Orthodoxie um Calov (1612-1686) u.a. die Bibel als Inbegriff übernatürlich-vernünftiger göttlicher

Wahrheiten auf, um dadurch Polygamie zugleich naturrechtlich und offenbarungstheologisch

ablehnen zu können. Methodisch schlägt sich diese metaphysisch begründete Anpassung
der Theologie an die Naturrechtslehre in einem Bibel-Eklektizismus nieder. Faktisch ist damit der
christlich konfessionelle Aspekt überlagert durch Naturrecht und faktische Geltung der Monogamie.

Deswegen können jetzt - im Entstehungsprozess der Neuzeit - ius divinum positivum und ius
naturale auseinandertreten in Gestalt einer «säkularisierten Ethik und Gerechtigkeitslehre». Im
Zuge dieser Säkularisierung wird auch das Polygamie-Verbot plötzlich diskutabel, freilich
faktisch nie aufgehoben. Aber wie lässt sich dann überhaupt entscheiden, wenn Naturrecht und
Gottesrecht keine Verbindlichkeit mehr abgeben? Der Mensch hat als animal sociale (rationale)
selbst zu entscheiden: indem er nämlich einen prineeps absolutus über sich setzt als Gesetzgeber



186 Rezensionen

(wie bei Hobbes und Rousseau). Faktisch bleibt es bei monogamen Beziehungen, und in der

Aufklärungszeit werden nur Stereotypen ausgetauscht zur letztlich feststehenden Antwort, dass

die Ehe «die Verbindung zweier Menschen verschiedenen Geschlechts zum lebenswierigen
wechselseitigen Besitz ihrer Geschlechtseigenschaften» ist (Kant). Das romantische Eheideal «mit
seiner gefühlsbeladenen Dominanz inniger Zweisamkeit» interessiert sich für diese Frage nicht -
und gibt doch gerade neue Anstösse für Beziehungen ausserhalb monogamer Ehebeziehungen,
worauf der Verfasser leider ebensowenig eingeht wie auf die heutige Virulenz offener Beziehungen.

Anlass, Kontext und Ziel dieses wirkungsgeschichtlich profund arbeitenden Beitrages hätten
mich interessiert (neue Beziehungsformen, Emanzipation der Frauen usw.). Für Theologen/
innen wird am entwicklungsgeschichtlichen Detail der Polygamie-Frage klar, wie die einstige
Einheit von ius divinum positivum und ius naturale zerbrach und eine säkularisierte Ethik
entstehen Hess. An dieser Krise arbeiten sich heute noch Theologie und Kirchen ab, wie man an
der gesamten Ehe-, Familien- und Sexualethik sehen kann.

Uwe Gerber, Darmstadt

Frederic Raurell, Der Mythos vom männlichen Gott. Aus dem Katalanischen von Xavier und
Ursula Moll und Ulrich Ruh. Frauenforum, hg. v. Karin Walter, Freiburg i.Br., Herder
Verlag, 1989. 222 S.

Die Grundthese dieses an eine allgemeinere Leserschaft gerichteten Buches des bekannten
Bibelwissenschaftlers aus Barcelona (und Rom) lautet, dass die metaphorische Darstellung
Gottes nicht nur, der androzentrischen Sichtweise der Vergangenheit entsprechend, in männlichen

Attributen erfolgen dürfe, sondern weibliche Bilder mit aufnehmen müsse. Das Werk

gehört also in den Bereich der zur Zeit sich stark en vogue befindlichen feministischen Theologie.
Innerhalb dieser Bewegung, die sich zum Teil in extremen Äusserungen artikuliert, vertritt der
Verfasser jedoch eine gemässigte Position. Das hängt vor allem damit zusammen, dass er an der

unbedingten Transzendenz und Unverfügbarkeit Gottes festhält, den alle menschlichen Begriffe
und Bilder nur umschreiben können, woher auch immer sie genommen seien. Es geht ihm
deshalb nicht darum, männliche Metaphern unseres Redens von Gott durch weibliche zu ersetzen,

sondern sie im Sinne einer ganzheitlichen Anthropologie (vgl. auch ders., Lineamenti di

antropologia biblica, Rom 1986) durch solche zu ergänzen (vgl. 99 f.). Als sein Ziel bezeichnet er,
«den archimedischen Punkt zu finden, um die ganze theologische Anthropologie zu revidieren,
indem man sie nicht nur von einem rebellischen und patriarchalischen Männlichkeitswahn
entfernt, sondern auch von jedem radikal polemischen Feminismus.» (Anm. 12'auf S. 204 f.).

Nach Überlegungen über die Absicht feministischer Theologie (II, 17-33) enthält der ausführlichste

Abschnitt des Buches (III, 34-100) eine Auflistung der neuerdings von der feministischen

Theologie vielfach herausgestellten weiblichen Züge des biblischen Gottes (47-71), aber doch mit
dem richtigen Hinweis schliessend, dass deren relative Seltenheit mit der Abwehr der kanaanä-

ischen Fruchtbarkeitsreligion zusammenhängen könne (71). Es folgen eine Darstellung des

bekannten Problems: Aschera als Jahwes Gemahlin? (71-86) und, sehr wichtig, des verbalen
Charakters des Jahwe-Namens (86-91). Die anschliessende Reflexion von Gen 1,26 f. fragt nach

der Frau als Bild Gottes (91-98). Abschnitt IV (101-151) stellt die vorwiegend negative Sicht der
Frau in der Kirchengeschichte dar. Abschnitt V («Die Suche nach neuen Ausdrucksweisen für
Gott als ständige Aufgabe», 152-184) bietet eine hermeneutische Besinnung, vor allem über den

«transzendierenden Charakter von Mythos und Symbol» (V. 3, unter Berufung auf P. Ricoeur)
und die bleibende Aufgabe, die Erfahrung Gottes als gegenwärtige Erfahrung Menschen von
heute in deren Denk- und Sprechweise verständlich zu machen.



Rezensionen 187

Die Sachkunde des Verfassers und seine besonnene Art mit der Problematik umzugehen,
machen sein Buch zu einer angenehmen Lektüre. Ob freilich die auch von ihm selbst nicht ganz
übersehenen Gefahren einer Feminisierung Gottes (statt der bisherigen Maskulisierung) ausgeräumt

werden, ist fraglich. Auch muss man sehen, dass Selbstverwirklichung gerade kein christlicher

Grundsatz ist (Mt 16, 24). Zu Emanzipationsbewegungen wie dem Feminismus können sich

Kirche und Theologie nur differenzierend verhalten. Dass an manchen Stellen unverständliche

Formulierungen und Satzkonstruktionen begegnen, dürfte auf den Übersetzungsvorgang zurückgehen.

Henning Graf Reventlow, Bochum

Klauspeter Blaser, Karl Barth 1886-1986. Combats - Idées - Reprises, Basler und Berner Studien

zur Systematischen Theologie 57, P. Lang, Bern 1987.

Die Darstellung der Theologie Karl Barths, die K. Blaser hier vorlegt, zeichnet den Weg, den

Karl Barth im Laufe eines halben Jahrhunderts durchmisst, in subtiler Weise nach. Ich kenne kein
Werk über Barth, das seinem Gegenstand so sorgfältig nachginge und ihm so dicht auf der Spur
bliebe. Wie von selbst erledigen sich dabei soundso viele Missverständnisse, denen Barths
Denken von Anfang an ausgesetzt war.

1. Es gelingt dem Verfasser, die vielen Wendungen und Neuansätze, die Barths Denkweg
kennzeichnen, auf die grosse Gesamtbewegung hin zu durchschauen, die sich darin vollzieht:

«.. .il n'y a pas de rupture, mais un déplacement de l'accent... Si dans sa jeunesse ses <non> étaient

plus fréquents que ses <oui>, c'est maintenant l'inverse qui se produit. Ses négations ont été

abandonnées pour des affirmations par lesquelles l'homme peut vivre et mourir. En fait, le zèle de

Barth pour la divinité de Dieu est resté intact, mais vers la fin de sa vie il a fait l'effort de redire
tout ce qu'il avait déjà dit, parfois sans amour et d'une manière un peu inhumaine, d'une façon plus
accessible à l'homme et sous la forme d'une théologie de la grâce de Dieu en Jésus-Christ» (16).

Die Wende von der Dominanz des «oui» zur Dominanz des «non» wird genau analysiert. Sie

ist identisch mit der «concentration christologique», wie sie die Kirchliche Dogmatik kennzeichnet.

Methodisch gesehen ist sie identisch mit der in Christus begründeten Analogie zwischen Gott
und Mensch, Gott und Welt. Während in den beiden Römerbriefkommentaren der Denkstil der
Dialektik dominiert, überwiegt in der Kirchlichen Dogmatik die Denkform der Analogie. Der
Verfasser zeigt auf, wie sich das Denken in Analogien bei Barth vom klassischen Analogiedenken
unterscheidet. Bei Barth handelt es sich nicht um eine mit dem Sein Gottes und des Menschen
statisch gegebene Analogie und Entsprechung. Es geht vielmehr um die durch die Offenbarung
Gottes in Christus neu gesetzte Analogie: an die Stelle der «analogia entis» tritt die «analogia
fidei». Sie ist eine «analogia relationis». Diese zerlegt sich bei Barth in eine Folge von Relationen,
die im innertrinitarischen Sein Gottes selber entspringt: «Toutes ses analogies montrent finalement

leur raisons profonde lorsqu'on se souvient de la doctrine trinitaire de Barth: l'analogie qui
existe entre Dieu et le monde, entre Dieu et l'homme, ressemble à la relation qui existe entre les

trois personnes de la trinité.» (116).
2. Soviel zur Gesamtbewegung, die Barths Denken vollzieht. Die Gesamtschau hindert den

Verfasser nicht, bei den einzelnen Etappen des Wegs zu verweilen.
Er referiert in feiner, verständnisvoller Weise über den schmerzlichen Bruch zwischen Barth

und Leonhard Ragaz. Ich kann hier nicht näher auf die innere Notwendigkeit und die Relativität
dieses Auseinanderdriftens der beiden Schweizer Theologen eingehen. Auch nicht auf die
verborgene Gemeinsamkeit, die sich bei aller scharfen Polemik und Abgrenzung durchhält. Ebensowenig

kann ich die Auseinandersetzung mit Adolf von Harnack und später mit Emil Brunner

angemessen würdigen. Es würde den Rahmen einer Besprechung sprengen. Nur auf eine Kontro-



188 Rezensionen

verse will ich hier kurz eingehen: auf diejenige zwischen Barth und Bultmann bzw. dessen

bedeutendsten systematischen Schüler Gerhard Ebeling:
Auch ihr geht der Verfasser mit tiefem Verstehen nach. Er macht überzeugend klar, dass die

«Freude», die Barths Denken durchflutet, aus der schlichten Tatsache fliesst, dass Theologie im
Sinne Barths davon befreit ist, über den Glauben, den ich je habe oder nicht habe, zu reflektieren

- befreit dazu, sich immer neu und immer entschiedener an den «Grund» und «Gegenstand» des

Glaubens, an Gott in Jesus Christus selber zu halten. «L'actualité de la foi est une actualité

joyeuse. La foi n'a rien à craindre, sinon de cesser d'être foi...» (170).
K. Blaser ist, soweit ich sehe, der erste, der dem aus dem Nachlass herausgegeben Fragment

der «Ethik der Versöhnung» nachdenkt: «Ethique en tant qu'invocation de Dieu>». Barth hält
sich dabei an die Bitten des Unservaters. Hier ist der doppelte Akzent bedeutsam. Einerseits
insistiert Barth auf dem in Christus schon aufgerichteten Reich Gottes: «Les chrétiens prient Dieu

pour qu'il fasse apparaître et habiter sa justice sur une nouvelle terre et sous un nouveau ciel. En

attendant, ils agissent, conformément à leur demande, comme responsables en vue d'un ordre de

justice...» Andrerseits insistiert Barth nicht weniger auf dem futurisch-eschatologischen Tenor
der ersten Bitten des Unservaters: «Ces demandes prient toutes pour la fin de la révolte cosmique
contre dieu (Käsemann)» (176-179).

Ich muss es mir versagen, auf das Schlusskapitel einzugehen: «Aspects de l'Ecclésiologie
Barthienne». Der Leser dieses Buches wird dankbar sein für die eingehende Darstellung der
ökumenischen Öffnung, die Barth seit 1948 (Gründungsversammlung des Ökumenischen Rates
der Kirchen in Amsterdam) und neu seit 1962-65 (Zweites Vaticanum) vollzieht. Hingegen muss
ich mich abschliessend näher mit der Wirkungsgeschichte von Barmen I beschäftigen, wie der
Verfasser sie sieht. Es handelt sich hier, wie ich meine, um einen der bedeutsamsten Abschnitte in
diesem Buch.

3. Es geht hier konkret um das Verhältnis der ersten These des Barmer Bekenntnisses zur
«Volkstheologie», wie sie sich heute in der Dritten Welt gestaltet. «Jésus-Christ, tel que la Sainte

Ecriture nous en rend témoignage, est la seule Parole de Dieu que nous ayons à écouter et à

laquelle nous devions nous confier et obéir, dans la vie et dans la mort.» (101) So heisst es in
Barmen I. Wie verhält sich dazu ein Satz wie der folgende, entnommen dem Buch von J. Pobee,

Toward an Africane Theology, 1979: «La théologie se développe aussi, entre autre, à partir des

expériences d'un peuple et d'une communauté de destin. Comme celles-ci sont très diverses, il
doit y avoir aussi une diversité de théologies»? (103).

Der Verfasser beantwortet diese Frage unter sorgfältiger Berücksichtigung aller Faktoren:
«Du point de vue purement formel, il y a un certain nombre de correspondances entre la théologie
du peuple du troisième Reich et celles du tiers-monde... Cependant il ne s'agit pas du même

phénomène. De toute évidence il ne faut pas confondre ce qui est <nationaliste> avec qui relève du

<peuple>... Dans les théologies du peuple, ce n'est pas une grandeur collective qui est au centre,
mais les hommes en tant que sujets agissants de l'histoire. Nous nous trouvons donc devant un

phénomène paradoxal: si, dans les années du nationalsocialisme, c'était la première thèse de

Barmen qui avait apporté au peuple une libération..., ce sont aujourd'hui les <théologies du

peuple* qui incarnent la protéstation et la libération potentielle vis-à-vis des puissances... En fait,
le déplacement de l'optique, des situations et de l'argumentation est frappant si l'on pense par
exemple à la théologie bœrs de l'apartheid en Afrique du Sud, avec son pathos et ses airs si

calvinistes et bibliques...» (105 f.).
Der Verfasser schliesst mit der Feststellung: «La première thèse demeure un signal entre les

fronts de son époque ou d'aujourd'hui. Aujourd'hui aussi, elle ne dit rien de plus et rien de moins

que le caractère incontournable de Jésus-Christ et pour l'Eglise et pour la théologie» (106).
Eduard Buess, Flüh



Rezensionen 189

Peter Biehl (unter Mitarbeit von Ute Hinze und Rudolf Tammeus), Symbole geben zu lernen.

Einführung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand, Haus und Weg. Neukirchener

Verlag, Neukirchen-Vluyn 1989. 264 S.

«Es ist ein sicherer Massstab für die Qualität eines Buches, ob es auch misstrauische Leser zu

gewinnen vermag», schreibt I. Baldermann in seinem Nachwort zu diesem Buch. Er zählt die

Bedenken auf, die er gegen den in der Religionspädagogik Mode gewordenen Begriff Symbol
hatte, und begründet, wie sie durch das Buch von Biehl hinfällig wurden. Biehl hat mit dieser

grundlegenden Arbeit wirklich vieles, was bisher in der Diskussion fragwürdig und verworren
war, geklärt. Er entfaltet eine Theorie religiöser Symbole, indem er zunächst von der Bedeutung
des Bildes für die ästhetische und die religiöse Erfahrung innerhalb der religiösen Sozialisation

ausgeht, sich dabei mit dem Bilderverbot der Bibel und dessen Radikalisierung im Kreuz Jesu

auseinandersetzt und dann eine den Ansatz von H. Halbfas korrigierende Bilddidaktik entfaltet.
Kunst hat für Biehl in religiösen Lernprozessen eine die Wirklichkeit erschliessende, eine
kommunikative und eine meditative Funktion. Bilder können zudem durch das Zerbrechen ihres

Bildcharakters zu Symbolen werden. Grundlegend für das Verständnis der Symbole ist die

Unterscheidung zwischen wissenschaftlicher und poetischer Sprache, zwischen instrumentellem
und medialem Sprachgebrauch (nach J. Anderegg). Mediales Sprechen erweitert den

Wahrnehmungshorizont in der Gestalt von Metaphern, Analogons und Symbolen, ermöglicht das Aufnehmen

von Noch-nicht-Begriffenem und das sinnbildliche Begreifen durch symbolische Rede. Biehl
beschreibt die hinweisende, die repräsentierende, die soziale und die geschichtliche Bedeutung
der Symbole und ihre Fähigkeit, eine tiefere Bedeutung der inneren Wirklichkeit zu erschliessen.

Er lehnt sich dabei stark an das Symbol- und Metaphern-Verständnis P. Ricœurs an, für den das

Heilige durch das Symbol zugleich verhüllt und offenbart wird, so dass eine desillusionierende
Hermeneutik als «Übung des Zweifels» und eine wiederherstellende Hermeneutik als «Sammlung

des Sinnes» nötig wird. Weil die Symbole des Heiligen dazu neigen, sich in Idolen (sakralen
Objekten) zu verdinglichen oder zu Fetischen zu regredieren und den Glauben zur Religion
werden zu lassen, ruft die biblische Hermeneutik kontinuierlich nach der Ideologiekritik. «Jedes

Symbol ist der Ikonokiast eines andern.» Jedes echte Symbol ist auf Grund seiner Überdetermi-

nierung zugleich regressiv und progressiv. Denken über das Symbol vollzieht sich nach Ricœur
auf dem Weg von der Kindheit zur Reife des Erwachsenen, von der archäologischen zur teleologischen

Fragestellung. Diese Symboltheorie erweitert Biehl, indem er sie noch stärker auf die

Theologie der Inkarnation und das Kreuz Christi bezieht. «Christliche Symbole werden wahr,

wenn sie auf das Zur-Welt-Kommen Gottes in Jesus zurückverweisen und wenn sie über sich

hinaus auf die verheissene Zukunft weisen.» «Das einigende Symbol, in dem die Bedeutung des

Ereignisses, dass Gott sich mit dem Menschen Jesus identifiziert hat, zum Ausdruck kommt, ist
das Kreuz.» Als Träger der Wirkungsgeschichte biblischer Texte können Symbole die Brücke
zwischen Überlieferung und heutiger Erfahrung des Schülers bilden. Didaktisch geht es darum,
mit den Schülern den Weg von den Formeln, Idolen und Klischees zu den authentischen Symbolen

zurückzufinden. Mit Hilfe der Symbole werden Erfahrungen der Schüler zur Sprache
gebracht, vertieft und auf den biblischen Glauben bezogen.

Biehl konkretisiert seine Ausführungen an drei kommentierten didaktischen Skizzen und gibt
dann noch einen Überblick über die psychologischen Theorien zur Entwicklung des Symbolverständnisses

bei Kindern und über die verschiedenen von heutigen Autoren vertretenen Ansätze
der Symboldidaktik. Er selber plädiert für eine kritische Symbolkunde, die zugleich schülerorientiert,

bibelorientiert und gesellschaftskritisch ist. Im Religionsunterricht geht es nach seiner

Auffassung um die doppelte Verstehensbewegung: von den Lebenserfahrungen der Schüler zu
den christlichen Symbolen mit ihrem Transzendenzbezug und von den christlichen Symbolen her



190 Rezensionen

«als provozierende Verfremdung oder produktive Unterbrechung alltäglicher Erfahrungen» und
«als Streit um Auslegung und Veränderung dieser Wirklichkeit» zu den Schülern.

Das Buch von Biehl beeindruckt mich, weil es aus der Diskussion über die verschiedenen, sich

teilweise widersprechenden Symboltheorien herausgreift und klar zusammenfasst, was für den

Religionspädagogen wichtig ist, und weil es didaktisch eine Synthese bietet zwischen den
gegensätzlichen Konzeptionen des bibelorientierten, des schülerorientierten, des gesellschaftskritischen

und des therapeutischen Religionsunterrichts. Auch theologisch hat der Verfasser, wie mir
scheint, eine Synthese gewagt zwischen der hermeneutischen Theologie, dem gesellschaftskritischen

Ansatz und der Öffnung für Psychoanalyse und Semantik. Ob diese Synthese eine organische

Einheit, eine <Complexio oppositorum> oder bloss eine Kombination ist, wird sich beim
Gebrauch des Buchs in der Praxis zeigen.

Walter Neidhart, Basel

Peter C. Bloth u.a. (Hg.), Handbuch der Praktischen Theologie. Praxisfeld: Gesellschaft und
Öffentlichkeit, Band 4. Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1987. 688 S.

Das von Peter C. Bloth u. a. herausgegebene Handbuch der Praktischen Theologie ist
untraditionell, nicht nur weil es den in diesem Fach üblichen deduktiven Denkweg verlässt und

konsequent bei jeder Frage von Fallbeschreibungen und deren Analyse ausgeht. Es sprengt auch

inhaltlich den Rahmen der klassischen Themen des Fachs und ordnet diese erst noch nach einer
eigenwilligen, originellen Matrix. Das hat zur Folge, dass die traditionellen Themen (Verkündigung,

Bildung, Seelsorge und Diakonie, Leitung und Organisation) in allen vier Bänden je wieder
unter einem andern Gesichtspunkt behandelt werden.

Der Gesichtspunkt des 4. Bandes, Gesellschaft und Öffentlichkeit, ist ein weiterer Grund
dafür, dass viele Fragen aufgegriffen werden, die in bisherigen Lehrbüchern der Praktischen

Theologie nicht oder nur ausnahmsweise behandelt wurden. Das hat die Seitenzahl des Bandes

mächtig ansteigen lassen. Trotz des Umfangs des Bandes sind aber manche Kapitel nur Skizzen

oder einleitende Bemerkungen zu einem schwierigen Problem, bei dem man an der Oberfläche
stehenbleibt, wenn man nicht die jedem Kapitel beigefügte Literaturliste als Leseanweisung
praktiziert. Eine Rezension des Bandes kann nicht auf einzelne Artikel eingehen, sondern muss
sich auf eine Übersicht über den reichhaltigen Inhalt beschränken.

Zu Fragen von Verkündigung und Kommunikation angesichts der technischen Entwicklung
der Massenkommunikationsmittel bietet C.-J. Roepke einleitende Überlegungen. Der katholische

Praktologe P. M.Zulehner äussert sich (leider nur auf 10 Seiten) in einem instruktiven
Artikel über «Ritus und Symbol in volkskirchlicher Situation». Behandelt werden ferner das

Instrumentarium volkskirchlicher Rituale in Perikopen des Kirchenjahres, Agenden, Gesangbüchern,

Bibelübersetzungen und im Kindergottesdienst, die Evangelisation als Möglichkeit der
Volkskirche, die charismatische Erneuerung, der Ökumenische Rat der Kirchen als Kommunikationsmodell,

die Religion ausserhalb der Kirche, die Publizistik und die Medienarbeit der Kirche,
der Kirchenbau, die Kirchenmusik und die Kunst in der kirchlichen Praxis.

Dem Stichwort «Bildung» werden in diesem Band unter dem Gesichtspunkt Öffentlichkeit
Aufsätze über die Ausbildung aller kirchlichen Mitarbeiter (Ausbildung und Fortbildung der
Pfarrer, der Religionslehrer und Gemeindepädagogen, der Sozialarbeiter und der Kirchenmusiker),

ferner Artikel über kirchliche Schulen, evangelische Akademien, Heimvolkshochschulen.
K. Wegenast hat zu diesem Teil die interessante Einleitung geschrieben, in der er zeigt, wie die
behandelten Themen mit der kirchlichen Diskussion über Bildung, mit Bildungspolitik und

Studienreformpostulaten zusammenhängen.



Rezensionen 191

Besondere Beachtung gebührt m. E. der Einleitung von H. Schröer zum Teil «Seelsorge und

Diakonie», weil er sich darin bemüht, Seelsorge und Diakonie theologisch zu integrieren. Diese

neue Sicht führt zu neuen Antworten auf bisher umstrittene Fragen. In diesem Teil werden
verschiedene Formen der ökumenischen Diakonie behandelt (Brot für die Welt, zwischenkirchliche

Hilfe, Friedens- und Versöhnungsdienste), dann die Hilfsmöglichkeiten für verschiedene

Arten von Behinderung, für Gefährdete (Nicht-Sesshafte, Strafgefangene, gefährdete Kinder
und Jugendliche). Ferner kommen zur Sprache Probleme der Diakonie und Seelsorge für weitere

Zielgruppen: Patienten im Krankenhaus und solche an Kurorten, psychisch Kranke, Suchtkranke,

Menschen in Krisensituationen (z.B. Telephonseelsorge, Selbstmordverhütung). Schliesslich
sind es Zielgruppen in besonderen Situationen, die je wieder andere Gestalten der Seelsorge und
der Diakonie erfordern. Auch mit diesen beschäftigen sich einzelne Artikel (Kirchlicher Dienst in
der Arbeitswelt, Urlauberseelsorge, Militärseelsorge, Polizeiseelsorge, Kriegsdienstverweigerer,
Ausländerarbeit, Seemannsmission, Bahnhofsmission u.a.m). Zwei Aufsätze behandeln die

Ausbildung zur Seelsorge und zur Diakonie.
K.-F. Daiber leitet den Teil «Leitung und Organisation» ein, indem er einleuchtend begründet,

in welcher Weise auch kirchliche Organisationen und Institutionen (und nicht nur die

Kirchgemeinde) am Kirche-Sein im theologischen Sinn Anteil haben. Dabei ist er sich der

Schwierigkeit bewusst, die Machtproblematik in kirchlichen Institutionen nicht zu tabuieren,
sondern Macht kontrolliert auszuüben, und er kennt die Fragwürdigkeiten der Anwendung des

soziologischen Organisationsbegriffs auf die Kirche. Erörtert werden in diesem Teil: Kirchenverfassung,

Kirchenmitgliedschaft, Aufgaben und Institutionen der Kirchenleitung, Planung in der

Kirche, Landeskirche und Kirchenkreis, ökumenische Gemeinschaft von Kirchen und Gemeinden,

Verflechtungen der Kirche in die gesellschaftliche und politische Umwelt.
Vergleicht man die Fülle der in diesem Band behandelten Themen mit dem, was üblicherweise

an den Fakultäten unter der Bezeichnung «Praktische Theologie» angeboten wird, so wird klar,
welche gewaltige Ausdehnung des Arbeitsgebietes dieses Fachs Herausgeber und Autoren
vorgenommen haben und wie gross im Programm der Fakultäten der Nachholbedarf, besonders
hinsichtlich der Diakoniewissenschaft, ist.

Walter Neidhart, Basel

Manfred Josuttis, Der Traum des Theologen. Aspekte einer zeitgenössischen Pastoraltheologie
2. Chr. Kaiser, München 1988. 237 S. DM 36.-.
Das Buch beginnt mit einem Pfarrer-Traum, den der Träumer im Pfarrkonvent erzählt.

Josuttis deutet alle Elemente des Traums als Berufsprobleme des betreffenden Pfarrers und
entnimmt dem Traum weitere Themen der Pastoral-Theologie, die er im gleichen Stil wie in «Der
Pfarrer ist anders» aus der Sicht verschiedener Humanwissenschaften und jeweils abschliessend

aus der Sicht der lutherischen Dogmatik behandelt. Es geht um die Probleme des Pfarrers mit
dem Predigen, mit der beruflichen Arbeit, mit seinem Wunsch nach Erfolg, mit dem Kampf
gegen das Böse, im Zusammenleben mit Kollegen und Kolleginnen und mit den Herren der

Kirchenleitung. Auch Alternativen zum Pfarrer-Beruf und bedrohliche Möglichkeiten der
Zukunft machen dem Pfarrer zu schaffen, und alles spielt sich im beruflichen Alltag ab. Zur
Behandlung all dieser Themen benützt Josuttis reichlich psychoanalytische, soziologische und

religionswissenschaftliche Begriffe und Theorien. Er deutet z.B. die monologische Struktur der

Predigt, denTalar und die ungeschriebene Norm, dass die Predigthörer sich jeder Beifallskundgebung

zu enthalten haben, als Ausdruck des Sicherungsbedürfnisses des Pfarrers (und der
Gemeinde) im Blick auf das supranaturale Geschehen, dass durch den Mund des Pfarrers ein
numinoses Wort von oben an die Gemeinde ergehen soll. Josuttis beschreibt auch die Arbeit des



192 Rezensionen

Pfarrers («Riten vollziehen, Mythen erzählen, ein heiliges Leben führen») mit humanbiologischen

Begriffen als «Tätigkeit der menschlichen Gattung, die der individuellen und kollektiven
Lebenserhaltung dient, in der sich die Vergemeinschaftung der Individuen durch die
Auseinandersetzung mit der Natur vollzieht und in der das Individuum seine personale und soziale

Identität gewinnt». Beim Thema Zukunft geht er vom anthropologischen Sachverhalt aus, dass es

vier Verhaltensformen gegenüber der Zukunft gebe: die Angst vor dem Sterben, der Wahn,
unsterblich zu sein, die Sehnsucht nach dem Tode und die Hoffnung. Eine wichtige Aufgabe von
Religion bestehe darin, dem Menschen durch das Ritual, die Utopie und das Wort bei der

Bewältigung der Zukunft zu helfen, indem sie ihm entweder das Gefühl der Sicherheit vermittle
oder die demütige Bereitschaft, sich so oder so dem Willen der Götter zu unterwerfen.

Josuttis bejaht also, so scheint es auf den ersten Blick, im vollen Umfang die Öffnung der
Praktischen Theologie für Erkenntnisse aus der Humanwissenschaft. Er lobt die neuen Ansätze,
die dadurch für die pastorale Praxis möglich geworden sind. «Sie haben ein all zu vollmundiges
dogmatisches Reden von Seiten der Theologen gebremst... Sie haben geholfen, Formen von
Religiosität wieder zu würdigen, die man früher als heidnisch, magisch oder abergläubisch allzu
schnell abgetan hatte.»

Trotz dieser bei jedem Thema demonstrativ durchgeführten humanwissenschaftlichen Deutung

schliesst jedes Kapitel mit (vollmundigen) assertorischen Sätzen der lutherischen Dogmatik.
Diese sollen die durch die humanwissenschaftlichen Deutungen entstandenen Aporien auflösen
und die Anpassungstendenz der empirisch erforschten kirchlichen Praxis korrigieren. Vom Streit
zwischen Dogmatik und humanwissenschaftlichen Erkenntnissen, von der gegenseitigen Infragestellung

ihrer Behauptungen, ist bei Josuttis nichts zu spüren. Ich gestehe, dass ich in vielen

Kapiteln beides nicht zusammenbringe: Wie kann ich, nachdem ich analytisch die in meinem

Predigen unbewusst wirksamen Allmachtswünsche und Ängste gedeutet habe, noch «Gottes
Wort mit Furcht und Zittern» verkünden, als ob nichts psychologisch (weg)gedeutet worden
wäre? Wie kann ich, nachdem ich Gott weitgehend als Funktion meiner Psyche verstanden habe,
noch von seinem Wort wie von einer objektiv fassbaren Grösse reden? Wenn ich Team-Schwierigkeiten

unter Pfarrern als Geschwisterneid, Helfersyndrom und Führungsanspruch von Erstgeborenen

in der Geschwisterreihe deute, wie kann ich dann hoffen, diese Konflikte durch eine

theologische Deutung («ein Pfarrkonvent ist immer auch ein Kreis von verdeckten Polytheisten»)
und durch dogmatische Aussagen über die Unterscheidung zwischen Gott und Mensch und über
die doxologische Differenz beizulegen? Werden streitende Theologen sich durch diese Deutung
als faktische Polytheisten und durch den Appell an das erste Gebot für ein konziliares Streiten

gewinnen lassen? Um das anzunehmen, braucht es ein grosses Zutrauen in die Wirkkraft dogmatischer

Sätze.

Dass Josuttis dieses Vertrauen hat, hängt vielleicht damit zusammen, dass er sich in den

letzten Jahren immer stärker mit der globalen Bedrohung des Lebens beschäftigt. Für den

«Kampf des Glaubens im Zeitalter der Lebensgefahr» (so seine Schrift 1987) benötigt der gegen
den Wahnsinn der Zeit protestierende Prophet letzte Gewissheiten, auf die er sich berufen kann.

Josuttis will mit diesem Buch, so meine ich, die Pfarrer zu einem solchen prophetischen Dienst in
der Gegenwart anleiten und sie ermutigen, ohne Rücksicht auf vorsichtige Kirchenleitungen und
ohne Angst vor den sich ärgernden Gemeindegliedern das Böse öffentlich als das Böse zu

benennen und alle Menschen aufzufordern, sich von ihm zu trennen. Indem der Pfarrer nach den

Anweisungen Luthers Gesetz und Evangelium verkündet, leistet er seinen Beitrag zur Abwendung

der Lebensgefahr.
Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

