Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 46 (1990)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Friedrich Schleiermacher, Kritische Gesamtausgabe. V. Abteilung, Briefwechsel und biogra-

phische Dokumente.

Band 1:

Briefwechsel 1774-1796 (Briefe 1-326), herausgegeben von Andreas Arndt und Wolfgang

Virmond, LXXX + 489 Seiten, Berlin/New York: De Gruyter Verlag, 1985.

Band 2:

Briefwechsel 1796-1798 (Briefe 327-552), herausgegeben von Andreas Arndt und Wolfgang

Virmond, LVII + 533 Seiten, Berlin/New York: De Gruyter Verlag, 1988.

Die beiden Binde des Schleiermacherschen Briefwechsels in der Kritischen Gesamtausgabe, von
denen der zweite soeben erschienen ist, sind eine editorische Glanzleistung. Sie enthalten nicht
nur alle bekannten Briefe von und an Schleiermacher in ungekiirztem Wortlaut (Kiirzungen
nur bei Briefen, deren Originale verloren sind, bei denen deshalb auf éltere Editionen zuriickge-
griffen werden musste — wohl oder iibel mit den von den damaligen Herausgebern vorgenomme-
nen Kiirzungen), sie enthalten auch Angaben iiber Briefe, die aufgrund von Hinweisen erschlos-
sen werden konnten. Die Durchnumerierung bezieht sich sinnvollerweise auf alle, die erhaltenen
und die erschlossenen Briefe. Von den 326 Nummern des 1. Bandes sind 114 nur erschlossen, von
den erhaltenen Briefen 69 von Schleiermacher und 143 an ihn geschrieben. 42 Briefe (36 an und 6
von Schleiermacher) werden hier zum ersten Mal veroffentlicht. Von den 226 Briefen des
2.Bandes sind 101 erschlossen, von den verbleibenden 40 von und 85 an Schleiermacher geschrie-
ben. 79 Briefe (64 an und 15 von Schleiermacher) sind zum ersten Mal publiziert. Viele der
anderen Briefe werden hier erstmalig ergénzt oder vollstindig abgedruckt.

Schon hieraus ersieht man, dass diese Edition durchaus Neues der Offentlichkeit zugénglich
macht, wobei einschriankend gesagt werden muss, dass keine sensationellen Funde dabei sind, die
unser Bild von Biographie und Werk verdndern. Von den 6 neupublizierten Schleiermacherbrie-
fen des 1. Bandes sind 2 kurze Karten an Brinckmann, 3 sind formelle Schreiben an das «Armen-
direktorium» im Zusammenhang mit dem Antritt seiner Stelle an der Charité und 1 Brief ist an
den dortigen Oberinspektor Ohlschliger gerichtet, alle von méssigem Interesse. Fiir den 2. Band
— 7 kurze Billets an Brinckmann und 8 Schreiben an die amtlichen Behérden der Charité — gilt
dasselbe, wenn auch der Streit dariiber, ob ihm das Essen wihrend seiner Abwesenheit vergiitet
werden solle oder sein Bericht, dass er von zwei grossen Hunden im Garten der Charité angefal-
len und geringfiigig verletzt worden sei, und er nun ersucht, «<Maassregeln zu treffen, dass die
Hunde am Tage nie von der Kette kommen» (424), durchaus zur Lebendigkeit unseres Schleier-
macher-Bildes beitragen.

Der Wert der Bénde liegt meiner Ansicht nach vor allem darin, dass die Briefe, die verstreut
und oft gekiirzt publiziert waren, nun zusammen und in der bestmoglichen Weise veroffentlicht
sind. Die grosse Sorgfalt und editorische Prizision der Arbeit der Hg. Arndt/Virmond macht sich
aber auch geltend in den Einleitungen und Apparaten. Sie umfassen jeweils eine «Historische
Einfithrung», welche in Form einer knappen chronologischen Ubersicht das Wichtigste zu Schlei-
ermachers Leben und Werk festhilt, sowie biographische Kurzportraits zu allen einzelnen Brief-
partnern, in welchen man nun eine Prosopographie des (mit ihm korrespondierenden) Schleier-
macherschen Bekanntenkreises zur Hand hat. Die Binde umfassen sodann einen «Editorischen
Bericht», ein Literaturverzeichnis der in den Briefen erwéahnten Werke, ein ausfiithrliches Regi-
ster, Abbildungen (v.a. einzelner Handschriften) und schliesslich je eine Kartenskizze. Den
Briefen beigegeben sind ein Text-Apparat, der iiber Uberlieferung (handschriftl. Bestand, Erst-



Rezensionen 185

druck, Nachdrucke), Textgrundlage und Textkritik informiert, sowie ein erklirender und in
vielen historischen Details sehr hilfreicher Sach-Apparat. Hierin ist unglaublich viel Information
gespeichert und leicht zugénglich gemacht. Nur ein Beispiel: Im Brief 79 («vor dem 14. 8.1787»,
Bd. 1, 871f.) empfiehlt der Vater Schleiermacher das Biichlein Jung-Stillings <Theobald oder die
Schwiirmer>, «welches Dir angenehm und zugleich sehr niitzlich seyn wird, um dich vor der
Schwiirmerei zu bewahren»; es enthalte «die Geschichte meines seligen Vaters, welche im 2ten
Béndchen unter dem Nahmen (sic) Darius vorkommt» (88; man kennt die Verwicklung des
Grossvaters in die Geschichte der chiliastischen Sekte Ellers aus Dilthey, Leben S’). Diese
interessante Passage bei Jung-Stilling ist im Apparat abgedruckt, was viel Suchen und Miihe
erspart. Daneben sind aber auch viele Hinweise auf Personen, Literatur und historische Zusam-
menhiénge in die Fussnoten eingeflossen, die das Ergebnis der Forschungsarbeit der Editoren
sind.
Fiir jeden, der sich mit Schleiermacher beschiftigt, sind diese Binde eine grosse Hilfe.
Niklaus Peter, Basel

Paul Mikat, Die Polygamiefrage in der frithen Neuzeit. Rheinisch-Westfilische Akademie der
Wissenschaften, Vortrige G 394. Westdeutscher Verlag Opladen, 1988.

In der alten und mittelalterlichen Kirche war die Frage der (sukzessiven durch Wiederverheira-
tung, niemals der simultanen) Polygamie ein theologisches und juristisches Randthema. Ob die
Kirchenviter nach Siindhaftigkeit oder gottlicher Billigung der Polygamie der Patriarchen seit
Abraham fragten oder ob die Theologen des Mittelalters dann weiterfragten, ob die Natur dem
Menschen (und gemeint ist der Mann) die Einehe als wahre und ausschliessliche Eheform gebiete
und deswegen Thomas von Aquin zwischen primidrem Naturrecht, wonach Polygamie nicht
absolut verwerflich ist, und sekunddrem Naturrecht, demgemiss Polygamie wegen des Streites
der Frauen untereinander und iiber die Erziehung nicht erlaubt ist, unterschied: Die Monogamie
wurde nie in Frage gestellt. Auch die Bewegung der polygamen Wiedertdufer in Miinster, die
viele Reaktionen hervorrufende und von Luther gebilligte Doppelehe Philipps von Hessen 1540,
Reformation und Humanismus brachten keine Anderung. Fiir Luther selbst war die Bigamie
weniger ein Gesetzes- als vielmehr Gewissensproblem coram Deo —und durch diesen Dualismus
wird das Polygamie-Problem aus einem iibergeordneten Gottesrecht entlassen in eine «Weltge-
setzlichkeit» hinein, wogegen die katholische Kirche in Trient die Gottlichkeit und Kirchlichkeit
alles Weltlichen und damit auch der Monogamie stellte.

Wihrend der reformierte Theodor Beza (1519-1606) in seiner Polygamie-Schrift von 1568 und
ebenso Christian Thomasius in seinem Buch «Vom Laster der zwiefachen Ehe» von 1685 die
Anti-Gottlichkeit der Polygamie herausstellten (und Gott hat den Patriarchen zur schnellen
Ausbreitung seines Volkes Israel die Polygamie heilsgeschichtlich erlaubt), fasste die lutherische
Orthodoxie um Calov (1612-1686) u.a. die Bibel als Inbegriff iibernatiirlich-verniinftiger gottli-
cher Wahrheiten auf, um dadurch Polygamie zugleich naturrechtlich und offenbarungstheolo-
gisch ablehnen zu konnen. Methodisch schlégt sich diese metaphysisch begriindete Anpassung
der Theologie an die Naturrechtslehre in einem Bibel-Eklektizismus nieder. Faktisch ist damit der
christlich konfessionelle Aspekt iiberlagert durch Naturrecht und faktische Geltung der Monoga-
mie. Deswegen kénnen jetzt —im Entstehungsprozess der Neuzeit — ius divinum positivum und ius
naturale auseinandertreten in Gestalt einer «sidkularisierten Ethik und Gerechtigkeitslehre». Im
Zuge dieser Sikularisierung wird auch das Polygamie-Verbot plotzlich diskutabel, freilich fak-
tisch nie aufgehoben. Aber wie lédsst sich dann iiberhaupt entscheiden, wenn Naturrecht und
Gottesrecht keine Verbindlichkeit mehr abgeben? Der Mensch hat als animal sociale (rationale)
selbst zu entscheiden: indem er ndmlich einen princeps absolutus tiber sich setzt als Gesetzgeber



186 Rezensionen

(wie bei Hobbes und Rousseau). Faktisch bleibt es bei monogamen Beziehungen, und in der
Aufklirungszeit werden nur Stereotypen ausgetauscht zur letztlich feststehenden Antwort, dass
die Ehe «die Verbindung zweier Menschen verschiedenen Geschlechts zum lebenswierigen wech-
selseitigen Besitz ihrer Geschlechtseigenschaften» ist (Kant). Das romantische Eheideal «mit
seiner gefithlsbeladenen Dominanz inniger Zweisamkeit» interessiert sich fiir diese Frage nicht —
und gibt doch gerade neue Anstosse fiir Beziehungen ausserhalb monogamer Ehebeziehungen,
worauf der Verfasser leider ebensowenig eingeht wie auf die heutige Virulenz offener Beziehun-
gen.
Anlass, Kontext und Ziel dieses wirkungsgeschichtlich profund arbeitenden Beitrages hitten
mich interessiert (neue Beziehungsformen, Emanzipation der Frauen usw.). Fiir Theologen/
innen wird am entwicklungsgeschichtlichen Detail der Polygamie-Frage klar, wie die einstige
Einheit von ius divinum positivum und ius naturale zerbrach und eine sédkularisierte Ethik
entstehen liess. An dieser Krise arbeiten sich heute noch Theologie und Kirchen ab, wie man an
der gesamten Ehe-, Familien- und Sexualethik sehen kann.

Uwe Gerber, Darmstadt

Frederic Raurell, Der Mythos vom mdnnlichen Gott. Aus dem Katalanischen von Xavier und
Ursula Moll und Ulrich Ruh. Frauenforum, hg. v. Karin Walter, Freiburg i.Br., Herder
Verlag, 1989. 222 S.

Die Grundthese dieses an eine allgemeinere Leserschaft gerichteten Buches des bekannten

Bibelwissenschaftlers aus Barcelona (und Rom) lautet, dass die metaphorische Darstellung

Gottes nicht nur, der androzentrischen Sichtweise der Vergangenheit entsprechend, in ménnli-

chen Attributen erfolgen diirfe, sondern weibliche Bilder mit aufnehmen miisse. Das Werk

gehort also in den Bereich der zur Zeit sich stark en vogue befindlichen feministischen Theologie.

Innerhalb dieser Bewegung, die sich zum Teil in extremen Ausserungen artikuliert, vertritt der

Verfasser jedoch eine gemissigte Position. Das héingt vor allem damit zusammen, dass er an der

unbedingten Transzendenz und Unverfiigbarkeit Gottes festhilt, den alle menschlichen Begriffe

und Bilder nur umschreiben konnen, woher auch immer sie genommen seien. Es geht ihm
deshalb nicht darum, ménnliche Metaphern unseres Redens von Gott durch weibliche zu erset-

zen, sondern sie im Sinne einer ganzheitlichen Anthropologie (vgl. auch ders., Lineamenti di

antropologia biblica, Rom 1986) durch solche zu ergénzen (vgl. 99£.). Als sein Ziel bezeichnet er,

«den archimedischen Punkt zu finden, um die ganze theologische Anthropologie zu revidieren,

indem man sie nicht nur von einem rebellischen und patriarchalischen Ménnlichkeitswahn ent-

fernt, sondern auch von jedem radikal polemischen Feminismus.» (Anm. 12 auf S. 204f.).

Nach Uberlegungen iiber die Absicht feministischer Theologie (I, 17-33) enthélt der ausfiihr-
lichste Abschnitt des Buches (III, 34-100) eine Auflistung der neuerdings von der feministischen
Theologie vielfach herausgestellten weiblichen Ziige des biblischen Gottes (47-71), aber doch mit
dem richtigen Hinweis schliessend, dass deren relative Seltenheit mit der Abwehr der kanaani-
ischen Fruchtbarkeitsreligion zusammenhéngen koénne (71). Es folgen eine Darstellung des be-
kannten Problems: Aschera als Jahwes Gemahlin? (71-86) und, sehr wichtig, des verbalen
Charakters des Jahwe-Namens (86-91). Die anschliessende Reflexion von Gen 1, 26 f. fragt nach
der Frau als Bild Gottes (91-98). Abschnitt IV (101-151) stellt die vorwiegend negative Sicht der
Frau in der Kirchengeschichte dar. Abschnitt V («Die Suche nach neuen Ausdrucksweisen fiir
Gott als standige Aufgabe», 152-184) bietet eine hermeneutische Besinnung, vor allem iiber den
«transzendierenden Charakter von Mythos und Symbol» (V. 3, unter Berufung auf P. Ricceur)
und die bleibende Aufgabe, die Erfahrung Gottes als gegenwértige Erfahrung Menschen von
heute in deren Denk- und Sprechweise verstdndlich zu machen.



Rezensionen 187

Die Sachkunde des Verfassers und seine besonnene Art mit der Problematik umzugehen,
machen sein Buch zu einer angenehmen Lektiire. Ob freilich die auch von ihm selbst nicht ganz
iibersehenen Gefahren einer Feminisierung Gottes (statt der bisherigen Maskulisierung) ausge-
riumt werden, ist fraglich. Auch muss man sehen, dass Selbstverwirklichung gerade kein christli-
cher Grundsatz ist (Mt 16, 24). Zu Emanzipationsbewegungen wie dem Feminismus konnen sich
Kirche und Theologie nur differenzierend verhalten. Dass an manchen Stellen unverstandliche
Formulierungen und Satzkonstruktionen begegnen, diirfte auf den Ubersetzungsvorgang zuriick-
gehen.

Henning Graf Reventlow, Bochum

Klauspeter Blaser, Karl Barth 1886-1986. Combats — Idées — Reprises, Basler und Berner Studien

zur Systematischen Theologie 57, P. Lang, Bern 1987.

Die Darstellung der Theologie Karl Barths, die K. Blaser hier vorlegt, zeichnet den Weg, den
Karl Barth im Laufe eines halben Jahrhunderts durchmisst, in subtiler Weise nach. Ich kenne kein
Werk iiber Barth, das seinem Gegenstand so sorgféltig nachginge und ihm so dicht.auf der Spur
bliebe. Wie von selbst erledigen sich dabei soundso viele Missverstdndnisse, denen Barths
Denken von Anfang an ausgesetzt war.

1. Es gelingt dem Verfasser, die vielen Wendungen und Neuansitze, die Barths Denkweg
kennzeichnen, auf die grosse Gesarmtbewegung hin zu durchschauen, die sich darin vollzieht:
«...iln’y a pas de rupture, mais un déplacement de ’accent. . . Si dans sa jeunesse ses <non> étaient
plus fréquents que ses «oui>, c’est maintenant 'inverse qui se produit. Ses négations ont été
abandonnées pour des affirmations par lesquelles ’homme peut vivre et mourir. En fait, le zéle de
Barth pour la divinité de Dieu est resté intact, mais vers la fin de sa vie il a fait ’effort de redire
tout ce qu’il avait déja dit, parfois sans amour et d'une maniére un peu inhumaine, d’une fagon plus
accessible a ’homme et sous la forme d’une théologie de la grace de Dieu en Jésus-Christ» (16).

Die Wende von der Dominanz des «oui» zur Dominanz des «non» wird genau analysiert. Sie
ist identisch mit der «concentration christologique», wie sie die Kirchliche Dogmatik kennzeich-
net. Methodisch gesehen ist sie identisch mit der in Christus begriindeten Analogie zwischen Gott
und Mensch, Gott und Welt. Wihrend in den beiden Rémerbriefkommentaren der Denkstil der
Dialektik dominiert, iiberwiegt in der Kirchlichen Dogmatik die Denkform der Analogie. Der
Verfasser zeigt auf, wie sich das Denken in Analogien bei Barth vom klassischen Analogiedenken
unterscheidet. Bei Barth handelt es sich nicht um eine mit dem Sein Gottes und des Menschen
statisch gegebene Analogie und Entsprechung. Es geht vielmehr um die durch die Offenbarung
Gottes in Christus neu gesetzte Analogie: an die Stelle der «analogia entis» tritt die «analogia
fidei». Sie ist eine «analogia relationis». Diese zerlegt sich bei Barth in eine Folge von Relationen,
die im innertrinitarischen Sein Gottes selber entspringt: «Toutes ses analogies montrent finale-
ment leur raisons profonde lorsqu’on se souvient de la doctrine trinitaire de Barth: I’analogie qui
existe entre Dieu et le monde, entre Dieu et I’homme, ressemble a la relation qui existe entre les
trois personnes de la trinité.» (116).

2. Soviel zur Gesamtbewegung, die Barths Denken vollzieht. Die Gesamtschau hindert den
Verfasser nicht, bei den einzelnen Etappen des Wegs zu verweilen.

Er referiert in feiner, verstindnisvoller Weise iiber den schmerzlichen Bruch zwischen Barth
und Leonhard Ragaz. Ich kann hier nicht néher auf die innere Notwendigkeit und die Relativitét
dieses Auseinanderdriftens der beiden Schweizer Theologen eingehen. Auch nicht auf die ver-
borgene Gemeinsambkeit, die sich bei aller scharfen Polemik und Abgrenzung durchhilt. Ebenso-
wenig kann ich die Auseinandersetzung mit Adolf von Harnack und spiter mit Emil Brunner
angemessen wiirdigen. Es wiirde den Rahmen einer Besprechung sprengen. Nur auf eine Kontro-



188 Rezensionen

verse will ich hier kurz eingehen: auf diejenige zwischen Barth und Bultmann bzw. dessen
bedeutendsten systematischen Schiiler Gerhard Ebeling:

Auch ihr geht der Verfasser mit tiefem Verstehen nach. Er macht iiberzeugend klar, dass die
«Freude», die Barths Denken durchflutet, aus der schlichten Tatsache fliesst, dass Theologie im
Sinne Barths davon befreit ist, iiber den Glauben, den ich je habe oder nicht habe, zu reflektieren
— befreit dazu, sich immer neu und immer entschiedener an den «Grund» und «Gegenstand» des
Glaubens, an Gott in Jesus Christus selber zu halten. «L’actualité de la foi ... est une actualité
joyeuse. La foi n’a rien a craindre, sinon de cesser d’étre foi...» (170).

K. Blaser ist, soweit ich sehe, der erste, der dem aus dem Nachlass herausgegeben Fragment
der «Ethik der Vers6hnung» nachdenkt: «Ethique en tant qu’<nvocation de Dieu>». Barth halt
sich dabei an die Bitten des Unservaters. Hier ist der doppelte Akzent bedeutsam. Einerseits
insistiert Barth auf dem in Christus schon aufgerichteten Reich Gottes: «Les chrétiens prient Dieu
pour qu’il fasse apparaitre et habiter sa justice sur une nouvelle terre et sous un nouveau ciel. En
attendant, ils agissent, conformément & leur demande, comme responsables en vue d’un ordre de
justice...» Andrerseits insistiert Barth nicht weniger auf dem futurisch-eschatologischen Tenor
der ersten Bitten des Unservaters: «Ces demandes prient toutes pour la fin de la révolte cosmique
contre dieu (Kdsemann)» (176-179).

Ich muss es mir versagen, auf das Schlusskapitel einzugehen: «Aspects de I’Ecclésiologie
Barthienne». Der Leser dieses Buches wird dankbar sein fiir die eingehende Darstellung der
okumenischen Offnung, die Barth seit 1948 (Griindungsversammlung des Okumenischen Rates
der Kirchen in Amsterdam) und neu seit 1962-65 (Zweites Vaticanum) vollzieht. Hingegen muss
ich mich abschliessend nidher mit der Wirkungsgeschichte von Barmen I beschiftigen, wie der
Verfasser sie sieht. Es handelt sich hier, wie ich meine, um einen der bedeutsamsten Abschnitte in
diesem Buch.

3. Es geht hier konkret um das Verhdltnis der ersten These des Barmer Bekenntnisses zur
«Volkstheologie», wie sie sich heute in der Dritten Welt gestaltet. «Jésus-Christ, tel que la Sainte
Ecriture nous en rend témoignage, est la seule Parole de Dieu que nous ayons a écouter et a
laquelle nous devions nous confier et obéir, dans la vie et dans la mort.» (101) So heisst es in
Barmen 1. Wie verhilt sich dazu ein Satz wie der folgende, entnommen dem Buch von J. Pobee,
Toward an Africane Theology, 1979: «La théologie se développe aussi, entre autre, & partir des
expériences d’un peuple et d’'une communauté de destin. Comme celles-ci sont trés diverses, il
doit y avoir aussi une diversité de théologies»? (103).

Der Verfasser beantwortet diese Frage unter sorgfiltiger Beriicksichtigung aller Faktoren:
«Du point de vue purement formel, il y a un certain nombre de correspondances entre la théologie
du peuple du troisieme Reich et celles du tiers-monde ... Cependant il ne s’agit pas du méme
phénomeéne. De toute évidence il ne faut pas confondre ce qui est <nationaliste> avec qui reléve du
«peuple> ... Dans les théologies du peuple, ce n’est pas une grandeur collective qui est au centre,
mais les hommes en tant que sujets agissants de I’histoire. Nous nous trouvons donc devant un
phénomeéne paradoxal: si, dans les années du nationalsocialisme, c’était la premiére thése de
Barmen qui avait apporté au peuple une libération..., ce sont aujourd’hui les <théologies du
peuple> qui incarnent la protéstation et la libération potentielle vis-a-vis des puissances. .. En fait,
le déplacement de l'optique, des situations et de I’argumentation est frappant si 'on pense par
exemple a la théologie beers de I'apartheid en Afrique du Sud, avec son pathos et ses airs si
calvinistes et bibliques. . .» (105f.).

Der Verfasser schliesst mit der Feststellung: «La premiére thése demeure un signal entre les
fronts de son époque ou d’aujourd’hui. Aujourd’hui aussi, elle ne dit rien de plus et rien de moins
que le caractere incontournable de Jésus-Christ et pour I’Eglise et pour la théologie» (106).

Eduard Buess, Fliih



Rezensionen 189

Peter Biehl (unter Mitarbeit von Ute Hinze und Rudolf Tammeus), Symbole geben zu lernen.
Einfiihrung in die Symboldidaktik anhand der Symbole Hand, Haus und Weg. Neukirchener
Verlag, Neukirchen-Vluyn 1989. 264 S.

«Es ist ein sicherer Massstab fiir die Qualitit eines Buches, ob es auch misstrauische Leser zu
gewinnen vermag», schreibt I. Baldermann in seinem Nachwort zu diesem Buch. Er zihlt die
Bedenken auf, die er gegen den in der Religionspddagogik Mode gewordenen Begriff Symbol
hatte, und begriindet, wie sie durch das Buch von Biehl hinfillig wurden. Biehl hat mit dieser
grundlegenden Arbeit wirklich vieles, was bisher in der Diskussion fragwiirdig und verworren
war, geklirt. Er entfaltet eine Theorie religioser Symbole, indem er zunéchst von der Bedeutung
des Bildes fiir die dsthetische und die religiose Erfahrung innerhalb der religidsen Sozialisation
ausgeht, sich dabei mit dem Bilderverbot der Bibel und dessen Radikalisierung im Kreuz Jesu
auseinandersetzt und dann eine den Ansatz von H. Halbfas korrigierende Bilddidaktik entfaltet.
Kunst hat fiir Biehl in religiosen Lernprozessen eine die Wirklichkeit erschliessende, eine kom-
munikative und eine meditative Funktion. Bilder konnen zudem durch das Zerbrechen ihres
Bildcharakters zu Symbolen werden. Grundlegend fiir das Verstdndnis der Symbole ist die
Unterscheidung zwischen wissenschaftlicher und poetischer Sprache, zwischen instrumentellem
und medialem Sprachgebrauch (nach J. Anderegg). Mediales Sprechen erweitert den Wahrneh-
mungshorizont in der Gestalt von Metaphern, Analogons und Symbolen, erm&glicht das Aufneh-
men von Noch-nicht-Begriffenem und das sinnbildliche Begreifen durch symbolische Rede. Biehl
beschreibt die hinweisende, die reprisentierende, die soziale und die geschichtliche Bedeutung
der Symbole und ihre Fihigkeit, eine tiefere Bedeutung der inneren Wirklichkeit zu erschliessen.
Er lehnt sich dabei stark an das Symbol- und Metaphern-Verstéindnis P. Ricceurs an, fiir den das
Heilige durch das Symbol zugleich verhiillt und offenbart wird, so dass eine desillusionierende
Hermeneutik als «Ubung des Zweifels» und eine wiederherstellende Hermeneutik als «Samm-
lung des Sinnes» notig wird. Weil die Symbole des Heiligen dazu neigen, sich in Idolen (sakralen
Objekten) zu verdinglichen oder zu Fetischen zu regredieren und den Glauben zur Religion
werden zu lassen, ruft die biblische Hermeneutik kontinuierlich nach der Ideologiekritik. «Jedes
Symbol ist der Ikonoklast eines andern.» Jedes echte Symbol ist auf Grund seiner Uberdetermi-
nierung zugleich regressiv und progressiv. Denken iiber das Symbol vollzieht sich nach Ricceur
auf dem Weg von der Kindheit zur Reife des Erwachsenen, von der archéologischen zur teleologi-
schen Fragestellung. Diese Symboltheorie erweitert Biehl, indem er sie noch stérker auf die
Theologie der Inkarnation und das Kreuz Christi bezieht. «Christliche Symbole werden wahr,
wenn sie auf das Zur-Welt-Kommen Gottes in Jesus zuriickverweisen und wenn sie iiber sich
hinaus auf die verheissene Zukunft weisen.» «Das einigende Symbol, in dem die Bedeutung des
Ereignisses, dass Gott sich mit dem Menschen Jesus identifiziert hat, zum Ausdruck kommt, ist
das Kreuz.» Als Triager der Wirkungsgeschichte biblischer Texte kénnen Symbole die Briicke
zwischen Uberlieferung und heutiger Erfahrung des Schiilers bilden. Didaktisch geht es darum,
mit den Schiilern den Weg von den Formeln, Idolen und Klischees zu den authentischen Symbo-
len zuriickzufinden. Mit Hilfe der Symbole werden Erfahrungen der Schiiler zur Sprache ge-
bracht, vertieft und auf den biblischen Glauben bezogen.

Biehl konkretisiert seine Ausfithrungen an drei kommentierten didaktischen Skizzen und gibt
dann noch einen Uberblick iiber die psychologischen Theorien zur Entwicklung des Symbolver-
standnisses bei Kindern und iiber die verschiedenen von heutigen Autoren vertretenen Ansétze
der Symboldidaktik. Er selber plédiert fiir eine kritische Symbolkunde, die zugleich schiilerorien-
tiert, bibelorientiert und gesellschaftskritisch ist. Im Religionsunterricht geht es nach seiner
Auffassung um die doppelte Verstehensbewegung: von den Lebenserfahrungen der Schiiler zu
den christlichen Symbolen mit ihrem Transzendenzbezug und von den christlichen Symbolen her



190 Rezensionen

«als provozierende Verfremdung oder produktive Unterbrechung alltdglicher Erfahrungen» und
«als Streit um Auslegung und Verénderung dieser Wirklichkeit» zu den Schiilern.

Das Buch von Biehl beeindruckt mich, weil es aus der Diskussion iiber die verschiedenen, sich
teilweise widersprechenden Symboltheorien herausgreift und klar zusammenfasst, was fiir den
Religionspiddagogen wichtig ist, und weil es didaktisch eine Synthese bietet zwischen den gegen-
sitzlichen Konzeptionen des bibelorientierten, des schiilerorientierten, des gesellschaftskriti-
schen und des therapeutischen Religionsunterrichts. Auch theologisch hat der Verfasser, wie mir
scheint, eine Synthese gewagt zwischen der hermeneutischen Theologie, dem gesellschaftskriti-
schen Ansatz und der Offnung fiir Psychoanalyse und Semantik. Ob diese Synthese eine organi-
sche Einheit, eine «Complexio oppositorum> oder bloss eine Kombination ist, wird sich beim
Gebrauch des Buchs in der Praxis zeigen.

Walter Neidhart, Basel

Peter C.Bloth u.a. (Hg.), Handbuch der Praktischen Theologie. Praxisfeld: Gesellschaft und

Offentlichkeit, Band 4. Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh 1987. 688 S.

Das von Peter C. Bloth u.a. herausgegebene Handbuch der Praktischen Theologie ist untra-
ditionell, nicht nur weil es den in diesem Fach iiblichen deduktiven Denkweg verldsst und
konsequent bei jeder Frage von Fallbeschreibungen und deren Analyse ausgeht. Es sprengt auch
inhaltlich den Rahmen der klassischen Themen des Fachs und ordnet diese erst noch nach einer
eigenwilligen, originellen Matrix. Das hat zur Folge, dass die traditionellen Themen (Verkiindi-
gung, Bildung, Seelsorge und Diakonie, Leitung und Organisation) in allen vier Bénden je wieder
unter einem andern Gesichtspunkt behandelt werden.

Der Gesichtspunkt des 4. Bandes, Gesellschaft und Offentlichkeit, ist ein weiterer Grund
dafiir, dass viele Fragen aufgegriffen werden, die in bisherigen Lehrbiichern der Praktischen
Theologie nicht oder nur ausnahmsweise behandelt wurden. Das hat die Seitenzahl des Bandes
mdchtig ansteigen lassen. Trotz des Umfangs des Bandes sind aber manche Kapitel nur Skizzen
oder einleitende Bemerkungen zu einem schwierigen Problem, bei dem man an der Oberfldche
stehenbleibt, wenn man nicht die jedem Kapitel beigefiigte Literaturliste als Leseanweisung
praktiziert. Eine Rezension des Bandes kann nicht auf einzelne Artikel eingehen, sondern muss
sich auf eine Ubersicht iiber den reichhaltigen Inhalt beschrinken.

Zu Fragen von Verkiindigung und Kommunikation angesichts der technischen Entwicklung
der Massenkommunikationsmittel bietet C.-J. Roepke einleitende Uberlegungen. Der katholi-
sche Praktologe P.M. Zulehner dussert sich (leider nur auf 10Seiten) in einem instruktiven
Artikel tiber «Ritus und Symbol in volkskirchlicher Situation». Behandelt werden ferner das
Instrumentarium volkskirchlicher Rituale in Perikopen des Kirchenjahres, Agenden, Gesangbii-
chern, Bibeliibersetzungen und im Kindergottesdienst, die Evangelisation als Moglichkeit der
Volkskirche, die charismatische Erneuerung, der Okumenische Rat der Kirchen als Kommunika-
tionsmodell, die Religion ausserhalb der Kirche, die Publizistik und die Medienarbeit der Kirche,
der Kirchenbau, die Kirchenmusik und die Kunst in der kirchlichen Praxis.

Dem Stichwort «Bildung» werden in diesem Band unter dem Gesichtspunkt Offentlichkeit
Aufsitze iiber die Ausbildung aller kirchlichen Mitarbeiter (Ausbildung und Fortbildung der
Pfarrer, der Religionslehrer und Gemeindepddagogen, der Sozialarbeiter und der Kirchenmusi-
ker), ferner Artikel iiber kirchliche Schulen, evangelische Akademien, Heimvolkshochschulen.
K. Wegenast hat zu diesem Teil die interessante Einleitung geschrieben, in der er zeigt, wie die
behandelten Themen mit der kirchlichen Diskussion iiber Bildung, mit Bildungspolitik und
Studienreformpostulaten zusammenhéngen.



Rezensionen 191

Besondere Beachtung gebiihrt m. E. der Einleitung von H. Schréer zum Teil «Seelsorge und
Diakonie», weil er sich darin bemiiht, Seelsorge und Diakonie theologisch zu integrieren. Diese
neue Sicht fiihrt zu neuen Antworten auf bisher umstrittene Fragen. In diesem Teil werden
verschiedene Formen der 6kumenischen Diakonie behandelt (Brot fiir die Welt, zwischenkirchli-
che Hilfe, Friedens- und Vers6hnungsdienste), dann die Hilfsmoglichkeiten fiir verschiedene
Arten von Behinderung, fiir Gefihrdete (Nicht-Sesshafte, Strafgefangene, gefihrdete Kinder
und Jugendliche). Ferner kommen zur Sprache Probleme der Diakonie und Seelsorge fiir weitere
Zielgruppen: Patienten im Krankenhaus und solche an Kurorten, psychisch Kranke, Suchtkran-
ke, Menschen in Krisensituationen (z.B. Telephonseelsorge, Selbstmordverhiitung). Schliesslich
sind es Zielgruppen in besonderen Situationen, die je wieder andere Gestalten der Seelsorge und
der Diakonie erfordern. Auch mit diesen beschiftigen sich einzelne Artikel (Kirchlicher Dienst in
der Arbeitswelt, Urlauberseelsorge, Militédrseelsorge, Polizeiseelsorge, Kriegsdienstverweigerer,
Ausldnderarbeit, Seemannsmission, Bahnhofsmission u.a.m). Zwei Aufsitze behandeln die Aus-
bildung zur Seelsorge und zur Diakonie.

K.-F. Daiber leitet den Teil «Leitung und Organisation» ein, indem er einleuchtend begriin-
det, in welcher Weise auch kirchliche Organisationen und Institutionen (und nicht nur die
Kirchgemeinde) am Kirche-Sein im theologischen Sinn Anteil haben. Dabei ist er sich der
Schwierigkeit bewusst, die Machtproblematik in kirchlichen Institutionen nicht zu tabuieren,
sondern Macht kontrolliert auszuiiben, und er kennt die Fragwiirdigkeiten der Anwendung des
soziologischen Organisationsbegriffs auf die Kirche. Erortert werden in diesem Teil: Kirchenver-
fassung, Kirchenmitgliedschaft, Aufgaben und Institutionen der Kirchenleitung, Planung in der
Kirche, Landeskirche und Kirchenkreis, 6kumenische Gemeinschaft von Kirchen und Gemein-
den, Verflechtungen der Kirche in die gesellschaftliche und politische Umwelt.

Vergleicht man die Fiille der in diesem Band behandelten Themen mit dem, was iiblicherwei-
se an den Fakultiten unter der Bezeichnung «Praktische Theologie» angeboten wird, so wird Klar,
welche gewaltige Ausdehnung des Arbeitsgebietes dieses Fachs Herausgeber und Autoren vorge-
nommen haben und wie gross im Programm der Fakultdten der Nachholbedarf, besonders
hinsichtlich der Diakoniewissenschaft, ist.

Walter Neidhart, Basel

Manfred Josuttis, Der Traum des Theologen. Aspekte einer zeitgendssischen Pastoraltheologie

2. Chr. Kaiser, Miinchen 1988. 237 S. DM 36.—.

Das Buch beginnt mit einem Pfarrer-Traum, den der Trdumer im Pfarrkonvent erzihlt.
Josuttis deutet alle Elemente des Traums als Berufsprobleme des betreffenden Pfarrers und
entnimmt dem Traum weitere Themen der Pastoral-Theologie, die er im gleichen Stil wie in «Der
Pfarrer ist anders» aus der Sicht verschiedener Humanwissenschaften und jeweils abschliessend
aus der Sicht der lutherischen Dogmatik behandelt. Es geht um die Probleme des Pfarrers mit
dem Predigen, mit der beruflichen Arbeit, mit seinem Wunsch nach Erfolg, mit dem Kampf
gegen das Bose, im Zusammenleben mit Kollegen und Kolleginnen und mit den Herren der
Kirchenleitung. Auch Alternativen zum Pfarrer-Beruf und bedrohliche Moglichkeiten der Zu-
kunft machen dem Pfarrer zu schaffen, und alles spielt sich im beruflichen Alltag ab. Zur
Behandlung all dieser Themen beniitzt Josuttis reichlich psychoanalytische, soziologische und
religionswissenschaftliche Begriffe und Theorien. Er deutet z.B. die monologische Struktur der
Predigt, den Talar und die ungeschriebene Norm, dass die Predigthorer sich jeder Beifallskundge-
bung zu enthalten haben, als Ausdruck des Sicherungsbediirfnisses des Pfarrers (und der Ge-
meinde) im Blick auf das supranaturale Geschehen, dass durch den Mund des Pfarrers ein
numinoses Wort von oben an die Gemeinde ergehen soll. Josuttis beschreibt auch die Arbeit des



192 Rezensionen

Pfarrers («Riten vollziehen, Mythen erzéhlen, ein heiliges Leben fiihren») mit humanbiologi-
schen Begriffen als «Tédtigkeit der menschlichen Gattung, die der individuellen und kollektiven
Lebenserhaltung dient, in der sich die Vergemeinschaftung der Individuen durch die Auseinan-
dersetzung mit der Natur vollzieht und in der das Individuum seine personale und soziale
Identitit gewinnt». Beim Thema Zukunft geht er vom anthropologischen Sachverhalt aus, dass es
vier Verhaltensformen gegeniiber der Zukunft gebe: die Angst vor dem Sterben, der Wahn,
unsterblich zu sein, die Sehnsucht nach dem Tode und die Hoffnung. Eine wichtige Aufgabe von
Religion bestehe darin, dem Menschen durch das Ritual, die Utopie und das Wort bei der
Bewiltigung der Zukunft zu helfen, indem sie ihm entweder das Gefiihl der Sicherheit vermittle
oder die demiitige Bereitschaft, sich so oder so dem Willen der Gétter zu unterwerfen.

Josuttis bejaht also, so scheint es auf den ersten Blick, im vollen Umfang die Offnung der
Praktischen Theologie fiir Erkenntnisse aus der Humanwissenschaft. Er lobt die neuen Ansitze,
die dadurch fiir die pastorale Praxis moglich geworden sind. «Sie haben ein all zu vollmundiges
dogmatisches Reden von seiten der Theologen gebremst. .. Sie haben geholfen, Formen von
Religiositit wieder zu wiirdigen, die man friiher als heidnisch, magisch oder aberglédubisch allzu
schnell abgetan hatte.»

Trotz dieser bei jedem Thema demonstrativ durchgefiihrten humanwissenschaftlichen Deu-
tung schliesst jedes Kapitel mit (vollmundigen) assertorischen Sétzen der lutherischen Dogmatik.
Diese sollen die durch die humanwissenschaftlichen Deutungen entstandenen Aporien auflésen
und die Anpassungstendenz der empirisch erforschten kirchlichen Praxis korrigieren. Vom Streit
zwischen Dogmatik und humanwissenschaftlichen Erkenntnissen, von der gegenseitigen Infrage-
stellung ihrer Behauptungen, ist bei Josuttis nichts zu spiiren. Ich gestehe, dass ich in vielen
Kapiteln beides nicht zusammenbringe: Wie kann ich, nachdem ich analytisch die in meinem
Predigen unbewusst wirksamen Allmachtswiinsche und Angste gedeutet habe, noch «Gottes
Wort mit Furcht und Zittern» verkiinden, als ob nichts psychologisch (weg)gedeutet worden
wire? Wie kann ich, nachdem ich Gott weitgehend als Funktion meiner Psyche verstanden habe,
noch von seinem Wort wie von einer objektiv fassbaren Grosse reden? Wenn ich Team-Schwierig-
keiten unter Pfarrern als Geschwisterneid, Helfersyndrom und Fiihrungsanspruch von Erstgebo-
renen in der Geschwisterreihe deute, wie kann ich dann hoffen, diese Konflikte durch eine
theologische Deutung («ein Pfarrkonvent ist immer auch ein Kreis von verdeckten Polytheisten»)
und durch dogmatische Aussagen iiber die Unterscheidung zwischen Gott und Mensch und iiber
die doxologische Differenz beizulegen? Werden streitende Theologen sich durch diese Deutung
als faktische Polytheisten und durch den Appell an das erste Gebot fiir ein konziliares Streiten
gewinnen lassen? Um das anzunehmen, braucht es ein grosses Zutrauen in die Wirkkraft dogma-
tischer Sitze.

Dass Josuttis dieses Vertrauen hat, hangt vielleicht damit zusammen, dass er sich in den
letzten Jahren immer stdrker mit der globalen Bedrohung des Lebens beschiftigt. Fiir den
«Kampf des Glaubens im Zeitalter der Lebensgefahr» (so seine Schrift 1987) benétigt der gegen
den Wahnsinn der Zeit protestierende Prophet letzte Gewissheiten, auf die er sich berufen kann.
Josuttis will mit diesem Buch, so meine ich, die Pfarrer zu einem solchen prophetischen Dienst in
der Gegenwart anleiten und sie ermutigen, ohne Riicksicht auf vorsichtige Kirchenleitungen und
ohne Angst vor den sich drgernden Gemeindegliedern das Bose offentlich als das Bose zu
benennen und alle Menschen aufzufordern, sich von ihm zu trennen. Indem der Pfarrer nach den
Anweisungen Luthers Gesetz und Evangelium verkiindet, leistet er seinen Beitrag zur Abwen-
dung der Lebensgefahr.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

