Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Artikel: Isaak darf nicht geopfert werden : Predigt zu 1. Mose 22, 1-14
Autor: Reiser, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Isaak darf nicht geopfert werden

Predigt zu 1. Mose 22,1-14

am 4. Mirz 1990 im Basler Miinster

Liebe Gemeinde,

diese beriihmte Geschichte ist inhaltlich so schrecklich und sprachlich so
schon, dass ich sie in ihrer schrecklichen Schonheit nicht auseinanderneh-
men will. Ich wende mich ihren offenen Angsten und ihren geheimen Hoff-
nungen in der Weise zu, dass ich iiber drei Personen nachdenke: iiber den
Erzahler, iiber Abraham und iiber Isaak.

Ich denke iiber den Erzdhler nach

Wer eine Geschichte erzihlt, schreibt liber Vergangenes. Er erlebt sie nicht
aktuell, sondern gestaltet sie. Durch die zeitliche Distanz und durch seine
Kunst beherrscht er sie und ist kein unmittelbar Betroffener. Aus der Di-
stanz hat er ein Vorwissen, das die direkt Beteiligten nicht haben. Als
spatere Leser und Horer teilen wir mit ihm dieses Vorwissen. Er gibt uns
daran sogar bewusst Anteil. Im einleitenden Satz deutet er an, dass das
Ganze eine «Priifung» sei und weist damit auf einen guten Ausgang hin. Wir
sind nicht im Ungewissen wie Abraham und Isaak und wie alle Angefochte-
nen und Leidenden, die nicht wissen, ob und wie sie liberhaupt aus einer
schrecklichen Sache herauskommen. Der Ausgang der Geschichte ist somit
unser Eingang. Wir treten von hinten in sie ein.

Das Ende aber sagt: der Gott der Bibel will kein Menschenopfer, weder
aus religidsen noch aus allgemein menschlichen oder ideologischen Griin-
den. Es gibt gar keinen Grund, dass ein Mensch einen andern opfern darf,
um selber gut herauszukommen. Gott steht auf der Seite des Menschen. Wir
sollen auch nicht Angst haben, seine Opfer zu werden.

Aber warum erzahlt denn die Geschichte in ihrem Verlauf das Gegenteil?
Sie erzeugt doch bis zum heutigen Tag gerade die Angst, die sie iiberwinden
will. Ja, wenn das Ganze ein Alptraum Abrahams wire, aus dem er befreit
erwachte, wére es noch einigermassen ertrédglich. Es wird aber bei Tag und
mit Bewusstsein gehandelt, und wir sind mit dabei. Ich vermute, dass dies



Werner Reiser, Isaak darf nicht geopfert werden 179

absichtlich geschieht. Wire der Satz «Gott will keine Menschenopfer» ein in
sich einleuchtender Befehls- oder Gesetzes-Satz, nihmen wir ihn als solchen
entgegen, ohne dass er uns ndher anginge. Wir werden aber in andern
Schichten beriihrt, dort, wo wir Angst haben, ein Kind zu verlieren oder im
Schmerz, wo jemand ein Kind verloren hat. Nur in tiefsten Schichten ge-
schieht das, was uns wirklich verdandert. Was oben im Verstand bleibt, wird
zur Kenntnis genommen, wird aber selten zur wirklichen Erkenntnis. Vom
menschen- und kinderopfernden Moloch «Verkehr» zum Beispiel reden
alle, aber erst, wenn in der eigenen Familie ein Kind iiberfahren wurde, geht
es ans Herz. Dann wird der Moloch zum Unsinn und zum Protest dagegen,
wieviel ihm noch geopfert werden soll. Angst 1dhmt nicht nur, sie kann auch
zur kritischen Kraft werden, die etwas verdndert. Oder dass ein Mann seiner
Karriere alles opfert, ist auch allgemein bekannt. Aber erst, wenn seine Frau
und Kinder offensichtlich auf der Strecke bleiben oder er selber gesundheit-
lich zugrunde geht, wird die allgemeine Kenntnis zur angstvoll und schmerz-
lich erlebten eigenen Wahrheit. Wir miissen offenbar durch gewisse Angste
hindurchgehen, um unserer eigenen opfersiichtigen und morderischen Seele
auf die Spur zu kommen und dabei zu erschrecken.

Der Erzihler weiss, dass in seiner kanaandischen Umgebung den Gott-
heiten Menschen geopfert werden. Jahrhundertelang beteiligen sich trotz
aller offizieller Verbote auch Israeliten daran. Sie wollen sich dadurch Nach-
kommen und Fortkommen sichern. Unter religiosem Denkmantel verbirgt
sich ein uralter Griff nach der eigenen Mehrung und Zukunftssicherung. Die
modernen Ideologien und -ismen sind nur die verweltlichte Form solcher
Ziele. Sie opfern die Gegenwart, um die Zukunft zu gewinnen. Sie nehmen
Menschen leicht, um den Staat zu sichern. Was eine angstbesessene Staats-
ideologie ihren Biirgerinnen und Biirgern antut, miissen wir heute nicht
mehr im Ausland entdecken, das wissen wir jetzt aus eigenem Gewichs.
Oder fiir das Ziel des Wohlstandes setzen wir wissentlich und willentlich
Gegenwart und Zukunft unserer Erde aufs Spiel. Erst wenn uns die Angst
durch Mark und Bein geht, werden wir erwachen und handeln. Nicht Gott
macht Angst, unsere Seele macht Angst, um uns fiir das Leben zu gewinnen.
Wir sollen nicht in der Angst verharren, aber wir miissen unvermeidlich
durch sie hindurchschreiten, um zu Neuem durchzubrechen. Der Verstand
allein geniigt nicht.

Deshalb erspart uns der Erzihler die Angste nicht. Er will sie aktivieren,
damit wir erschrecken, wie wir aus irgendwelchen Griinden opfernd mitein-
ander umgehen.

Ich will aber nicht verschweigen, dass er das Ganze in ein gefidhrliches
System einbettet. Autoritidrer Befehl ohne Begriindung — absoluter Gehor-



180 Werner Reiser, Isaak darf nicht geopfert werden

sam — Priifung — das ist nicht biblischer Gottesglaube, das ist Hierarchie mit
sadistischem und masochistischem Einschlag. Wenn ein Mensch getestet
wird, sagt das mehr aus iiber den Testenden als iiber den Getesteten. Der
Testende iibt auf diese Weise seine Macht aus, nach der er die Bedingungen
seines Programms festlegt. Das ist kein freies Hin und Her, schon gar nicht
zwischen Gott und Mensch, sondern stumme Unterwerfung. Das ist nicht
biblischer Gottesglaube.

An einem Ort schimmert es durch, dass der Erzidhler auch kritisch an
einem alten Bild von Gott arbeitet. Er verwendet in der ganzen Geschichte
das allgemeine Wort «Gott», mit allem, was Menschen eben dahinlegen.
Nur da, wo der befreiende Anruf an Abraham erfolgt: «lege deine Hand
nicht an den Knaben!», ist es plotzlich der Engel des «Herrn», Jahwes, des
Gottes, der sich in der Bibel unter diesem Namen den Menschen zuwendet
und zu erkennen gibt. Wenn die Gotter und Gottermenschen Opfer fordern,
ruft der Herr, der Gott der Bibel, dazwischen «lege deine Hand nicht an
Menschen!». Sein Zwischenruf fiihrt zur Befreiung.

Ich denke iiber Abraham nach

Abraham weiss nichts von einem guten Ende. Er ist wie alle tiefer Leiden-
den nur dem ausgeliefert, was mit ihm geschieht. Ich wage es nicht, in ihn
einzudringen. Ich versuche, seinen jetzigen Weg von dem her zu verstehen,
was wir bisher von ihm vernommen haben.

Vielleicht muss auch er durch Angste und Gottesbilder hindurch, um sich
selber auf die Spur zu kommen, nicht als Glaubensheld, sondern als Mensch
mit seiner Hoffnung und seiner Verzweiflung.

Vater Abraham hat schon einmal einen Sohn geopfert. Zwar nicht tod-
lich, aber in der Einschrinkung der Existenz. Das war Ismael, der Sohn von
Hagar. Nach der Geburt Isaaks passte es der gliicklichen Mutter Sara nicht,
dass da noch ein anderer Sohn und Miterbe war, sie befahl dem zweifachen
Vater, den ersten Sohn mitsamt der Mutter zu vertreiben. Wo war da ihre
Miitterlichkeit gegeniiber dem andern Kind, dem Kind der andern? Er gab
nach. Wo war da seine Viterlichkeit? Hat er sie zuriickgestellt, um wie Sara
den vollen Stolz und die Hoffnung auf eine volkerweite Zukunft auf diesen
einen Sohn zu setzen?

Genau an diesem Punkt kommt die Krise. Da, wo sich am meisten
Erwartung und Energie konzentrieren, erfolgt der Eingriff. Was am meisten
zur Stiitze gemacht wird, wird oft zuerst zerbrochen. Zunéchst wird Abra-
ham in seiner Zuneigung zum einzigen, den er liebhat, getroffen. In diesem



Werner Reiser, Isaak darf nicht geopfert werden 181

«einzigen» ist gerade der vertriebene und verschwiegene andere Sohn schat-
tenhaft anwesend. Isaak ist der einzige, weil es den andern nicht mehr gibt,
nicht mehr geben darf. Der wird nicht liebgehabt, der lebt irgendwo in der
Wiiste. Die halbierte Viterlichkeit wird erst da voll bewusst, wo der einzig-
gebliebene in Gefahr ist. Auch diese Krise wird Abraham nicht erspart. Sie
gehort zu seinem Weg, sich als Vater ganz zu verlieren und sich nachher als
ganzen zu finden.

Uber diese personliche Seite hinaus steht aber noch mehr auf dem Spiel.
Isaak ist Tréger der Verheissung, auf die hin Abraham sei Jahrzehnten lebt.
Der Sohn ist nicht nur seine personliche familidre Hoffnung, er hat sie auch
nicht gesucht. Sie wurde ihm von Gott zu einem Zeitpunkt zugesprochen, als
er weit und breit nichts davon ahnte und sah und immer wieder erneuert,
ohne dass sie sich erfiillte. Jetzt ist die Verheissung sichtbar und geht auf
zwei Fiissen neben ihm her — wohin? Wenn Isaak stirbt, stirbt nicht nur der
Sohn. Stirbt dann auch die Verheissung? Sie war von Anfang an so eng mit
diesem Kind verknotet — 16st Gott diese Verbindung auf? Ist die Verkorpe-
rung auf einmal nicht mehr giiltig? War die Identifizierung beider voreilig?

Wir kennen und vollziehen solche Identifizierung zwar auch. Wir haben
Erwartungen und Hoffnungen, die sich eine Zeitlang in einem Menschen
verdichten und verkérpern. Wir legen unsere eigenen Zukunftserwartungen
in unsere Kinder oder in Partner und erhoffen alle Pline und Inhalte von
ihnen. Wir verwechseln sie mit der Zukunft und iiberfordern sie als Zu-
kunftstrdager. Dann zerbrechen sie plotzlich, sei es an dieser Belastung, sei es
an sich selbst. Sie sind nicht das, was wir aus ihnen machen wollten. Aber in
solchem Zerbrechen gewinnen beide Seiten eine selbstéindige Zukunft und
ein offenes Leben vor Gott. Die Zukunft ist nicht mehr die Verldngerung
unserer Wiinsche, sie wird ein freies Geldnde, in dem jedes sein Leben und
seine Zukunft vor Gott leben kann. Das ist die durchschnittliche Krise
unserer egoistischen Identifizierungen.

Fiir Abraham spitzt sie sich ins Uberpersonliche zu. Gilt die Zusage
Gottes auch dann noch, wenn ihre Verkorperung wegféllt? Oder nimmt er
sein Wort zuriick, das bis jetzt immer gegolten hat? Ist er viel mehr als das
Wort der Verheissung? Sich auf Gott einlassen, wenn alles bisherige nicht
mehr gilt — fangt da der Glaube liberhaupt erst an? Auch im Verhéltnis zu
ihm identifizieren wir ihn mit dem, was wir als Verkorperungen seiner
Zuwendung und Treue erfahren haben. Wir kénnen die beiden fast nicht
von ithm 16sen. Und doch ist er mehr und ist auch dann unser Gott, wenn wir
nichts von ihm haben. Wir mochten ihn an etwas behaften und kénnen ihn
doch nur bei seinem Geheimnis behaften. Das ist der Ort, da unser Glaube
immer wieder in die Verzweiflung umschlagen mochte. Auch die Jiinger



182 Werner Reiser, Isaak darf nicht geopfert werden

Jesu sind da gescheitert. Als der Tréger ihrer Hoffnung sich wehrlos gefan-
gen gab, weil er fiir sein Uberleben nicht andere Menschen, auch nicht
romische Soldaten, opfern wollte, da «verliessen ihn alle und flohen». Die
Verheissung hatte sich fiir sie in Nichts aufgeldst. In diesem wehrlos Ausge-
lieferten vermochten sie die gottliche Hoffnung nicht mehr zu erkennen.
Und doch geschieht gerade in dieser Leere und Entbléssung das Wunder,
dass wir es nur noch mit ihm, nicht mit einem etwas von ihm, zu tun haben.
Das verbindet den freigebenden Glauben Abrahams mit der Glaubenserfah-
rung von Karfreitag und Ostern. Wir wiirden es wahrscheinlich einfacher
verstehen, wenn anstelle des blutigen Wortes «opfern», freigeben, aus der
Hand geben stehen wiirde. Wir reden ja auch etwa davon, dass wir unsere
Plidne und Ziele aufgeben, auflésen, eben «opfern» miissen. Dabei muss ich
etwas von mir freigeben, in meinem Innern etwas «opfern». Das ist aber ein
unendlicher Unterschied zu dem, einen andern Menschen zu opfern. Ich
muss etwas drangeben, nicht der andere. Auch davon schwingt in der Erzih-
lung etwas mit. Statt des jungen Isaak wird ein Widder geopfert — das heisst
doch: statt des Jungtieres Lamm, von dem unterwegs die Rede war, wird ein
Vatertier Widder geopfert Das Vatertier wird geopfert, damit das Jungtier
leben kann. In Abraham selbst muss etwas geopfert werden, damit Isaak bei
Gott seine eigene Zukunft gewinnt.

Ich denke iiber Isaak nach

Die Geschichte darf nicht abgeschlossen werden, ohne Isaak in die Mitte zu
riicken. Der als Opfer vorgesehene Mensch darf nicht noch mehr {ibergan-
gen werden. Es ist schon zu viel, dass der opfernde Vater so viel Platz
einnimmt. Der gebundene und befreite Sohn hat und ist eine Sonderbot-
schaft. Die Geschichte hort mit dieser Entbindung nicht auf. Der, der am
meisten durchgemacht hat, wird ohne zuséitzliches Wort entlassen. Er bleibt
passiv, leidend, wie im ganzen Vorgang.

Dabei ist es nicht einmal das erste Mal. Isaak hatte nie etwas zu sagen.
Stumm erlebt er, dass er seinen Bruder verliert, weil seine Mutter es so will.
Auf die Frage an den Vater, wo denn das Lamm zum Opfer sei, erhilt er eine
doppelsinnige Antwort: «Gott wird es sich ersehen». Den Sinn kann er erst
erkennen, als er gebunden ist. So war das also gemeint! Als letzte Geste von
der Befreiung sieht er die ausgestreckte Hand des Vaters mit dem Messer.
Was hat der Vater mit Gott zu tun, was hat Gott mit dem Vater zu tun und
was beide mit ihm? Mdgen Spétere fromm von «Opfer» reden — Isaak erlebt
den Anfang eines Mordes. Nicht der befreiende Widder bleibt sein Bild,
sondern die Hand des an Gott glaubenden Vaters.



Werner Reiser, Isaak darf nicht geopfert werden 183

Kein Wunder, dass Isaak fast fiir ein ganzes Leben verstummt. Das
konnen Sie in der Bibel exakt nachlesen und priifen! Kein Wort von ihm zu
Abraham. Gibt es zwischen den beiden noch etwas zu sagen? Der méchtige
Schatten des starken Vaters begleitet ihn noch weiter. Er ldsst fiir seinen
langst erwachsenen Sohn durch den Knecht eine Frau suchen — Rebekka.
Mit ihr trostet er sich nach dem Tod der Mutter Sara. Man frage nicht, was
Rebekka dabei empfand. Auch da kein Wort von Isaak. Dann heiratet der
Vater zum zweiten Mal und zeugt in Rekordzeit sechs S6hne, bis dann
endlich auch Isaak zwei S6hne geboren werden — die problematischen Zwil-
linge Esau und Jakob. Kein Wort von Isaak. Als er 100 Jahre alt, schwach
und blind geworden ist, betriigt ihn sein Sohn Jakob auf Anstiftung Rebek-
kas, erstiehlt sich den Erstgeburtssegen und treibt dabei noch Schindluderei
mit einem frommen Satz. Da kommt das bare Entsetzen iiber Isaak. Einst
der michtige Vater, jetzt der durchtriebene Sohn und zwischendrin keine
eigene Gegenwart! Hort das denn nie auf? Er erlebt ein Leben lang Gott nur
von ganz unten, aus der Ebene des immer neu Ausgelieferten, Geopferten,
Sprachlosen, wie viele Menschen Gott auch nur so erleben, wenn auch nicht
gerade auf religioser Basis. Und doch ist er ein Erwéhlter, Tréger der Ver-
heissung, ohne etwas davon zu haben und zu erleben. Er erlebt Gott nur
leidend, passiv.

Im gebundenen Isaak findet sich seit Jahrhunderten das jiidische Volk
wieder. Nicht in Abraham, nicht im «Helden» des Glaubens, im Opfer der
Erwéhlung sieht es sich. Weggefiihrt, gefesselt. Und da waren keine befrei-
enden Widder, kein Ersatz fiir das Opfer. Und die Opfernden, die, die es
durch alle Jahrhunderte hindurch auslieferten, waren jene, die behaupteten,
im Namen Gottes und seines Messias zu handeln. Christliche Gotzendiener
opferten es ihren religiosen, nationalistischen und rassistischen Obergotzen
—und sie sangen fiir sich in ihren Gottesdiensten feierlich das «Agnus Dei»,
das Lied vom «Lamm Gottes, das der Welt Siinde trigt».

Isaak darf nicht wieder geopfert werden. Kein Isaak iiberhaupt, kein
Mensch, kein Volk und keine Religion diirfen im Namen irgendeiner Ideolo-
gie geopfert werden. So sagt der Jude Jesus im Namen Gottes: «Barmherzig-
keit will ich, nicht Opfer.»

Werner Reiser, Basel



	Isaak darf nicht geopfert werden : Predigt zu 1. Mose 22, 1-14

