
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Artikel: Funktion von Religion im gesellschaftlichen Prozess : öffentliche
Relevanz von Theologie und Kirche? ; Eine Thesenreihe

Autor: Gerber, Uwe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Funktion von Religion im gesellschaftlichen Prozess

- öffentliche Relevanz von Theologie und Kirche?

Eine Thesenreihe*

In drei Schritten möchte ich das Thema entfalten: Zunächst möchte ich
einige grundsätzliche Hinweise zur Notwendigkeit unserer Fragestellung
geben; sodann will ich einige Tendenzen andeuten, die grundlegende
Veränderungen in unserer Gesellschaft und damit auch in unserem Verständnis
von Theologie und Kirche und Glauben bedeuten; schliesslich möchte ich

einige Hinweise zu einer erst noch zu entfaltenden Theologie der Freundschaft

geben.

1. Einige grundsätzliche Hinweise

Der bislang durch Kirche und Theologie verbürgte christliche Konsens in
Glauben, Kult, Lehre und Handeln löst sich in unserem westeuropäischen
Bereich fortschreitend auf durch Säkularisierung, Pluralisierung, Privatisierung

und entsprechende Synkretisierung aller Sinngebungsangebote. Das
kirchlich vermittelte Christentum und die seit der Aufklärungszeit
ausgeprägte individuell-privatisiert gelebte christliche Einstellung verlieren beide
ihre einstmals normative Relevanz sowohl für die Gesellschaft als auch für
das Individuum. Beide Vermittlungs- und Explikationsweisen gelebten
Glaubens haben schon länger kaum noch Relevanz für unser kapitalistisches,

eigengesetzlich funktionierendes System aus Ökonomie, Wissenschaft

und Politik als dem über Gesellschaft und Privatleben dominierenden
Bereich. Entsprechend hat das Christentum seinen kognitiven, expressiven
und moralisch praktischen Gehalt nahezu ganz eingebüsst, wie J. Habermas
formuliert hat, und löst sich schrittweise in eine diffuse Moralität und kognitiv

in ein Weltbild dürftigster Simplizität auf mit einem Hang zum Nicht-
wahrnehmen-Wollen unserer realen Wirklichkeit. Als letzte Aufgabe gegenüber

anderen Sinngebungsangeboten wie etwa den Geisteswissenschaften,
die vor wenigen Jahren als Diskutierwissenschaften verpönt und heute von

* Vorgetragen bei der Jahrestagung der Tagungsleiter/innen der Akademie Bad Boll
am 22.123. August 1989.



174 Uwe Gerber, Funktion von Religion im gesellschaftlichen Prozess -

Politik und Ökonomie als Akzeptanzbeschaffungswissenschaften wieder
hofiert werden (was sich gerade in Evangelischen Akademien deutlich zeigt),
bleibt dem Christentum das Trösten als kompensatorische Aufgabe. Und es

bleibt ihm das initiative, meist aber nur subkulturell mögliche Einstehen für
die utopischen, prophetischen Gehalte unserer Überlieferung, die sowohl
durch das System als auch durch die entsozialisierende und enthistorisierende

New-Age-Bewegung und neuerdings florierende repressive
fundamentalistische Glaubenseinstellungen vollends unterzugehen drohen.
(Theologischerseits zeigt sich dies deutlich daran, dass ein nachmetaphysisch

gedeuteter Offenbarungspositivismus im Gefolge von Karl Barth fröhliche

Urständ feiert.) Und mit dem fortschreitenden Verlust dieser utopischen

Gehalte verkehrt sich die einst gute Zukunft in einen nahezu
apokalyptischen Abgrund. Die Furcht vor Gott wandelt sich in die Angst vor uns
selbst - so wie H. E. Richter in seinem Buch «Der Gotteskomplex» gezeigt
hat, dass in unserer neuzeitlichen Gesellschaft die einst mit Gott verbundene
Omnipotenz zwangsneurotisch auf uns selbst angewandt wird.

2. Tendenzen

Die gezeigten und weitere Prozesse schlagen sich in unserer christlichen
Sozialisation in grundlegenden Veränderungen nieder. Ich möchte die meiner

Meinung nach grundlegenden nennen:

- Fortschreitende Irrelevanz, Sinn- und Folgenlosigkeit für das seinerseits

Sinn-lose, auf Leistungssteigerung ausgerichtete System ohnehin, aber
auch für die Gestaltung unserer Gesellschaft und des individuellen
Lebens: Es gibt, soweit ich wahrnehmen kann, keinen allgemeingültigen
Wert mehr in unserer Gesellschaft. Das Schlagwort vom Werte-Wandel
ist entsprechend der letzte Versuch, Gemeinsamkeiten in den pluralistischen

Wert-Einstellungen zu unterstellen.

- Erhöhte Pluralisierung in sich selbst zwischen Fundamentalisten/Pietisten

und befreiungstheologischen Humanisten und gesellschaftlich gesehen

in Konkurrenz mit anderen Heilsangeboten wie New Age, Religionen

wie dem derzeit teilweise aggressiven Islam, Sekten, okkulten
Zirkeln und sonstigen religiösen Gemeinschaften als letztlich regressive,
antiaufklärerische Kompensationsmöglichkeiten in unserer dualistischen
Gesellschaft.

- Fortschreitende Zuspitzung auf uns Menschen Anthropozentrik),
auch der Religion, die sich im Verlust der Natur- und Schöpfungsdimension

niederschlägt, weshalb umgekehrt von einer Minderzahl engagierter



öffentliche Relevanz von Theologie und Kirche? 175

Christen die Ökologie-Frage in den Vordergrund gestellt wird. In der

genannten Zuspitzung auf uns Menschen steckt eine konsequente
Individualisierung und Subjektivierung, die mit der Renaissance begonnen hat,
und daraus folgt eine Synkretisierung des Christentums mit anderen

Heilsangeboten aufgrund persönlicher Wünsche nach ganzheitlicher
religiöser Erfahrung gegenüber dem rein funktionalistischen System. Dabei
wird der Versuch gemacht, die bisherigen Heilsbilder wie Rechtfertigung,
Gnade, Sündenvergebung und traditionelle Gottesvorstellungen wie
allmächtiger Herr, gerechter Herrscher, allwissender Vater durch die mehr
mystisch als auch denkerisch erfasste Option der Ganzheitlichkeit Gottes
und des Menschen zu ersetzen. Die Utopie der Ganzheitlichkeit ist die
verständliche Reaktion auf die partikularisierende, aufteilende,
individualisierende und Sinn überflüssig machende Gesellschaftsgestaltung
(unserer westlichen, kapitalistischen Risikogesellschaft).

- Erhöhte Abwendung von Wissenschaft, Politik, öffentlicher Kultur und
dem Ökonomie-System hin zu fast narzisstisch gelebter Spiritualität,
Meditation und anderen Selbstfindungspraktiken, die oft mit therapeutischen

Elementen, Psychopharmaka, Drogen, sonstigen Medien verbunden

sind, was sich zum Beispiel auch in der angebotenen religiösen
Literatur momentan deutlich zeigt. Das Problem einer neuen Spiritualität

liegt darin, dass diese sich oft zu rasch von unseren sozialen und
geschichtlichen Bezügen abzukoppeln droht. Das hiermit angezeigte
Problem liegt meiner Meinung nach eben nicht in der «Verkopfung» unserer
Lebensbezüge, sondern in deren Funktionalisierung und Reduzierung
auf rein pragmatische Rationalität. In der Theologie denken wir meiner
Meinung nach nicht zuviel, sondern genau umgekehrt in dem Sinne zu
wenig, als wir das auf Stiftung und Erhalten von Leben gegründete
Denken immer mehr durch das veräusserlichende Denken in den Kategorien

von Profit, Leistung, Besitz, Konkurrenz, Beherschung in den
Hintergrund geschoben haben und schieben. Lebendige, utopische, helfende
Vernunft kann umgekehrt aber auch nicht durch neue Spiritualität gleichsam

ersetzt werden.

- Deutliches Sinn-Vakuum, weil das herkömmliche Christentum, aber
auch andere Erfüllungsangebote eben nur partielle Erfüllung anbieten
können, bei steigendem Bewusstsein eigener Verantwortung in einer
nachmetaphysischen Risikogesellschaft. In dieser Risikogesellschaft
reichen alle unsere überlieferten Normen nicht mehr hin, so dass vor allem
ausserhalb unseres Kulturbereiches angesiedelte Sinnangebote
aufgenommen werden wie etwa östliche Religionen bzw. ein neuerlicher
Fundamentalismus Platz greift. Dass Sinn mehrheitlich gewünscht und er-



176 Uwe Gerber, Funktion von Religion im gesellschaftlichen Prozess -

hofft wird, zeigt sich z. B. an erzwungenen Plebisziten etwa zur Atomfrage,

zur Gentechnologie oder zur Quellensteuer, was eben dazu führt (wie
oben gezeigt), dass Ökonomie und Politik die Human-Wissenschaften als

Akzeptanzbeschaffungswissenschaften engagieren möchten.

- Auflösung des betreuenden Gemeindeprinzips hin zu teils offenen, teils
etwa in okkulten Zirkeln und Sekten geschlossenen Gruppen aufgrund
der Beteiligung aller Mitglieder.

- Insgesamt ist eine weitgehende Rücknahme der religiösen Erfahrung aus
sozial verpflichtenden Kontexten Entsozialisierung) und aus christlicher

Überlieferung Enthistorisierung der neuzeitlichen Gesellschaft,
auch «Entsorgung der Geschichte» genannt) zu bemerken. Die diesjährigen

Studentenstreiks haben meiner Meinung nach gezeigt, dass Pragmatik

und direkt zu fordernde Veränderungen die Frage nach Gesellschaftstheorie

und Emanzipationsstrategien überlagern.

- Einerseits wird das Christentum teilweise dogmatisch-fundamentalistisch
vertreten (und momentan wieder stärker denn je) und anderseits wird das

Bild einer festumrissenen christlichen Religiosität aufgegeben zugunsten
einer persönlichen Suche nach religiös-ganzheitlicher Sinn- bzw.
Lebensdeutung inmitten der Brüche unserer Lebenswelt.

3. Versuch einer sozial-kritischen Theologie der Freundschaft

Was ist angesichts dieser harten Fakten und Tendenzen im Blick auf die
Relevanz von Glaube und Theologie zu sagen? Ich selbst möchte für die

Entfaltung einer nachtheistischen Theologie freundschaftlicher Beziehungen

mit anderen Menschen, mit der Schöpfungsnatur, mit uns selbst plädieren.

Diese Theologie der Freundschaft schliesst eine Diskussions-Streitkul-
tur darüber ein, dass und wie unsere Gesellschaft, Wissenschaft, Politik,
Ökonomie, auch das Christentum im Blick auf glückliches Leben und
Zusammenleben von uns Menschen und der Natur zu gestalten sind. Dies
bedeutet eine grundlegende Transformation von christlichem Glaubensleben,

kirchlicher Praxis und wissenschaftlichem Theologisieren durch das

Nadelöhr unserer Beziehungen und der von uns gemachten Strukturen
hindurch. Als Orientierungsmuster könnte ich D. Bonhoeffers Beschreibung
der Göttlichkeit Jesu als dessen «Dasein für andere», das Verhalten Jesu

dem Gelähmten gegenüber aufgrund des Verhaltens von dessen Freunden

(Mk2,l-12) oder die Anrede des johanneischen Jesus an seine Jünger/innen
als Freunde (Joh 15,12-15) anführen. Gott, Gottes Reich, Glaube, Heil...
geschieht als Macht und Kraft unserer Beziehungen in kritischer Rückerin-



öffentliche Relevanz von Theologie und Kirche? 177

nerung an Jesu Einsatz für alles Leben. Zur weiteren Entfaltung dieses

Ansatzes kann ich verweisen auf die sozialkritischen Entdeckungen von
D. Solle, auf die Ansätze einer Theologie der Beziehungen bei Carter
Heyward in ihrem Buch «Und sie rührte sein Kleid an», auf Franz von Assisis
Freundschaft mit der Mutter Erde, auf unsere eigenen Erfahrungen mit
anderen Menschen, mit der Schöpfung und ebenso mit uns selbst. Eine
solche Theologie der Freundschaft enthält neue Tugenden, etwa das
Protestieren oder das Leben als Mann und als Frau, die noch zu entfalten sind,
und alte Tugenden wie Ehrlichkeit, Pünktlichkeit usw., die als Momente
freundschaftlichen Zusammenlebens und Lebens neu zu buchstabieren sind.
Die holzschnittartige Analyse unserer Gesellschaft und die ersten Ansätze
einer Theologie freundschaftlicher Beziehungen sollen den Anstoss geben,
gemeinsam eine Theologie der Freundschaft zu leben und zu explizieren.

Uwe Gerber, Darmstadt


	Funktion von Religion im gesellschaftlichen Prozess : öffentliche Relevanz von Theologie und Kirche? ; Eine Thesenreihe

