
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Artikel: Schleiermachers "Christliche Sittenlehre" als analytische
Handlungstheorie

Autor: Peiter, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878367

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878367
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schleiermachers «Christliche Sittenlehre» als

analytische Handlungstheorie

In der Einleitung zu meiner Ausgabe der «Christlichen Sittenlehre»
Schleiermachers (Einleitung) habe ich angedeutet, Schleiermachers Christliche
Sittenlehre sei als analytische Handlungstheorie zu verstehen.1 Deren Ziel
muss es sein, auf die Elemente des Handelns zu kommen - auf ähnliche
Weise, wie eine chemische Analyse etwa des Kochsalzes auf die Elemente
Natrium und Chlor kommt. «Schleiermacher arbeitet drei wesentliche
Elemente des Handelns heraus: ein gegenwirkendes (kritisches), ein positiv
wirksames (konstruktives) und ein darstellendes (signifikatives) Regulativ.»
(CS1XVI) Das gegenwirkende und das positiv wirksame Handeln lassen sich
als wirksames Handeln zusammenfassen.

1 Wintersemester 1826/27. Nach grösstenteils unveröffentlichten Hörernachschriften
herausgegeben und eingeleitet von H. Peiter. Mit einem Nachwort von M. Honecker. -
Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1983 (im folgenden CS1), XVI-XVIII. Diese Ausgabe,
von der John C. Shelley eine amerikanische Übersetzung angefertigt und veröffentlicht hat

(Introduction to Christian Ethics, Nashville, Tennessee 1989), ist ein Teilabdruck meiner
Edition «Das christliche Leben nach den Grundsätzen der evangelischen Kirche im
Zusammenhang dargestellt von Friedrich Schleiermacher, Berlin (Humboldt-Universität)
1969» (Anhang zur theologischen Habilitationsschrift. Im folgenden CL). Für freundliche

und anregende Besprechungen habe ich u.a. zu danken H. Beintker (ThLZ 1985,

Sp. 372f.), H. Kasdorff («Die Zeit» vom 11. 11. 1983), S. Sorrentino (Paideia XLI, 1986,

128-131), R. Stalder (ThR 1984, Sp. 319f., und ThPh 1984, 600-602) sowie M. Weinrich
DtPfrBl Juni 1984). Nicht unerwähnt lassen will ich ein kritisches Votum, auf das P. Steinacker

(ZKG1986, 417-419) sich bezieht, wenn er schreibt, meine Ausgabe der Christlichen
Sittenlehre Schleiermachers sei bereits 1969 äusserst kritisch beurteilt worden (ein anderes
kritisches Votum ist mir aus jenen Jahren nicht bekannt). Dieses Votum ist für das

Ministerium für Kultur in Berlin-Ost angefertigt worden und stellt, was die Bewältigung
der jüngsten Vergangenheit betrifft, ein interessantes Dokument dar.

In seiner Folge wurde der gültige Verlagsvertrag vom 16. 5.1967 hinfällig, und die Ausgabe
konnte zum Schleiermacher-Gedenkjahr 1968 nicht erscheinen. Immerhin konnte ich
neben meiner beruflichen Tätigkeit (technische Hilfsarbeiten in einer Bibliothek) 100

technisch unvollkommene Ormig-Abzüge herstellen und im November 1970 41 theologischen

Fakultäten sowie 4 Bibliotheken zuschicken lassen. So besteht seit 2 Jahrzehnten die

Möglichkeit, Schleiermachers Moralvorlesung von 1826/27 nach meiner Ausgabe und nicht
länger nach der überholten Ausgabe von L. Jonas zu zitieren (Die christliche Sitte, Berlin
1843. Im folgenden CS).



163

Was dem Handeln Bestand gibt, sind seine Bestandteile. Ein Handeln
einer Prüfung zu unterziehen bedeutet: seine Bestandteile (bei einem Handeln,

das nur einen einzigen Bestandteil hat, erübrigt sich eine Analyse) in
Augenschein zu nehmen, von denen kein wesentlicher fehlen darf und die in
rechtem Verhältnis zueinander stehen müssen. Schleiermacher kommt auf
Grund seiner Analyse auch wirklich auf diese Elemente des Handelns, auf
das, was für das Handeln elementar ist. In der Ethik zur Sache zu kommen
heisst nicht: zu spekulieren oder Wertanalysen anzustellen,2 sondern:
elementar zu werden. Handeln heisst: Reinigen Gegenwirken), Verbreiten

Positiv-wirksamsein) und Darstellen. Unsere erste Frage soll sein, wie
sich Schleiermachers Analyse zu dem Ergebnis verhält, auf das Johannes
Fischer in seiner analytischen Handlungstheorie kommt und das er
umschreibt mit «Handeln heisst Wissen.»3

I

«Handeln heisst Wissen. Der Ausgangsbestimmung zufolge ist etwas eine

Handlung, wenn der Handelnde unter identischen Umständen anders hätte
handeln können. Um anders handeln zu können, muss er wissen, a) was
geschieht und b) dass er den Umständen, insbesondere seinen Fähigkeiten
nach in der Lage ist, das Geschehen zu beeinflussen. Einem Spaziergänger,

der einen in seiner Nähe Ertrinkenden nicht bemerkt hat, kann das

Nichthelfen in keiner Weise als Handlung zugerechnet werden. Hat er
hingegen gewusst, was in seiner Nähe geschah, und ausserdem, dass er in der
Lage war, den Ertrinkenden zu retten, dann ist sein Nicht-Eingreifen als

Handlung zu werten: hätte er doch anders handeln, nämlich ihn retten
können.» (13)

Der Satz «Handeln heisst Wissen» lässt sich relativieren. Er legt eine

Umkehrung nahe. Gewiss kann das Wissen des Handelnden ihn zum
Handelnden machen. Umgekehrt ist aber auch wahr, dass uns unser Handeln zu
Wissenden, zu Erkennenden, zu Sehenden macht. So mag ein Spaziergänger
einen Schrei hören, ohne zu wissen, was derselbe bedeutet. Solange er nicht

2 Vgl. etwa G. von Bredow, Wertanalysen zu Schleiermachers Güterethik. Gütersloh
1941.

3 Handeln als Grundbegriff christlicher Ethik, Zürich 1983, 13.



164 Hermann Peiter, Schleiermachers «Christliche Sittenlehre»

mehr als eine dunkle und vielleicht falsche Ahnung hat, weiss er (streng
genommen) nichts. Ein Wissender wird er erst dadurch, dass er nicht träge
und säumig ist, sondern handelt und dahin rennt, woher der Schrei gekommen

ist. Wenn ein Handeln ihnen vorangeht, sind Sehen und Wissen etwas

Nachträgliches.
Den Ertrinkenden zu sehen und dessen Rettung zu versuchen ist dann

eins. Der Übergang vom Sehen zum Helfen könnte zu den Selbstverständlichkeiten

gehören, von denen J. Fischer behauptet, sie gingen die Ethik
nichts an (59). Einem geübten Schwimmer, der nicht weiss, was er zu tun
hat, wenn er an einer für ihn selbst ungefährlichen Stelle einen Mitmenschen
ertrinken sieht, ist auch mit einer Ethik nicht zu helfen. Ohne eigene Spontaneität

kein Ethos.
Auf die faule Entschuldigung «Wir haben von nichts gewusst, also auch

nichts getan» (13) ist zu entgegnen: «Warum habt ihr nichts für euer Wissen

getan?» Ein Beispiel: Der Widerstandskämpfer K. Gerstein, der im 3. Reich
der SS beitrat und sich in ihr hocharbeitete, um in Erfahrung zu bringen, was
in den Konzentrationslagern wirklich geschah, suchte sich sein Wissen nicht
nur «aufgrund seines Wissensstandes» (13), sondern durch sein Handeln zu
beschaffen. Es war eine Tat, es kostete ihn einige Überwindung, einer
Organisation beizutreten, mit deren Verbrechen ihn innerlich nichts
verband. Ein Wissen beschaffen wir uns auch auf Grund eines Wissenwollens.
Der «Eros», der zu einem Wissen führt, ist ein Wollen, das unversehens in
ein Handeln übergehen kann.

Ein Mehr an Wissen muss kein Gewinn für das Handeln bedeuten.
Manche Vielwisser (von den Alles-besser-Wissern ganz zu schweigen)
verstehen vom Ethos weniger als die nur wenig Wissenden. Ethische Wahrheiten

sind keine komplizierten, sondern wie gesagt elementare Wahrheiten.
Das Selbstverständliche kann auch begreifen, wer nur wenig weiss. Ein
Zuviel an Wissen kann dem Handeln geradezu abträglich sein. Wenn einem
Lebensretter zugerufen wird: «Der Ertrinkende ist ein Halunke!», sollte er
antworten: «Davon will ich jetzt nichts wissen!» So kann ein Mangel an
Wissen ein Gewinn für das Handeln bedeuten.

J. Fischer setzt Prioritäten. Das Handeln ergibt sich aus dem Wissen.
Nach Schleiermacher liess sich bei den ersten Jüngern Jesu ein Gedanke und
eine Tat unterscheiden. «Der Gedanke war der: wir haben den Messias

gefunden, die Handlung, dass sie sich mit dem in Verbindung setzten.»
(CS121,18-20) Was ist das Ursprüngliche: der Gedanke oder die Tat? So

könnte J. Fischer fragen. Antwort: Keins von beiden. Dafür, wie J. Fischer
das Handeln aus dem Wissen ableitet, gibt es bei Schleiermacher keine
Parallele. Woraus ergab sich das Handeln der Jünger, wenn nicht aus dem,



als analytische Handlungstheorie 165

was sie dachten oder wussten? Antwort: «Das Ursprüngliche, woraus beides

hervorging, war der Eindruck der Göttlichkeit des Erlösers. Gedanke und
That sind gleich unmittelbar daraus entstanden. Beides steht in gleicher
Entfernung von dem Ursprünglichen.» (CS121,20-23) Das Ursprüngliche
war, dass die Göttlichkeit Christi sich den Jüngern «einprägte» und in ihnen
einen tiefen «Eindruck» hinterliess. Dank des «Eindrucks», den Christus auf
die Jünger machte, kamen dieselben zum Einverständnis mit ihm. Zum
Einverständnis gehört nicht nur die Wissens-, sondern auch die
Willensgemeinschaft. Das Einverständnis «äusserte» sich: auf der einen Seite in einem
Erkennen, auf der anderen Seite in einem Handeln, der Nachfolge Christi.
Der «Eindruck» der Göttlichkeit des Erlösers führte nicht auf dem Umweg
über ein Wissen, sondern unmittelbar zum Handeln.

Wenn Jesus, wie die ideale Szene in Mt 9,9 zeigt, einen Matthäus in seine

Nachfolge rief, ohne sich vorzustellen, hätte derselbe fragen können: «Mit
wem habe ich die Ehre? Mit wem habe ich es zu tun?» Jesu Antwort darauf
hätte gelautet: «Komm, geh mit mir!» Doch für Matthäus erübrigte sich die

Frage «Wer bist du, Unbekannter?», da er mit Jesus ging. Die eigene Tat des

Matthäus (in die Nachfolge zu treten, war eine Tat) war eine angemessenere
Antwort als die Antwort, die Jesus ihm gegeben hätte, wenn er dem
Matthäus ein Wissen über den Gottessohn mitgeteilt hätte. Die Nachfolge des

Matthäus begann mit einem Nichtwissen. Er folgte jemandem, von dem er
nichts wusste. Zu einem Wissen über Jesus kam er erst dadurch, dass er mit
ihm einen gemeinsamen Weg hatte. Mitzugehen (statt sitzenzubleiben)
heisst zu handeln.

Was J. Fischers Überlegungen betrifft, so laufen sie auf einen Punkt zu,
an dem es unumgänglich wird, zwischen den verschiedenen Elementen des

Handelns zu differenzieren. Man geht nicht spazieren, um einen Ertrinkenden

aus dem Wasser zu ziehen. Wer zu diesem Zweck spazierengeht, ist kein
Spaziergänger, sondern ein Badeaufseher. Einem Spaziergänger, der einem
Ertrinkenden nicht geholfen hat, lässt sich schlecht vorwerfen, nichts getan
zu haben. Er hat etwas getan: er ist spazierengegangen. Es gibt also verschiedene

Arten des Handelns und deswegen das Dilemma, einer Situation
entweder gerecht zu werden oder verkehrt zu handeln.

Ein Spaziergänger strengt sich in der Regel nicht an, um spazierenzugehen.

Die Rettung menschlichen Lebens kann hingegen mit Anstrengungen
verbunden sein. Ein Handeln, das der Entspannung dient, heisst bei
Schleiermacher: darstellendes Handeln; ein Handeln, das mit einer Anstrengung
verbunden ist: wirksames Handeln. Ein darstellendes Handeln hört auf, wo
die Anstrengung beginnt; ein wirksames Handeln beginnt, wo dieselbe
anfängt. Wer jede Art von Anstrengung scheut, bringt, was an ihm ist, ein



166 Hermann Peiter, Schleiermachers «Christliche Sittenlehre

wesentliches Element des Handelns auf Null. - Wenn ein Spaziergänger
nicht vom darstellenden zum wirksamen Handeln kommt, bedeutet sein
Wissen darum, dass in seiner Nähe ein Mensch ertrinkt, keinen Gewinn -
weder für ihn noch für den Ertrinkenden. Wirksam ist das Handeln, durch
das sich an der Situation des Ertrinkenden etwas ändert. Sofern das darstellende

Handeln alles so lässt, wie es ist, ist es in Situationen deplaziert, an
denen etwas geändert werden sollte. Das heisst nicht, dass das wirksame
Handeln in jedem Fall den Vorzug verdient. Es kommt nicht nur darauf an,
handelnd die Welt zu verändern (wie das gewisse marxistische Philosophen
glauben machen wollten). Umweltverschmutzer, die die Natur anders
verlassen, als sie dieselbe vorgefunden haben, sind allemal schlechte Spaziergänger.

- Wer etwas gegen bereits eingetretene Umweltschäden
unternimmt, also in einem «gegenwirkenden», reinigenden Handeln begriffen ist,
ist bemüht, eine ursprüngliche Vollkommenheit wiederzubringen. Das
gegenwirkende ist also ein «wiederherstellendes Handeln» (CS Beil. B, 104f.).
Das Fortschrittliche an den Menschen, die die Schöpfung bewahren wollen,

ist, dass sie konservativ sind. Die gesellschaftlichen Veränderungen,
für die sie eintreten, stehen, sofern das keine verworrenen Postulate sind,
im Dienst eines Bewahrens. «Konservativ» und «kritisch» schliessen sich
nicht aus. Was sich unterscheiden lässt, sind lediglich verschiedene
Spielarten des Konservatismus. Freilich ist Kritik nicht nur gegenüber dem
Alten angebracht. Auch das, was mit dem Anspruch des Neuen auftritt,
muss sich eine kritische Hinterfragung gefallen lassen. - Auf ihre Art
waren bereits die judaisierenden Lehrer der ersten Kirche in einem
wiederherstellenden Handeln begriffen: sie glaubten, das verlorengegangene
Verhältnis des Christentums zum Judentum wiederherzustellen (CS
Beil. B, 111). Auch die Reformation im 16. Jahrhundert ist als ein
wiederherstellendes Handeln interpretiert worden, als habe sie eine Rückkehr
zu einer urchristlichen Vollkommenheit bedeuten sollen. Jedenfalls ist
ein christliches Handeln insofern konservativ, als es sich einem anvertrauten

Erbe verpflichtet weiss.
Wenn die Rettung bedrohten Lebens den Spaziergängern, also einem

zweckfreien Handeln, überlassen wäre, wäre sie dem Zufall überlassen. Sie

obliegt aber einem Handeln, das auf einen bestimmten Zweck ausgeht und
deswegen ein wirksames Handeln heisst. Der verlässlichste Helfer an einem
gefährlichen Strand ist ein Rettungsschwimmer, der von einem Turm aus das

Wasser mit einem Fernglas absucht, keine Mühe scheut, zu einem Wissen zu
kommen, und - last not least - in eine grössere Organisation (wie das Rote
Kreuz) und demzufolge in ein «organisierendes Handeln» eingebunden ist.
Die Lebensrettung will organisiert sein. Darüber ist ein christliches Handeln



als analytische Handlungstheorie 167

nicht erhaben. Christlicherseits besteht zu dem «symbolisierenden
Handeln» keine grössere Affinität als zu dem «organisierenden Handeln».4

Nach O. von Nell-Breuning hat bislang im Mittelpunkt einer theologischen

Ethik die menschliche Arbeit, das, um mit Schleiermacher zu reden,
wirksame Handeln, gestanden, was in einer Zeit angemessen war, da die
Menschen, von wenigen Nutzniessern fremder Arbeit abgesehen, vor der
Notwendigkeit standen, ihre ganze Kraft und ihre ganze Zeit auf den
Erwerb der Unterhaltsmittel zu verwenden.5 Dem entsprechend war das
protestantische Ethos überwiegend Berufs- und Arbeitsethos. Gegen ein blosses

Arbeitsethos wendet O. von Nell-Breuning ein, es sei keine ewige, sondern
eine historische Grösse (501). Freilich hat bereits Schleiermacher dem Rechnung

getragen, dass ein christliches Ethos unmöglich in einem wirksamen
Handeln aufgehen kann. Man hat sich mit O. von Nell-Breuning dem zu
stellen, dass in Zukunft mit einer geringeren Menge von Arbeit immer mehr
produziert wird (502). Das durch Arbeitszeitverkürzungen gewonnene
Mehr an Freizeit birgt aber auch eine Reihe von Gefahren in sich, solange
die Menschen mit ihrer Freizeit nicht vernünftig umzugehen wissen (501).
Dem will O. von Nell-Breuning durch rechte sozialpädagogische Arbeit den
Boden entziehen lassen (501).

Die Sozialpädagogik ist wie die herkömmliche Pädagogik eine technische

Disziplin (CL1,166a, 7). Deren Grundsätze sind in der Ethik zu verhandeln
(CL1,166a,9-12). Die Ethik hat sich dem zu stellen, dass die Arbeitsplatzbesitzer,

die aus Solidarität mit ihren arbeitslosen Kollegen einen Teil ihrer
Arbeit abgeben, kräftemässig und moralisch durch ihr wirksames Handeln
(sprich: ihre Berufsarbeit) nicht ausgelastet sind. Zum Ethos gehört nun
aber einmal, dass der Mensch sich fordern und beanspruchen lässt. Und
damit sind wir wieder bei dem darstellenden Handeln. Das darstellende
Handeln ist das Handeln, das den Menschen in seiner Freizeit beansprucht
und ausfüllt.

Angesichts einer Fülle kirchlicher Festtage musste der Mensch im Mittelalter

nicht zu einem Arbeitstier verkommen. Trotzdem fehlte dem Kirchenvolk

damals etwas, was zum darstellenden Handeln wesentlich gehört. Wer

4 Vgl. E. Herms, Reich Gottes und menschliches Handeln. In: Friedrich Schleiermacher

(hg. v. D. Lange), Göttingen 1985,184. In Schleiermachers Vorträgen über Christliche

Sittenlehre soll aber alles eine andere Gestalt haben als in seinen «philosophischen
Vorträgen - und Sie werden nicht leicht einen Satz in der einen finden, der zugleich in der
anderen wäre.» (Vorlesung vom 22.10. 1828, ed. H. Peiter, LingBibl 60 (1988) 17,6-9).

5 Moral in der Sozialpolitik, EK 17 (1984) 501.



168 Hermann Peiter, Schleiermachers «Christliche Sittenlehre»

war eigentlich der Darstellende? Im Mittelalter erhob die Kirche einen

Anspruch auf die Freizeit des Menschen. Produktiv im darstellenden Handeln

der Kirche war allein der Klerus. Die «Laien» bildeten das rezeptive
und unmündige Element; sie blieben in Abhängigkeit von dem, der produktiv

war (vgl. CL1, 551,7-11). Die Freiheit von der Arbeit bedeutete für sie

keine Freiheit zu Kreativität und Produktivität.
Die mittelalterlichen Priester sind gegangen und die modernen Medienmacher

gekommen Wie einst dieser und jener Priester versteht manch ein
Medienkünstler sich heutzutage als Produzent und erniedrigt er die, die ihm
zuhören und zuschauen, zu Konsumenten. So unangreifbar der Priester vorn
am Altar oder hoch oben auf der Kanzel, so allgewaltig möchte man als

Unterhaltungskünstler auf dem Fernsehschirm wirken. Die Reinheit der

Darstellung geht dabei verloren. Deswegen sollten die Bemühungen, aus
der christlichen eine mündige Gemeinde zu machen, mit dem Bestreben
einhergehen, das geistige Niveau unserer Medien zu heben.

II

Die wesentlichen Elemente des Handelns begleiten und ergänzen sich

gegenseitig. «Jedes darstellende Handeln muss zugleich ein wirksames
Element haben als minimum und umgekehrt.» (CS196,40f.) Es entspricht dem
darstellenden Handeln (und widerspricht ihm nicht), wenn es eine Wirkung
zeitigt - sofern dieselbe nicht eigens bezweckt wird, sondern sich von selbst

ergibt oder nebenher einstellt. «Jedes darstellende Handeln ist a potiori per
accidens ein wirksames.» (CS1 98,5f.).

Die Unterscheidung zwischen einem darstellenden und einem wirksamen
Handeln in der Kirche ist für E. Herms nicht ganz befriedigend. «Denn
einerseits ist auch das darstellende Handeln der Kirche im Gottesdienst ein
wesentliches Moment der wirksamen Kommunikation von christlichem
Glauben und christlicher Gesinnung, und andererseits gibt es diese nicht
ohne das darstellende Handeln des Gottesdienstes.» (184).

Ein darstellendes Handeln ist ein Handeln, in dem das darstellende
Element überwiegt, ohne dass das wirksame Element völlig verschwinden
könnte. Entsprechendes gilt vom wirksamen Handeln. Schleiermacher
denkt nicht daran, die verschiedenen Elemente des Handelns voneinander
zu trennen (ähnlich wie ein mit Chemie befasster Analytiker sich nicht
gesondert Natrium und Chlor reichen lässt, wenn er sich die Suppe salzen
und würzen will). Er belässt die verschiedenen Elemente des Handelns in



als analytische Handlungstheorie 169

ihrer Verbindung, bzw. bringt sie, so sie auseinandergerissen sind, wieder
miteinander in Verbindung.

Damit stellt er sich dem Problem, dass die einzelnen Teile des Sittlichen
kollidieren können («Pflichtenkollision»). Wann hören die verschiedenen
Elemente des Handelns auf, einander zu widersprechen? In dem Moment,
in dem sie einander begleiten und sich wechselseitig ergänzen (vgl. CS1

98,-8).
An sich sind zwischen dem darstellenden und dem wirksamen Handeln

Kollisionen möglich. Das wirksame Handeln ist das Handeln der streitenden,

das darstellende das der triumphierenden Kirche. Als streitende
Kirche ist die Kirche in Gegensatz gegen die «Welt» gesetzt, als
triumphierende drückt sie rein die Gemeinschaft mit Gott aus (CS1 89,4-7).
Die Beziehung auf die Welt und die Beziehung zu Gott sind keineswegs
ein und dieselbe Beziehung; es handelt sich um zwei verschiedene
Beziehungen (Zeile 8). Eine erhebliche Differenz besteht nicht nur zwischen
der Kirche in der Zeit und der Kirche in der letzten Vollendung, sondern
ebenfalls (und auch daraus ergeben sich schwerwiegende Kollisionen) in
dem gegenwärtigen Zustande (CS1 89,8f.). Wenn die streitende Kirche,
ohne einen geistlichen Begriff davon zu haben, sich als triumphierende
Kirche missversteht, muss sie verweltlichen und verkommen. Der Gegensatz

gegen die Welt (z.B.: theologische Gesellschaftskritik!) bedeutet
noch keine Gemeinschaft mit Gott. Und umgekehrt bedeutet die
Gemeinschaft mit Gott noch keine Gemeinschaft mit der Welt. Nichts gegen
die Gemeinschaft mit der Welt (CS1 61,11)! Mit Weltfremdheit hat «Ent-
weltlichung» nichts zu tun. Die Gemeinschaft mit der Welt ist die Voraussetzung

dafür, sich gegen sie zu stellen und die «Entweltlichung»
voranzubringen.

Die Unterscheidung zwischen dem darstellenden und dem wirksamen
Handeln ist mithin eine der ethischen Konsequenzen, die Schleiermacher
aus der Unterscheidung zwischen Gott und Welt zieht.

Gott ist nicht ohne die Welt und die Welt (sofern sie menschlich ist) nicht
ohne Gott. Dem entsprechend ist das darstellende Handeln nicht ohne das

wirksame und das wirksame nicht ohne das darstellende. Wie man von Gott
auf die Welt bzw. von der Welt auf Gott kommt, so gehen das darstellende
und das wirksame Handeln ineinander über. Wer dagegen von keinem anderen

Handeln als dem darstellenden Handeln weiss, handelt so, als ob es

keine Welt gäbe, bzw. als ob er über die Welt hinausgekommen wäre. Doch
die wahre Kirche nimmt ihr Verhältnis zum Leben in sich auf (CS1 62,5).
Wer in keinem anderen Handeln begriffen zu sein meint als dem wirksamen
und keinen Übergang in das darstellende Handeln zuwege bringt, handelt



170 Hermann Peiter, Schleiermachers «Christliche Sittenlehre»

so, als ob es keinen Gott gäbe bzw. als ob der Mensch Gott nichts zurückzugeben

hätte.
Das ganze innere Gebiet des darstellenden Handelns ist Gottesdienst im

engeren Sinne.6 Im Gottesdienst wird allein Gott die Ehre gegeben. Durch
das Gotteslob soll keineswegs eine Wirkung auf Gott hervorgebracht werden.

Es wäre die reinste «Werkerei», das darstellende Handeln mit dem
wirksamen zu vermischen, d.h. durch das darstellende Handeln auf Gott
wirken zu wollen. Es geht im darstellenden Handeln nicht um eine Dienstleistung,

sonderm um die Bezeugung des Verhältnisses, dass wir in einer
solchen göttlichen Dienstleistung stehen (CL 1,555,27-30). In allem, was
darstellendes Handeln ist, kann nichts die Seligkeit bewirken (CL
l,557,5f.).

Nur ein reiner Gottesdienst hat einen gottesdienstlichen Charakter. Der
geht verloren, wenn jemand, der den Gottesdienst mit gestaltet, die eigene
Ehre sucht, d.h. selbst wirken (im Sinne von: Eindruck machen) möchte -
wie etwa die Schauspieler, die in Mt6,l-4 angeprangert werden und die
ihrem Beruf (Schauspieler brauchen Ehre und Applaus) besser im Theater
oder im Fernsehen als in der Kirche nachgehen sollten. Kein christlicher
Darstellungskünstler kann wirken, was Gott wirkt. Wer sich selbst darstellt,
ohne Gott und Gottes Wirken darzustellen, gibt keine in einen Gottesdienst
gehörende Darstellung. Und wer sich um die Reinheit des Gottesdienstes

sorgt, ist auf die Reinheit des darstellenden Handelns bedacht.
Das wirksame Handeln bringt ein Inkrement hervor; jeder spätere

Moment muss ein reicherer sein als der vorherige.7 Wirken heisst also: Mehren.
Anders das darstellenden Handeln. In einer Darstellung begriffen tut man
kund, wer man ist. Man macht aus sich nicht mehr, als man ist.

Es ist zweierlei: mit jemandem in gottesdienstlicher Kommunikation zu
stehen und auf jemanden wirken zu wollen. Wer wirken will, will verändern.
Vom Gottesdienst muss sich aber abgestossen fühlen, wer merkt, dass er von
denen, die den Gottesdienst leiten, bearbeitet und vereinnahmt werden soll.
Im Gottesdienst kann es nur darum gehen, Gott zu bezeugen und sein
Handeln darzustellen. Gott ist der einzige, der in einem Gottesdienst wirkt
und dessen Wirksamkeit man sich gefallen lassen sollte. Zur Wirkung
kommt Gott, wenn der Gottesdienst menschlicherseits auf ein darstellendes
Handeln beschränkt wird. Je reiner das darstellende Handeln, desto grösser
die Wirkung, die von ihm ausgeht.

6 CL 1,555,18-20. CS Beil. A, 23, und Beil. B, 149.
7 CL 1,545,17-25. CS Beil. B, 146, § 3.



als analytische Handlungstheorie 171

Das darstellende Handeln ist von dem Zwang zum Erfolg frei, unter dem
ein bloss wirksames Handeln steht. Ein wirksames Handeln kann an sich

kein sittliches Handeln sein, «insofern es ein Zufälliges bleibt, ob der Erfolg
da ist oder nicht.» (CL l,246,3f.). Ein wirksames Handeln ist gescheitert,
wenn es keinerlei Erfolg hat. Von dem Zwang zum Erfolg wird ein Handeln
in dem Masse frei, wie seine darstellenden Elemente im Zunehmen sind. In
unzulässiger Weise mit dem wirksamen, auf Erfolg ausgehenden Handeln
vermischt entartet das darstellende Handeln zur Propaganda.

Zum darstellenden Handeln gehört die Öffentlichkeit (Mt 5,14-16). Dem
wird in Mt 6,4 nicht widersprochen. Den frommen Schauspielern wird aber

vorgeworfen, nicht Nächstenliebe zu üben, sondern Propaganda zu treiben.

- Im Unterschied zum darstellenden Handeln kann das wirksame Handeln
sich im Verborgenen vollziehen. Mitarbeiter Gottes ist, wer an der Verborgenheit

Gottes teilhat und im Verborgenen wirkt.8
Es muss nicht unbefriedigend sein, dass im Gottesdienst das darstellende

Handeln mit einem wirksamen verbunden sein kann. In den gleichen
Zusammenhang, in dem das Gotteslob erklingt, kann eine Busspredigt oder
eine Missionspredigt gehören. Wenn es um die Ehre Gottes geht, kann es

sehr wohl angebracht sein, die Schande zur Sprache zu bringen, die der
Mensch Gott macht gegenwirkendes Handeln). Zur Ehre Gottes gehört
es, dass sie ihm gegeben wird. Wer Gott nimmt, was Gott zukommt, bringt
über sich selbst Schande. Der Mensch hat von Gott Ehre. Es ist eine Ehre,
ein Geschöpf Gottes zu sein und nicht sein eigener Schöpfer sein zu müssen.
Die Ehre Gottes ist nicht dazu da, dass der Mensch sie wegsteckt, sondern
dass er sie Gott zurückgibt. Im Allein-Gott-die-Ehre-geben gewinnt der
Mensch seine Ehre aufs neue. Es gibt für den Menschen keine grössere
Ehre, als dass er Gott die Ehre gibt.

Ebenso entspricht es der Ehre Gottes, wenn sie gemehrt, d.h. wenn ein
positiv wirksames Handeln geübt und so zum Wachsen des Leibes Christi
beigetragen wird (vgl. CS Beil. B. 146, § 2f.). Aus dem darstellenden Handeln

kann sich ebenso ein verbreitendes Handeln ergeben, wie das positiv
wirksame, verbreitende Handeln zu einem darstellenden Handeln führen
kann.

Weder ein Bussgottesdienst noch ein Gottesdienst, der für zu missionierende

Nichtchristen gehalten wird, sind aber der Prototyp des christlichen
Gottesdienstes. Ein Gottesdienst, der diesen Namen verdient, ist eine
Versammlung von Christen. Gott und sein Handeln lassen sich nur so darstellen,

8 Vgl. G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens. Bd. 2, Tübingen 1979, 440-
442.



172 Hermann Peiter, Schleiermachers «Christliche Sittenlehre»

wie sie sich für Christen darstellen lassen. Gehen deswegen die Nichtchri-
sten leer aus?

NichtChristen hören auf, als NichtChristen behandelt zu werden, und
werden als Christen angesehen, wenn ihnen Gott zur Darstellung gebracht
wird. Wer Gott einem Menschen darstellt, den er für einen NichtChristen
hält, wirft Perlen vor die Säue. NichtChristen müssen nicht erst zu Christen
gemacht werden, ehe ihnen Gott bezeugt wird. Erst kommt die Frage nach
Gott. Erst danach kommt die Frage nach dem Christsein. Das Christsein
ergibt sich ganz von selbst, wenn die Frage nach Gott eine Antwort findet.

Mit der Verkündigung des Evangeliums wird den NichtChristen nicht
weniger gegeben als den Christen. Wenn das Evangelium zum Zuge kommt,
verschwindet der Unterschied zwischen NichtChristen und Christen. Während

das Gesetz, Christen gepredigt, Christen zu NichtChristen macht,
verwandelt das Evangelium NichtChristen in Christen.

Hermann Peiter, Kirchnüchel


	Schleiermachers "Christliche Sittenlehre" als analytische Handlungstheorie

