
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Artikel: Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers und Rudolf Bultmanns im
Vergleich

Autor: Weiss, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers und
Rudolf Bultmanns im Vergleich*

Theologische Arbeit sollte ständig die Horizonte des Verstehens im Blick
behalten. Sie steht immer vor der Aufgabe, Voraussetzungen und Gegebenheiten

menschlicher Verstehensmöglichkeiten grundsätzlich in ihren jeweiligen

Bezügen zu dem Seinsverständnis der Zeit klären zu müssen. Die her-
meneutischen Konzeptionen ddr beiden grossen christlichen Denker haben
Ähnlichkeiten in der Zielsetzung, die nicht erledigt sind. Schleiermacher
und Bultmann haben mit immer neuen Anläufen versucht, das, was sie als

Wirklichkeit einer unaufhebbaren Gott-Mensch Beziehung behaupteten, in
eine Sprache zu bringen, die Verstehen erzwingt. Die völlig unterschiedliche
geschichtliche Situation, in der sich beide befanden, darf nicht dazu verleiten,

die Bedeutung ihrer hermeneutischen Arbeit als beziehungslos und
überholt beiseite zu legen. Der Vergleich, das sei vorweggenommen, ergibt
verblüffende Parallelen.

I. Keimzellen der hermeneutischen Konzeption Schleiermachers

Zu Beginn des Jahres 1799 erscheint anonym in der Zeitschrift «Berline-
sches Archiv der Zeit und ihres Geschmacks» Schleiermachers «Versuch
einer Theorie des geselligen Betragens».1 Seine Erfahrungen in dem Salon
der Henriette Herz und in Fessiers «Mittwochgesellschaft», Zentren des

gesellschaftlichen Lebens Berlins, in denen sich Adel und Bürger frei bewegen

konnten, Orte des Protestes und der geistigen Zuflucht, spiegeln sich in
der Schrift wider. Nicht Stand, Vermögen oder anerkanntes Wissen sind die

Voraussetzungen für die Geselligkeit, sondern die innere jeweilige reiche
Individualität des Einzelnen, die zum geselligen Austausch der Gedanken

* Vortrag am 20. 5.1987 in Mainz.
1 «Versuch einer Theorie des geselligen Betragens» in: Schleiermachers Werke,

Auswahl in vier Bänden, hg. von O. Braun, 2. Bde. Leipzig 1913,1-32.



125

und der Empfindungen durch Sprache und Gebärde führen.2 Ziel der
Gespräche in dieser Form freier Geselligkeit ist für Schleiermacher neben der
steten Beachtung des Alltäglichen die Suche nach der Wahrheit alles Seienden.

Noch vertraut Schleiermacher unreflektiert auf das Vermögen sprachlicher

Gestaltung bei der Findung verstehbarer Wahrheit. Möglicherweise
entsteht in diesem Umkreis seiner Kommunikation die später formulierte
Erkenntnis, dass Denken immer Sprechen ist. Das Vertrauen in das

unbegrenzte Vermögen sprachlicher Mitteilung im Ringen um Verstehen bleibt
bei Schleiermacher nicht unreflektiert. Ein knappes Jahr später erscheint
sein Meisterwerk, die «Reden»3, Versuch einer Apologie der Religion, mit
dem Ziel, das sei für unsere Thematik besonders hervorgehoben, Sinn und
Verstehen für das Geheimnis religiösen Geschehens zu wecken. Sicher ist,
dass sich das Bemühen des «Redners» in einer Sprache niederschlägt, die

von den sogenannten Gebildeten seiner Zeit gesprochen und verstanden
worden ist. Ablehnung und Begeisterung hielten sich die Waage. Bei allen
Mühen, Verstehen für sein Anliegen zu erreichen, weiss Schleiermacher,
dass sein Versuch, letzte Gewissheit über Gott und Welt haben zu wollen, in
einem sprachlosen Erleben haftenbleibt. Im Blick auf die Möglichkeit mit
Hilfe von Gefühl und Anschauung - in den Urreden werden beide Formen
noch undifferenziert von Schleiermacher gebraucht -, das religiöse Ereignis
zu umschreiben, verweist der Autor auf den «ersten geheimnisvollen Augenblick».

In ihm sind Gefühl und Anschauung «ursprünglich eins und
ungetrennt».4 Erst die Darstellung führt zur Trennung und zur begrifflichen
Ausformung des Erlebten. Schleiermacher versucht in den Urreden das

unabdingbare Gefälle der Begriffsbildung zu vermeiden. Das Gefühl, das beim
Erleben des Universums entsteht, kann nur umschrieben werden. Zu sehr

prägt das individuell Erfahrene die Sprachgestaltung. Mit Hilfe von Bildern,
die der Frühromantik eigen sind, versucht Schleiermacher sein Vorhaben zu
verwirklichen. Das an sich Unbeschreibliche ist «flüchtig» und «durchsichtig
wie der erste Duft, womit der Tau die erwachte Blume anhaucht, schamhaft
und zart wie ein jungfräulicher Kuss, heilig und fruchtbar wie eine bräutliche

2 Nowak hebt die Mittlerrolle der jüdischen Salons im damaligen Berlin für den
frühromantischen Kreis besonders hervor: «Die Salons des Berliner jüdischen Bürgertums waren
als gesellig-kulturelle Zentren antihierarchisch verfasst. Standesunterschiede waren
bedeutungslos, da es zu den Spielregeln der jüdischen Salonkultur gehörte, Bürger und Adel
im Zeichen der angestrebten Kommunikation auf die gleiche Stufe zu stellen.» K. Nowak,
Schleiermacher und die Frühromantik, Weimar 1985,107.

3 Über die Religion, Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, Berlin 1799

(abgekürzt: Urr.).
4 Urr. 73.



126 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Umarmung; ja nicht wie diese, sondern er ist alles dieses selbst».5 Aber das

ist der wichtige Gesichtspunkt, auf dem ich hinsichtlich der später
ausgeformten Hermeneutik Schleiermachers in ihrer Bedeutung für die Theologie
verweisen will, die «heilige Umarmung» der «unendlichen Welt» wird durch
«die geringste Erschütterung... verweht». Dann, in dem Moment, da das

Gefälle der Sprach- und Begriffsbildung eingetreten ist, da subjektives
Erfassen des Seins zur objektivierbaren Gestalt zwingt auf Grund der individuellen

Beschaffenheit unserer Wahrnehmung, «steht die Anschauung vor mir
als eine abgesonderte Gestalt».6 Im Kontext der Urreden erscheint dieser
Prozess, durchaus als Verlust an begrifflicher Wahrnehmung, der nur
abgefangen wird durch einen - fast könnte man meinen - sprachlichen Trick, mit
Hilfe von Bildern, ein Urerlebnis erhalten zu wollen, das tatsächliches tie-
fes-intensives Verstehen ausdrückt, nur möglich, indem ich den Suchenden
an die Grenze seiner Wahrnehmungsfähigkeit treibe, um ihm zu
signalisieren, dass er unmittelbar vor dem Wesentlichen stehenbleiben muss.
Es bleibt alles hinter dem Vorhang, formuliert Schleiermacher fast zwei
Jahrzehnte später in seiner Dialektikvorlesung.7 Sollte dieses Grenzerlebnis
das Anstossen am Transzendenten in der später ausgearbeiteten Theorie der
Hermeneutik die umstrittene Divination sein, die Schleiermacher im Rahmen

der technisch-psychologischen Analyse innerhalb der Kunstlehre des

Verstehens einführt? Ich meine, ja; hier haben wir einem ersten wichtigen
Hinweis auf diese schwierige Formel, die gegenwärtig die Forschung
beschäftigt.

Ein ähnliches Ergebnis zeigt der Schluss der «Weihnachtsfeier», 1806

erschienen. In der Form eines Gesprächs nach platonischem Vorbild gestaltet,

lässt Schleiermacher alle seine Teilredner um das Geheimnis der
Menschenwerdung Christ kreisen, bis die Phantasiegestalt des Joseph in der
Korrektur aller begrifflich theologisch-philosophisch moderierten Ausführungen

sagt: «Der sprachlose Gegenstand verlangt oder erzeugt auch mir
eine sprachlose Freude, die meinige kann wie ein Kind nur lächeln und
jauchzen».8 Die unterschiedlichen, zumeist ablehnenden Interpretationen
der «Weihnachtsfeier» übersehen, dass Schleiermacher das Offenbahrungs-
ereignis als ein nicht fassbares Geschehen stehenlässt, das sich einer
sprachlich-objektivierbaren Beschreibung ebenso entzieht wie sein Urheber, Gott
selbst, dennoch Wirkung bei den Betroffenen zeitigt, eine verstehende Ant-

5 Urr. 74.
6 Urr. 74.
7 Werke Schleiermachers, Berlin 1839: Dialektik. Aus Schleiermachers handschriftl.

Nachlasse ed. von L. Jonas (WW 111,4 2. Teil, 78).
8 WW 1,1 524.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 127

wort hervorruft, die man, wie wir später sehen werden, vom Autor als

Divination benannt, vorfindet. Diese hat nichts Genialisches, wie einige
Kritiker meinen, an sich, sondern entspricht der Verstehensfähigkeit eines
Kindes.

In gleicher Weise wie diese drei bisher benannten Schriften Schleiermachers

enthalten seine weiteren Werke, die aus der Frühzeit seines Schaffens

stammen, die «Monologe», «Die Grundlinien einer Kritik der bisherigen
Sittenlehre» und die zeitigen Entwürfe zur Ethik, Akzente, die in die später
ausformulierte Hermeneutik einfliessen, wie Kimmerle gezeigt hat.9

In den Monologen würdigt Schleiermacher die Sprachfähigkeit. Sie «vermag

es, <des Geistes innerste Gedanken> wirklich abzubilden».10 «In der
Sprache ist <für Schleiermacher> die besondere Gestaltung der Menschheit
gegenwärtig.»11 «Und», so führt Kimmerle weiter aus, «über den Einzelnen
hinaus kommt in der Sprache die Eigenart einer Gemeinschaft, einer Epoche

am vollkommensten zum Ausdruck», Kimmerle zitiert Schleiermacher:
«Sie (die Sprache) ist der reinste Spiegel der Zeit, ein Kunstwerk, worin ihr
Geist sich zu erkennen gibt.»12 Treffend das Urteil Kimmeries, der im Blick
auf die hermeneutischen Konsequenzen die Verzahnung der «Kritik der
bisherigen Sittenlehre» mit den Reden hervorhebt und im Ergebnis seiner

Analyse der «Kritik der Sittenlehre» ausführt: «Das Unendliche selbst wird
in seinen endlichen Gestalten niemals erkannt und denkend erfasst, sondern
immer nur durch das <Gefühl> hingenommen, das heisst: verspürt als etwas,
das dem Menschen gegenüber bleibt und ihn dennoch bestimmt.» Das
bedeutet für die Hermeneutik: «Deswegen kann das Unendliche oder das

Allgemeine sich auch nicht im menschlichen Selbstbewusstsein angemessen
begreifen; es ist immer mehr und noch anderes als im (transzendentalen)
Bewusstsein des Menschen gerade gegenwärtig ist.»13 Trotzdem gibt
Schleiermacher die menschliche Fähigkeit, durch Denken und Sprechen dem
naturhaften Sein Verstehen abzugewinnen, um durch vernünftige Gestaltung

auf die Natur einzuwirken, nicht preis.

9 H. Kimmerle, Die Hermeneutik Schleiermachers im Zusammenhang seines spekulativen

Denkens, Diss. Heidelberg 1957,11-40.
10 Ebd. 22 (Fr. Schleiermacher, Monologe, hg. von F. M. Schiele, Leipzig 1914, 2. Aufl.

von H. Mulert, 63).
u Ebd. S. 23.
12 Ebd. S. 23 (Fr. Schleiermacher, Monologe, S. 63).
13 Ebd. 29.



128 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Im «Brouillon» zur Ethik von 1805/06 erörtert Schleiermacher zum
erstenmal ausführlich die Beziehung von Denken und Sprechen.14 Ethisches
Handeln, das er als den «Vernunftgebrauch der Natur» auffasst, ist auf ein
übertragbares Verstehen der Wechselwirkung von Vernunft und Natur
angewiesen. Es muss sowohl von allen gleich vollziehbar, also identisch sein, als
auch die Besonderheit des Verstehenden und danach Handelnden, dessen

«Eigentümlichkeit» berücksichtigen. Diese Doppelung von Identität und
Eigentümlichkeit im ethischen Prozess erklärt Schleiermacher 1805/06 als

Einheit von Denken und Sprechen.15 Gleichzeitig stellt er dieser begreifbaren

Fassung des Erkenntnis- und Verstehensvermögen von Denken und
Sprache das zunächst unartikulierbare Gefühl als Funktion des Erkennens
an die Seite. Es bleibt dem individuellen Eigentümlichen verhaftet. Schleiermacher

formuliert: «Das Erkennen tritt aber auch hervor auf der andern
Seite mit dem Charakter der Eigentümlichkeit, d.h. der Unübertragbarkeit.
Das nennen wir im eigentlichen Sinne Gefühl.»16 Keineswegs bleibt dieses

Gefühl im Individuellen isoliert, völlig unübertragbar. Damit würde «die
Einheit des Lebens und die Identität der in die Einzelnen verteilten
Vernunft. aufgehoben, wenn das Unübertragbare nicht wieder ein
Gemeinschaftliches und Mitteilbares werden könnte», also Individuelles kann jederzeit

Allgemeines werden und umgekehrt, d.h. in der Diktion Schleiermachers:

«Jede Einwirkung nach innen, die ein Gefühl wird, treibt auch durch
organische Notwendigkeit wieder nach aussen.» Wer nun meint, damit
allgemeine Sprache zu haben, ist im Irrtum. Schleiermacher zielt auf eine andere,
für ihn wesentliche Mitteilungs- und Verstehensform ab. Bleiben wir zuerst
bei seiner Diktion: Das «Äusserlichwerden des Gefühls hat aber nicht den
Charakter der Sprache»

17 Was dann? Schleiermacher meint das Vermögen
von «Ton, Gebärde, vorzüglich Antlitz, Auge», Spezifik der Individualität
des Einzelnen.18 Diese, im Verstehensprozess zu gebrauchen und
wahrzunehmen, ist bereits im «Brouillon» für ihn Kunst. Keineswegs leugnet er die

14 Brouillon zur Ethik, in: Schleiermachers Werke, hg. von O. Braun, Leipzig 1913,

75-239.
15 «Der Vernunftgebrauch der Natur soll nun hervortreten teils mit dem Charakter der

Identität, teils mit dem der Eigentümlichkeit. Ersteres indem die Handlung als eine
absolut gemeinschaftliche gesetzt wird. Hiezu gehört zweierlei: sie muss gesetzt werden als

für alle von demselben Gehalt, und sie muss wirklich aus den Grenzen der Persönlichkeit
heraustreten und Anderen angehören. Jenes, das Erkennen unter der Voraussetzung der

Gültigkeit und des gleichen Gehaltes für alle, heisst Denken. Dieses aus der Persönlichkeit
Herausgehn und sich Äussern heisst Sprechen» (ebd. 97).

16 Ebd. 97.
17 Ebd. 98.
18 Ebd. 98.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 129

Beziehung zur Sprache. Nur ist sie unter diesen Voraussetzungen immer
individuelle Sprache. Ja, sie muss sich geradezu «individualisieren». Denn
sonst kann sie für Schleiermacher nur als ein blosses «Vermögen gedacht
werden, aber nicht wirklich existieren».19 Das Individualisieren bestimmt
den «Stil und Sprachgebrauch» jedes Menschen.20 Unabsehbar zeichnet sich

die von Schleiermacher geforderte individuelle Sprachgestalt ab, die im
«Brouillon» radikal formuliert nur bedingt als übertragbar angesehen wird.
So behauptet Schleiermacher: «Das Individualisieren der Sprache
besteht. im Gehalt, in der Unübertragbarkeit der ganzen Sphäre des Wortes.»

So entsteht ein «eigentümliches, mit der Sprache zusammengewachsenes

Wissen, welches ebenfalls unübertragbar ist».21 Diese Festlegung könnte
als Scheitern jedes hermeneutischen Bemühens ausgelegt werden. Aber
erinnern wir uns an das kurz vorher Aufgewiesene. Die Unübertragbarkeit
gewollter allgemeiner Sprache hält sich die Waage mit der im Gefühl möglich

gewordenen Verstehensbrücke gleichgestimmter Individuen, die zusammen

auf «Gemeinschaftliches und Mitteilbares»22 abzielen, um so eine
verbindliche allgemeine Sprachgestalt approximativ zu erreichen. Das komplizierte

Geflecht dieser Beziehung erhebt die Hermeneutik zur Kunst. Sie als

eine eigene Disziplin darlegen zu müssen, war für Schleiermacher nur eine

Frage der Zeit.

II. Die hermeneutischen Entwürfe Schleiermachers

Seine Tätigkeit als theologischer Lehrer, die er 1804 in Halle aufnimmt,
zwingt Schleiermacher innerhalb seiner umfangreichen Arbeit zu einer
geschlossenen eigenen Darlegung der Hermeneutik. Einfliessen werden in diese
1805 begonnenen Vorlesungsreihen, die ein Jahr vor seinem Tod 1833 enden,
die Ergebnisse einer harten Lohnarbeit, die Übersetzung der platonischen
Dialoge.23 Hinweise auf die Schwere der Arbeit und die Akribie, mit der
Schleiermacher dieses Werk durchgeführt hat, finden sich in seinen Briefen.24

19 Ebd. 100.
20 Ebd. 100.
21 Ebd. 100.
22 Ebd. 98.
23 Piatons Werke, 2. verb. Auflage Berlin 1817 in der Realschulbuchhandlung erschienen.

Der erste Band konnte bereits 1804 in der 1. Auflage in der genannten Buchhandlung
von G. Reimer erscheinen.

24 «Aus Schleiermachers Leben. In Briefen», Berlin 1861, Bd. III, 163; 270ff.; 278ff.;
312f.; 337f.; 350f.; 405. In einer leider fast vergessenén handschriftlichen Dissertation,
Studien zur Dialektik Friedrich Schleiermachers, Mainz 1954, erläutert K. Pohl den Ein-
fluss, den Piaton auf Schleiermachers Denken insgesamt ausgeübt hat.



130 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Wahrscheinlich hat Schleiermacher siebenmal in dem genannten
Zeitraum Vorlesungen über Hermeneutik gehalten.25 Ein Schüler Schleiermachers,

Friedrich Lücke, bringt im Rahmen der Reimerschen Gesamtausgabe
aus dem Nachlass Schleiermachers den Band «Hermeneutik und Kritik mit
besonderer Beziehung auf das Neue Testament» 1838 heraus.26 Lücke stützt
sich vor allem auf das Manuskript von 1819 und auf spätere Nachschriften
von Vorlesungshörern. Heinz Kimmerle, ein Gadamer-Schüler, veröffentlicht

1959 eine Neuausgabe der Hermeneutik Schleiermachers, in der er
chronologisch geordnet nur die handschriftlichen Manuskripte abdruckt.27

Er verzichtet völlig auf die Vorlesungsnachschriften und die Notizen zur
Kritik. Abgedruckt werden von ihm auch die beiden Akademieabhandlungen

von 1829, die in der Reimerschen Gesamtausgabe aufgenommen worden

sind.28 Manfred Frank bringt 1977 die Fassung der Hermeneutik heraus,
die Lücke zusammengestellt hat; ergänzt wird seine Ausgabe mit ausgewählten

Texten zur Hermeneutik innerhalb des Gesamtwerkes Schleiermachers,
u. a. aus der Ethik und der Dialektik. Ebenfalls abgedruckt werden von
Frank die beiden genannten Akademiereden. Leider kürzt Frank die Ausgabe

Lückes. Er nimmt die Teile der Vorlesungsnachschriften heraus, die sich
ausführlich auf die Anwendung der Hermeneutik auf das Neue Testament
beziehen. Trotzdem bleibt diese verdienstvolle Ausgabe eine wertvolle Hilfe,

da die Texte Schleiermachers aus der Reimerschen Gesamtausgabe
schwer zugänglich sind.29

Auf dem Schleiermacherkongress 1984 legte Wolfgang Virmond die als

verloren gegoltene Handschrift Schleiermachers von 1809/10 vor, mit dem
Titel: «Allgemeine Hermeneutik». Sie soll in die «Kritische Gesamtausgabe»

aufgenommen werden.30

25 1805,1809/10,1810/11,1819,1822,1826/27,1828/29,1832/33.
26 Werke Schleiermachers, Berlin 1838 (WW 1,7).
27 Fr. D.E. Schleiermacher, Hermeneutik. Nach den Handschriften neu herausgegeben

und eingeleitet von H. Kimmerle, Heidelberg 1959.
28 Über den Begriff der Hermeneutik mit Bezug auf F. A. Wolfs Andeutungen und Asts

Lehrbuch, gelesen am 12. August 1829. Gelesen am 22. Oktober 1829. Aufgenommen im:
Werke Schleiermachers, Berlin 1835 (WW III, 3) 344-386. Eine weitere Akademievorlesung

Schleiermachers, Über den Begriff und Einteilung der philologischen Kritik, gelesen
am 20. März 1830, fehlt bei Kimmerle. Sie findet sich in WW 111,3 387-402.

29 Schleiermachers Hermeneutik und Kritik, hg. von M. Frank; Frankfurt/Main 1977.
30 Friedrich Schleiermachers «Allgemeine Hermeneutik von 1809/10», hg. von W.

Virmond, in: «Internationaler Schleiermacher Kongress Berlin 1984», 2. Bd. Berlin 1985,
1271-1309.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 131

1. Der Befund der Quellen

Einig weiss man sich bei dem gegenwärtigen Stand der Forschung in der
Frage der Ausgewogenheit von grammatischer und technisch-psychologischer

Interpretation innerhalb der Hermeneutik Schleiermachers. Ebenfalls
einig ist man sich in der Beurteilung der Bedeutung der Individualität eines

Autors, die Schleiermacher bei Rede und Schriftstück feststellt.31 Differenzen

ergeben sich bei der Diskussion von Einzelproblemen, vor allem im
Bereich der sogenannten technischen Interpretation. So ist der Ausgangspunkt

des Betrachters, der Standort des Philosophen und Philologen gegenüber

dem des Theologen für das Resultat der Analyse ausschlaggebend. Die
bisherige Arbeit Manfred Franks über Schleiermachers Werk zeigt das
eindrücklich. Der Philosoph Frank hat eine andere Blickrichtung als die
Theologen, die Schleiermachers Schriften bisher interpretiert haben. Es kann im
Rahmen dieser Studie nicht vollständig und umfassend die Hermeneutik
Schleiermachers dargestellt werden, auch nicht das Für und Wider innerhalb
der Interpretationsgeschichte. Es muss eine knappe Analyse dessen, was
Schleiermacher unter grammatischer und technisch-psychologischer
Interpretation versteht, genügen, um anschliessend ein Einzelproblem, an dem
die Geister sich scheiden, dem der Divination, vor allem im Blick auf
Bultmanns hermeneutische Konzeption näher zu beleuchten. Folgen wir
zuerst der Einleitung der wiederaufgefundenen Handschrift Schleiermachers,

«geschrieben im Winter 1809/10», mit dem Titel: «Die allgemeine
Hermeneutik». Sie fand sich als Abschrift im Nachlass von August Twesten.
Schleiermacher hatte diesem 1811 sein Heft ausgeliehen. Seinen eigenen
Entwurf hatte er, wir Virmond treffend bemerkt, «verschlampt».32 Diese
Abschrift der «Allgemeinen Hermeneutik von 1809/10» zeichnet sich durch
grosse Klarheit und präzise Festlegung der Aussagen aus.

Die Einleitung beginnt mit dem bemerkenswerten Satz: «Die Hermeneutik

beruht auf dem Factum des Nichtverstehns der Rede. In seiner grössten
Allgemeinheit genommen auch in der Muttersprache und im gemeinen
Leben.»33 Auslegungskunst soll diese Situation andern erklären, indem sie

alle «Bedingungen des Verstehens» herbeischafft und auf «Verstehen im

31 G. Scholtz, Die Philosophie Schleiermachers, Darmstadt 1984,151.
32 W. Virmond, Neue Textgrundlagen zu Schleiermachers früher Hermeneutik.

Prolegomena zur kritischen Edition. In: Internationaler Schleiermacher Kongress Berlin 1984,
Berlin 1984,1. Bd., 586.

33 Friedrich Schleiermachers «Allgemeine Hermeneutik von 1809/10, in: Internationaler
Schleiermacher Kongress Berlin 1984, Berlin 1985, 2. Bd., 1271 (weiter abgk. Allg. H.).



132 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

höchsten Sinne» abzielt.34 Dabei gilt es zu beachten, dass das Verstehen eine

«doppelte Richtung» hat, «nach der Sprache und nach dem Gedanken hin».
Sprache ist für Schleiermacher «Inbegriff alles in ihr Denkbaren». Sie ist
zuerst ein «geschlossenes Ganzes» d.h. «alles Einzelne in ihr muss aus der
Totalität... verstanden werden» können.35 Die Aufgabe der Sprachanalyse
übernimmt die grammatische Interpretation. Weil aber jede Rede «einer
Gedankenreihe des Redenden» entspricht, damit die «Natur des Redenden,
seine Stimmung» und seine Absicht, die in die sprachliche Gestalt der Rede
oder Schrift einfliessen, verstanden werden können, erfordert dieses zusätzlich

eine besondere Form der Interpretation. Schleiermacher bezeichnet
diese als die technische.36 Beide, die grammatische und die technische
Interpretation stehen gleichwertig nebeneinander und ergänzen sich gegenseitig.
Dem entspricht auch die Diktion im Entwurf von 1919: «Das Verstehen ist

nur ein Ineinandersein dieser beiden Momente (des grammatischen und
psychologischen).»37 Daraus ergeben sich zwei Schlussfolgerungen: «1. Die
Rede ist auch als Thatsache des Geistes nicht verstanden, wenn sie nicht als

Sprachbezeichnung verstanden ist... 2. Sie ist auch als Modification der
Sprache nicht verstanden wenn sie nicht als Thatsache des Geistes verstanden

ist, weil in diesem der Grund von allem Einfluss des Einzelnen auf die
Sprache liegt, welche selbst durch das Reden wird.»38 Die von Schleiermacher

selten verwandte Formulierung Geist darf nicht dazu verleiten, das

Hegeische Geistverständnis anzuwenden. Schleiermacher begreift Geist als

Fähigkeit des Menschen, Vernunft zu haben und zu gebrauchen. Entscheidend

an diesem Zitat ist die Verzahnung von äusserer Sprachbezeichnung -
die Zeichenhaftigkeit der Sprache - und innerer Sprachbildung, dem Pro-
zess der zur Sprache führt. Manfred Frank ist der Auffassung, dass die

Vorlesung von 1832 in der Korrektur des bisher Aufgewiesenen, der
grammatischen Interpretation den Vorrang gibt.39 Das Zitat belegt, dass Schleiermacher

zwar von einer Priorität der grammatischen Interpretation spricht,
aber diese nur insofern anstrebt, als es ihm sinnvoll erscheint, zuerst die

philologische Vorarbeit zu leisten. Alle Entwürfe, die vorliegen, kennen nur
das Gleichgewicht von grammatischer und technischer Interpretation. Es ist
sachgerecht, dass Schleiermacher der grammatischen Interpretation in der

34 Allg. H. 1272.
35 Allg. H. 1272.
36 Allg. H. 1272.
37 Werke Schleiermachers, Berlin 1838 (WW 1,7), weiter abgek. HL 13.
38 HL 13.
39 Schleiermachers Hermeneutik und Kritik, hg. und eingel. von M. Frank, Frankfurt/

Main 1977, 40, weiter abgek. HF.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 133

Darlegung dessen, was sie ist, den Vorrang gibt. So ist auch der Befund im
Entwurf von 1805 bis 1810, den Kimmerle abdruckt: «Grammatisches
Verstehen und technisches. Nur relativ kann jenes niedere Hermeneutik heis-

sen, dieses höhere.»40 Klar ist an diesem Punkt die «Allgemeine Hermeneutik».

In ihr formuliert Schleiermacher: «Wer nur grammatisch verstehen
will, will immer nur unkünstlerisch verstehen. Wer nur psychologisch ver-
stehn will (man nennt das nicht übel a priori), wird immer unphilologisch
verstehn.»41 Die Ursache dieser Wechselbeziehung findet Schleiermacher im
Wesen der Sprache. Sie bestimmt sowohl die Denkweise des Redenden, als

auch wird sie von dessen «Sprachthätigkeit» mit «neuen Potenzen»
bereichert.42 Für den Vorgang des Verstehens verlangt dieser komplizierte Pro-
zess die höchste Anforderung. Schleiermacher erklärt diesen mit dem
Begriff Kunst. Eine weitere notwendige Folgerung trifft er angesichts dieser

Beobachtung. «Keine gegebene Rede» ist «durch sich selbst allein zu verstehen»,

d. h. der Verstehen-Wollende benötigt die Kenntnisse über die Person
des Redenden oder Schreibenden und über den Gegenstand oder die Sache,
die beredet oder beschrieben wird.43 Die Forderung nach einem «gründlichen

Studium» der historischen Zusammenhänge beider Gegebenheiten
steht im Raum. Als Beispiel führt Schleiermacher die «Einleitungen ins
Neue Testament» an. Er fordert Kenntnisse über die Welt «aus der das N.T.
unmittelbar entstanden ist»,44 eine Forderung, die uns bei Bultmann wieder
begegnen wird, denn dessen Anliegen ist es, soviel als möglich über das
Seins- und Weltverständnis des geschichtlich gewordenen Glaubens erfassen

zu wollen.
Auf dem Hintergrund dieser Festlegungen gelangt Schleiermachers zu

seiner mittlerweile als hermeneutischer Zirkel bezeichneten Schlussfolgerung,

die er in diesem Entwurf als zweiteilige «Operation» bezeichnet.
«Erstlich» ist «keine gegebene Rede durch sich selbst allein zu verstehen»,
und: «Daher ist <zweytens> nicht nur das Verständnis des Ganzen bedingt
durch das des Einzelnen, sondern auch umgekehrt das des Einzelnen durch

40 Fr. D.E. Schleiermacher, Hermeneutik. Nach den Handschriften neu herausgegeben
und eingeleitet von H. Kimmerle, Heidelberg 1959, 56, weiter abgek. HK.

41 Allg. H. 1272-1273.
42 Allg. H. 1273.
43 Allg. H. 1274.
44 Allg. H. 1275.



134 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

das des Ganzen.»45 Das ständige Durchdringen und wechselseitige Ergänzen
beider Operationen ist für ihn so schwierig, dass er wiederum jede einfache
Relation ablehnt und definitiv am Schluss dieser Einleitung die Lehre vom
Verstehen zur Kunstform erhebt.46

1.1. Die grammatische Interpretation

Bei der Antwort auf die Frage, was Schleiermacher unter grammatischer
Interpretation versteht, hilft am besten die wieder aufgefundene «Allgemeine

Hermeneutik» weiter, um Licht in das Dunkel der komplizierten Entwürfe
und Nachschriften zu bringen, die Lücke und Kimmerle veröffentlicht

haben.47

45 Allg. H. 1276 und 1277. Ein erster Hinweis auf den hermeneutischen Zirkel findet
sich in den Aphorismen von 1805 bis 1809: «Jedes Verstehen des Einzelnen ist bedingt
durch ein Verstehen des Ganzen» (HK46). Weitere Belege für den hermeneutischen
Zirkel finden sich in HK 88, HL 13 und vor allem 36-37. Wahrscheinlich wurde Schleiermacher

durch Friedrich Ast zu seiner Darlegung der Zirkelstruktur des Verstehens angeregt.
(Fr. Ast, Grundlinien der Grammatik, Hermeneutik und Kritik, Landshut 1808, 185).
Offensichtlich nicht einverstanden mit der Konzeption von Ast, für den nach der Meinung
von Szondi der hermeneutische Zirkel als «immer schon gelöst» galt (P. Szondi, Einführung

in die literarische Hermeneutik, hg. von J. Bollack u. H. Stierlin. Frankfurt/Main
1975, 158), fixiert Schleiermacher die Zirkelstruktur des Verstehens. Nach der Meinung
von Scholtz «erhebt» Schleiermacher den hermeneutischen Zirkel «zum wichtigen
Auslegungsprinzip» (G. Scholtz, Die Philosophie Schleiermachers, Darmstadt 1984, 149). Die
Akademiereden von 1829 belegen diese Ansicht. In der Auseinandersetzung mit Ast
erklärt Schleiermacher, dass dessen Auflösung des hermeneutischen Zirkels mit Hilfe der
Ahndung letztlich nicht möglich ist (HF 331). In der ihm eigenen Weise einer zurückhaltenden

ironischen Darstellung eines Standpunkts, den er nicht teilt, erörtert Schleiermacher

ausführlich die These Asts. Er setzt diesem den komplizierten ineinandergreifenden
Prozess von Einzelnen und Ganzen entgegen, um schliesslich das «divinatorische Verfahren»

(HF 336) als Lösung des gordischen Knotens anzubieten. Schleiermacher, dem die
Zirkelstruktur des Verstehens voll bewusst gewesen ist, hielt nichts von der blossen

Kreisbewegung, die letzten Endes dem Verstehen unüberschreitbare Grenzen setzt.
Frank, der Schleiermachers hermeneutische Bemühungen mit den Sprachtheorien der
französischen Existentialisten vergleicht, sieht richtig, dass der hermeneutische Zirkel bei
Schleiermacher nicht «kreisförmig», sondern in «Spiralen» verläuft (M. Frank, Das individuelle

Allgemeine. Textstruktuierung und -interpretation nach Schleiermacher, Frankfurt/
Main 1977, 306 u. 307), d.h. Schleiermacher zielt auf immer besser verstehbare Ebenen
der Seinserkundung in Schrift und Rede der Verstehen-Vermittelnden und der Verstehen-
Suchenden ab. Wie sich noch zeigen wird, ist die Divination für ihn die mögliche Fähigkeit
des individuell Verstehenden, um das Unverstehbare zu durchdringen, vergleichbar, wie
ich hier schon andeute, mit der existentialen Analyse Bultmanns.

46 Allg. H. 1276.
47 HL 41-142; HK 57-68 und 90-107.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 135

Philologische Sachkenntnis, wie sie heute im Gebrauch ist, wird von
Schleiermacher gefordert. Er verlangt die Untersuchung der Gegebenheit
von Sprache in ihrem objektiven Bestand in Wort- und Schriftzeichen. In
seiner Diktion heisst das «das sinnlich und äusserlich vermittelnde zwischen
dem Redenden und Hörenden» feststellen zu müssen.48 Schleiermacher will
das «Gesetz der Sprache» und den «Gehalt ihrer Theile» erkunden.49 «Zwey
Elemente» sind für Schleiermacher «in der Sprache zu unterscheiden», die
materiellen und die formellen. In einer für ihn seltenen Einfachheit definiert
er das materielle Element als «die Wörter» und das formelle als «die
Verbindungen».50 Beide Elemente sind der Veränderung in der geschichtlichen
Situation, dem Bereich, aus dem sie erwachsen, der Alltagssprache, der
Poesie oder gehobenen Prosa unterworfen. Sie bleiben, wie es im Frühwerk
Schleiermachers ablesbar ist, an die individuelle Bedingtheit gebunden.

Die Bestimmung der materiellen Elemente läuft auf die Untersuchung
von Subjekt und Prädikat hinaus. Wieder in aller Einfachheit hingestellt,
unter Berufung auf Piaton, definiert Schleiermacher das materielle
Element: «Jeder Satz besteht ursprünglich aus zwey Elementen, Subject und
Prädikat. Das ist die Theorie des Piaton.»51 Der Aufweis der wichtigsten
Relationen zwischen beiden Teilelementen bestimmt in grosser Klarheit die

Ausführungen im Entwurf von 1809/10. Nur verwiesen sei auf die vielfältigen
Analysen von Subjekt und Prädikat, wie sie aufeinanderwirken, in welcher
Weise sie als Begriff und Urteil existieren, wie sie miteinander verknüpft
werden, wo ihre und der Sätze Teilungsgründe liegen, innerhalb der
verschiedenen Entwürfe zur Dialektik, die von 1811 an bis zum Jahre 1831

vorliegen. Verwiesen sei auch nur auf die Verbindung von Hermeneutik und
Dialektik, die Schleiermacher selbst am klarsten in der Dialektikvorlesung
von 1818 behauptet hat. Hermeneutik und Dialektik bestehen in gegenseitiger

Zuordnung und Abhängigkeit. Sprache und Denken wirken gegenseitig
so aufeinander, dass das eine nur durch das andere werden kann und umgekehrt.

Die Kunst der Hermeneutik ist die «Auflösung der Sprache in
Denken», die der Dialektik «ist solche Auflösung des Denkens in Sprache».52 In
der «Wechselwirkung» beider entsteht approximativ die werdende «Klarheit»

des Denkens. Die Beziehung beider verläuft nicht in einer «unfrucht-

48 Allg. H. 1276.
49 Allg. H. 1267.
50 Allg. H. 1276.
51 Allg. H. 1282.
52 Dialektik. Aus Schleiermachers handschrift. Nachlasse, ed. von L. Jonas. Werke

Schleiermachers, Berlin 1839 (WW III, 4,2), weiter abgek. DJ 261.



136 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

baren Kreisbewegung».53 Diese Aussage Schleiermachers lässt sich ebenfalls
auf dessen Verständnis vom hermeneutischen Zirkel anwenden. Der Verste-
hen-Suchende bleibt nicht der Gefangene der Bedingungen des Verstehens.
Für die Kunstlehre der Dialektik ist das Ziel die Erreichung des höchsten
Wissens, für die der Hermeneutik, erreichtes Wissen zugänglich werden zu
lassen. So ist es selbstverständlich, «dass beide nur miteinander werden»
können.54

Nur wenige Bemerkungen sollen die Funktion der formellen Elemente im
Bereich der grammatischen Interpretation aufzeigen. Bei der Bestimmung
von «Casus, Präpositionen, Tempora» und «Modi» sieht Schleiermacher die
besondere Schwierigkeit der Sprachgestalt.55 In Anwendung auf das Neue
Testament heisst das, z. B. die «Lockerheit der Perioden» in den historischen
und didaktischen Schriften zu beachten.56 Schleiermacher beherrschte die
griechische Sprache hervorragend. Für ihn, den Piatonkenner, entsprach das

Griechische im NT im Gegensatz zur klassischen Sprachform griechischer
Grammatik, der des «gemeinen Lebens, ouvfjüeia». Ausdrücklich wird
dieser Tatbestand von Schleiermacher hervorgehoben. Er schreibt: «Diess
verdient Beachtung.» Er stellt fest: «Überall wo die Grammatik behandelt
wird, sieht man mehr auf die künstlerische, ausgearbeitete Form der Rede»
und achtet nicht auf das, «was im gemeinen Leben vorkommt».57 Worauf
will Schleiermacher hinaus? Nach seiner Meinung vermischte sich das
normale Alltagsgriechisch des NTs mit den semitischen Dialekten, die man
damals sprach. Schleiermacher bedenkt sowohl die möglichen Vermischungen,

die Konsequenzen der Übertragung von einer Sprache in die andere,
als auch die Denkstrukturen, die zur Sprachgestalt des NTs führten. Das

Ergebnis stellt er so vor: «Hier eröffnet sich eine weitere historische
Betrachtung», die u.a. ihr Augenmerk darauf richten muss, inwieweit die
Sprache des NTs und die des sogenannten «gemeinen christlichen Lebens»
in das geschichtliche Wirken der christlichen Kirchen übergegangen ist und
sich dort erhalten hat, als längst die Sprache des «öffentlichen Lebens»
zerfallen war.58 Diese Gegebenheit der Sprache im NT verlangt die histori-

53 DJ 260.
54 DJ 261.
55 Allg. H. 1287, so auch: HK 98.
56 HK 98.
57 HL 59. (Diese Ausführungen Schleiermachers fehlen in der Ausgabe Franks. Frank

ist der Meinung, dass die Vorlesungsteile aus dem Jahre 1819, die sich auf das NT beziehen
und nur als Nachschriften vorliegen, unwesentlich sind. So kürzt er die Hermeneutikausgabe

Lückes erheblich!)
58 HL 59 und 60.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 137

sehe Kritik. Sie ist für Schleiermacher die Konsequenz der «genauen herme-
neutischen Operation».59 Ebenso eindeutig ist die Forderung nach historischer

Kritik bei der Problemerörterung der «Composition» der vier Evangelien:

«So geht also die Aufgabe der historischen Kritik der Evangelien auf
das hermeneutische Verstehen der Composition zurück, und je reiner die
hermeneutische Aufgabe gelöst wird, desto sicherer die Basis für die historische

Kritik.»60 Sind das nicht Forderungen, die auf eine Methodik der
historisch-kritischen Exegese abzielen, die Bultmann verteidigt und weiterführt?

Bei seiner Auseinandersetzung mit Ast und F. A. Wolf in der ersten
Akademierede fordert Schleiermacher die Zusammengehörigkeit von grammatischer

und historischer Interpretation. Nach seiner Meinung ist sie längst in
der hermeneutischen Tradition aufweisbar.61

In der zweiten Akademierede verlangt er demonstrativ «historische
Kritik»62 und versteht darunter genau das, was heute Allgemeingut der
historisch-kritischen Exegese ist.

Wie weit geht das Vermögen der grammatischen Interpretation? In den

Aphorismen zur Hermeneutik 1805 und 1809 findet sich eine Bemerkung zur
Relation von grammatischer und technischer Interpretation, der man bisher
wenig Beachtung geschenkt hat. Schleiermacher erklärt die grammatische
Interpretation als die «objektive», die technische als die «subjective». Das
Objektive, also die fassbaren Wörter und deren Verbindungen haben bei der
hermeneutischen Aufgabe eine «negative» Funktion, d.h. sie geben die
«Grenzen» an. Der technisch-subjektiven Interpretation spricht Schleierma-

59 HL 170.
60 HL 220.
61 HF 310. Bisher ist nicht eindeutig geklärt, inwieweit Schleiermacher mit der

hermeneutischen Tradition vor ihm vertraut gewesen ist. Redekers Abdruck der skizzenhaften
Ausführungen Diltheys zu Schleiermachers hermeneutischen Entwürfen, Diltheys Urteil
über Schleiermachers Bearbeitung vorhandener hermeneutischer Schriften, reichen nicht
aus, das Problem zu klären (W. Dilthey, Leben Schleiermachers. Hg. von M. Redeker,
Berlin 1966,2. Bd., 684-787). In seinem Aufsatz, «Schleiermacher und die hermeneutische
Tradition», wirft W. Hübener Schleiermacher vor, die vorliegenden hermeneutischen
Schriften entweder überhaupt nicht oder fehlerhaft interpretiert zu haben. Er bezichtigt
Schleiermacher einer «diffuse(n) Beschreibung der psychologischen und technischen
Aufgabe» (W. Hübener, Schleiermacher und die hermeneutische Tradition, in: Schleiermacher

Kongress 1984, Berlin 1984, 565). Bei Schleiermacher «wird am Ende nur das subjektiv

Divinatorische übrigbehalten» (ebd. 566). Trotz dieser überzogenen Kritik hat Hübener

recht, wenn er darauf verweist, dass Schleiermachers Hermeneutik «einen vielfältigen
Verkehr mit der Tradition unterhält». Die «Freilegung dieser Zusammenhänge» bleibt
weiter eine Aufgabe der Forschung (ebd. 574).

62 HF 354.



138 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

eher eine positive Funktion zu. Nur sie ist in der Lage, «vollkommene
Kenntniss und vollkommen richtigen Gebrauch der Sprache» bei ständiger
Koppelung mit der grammatischen Interpretation zu erreichen.63

Ebenso eindeutig in der Sache, aber präziser bestimmt die Allgemeine
Hermeneutik die Beziehung von grammatischer und technischer Interpretation.

Dort schliesst Schleiermacher seine ausführliche Erörterung der
formellen Elemente mit der Forderung ab, die «lebendige Betrachtung eines
Ganzen der Rede» nach eingehend erfolgter Darlegung der grammatischen
Interpretation in einem nötigen technischen Teil durchzuführen, nachdem es

«nicht(s) grammatisch streitiges mehr» gibt.64

1.2. Die technische Interpretation

Schleiermachers Vorstellungen von der richtigen Anwendung der
grammatischen Interpretation sind heute Allgemeingut der Philologie. In der
Diskussion, zur Nachfrage geradezu herausfordernd, bleibt der Teil seiner
Hermeneutik, den er als den technisch-psychologischen bezeichnet. Es ist
zuerst notwendig, sich von den üblichen Vorstellungen, die von den Begriffen

technisch und psychologisch ausgehen, zu lösen. Mit der Formel «die
Rede zuerst eben so gut und dann besser zu verstehen als ihr Urheber»65, die
wohl zuerst von Kant66, dann von Schelling unter Berufung auf Kant67 und
ebenso von Fichte68 verwandt wurde, ist nur teilweise die Absicht Schleiermachers

mitgeteilt. Gadamer bezeichnet die Formel als den «Anspruch der
Philosophie».69 Für ihn ist sie «uralt». Sie ist letztlich das «Prinzip der
wissenschaftlichen Kritik».70 Schleiermacher gebraucht die Formel nach Ga-
damers Ansicht als «philologische Regel».71 Das trifft nur teilweise zu. In der
Anordnung der Aphorismen und des Entwurfs von 1819 hat die Formel einen
untergeordneten Stellenwert. Schleiermacher greift sie auf, um sie seinem

Prinzip unterzuordnen, dem eingangs an einigen Belegen des Frühwerks
aufgewiesenen individuell-transzendentalen Prinzip eines sprach- und be-

« HK 31-32.
64 Allg. H. 1296.
65 HK 56, 87.
66 Kr. d. r. V. B 370.
67 F. W. J. Schelling, Werke, München 1956. 2. Ergänzungsband, 39.
68 J.H. Fichte, Werke, Berlin 1971, Bd. VI, 337.
69 H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 21965,183.
70 Ebd. 183.
71 Ebd. 183.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 139

grifflosen Verstehens, mit dem letztlich mehr erfasst wird als mit der Sprachform,

und das transzendental grenzüberschreitend in die Tiefe des Seins

vordringt. Dreh- und Angelpunkt der hermeneutischen Absicht und
Ausdruck der Besonderheit seiner Verstehenslehre sind Schleiermachers
Ausführungen im Leitsatz 6 der Vorlesung von 1819: «6. Für das ganze Geschäft

giebt es vom ersten Anfang an zwei Methoden, die divinatorische und die

comparative, welche aber wie sie auf einander zurückweisen auch nicht
dürfen von einander getrennt werden.»72 In der Erläuterung zum Leitsatz
führt Schleiermacher weiter aus: «Die divinatorische ist die, welche indem
man sich selbst gleichsam in den anderen verwandelt, das individuelle
unmittelbar aufzufassen sucht. Die comparative setzt erst den zu verstehenden

als ein allgemeines, und findet dann das Eigenthümliche, indem mit
andern unter demselben allgemeinen befassten verglichen wird. Jenes ist die
weibliche Stärke der Menschenkenntniss, dieses die männliche.

Beide weisen auf einander zurück, denn die erste beruht zunächst darauf,
dass jeder Mensch ausser dem dass er selbst ein eigenthümlicher ist eine

Empfänglichkeit für alle anderen hat. Allein dieses selbst scheint nur darauf
zu beruhen, dass jeder von jedem ein Minimum in sich trägt, und die
Divination wird sonach aufgeregt durch Vergleichung mit sich selbst.«73

Die komparative Methode ist für Schleiermacher ein ständiges Vergleichen

des als sicher Erkannten untereinander, um noch bestehende dunkle
und unklare Stellen nach und nach zu erhellen. Sie ist, wie Scholtz ausführt,
eine «historisch-philologische Detailarbeit»74, die in jedem Fall eng mit der
grammatischen Interpretation verbunden sein muss. Sie ist Allgemeingut
der Geisteswissenschaften geworden und dürfte, so wie sie Schleiermacher
konzipiert, nicht umstritten sein.

Was aber heisst divinatorisch? Die gegenwärtige Diskussion zeigt ein
verwirrendes Bild75. In der antiken Welt bedeutete Divination soviel wie die

Erkundung des göttlichen Willens durch Eingeweideschau der Tiere, die

Beobachtung des Vogelflugs oder der Konstellation der Gestirne durch die
Priester. Die Ahndung verborgener Dinge oder künftiger Ereignisse meinte
man mit Hilfe der Divination besorgen zu können. Woher Schleiermacher
diesen Begriff entlehnt hat, ob F. A. Wolf der Urheber ist, war nicht feststellbar.

Schleiermacher verleiht diesem Begriff einen Inhalt, der nahezu
unabhängig von dessen ursprünglichem Verständnis wirkt. Gadamer deutet die

72 HL 146, HK 109.
73 HL 146-147, HK 109.
74 G. Scholtz, Die Philosophie Schleiermachers, Darmstadt 1984,148.
75 Die Vorträge und Aufsätze, die anlässlich des Schleiermacher Kongresses 1984

veröffentlicht wurden, beweisen das.



140 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Divination bei Schleiermacher als «Kongenialität» oder Erraten der
Eigentümlichkeit der anderen Individualität.76 Sie kann als Ausdruck des «Gleichseins»

des Lesers mit dem Autor verstanden werden. So entspricht diese

Interpretation Gadamers formal durchaus den Ausführungen Schleiermachers

im Leitsatz 6 der Hermeneutik von 1819. Aber, das «dunkle Du» ist für
Gadamer Schleiermachers Problem.77 Frank, der Gadamers Festlegungen
weitgehendst ablehnt, bezeichnet das Divinations-Theorem als «eines der
heikelsten Themen seines (Schleiermachers) Denkens».78 Für Frank bindet
Gadamer sich mit der Ersetzung der Divination durch den Begriff Einfühlung

zu sehr an die Terminologie der Husserl-Schule.79 Frank will Divination
als «Stil» verstehen.80 Er ist von dem Gedanken beherrscht, dass die
Existentialphilosophie Sartres und dessen Schule eine überaus grosse Nähe zu dem
System Schleiermachers aufweise. Sicher ist Franks Darstellung der Sprachtheorie

eine der bisher tiefgründigsten. Dennoch muss man der Erklärung
der Divination mit dem Begriff «Stil» skeptisch gegenüberstehen. Nach dem
Entwurf von 1819 ist «Stil» «Behandlung der Sprache», in der sich die
Individualität, «die eigenthümliche Art» des Redenden niederschlägt.81
Nach der Allgemeinen Hermeneutik von 1809/10 ist «Stil» «die Darstellungsart»,

so, wie der «Geist die Denkungsart» ist. Die jeweilige individuelle
«Eigenthümlichkeit» des Redenden prägt den Stil. Dieser ist formal
Oberfläche, nicht Tiefe. Er signalisiert zwar durch die Besonderheit und mögliche
Vollkommenheit eine Tiefendimension, ist aber mit ihr nicht identisch. Erst
in der gegenwärtigen Forschung wird das Divinations-Theorem bei Schleiermacher

in seiner Bedeutung gesehen. Noch 1953 übersah Werner Schultz die

tragende Rolle der Divination.82 Er war sogar der Auffassung, dass Schleiermacher

den «Wortakzent» auf das «Allgemeine», also auf das nicht Divina-
torische legt.83 Auch Peter Szondi geht in seiner Analyse der Hermeneutik
Schleiermachers am Problem der Divination vorbei.84 Versuche, das Divina-

76 H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 21965,177ff.
77 Ebd. 179.
78 M. Frank, Das individuelle Allgemeine. Textstrukturierung und -interpretation nach

Schleiermacher, Frankfurt/Main 1977, 314.
79 Ebd. 314.
80 Ebd. 315. Ebenso: FIF 47 und: M. Frank, Das Sagbare und das Unsagbare,

Frankfurt/Main 1980, 28.
81 HK 108.
82 W. Schultz, Die Grundlagen der Hermeneutik Schleiermachers, ihre Auswirkungen

und ihre Grenzen, ZThK50 (1953) 158-184.
83 Ebd. 167.
84 P. Szondi, Schleiermachers Hermeneutik heute, in: Sprache im technischen Zeitalter

58 (1976) 95-111.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 141

tions-Theorem mit Erkenntnissen, die ausserhalb des Systems Schleiermachers

gewonnen wurden, zu erklären, gehen in die Irre. Auf dem
Schleiermacher-Kongress behauptet Roland Daube-Schackat, dass Schleiermacher
ein genialisches Divinationsverständnis und ein ebenso «genieorientiertes
Hermeneutikverständnis» habe. Er spricht von der «divinatorischen Kraft
des Geistes» bei Schleiermacher.85 Er sieht aber als Konsequenz, «dass es

sich bei der Divination um ein diskursives Verfahren handelt, genauer
gesagt, um eine Hypothesenbildung».86 Daube-Schackat stellt Schleiermacher
in die Nähe zu Peirees Abduktionsvorstellung, die als drittes zu Deduktion
und Induktion soviel wie Annahme bedeuten soll. An diesem Erklärungsversuch

zeigt sich, dass ein Vergleichen, das undifferenziert unterschiedliche
Geisteswelten aufeinander beziehen will, in die Ire führt. Was Schleiermacher

unter Divination verstanden hat, lässt sich nur aus seinem System selbst
erklären. Der Begriff als solcher vermittelt nur eine Absicht, die über dem
mittelbaren Erfassen des Seins durch Sprache das Unmittelbare zu verstehen

sucht, obwohl dieses sich der sprachlich-begrifflichen Fassung entzieht.
Diese Absicht ist im hermeneutischen Bemühen Schleiermachers unabhängig

von der Verwendung des Ausdrucks Divination aufweisbar.
In der wiederaufgefundenen Handschrift der Allgemeinen Hermeneutik

findet sich das Wort Divination nicht. Auch in den früheren Entwürfen fehlt
die Formulierung. Erst 1819 taucht die Zweiteilung komparativ-divinato-
risch zum ersten Mal auf. Bei einem Vergleich mit dem Entwurf der
Allgemeinen Hermeneutik von 1809/10 ergibt sich innerhalb der gleichen
hermeneutischen Zielsetzung eine andere Wortwahl. Unter II 29 schreibt Schleiermacher:

«Eigenthümliches jeder Art zu erkennen müssen zwey Methoden
verbunden werden, die unmittelbare und die comparative.»87 Dort, wo 1819

«divinatorisch» steht, setzt Schleiermacher 1809/10 noch «unmittelbar» ein.
Was versteht er darunter? Erstens muss beachtet werden, was für ihn zu
diesem Zeitpunkt das Eigentümliche bedeutet. Unter II 27 formuliert er:
«Das Eigenthümliche in der Composition eines Werkes wird erlangt wenn
man das Subjective in dem Objectiven erkennt. Nämlich das Eigenthümliche
im Geiste, in der Anordnung.»88 (Verglichen mit dem Entwurf von 1819 steht

85 R. Daube-Schackat, Schleiermachers Divinationstheorem und Peirees Theorie der
Abduktion, in: Schleiermacher Kongress 1984, Berlin 1984, 263.

86 Ebd. 270.
87 Allg. H. 1303.
88 Allg. H. 1303.



142 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

dort, dass das Eigentümliche, die «eigentümliche Art» den Stil bestimmt.89

Danach ist Stil nicht Divination.) Zweitens muss gesehen werden, dass

Schleiermacher unmittelbar auf das «subjective Princip» bezieht, das, wie er
meint, den «Organismus» eines sprachlichen Werkes «bestimmt», das heisst,
in der Zueinanderstellung, die er an dieser Stelle im Blick hat, objektive
Gestalt der Sprachform. Die Relation, die Schleiermacher in der Fortführung

seines Gedankenganges aufstellt und mit dem Satzteil «die letztere»
einleitet, bezieht die unmittelbare Verstehensform auf das «Gefühl»90, das

allein Wahrheit gewährt. Der «Augenblick» der Reden, der «sprachlose
Gegenstand», den die «Weihnachtsfeier» zum Grund sprachloser Freude
erhebt, gewinnen Gestalt. Das Gefühl gewährt dem Einzelnen divinatorisch
Einsicht und Wahrheit. Es versetzt ihn aber nicht in die Lage, diesen
individuellen Verstehensbesitz zum allgemeinen Besitzgut zu erheben. Individuelles

Verstehen ist durch das divinatorische Vermögen zwar individuell erweitert,

aber für die erstrebte allgemeine Gültigkeit des Verstehens, mit dem
Ziel, diese jederzeit als übertragbar zu besitzen, ist eine Grenze gesetzt,
eben die des divinatorisch-subjektiven Verstehens. Divination hat eine
doppelte Funktion. So, wie sie dem Einzelnen ein mehr an Einsicht und Verstehen

ermöglicht, verschliesst sie den Vielen, die das Vermögen der Divination

nicht entwickelt haben, den Zugang zum erhofften Verstehen. Schleiermacher

hat dieses Problem gesehen. Seine Reden sind der beste Beweis. In
ihnen ringt er um die Zurückgewinnung eines religiös bestimmten Lebens,
in dem gleichzeitig mit der Ausrichtung auf Frömmigkeit und Glauben die

Durchdringung und Gestaltung aller Weltbezüge in einer dem Menschen

angemessenen Weise wirklich werden soll. Es ist hier nicht der Platz, seinen

Lösungen, vor allem in der Ethik und der Dialektik ausführlich nachzugehen,

die Einsicht in die Struktur des Gefühls geben, das jeder Mensch
besitzt. Religiöses Gefühl als «unmittelbares Existentialverhältniss» zu
erklären, war ein Lebensziel Schleiermachers.91 Darum hat er sich in allen
seinen Schriften gemüht, vergleichbar mit den unablässigen Versuchen
Bultmanns, seinen Kritikern zu erläutern, was er (nicht Heidegger) unter exi-
stentialer Interpretation versteht.

Der Vorwurf, Divination sei ein elitäres Vermögen, kann gegen Schleiermacher

nicht erhoben werden. Neben der Entwicklung der divinatorischen

89 HL 145: «3. das ganze Ziel ist zu bezeichnen als vollkommenes Verstehen des Styls.
Gewohnt sind wir unter Styl nur die Behandlung der Sprache zu verstehen. Allein Gedanke

und Sprache gehen überall ineinander über, und die eigenthümliche Art den Gegenstand

aufzufassen geht in die Anordnung und somit auch in die Sprachbehandlung über.»
90 Allg. H. 1303.
91 Werke Schleiermachers, Berlin 1836 (WW 1,2) 586.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 143

Fähigkeit fordert er energisch das Betreiben der komparativen Methode,
also sachliche wissenschaftliche Arbeit, er formuliert «vollständiges
Studium»92, gemeint ist von ihm philologisch fundierte Textkritik, ohne Verzicht
auf die unmittelbare divinatorische Gefühlsbeziehung zum Verstehensob-

jekt.
Bevor der Befund der Divination in der Hermeneutik von 1819 und in den

Akademiereden weiter untersucht wird, soll der Frage nachgegangen werden,

ob es im Hinblick auf das divinatorische Vermögen eine Beziehung
zwischen der Dialektik und der Hermeneutik gibt. Die Formulierung
Divination findet sich nur in der Dialektikvorlesung von 1818. Dort wird sie als

ein Mittel benannt, der Irrationalität der Sprache Herr zu werden.93 Das
heisst nicht, dass Schleiermacher die Problemstellung, die mit dem Begriff
Divination aufgewiesen ist, unerörtert lässt.

Der Frage nach einem unmittelbaren Verstehen des Seins ist Schleiermacher

in allen Vorlesungen zur Dialektik von 1811 bis 1831 intensiv nachgegangen.

Ergebnis seiner Suche ist die Behauptung, dass nur das Gefühl die

Möglichkeit besitzt als unmittelbares Selbstbewusstsein, den transzendenten
Grund des Seins zu erfassen.94 Er gelangt zu dieser Festlegung, nachdem er
ausführlich die Möglichkeiten erkundet hat, mit Hilfe von Begriff und
Urteil, das Sein erfassen zu wollen, in eben dieser mit Sprache befähigten
denkend-wollenden Einheit menschlichen Daseins. Sowohl Begriff als auch

Urteil, an die Grenzen ihrer Funktionsfähigkeit geführt, zur einen Seite als

Chaos oder unendliche Mannigfaltigkeit, zur anderen als höchstes Sein oder
absolutes Subjekt benannt, negieren nicht den transzendenten Grund,
sondern signalisieren dessen Existenz. Bei seiner Definition von Gefühl als

unmittelbarem Selbstbewusstsein verzahnt Schleiermacher Denken und
Wollen in ihrem zeitlichen Gesetztsein. Denn ihn dem Augenblick, in dem
beide ineinander übergehen - Schleiermacher fixiert einen zeitlosen
Nullpunkt, der zur augenblicklichen Identität von beiden führt -, entsteht zeitlich

werdend das unmittelbare Selbstbewusstsein, das Gefühl.95 Unter zeitlos,

gemeint ist von Schleiermacher «auf zeitlose Weise», versteht er: «es soll
dieses Begleiten nicht in der Zeit erscheinen und daher nicht wahrgenommen,

also auch nicht nachgewiesen werden können, d. h. es soll kein Korrelat

in der organischen Funktion zu finden sein».96 Und: «Im Gefühl sind wir

92 Allg. H. 1304.
93 DJ 259.
94 Friedrich Schleiermachers Dialektik. Hg. von R. Odebrecht, Berlin 1942 (Darmstadt

1976), 286ff., weiter abgek. DO. Und DJ 151.
95 DO 286, 291, 288.
96 DO 291-292.



144 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

uns die Einheit des denkend wollenden und wollend denkenden Seins

irgendwie, aber gleichviel wie, bestimmt.»97 Für Schleiermacher ist damit eine
transzendente Bestimmtheit des Selbstbewusstseins erwiesen. Erinnert sei

an die Reden und deren Gefühlsbestimmung, die ähnlich, nicht in zeitloser
Weise, sondern im sprachlosen Augenblick der erlebten Unmittelbarkeit
zum tieferen Verstehen führt. Im religiösen Gefühl geschieht nach der Aussage

der Dialektik die «Repräsentation des transzendenten Grundes».98 Die
aufgewiesene Bestimmtheit des Selbstbewusstseins als religiöses Gefühl
setzt alles Sein, das Sein der Dinge und unser eigenes als «Wirkendes und
Leidendes»,99 setzt so den Gegensatz von Empfänglichkeit und Selbsttätigkeit,

der das entstehen lässt, was Schleiermacher in der Dialektik das
allgemeine Abhängigkeitsgefühl nennt. Sicher ist es nicht das schlechthinnige
Abhängigkeitsgefühl, das er meint, aber Schleiermacher kennzeichnet es

eindeutig als religiöses Gefühl.100 Diesem Gefühl spricht er das Vermögen
zu, sich sowohl auf den «Urgrund» des Seins beziehen zu können, als auch
die «Wahrnehmung» so zu intensivieren, dass diese in der Lage ist, die Tiefe
des «Urgrundes» auszuloten.101 Setzt man für Wahrnehmung Verstehen ein,
dann hat man den Bezug, den Schleiermacher als unmittelbaren begreift und
ab 1819 als Divinations-Theorem in seine Hermeneutik einfliessen lässt.
Wenn folglich Divination diese unmittelbar im religiösen Gefühl begründete
grenzüberschreitende Eigenschaft menschlicher Verstehensfähigkeit ist,
dann bleibt sie dem von Schleiermacher definierten Prinzip einer Seinsbeziehung

unterworfen, die er ebenfalls in der Dialektik als «die Idee der Welt»
und «die Idee der Gottheit» erklärt. «Die Idee der Welt entspricht der
Grenze unseres Denkens als terminus ad quem.»102 «Die Idee der Gottheit
begleitet unser Denken als terminus a quo».103 So bleibt der transzendente
Grund «ausserhalb des Denkens und wirklichen Seins, aber ist immer die
transzendente Begleitung und der Grund beider. Es gibt daher keine andere

Repräsentation dieser Idee als im unmittelbaren Selbstbewusstsein; denn in
die beiden Formen der Denkfunktionen (gemeint sind von Schleiermacher

Begriff und Urteil) kann er nie aufgehen, weder als terminus ad quem noch a

quo.»104 Nach meiner Meinung muss daher die Divination die Verstehensfä-

97 DO 289, DJ 429.
98 DO 289, DJ 430.
99 DO 290, DJ 430.
100 DO 290, DJ 430.
101 DO 290, DJ 430.
102 DO 306.
103 DO 307.
104 DO 307.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 145

higkeit sein, die im unmittelbaren Selbstbewusstsein verankert, als Äusserung

des religiösen Gefühls, jedem Menschen zuzusprechen ist, der die
Tiefendimension des Seins zu erkunden sucht, will er nicht vor dieser Aufgabe

scheitern. Erinnert sei wieder an die Erklärung des religiösen Gefühls als

«unmittelbares Existentialverhältnis», wie sie Schleiermacher in seinem
Sendschreiben an Lücke niedergelegt hat.105 Bestimmt man die Divination
als einen Ausdruck dieses unmittelbaren Existentialverhältnisses, dann hat

man die Formel, die Licht in das angeblich Dunkle des Divinations-Theorems

bringt.
Werden unter dieser Voraussetzung der Deutung einige ausgewählte

Stellen in der Hermeneutik von 1819 und in den Akademiereden befragt,
dann ergibt sich die gleiche Erklärung. In der ersten Akademierede kann
man das sich «Hineinversetzen» des «Auslegers in die ganze Verfassung
des Schriftstellers», die Schleiermacher als ein divinatorisches Vermögen
bezeichnet106, das sich ausdrückt in einer «inneren Beweglichkeit zur eigenen
Erzeugung, aber mit der ursprünglichen Richtung auf das Aufnehmen von
anderen»107, das die «Seele» des Auslegers als ein «ahnendes Wesen»
begreift108, das eine «divinatorische Kühnheit» erzeugt, die den «riesenhaften
Anfängen der Kindheit» eigen ist, durchaus als vollzogenes unmittelbares
Existentialverhältnis ansehen.109 So, auf diesem Hintergrund betrachtet, ist
das «Geschäft des Verstehens und Auslegens»110 als Divination «das allmähliche

Sichselbstfinden des denkenden Geistes»111. Keineswegs liefert
Schleiermacher die Hermeneutik der Willkür eines ausschliesslichen divinatori-
schen Verfahrens aus. Die Schwierigkeiten, die sich bei dieser Methode
einstellen können, sieht er selbst.

Geradezu gespickt mit den Begriffen Divination und divinatorisch ist die
«Kritik», als Vorlesung im Winter 1832/33 gehalten. Als Nachschrift ist sie

nur von Lücke ohne Kürzung abgedruckt worden.112 In der «Kritik» führt
Schleiermacher die Formulierung «urkundlich» ein, gemeint ist von ihm die

philologisch exakte Ergründung vorhandener Textgrundlagen. Er setzt die

105 Werke Schleiermacher, Berlin 1836 (WW 1,2) 586.
106 HF 318.
107 HF 327.
108 HF 327.
109 HF 327.
110 HF 327.
111 HF 328.
112 HL 263-389. Die «Kritik» ist von einer vorsichtigen Handhabung der divinatorischen

Methode geprägt (HL 272ff.).



146 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

«urkundliche Kritik» mit der «divinatorischen Kritik» in eine derartige
Beziehung, dass die letztere niemals losgelöst von der ersteren operieren kann.
Zwar nennt er die urkundliche die niedere, die divinatorische die höhere
Form der Kritik113, aber er warnt vor einer einseitigen Überschätzung der
einen durch die andere. Ausdrücklich bleibt die divinatorische Kritik der
urkundlichen verhaftet, d.h. die Divination wird von steter philologischer
Detailarbeit kontrolliert, so wie im übrigen Werk Schleiermachers, vor
allem in der Glaubenslehre und in der Dialektik, der Gefühlsbegriff niemals
der Kontrolle durch die Sprachgestalt entzogen wird. Diese Bindung ermöglicht

es dem Divinationsvermögen innerhalb der «philologische(n) Aufgabe,
die Geschichte der Sprache und Schrift in ihren verschiedenen Existential-
verhältnissen zu erforschen».114

Im Hinblick auf das NT warnt Schleiermacher geradezu vor der
unkontrollierten Anwendung der divinatorischen Kritik.115 «Die divinatorische
Kritik ist also im N.T. in Beziehung auf die einfache hermeneutische Aufgabe

allerdings statthaft, aber freilich auch wegen der besonderen Beschaffenheit

des N.T. zu beschränken.» Der «historischen Kritik» gebührt nach

Meinung Schleiermachers der Vorrang.116 Erst wenn diese durchgeführt worden

ist, kann jene angewandt werden.117 «Überhaupt können wir nicht
berechtigt sein, im N.T. die divinatorische Kritik vorwalten zu lassen um eines

allgemeinen Interesses willen.. ,»118... «Kurz wir sind unter diesen Verhältnissen

nicht berechtigt, im N.T. das divinatorische Verfahren anders, als für
das unmittelbar hermeneutische Bedürfniss in Anwendung zu bringen.»119

Grund für diese Vorsicht ist für Schleiermacher die bereits erwähnte
Umgangssprache des «gemeinen Lebens»120, die ouvfj'&eia. Sie kann so ohne
weiteres nicht in ein individuelles Sprachverständnis aufgelöst werden. Folglich

bedeutet das für Schleiermacher immer urkundlich, philologisch exakt
zu arbeiten, das bedeutet, Textvergleiche anzustellen, Formenlehre zu
erarbeiten, also alle die Aufgaben durchzuführen, die zum Handwerk eines
Neutestamentiers gehören.121

113 HL 277.
114 HL 294.
115 HL 311.
116 HL 312.
117 HL 312.
118 HL 313-314.
119 HL 314.
m HL 59.
m HL 342 und 327.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 147

III. Die Hermeneutik Bultmanns

1. Bultmanns Einschätzung der hermeneutischen Arbeit Schleiermachers

Es stellt sich die Frage, hat Bultmann um das Spannungsfeld innerhalb
der Hermeneutik Schleiermachers vor allem im Bezug auf das Neue Testament

gewusst, d.h. war es ihm bewusst, dass Schleiermacher sowohl die
exakte exegetische Arbeit fordert als auch in der Verbindung zu dieser
exegetischen Aufgabe eine divinatorische Analyse verlangt, die man sicher
mit Abstrichen, aber im Wesen durchaus gleich mit Bultmanns eigener
existentialer Interpretation des Neuen Testaments vergleichen kann?122 Die
hier vorgelegte sicherlich nicht erschöpfende Überprüfung der betreffenden
Schriften Bultmanns führt zu modifizierten Antworten. Bultmann kannte
zwar die Hermeneutik Schleiermachers, aber, wie Kimmerle richtig bemerkt
hat, sah er das Werk Schleiermachers mit den Augen Diltheys.123 Dennoch
hat Bultmann den Weg der Schleiermacherschen Tradition eingeschlagen,
wie Lothar Steiger in seiner von Gadamer ausdrücklich gelobten Dissertation

hervorhebt.124

In seinem Aufsatz von 1950, «Das Problem der Hermeneutik», finden
sich die ausführlichsten Ausführungen Bultmann zu Schleiermacher
überhaupt. Eher spärlich erwähnt Bultmanns Schleiermacher in den anderen
Schriften und wenn, dann nur in Nebengedanken. Bultmann widmet dem

Anliegen Schleiermachers in diesem Aufsatz nur wenige Seiten. Aus diesem
Grund versuche ich, mit teilweise wörtlicher Wiedergabe Bultmanns
Einschätzung der hermeneutischen Arbeit Schleiermachers zu demonstrieren.

Ausgehend von der Bedeutung der philologischen Arbeit, die er
ausdrücklich würdigt, warnt Bultmann vor deren einseitigen Gebrauch oder
deren Anbindung an eine Geschichtswissenschaft, für «welche die Texte nur
noch <Zeugnisse>, <Quellen> sind, aus denen ein Geschichtsbild zu entwerfen,

d.h. eine vergangene Zeit zu rekonstruieren ist».125 Bultmann ist der
Meinung, «dass die Philologie ihren eigentlichen Gegenstand, die Interpre-

m L. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Gütersloh, 1961, schreibt:
«Die Fragen, welche unmittelbar an die heutigen Probleme der existentialen Interpretation

der Theologie rühren, können richtig allein aus der Tradition Schleiermachers hergeleitet

werden» (81).
m H. Kimmerle, Die Hermeneutik Schleiermachers, Diss. Heidelberg 1957, 4.
124 L. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Gütersloh 1961, 81,

H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 21965, 495.
125 R. Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, ZThK47 (1950), 47-69, in: (ders.)

Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsätze, Tübingen 1952, 2. Bd., 213. Weiter ab-

gek.: Gl. u. V.II.



148 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

tation der Texte um des Verstehens willen, verlor». Im Blick auf Schleiermacher

vertritt er zudem die Auffassung, «dass die Einsicht in den Vorgang des

Verstehens, um die sich Schleiermacher einst bemüht hatte, verlorengegangen
war».126 Knapp hebt Bultmann das Wesentliche an Schleiermachers

Hermeneutik hervor. Blosse «hermeneutische Regeln» führen zu keinem
«echten Verstehen». Die grammatische fordert die technische Interpretation.

Unter grammatischer Interpretation versteht Bultmann durchaus im
Sinn Schleiermachers «die formale logische und stilistische Analyse». Auch
Bultmann betrachtet diese Analyse nicht als ausreichend. Er meint unter
Berufung auf Dilthey, dass «zur Erfassung der <äusseren Form>... die der
<inneren Form> kommen» muss und versteht darunter die <divinatorische>
Interpretation.«127 Bultmann deutet diese Interpretationsform als »ein
<Nachbilden>, ein <Nachkonstruieren> in seiner lebendigen Beziehung zu
dem Vorgang der literarischen Produktion selbst«. In der Übernahme der
Sätze Dilthey's128 wird Verstehen zur »eigenen Nacherzeugung der lebendigen

Gedankenverknüpfung«. Die »Individualität des Auslegers und die
seines Autors« ergänzen sich. Sie haben sich beide »auf der Grundlage der
allgemeinen Menschennatur gebildet«, so Dilthey129, und folglich wird die
»Gemeinschaftlichkeit der Menschen untereinander für Rede und Verständnis

ermöglicht«.130
Der Rückgriff Bultmanns auf Dilthey bei der Erörterung der Hermeneutik

Schleiermachers lässt die Vermutung zu, dass Bultmann die damals

vorliegenden Quellen, die Akademiereden Schleiermachers, dessen
Hermeneutikentwürfe und Vorlesungsnachschriften, wie sie Lücke editiert hat, nur
teilweise kannte.

In der Folge seiner weiteren Ausführungen stellt Bultmann Schleiermacher

in die Tradition zu Winckelmann und Herder. Letzterer hat tatsächlich
mit seiner Sprachtheorie auf Schleiermacher eingewirkt.131 Für Bultmann ist
Schleiermacher einer der wichtigsten Vertreter der hermeneutischen
Wissenschaft, der zu deren Entwicklung Wesentliches beigetragen hat. Aber,
das darf jetzt bereits gefolgert werden, er gehört der Vergangenheit an und

126 Gl. u. V. II 214.
127 Gl. u. V. II 214.
m W. Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik (1900) in: Gesammelte Schriften 1924,

5. Band, 317-383.
129 Ebd. 329.
130 Gl. u. V. II 214.
131 W. Brandt weist u. a. den Einfluss Herders auf Denkkategorien Schleiermachers

nach. W. Brandt, Der Heilige Geist und die Kirche bei Schleiermacher, Zürich 1968, 41 ff.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 149

besitzt für Bultmann in der Relevanz zur Gegenwart nur einen begrenzten
aktuellen Wert.

Zudem muss den weiteren Ausführungen Bultmanns entnommen werden,

dass Dilthey es ist, der die hermeneutische Fragestellung an ein «Interesse»

bindet, «das im Leben des Fragenden begründet ist» und das zur
«Voraussetzung aller verstehenden Interpretation» führt.132 Dieses Interesse
ist in den «zu interpretierenden Texten lebendig» und «stiftet» «die Kommunikation

zwischen Text und Ausleger».133 Unter Berufung auf Dilthey
bezeichnet sie Bultmann als die «Verwandtschaft zwischen Autor und Ausleger».

Sie ist die «Bedingung der Möglichkeit des Verstehens». Damit ist für
Bultmann die «spezielle Schleiermacher-Diltheysche Fragestellung» umrissen.134

Bultmanns Nachfrage, welche Voraussetzungen genauer bestimmt
werden müssen, führt zu der Feststellung: «Statt der Reflexion auf die
Individualität von Autor und Ausleger, auf ihre Seelenvorgänge und auf die
Genialität oder Kongenialität des Auslegers bedarf es der Besinnung auf die
einfache Tatsache, dass Voraussetzung des Verstehens das Lebensverhältnis
des Interpreten zu der Sache ist, die im Text - direkt oder indirekt zu Worte
kommt.»135 Dieses Zitat kann durchaus so interpretiert werden, dass das

Lebensverhältnis eines Verstehensuchenden die unabdingbare Voraussetzung

des Verstehens ist. So könnte Schleiermacher auch geurteilt haben.
Denn ohne dass, wie ich vermute, eine genaue Kenntnis des Schaffens
Schleiermachers bei Bultmann vorliegt, trifft er Schleiermachers Intention,
das Gesamte der Wirklichkeit, eben die Tatsache, in den Griff zu bekommen.

Es hat den Anschein, als folge Bultmann konsequent der Verstehens-
theorie Schleiermachers. Genau wie dieser erklärt er die «subjektivste
Interpretation» als die «objektivste», d. h. für ihn, «allein der durch die Frage der
eigenen Existenz Bewegte vermag den Anspruch des Textes zu hören.»136 So

ist für Bultmann die «Forderung, dass der Interpret seine Subjektivität zum
Schweigen bringen, seine Individualität auslöschen müsse, um zu einer
objektiven Erkenntnis zu gelangen,... die denkbar widersinnigste.» Voraus-
setzungslosigkeit, die Bultmann zwar im Hinblick auf falsche «Wünsche»,
z.B. Bestätigung einer dogmatischen Meinung, verteidigt, verlangt aber

«gerade die äusserste Lebendigkeit des verstehenden Subjekts, die
möglichst reiche Entfaltung seiner Individualität».137

132 Gl. u. V. II 217.
133 Gl. u. V. II 217.
134 Gl. u. V. II 217.
135 Gl. u. V. II 217.
136 Gl. u. V. II 230.
137 Gl. u. V. II 230.



150 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

2. Verstehen als Existential

Das Ergebnis seiner Bestimmung der Hermeneutik auf dem Hintergrund
der Analyse Schleiermacherscher Hermeneutikgrundsätze fasst Bultmann
folgendermassen zusammen: «Voraussetzung jeder verstehenden Interpretation

ist das vorgängige Lebensverhältnis zu der Sache, die im Text direkt
oder indirekt zu Worte kommt und die das Woraufhin der Befragung leitet.»
Neben diesem Lebensverhältnis steht gleichberechtigt ein Vorverständnis
«der in Rede oder in Frage stehenden Sache».138

Dieses Lebensverhältnis zu der Sache findet Bultmann am klarsten zur
Geltung gebracht in «Heideggers Aufweis des Verstehens als eines Existenti-
als», in dessen «Analyse des Problems der Geschichte» und dessen

«Interpretation der Geschichtlichkeit des Daseins».139 Mit dieser Philosophie
Heideggers ist das «Problem des Verstehens» für Bultmann in hervorragender
Weise bewältigt worden.140 Er zählt die Verstehenszusammenhänge auf, die
durch die existentiale Interpretation erfasst werden. «Das Woraufhin der
Interpretation kann also z.B. gegeben sein durch das Interesse an der
Rekonstruktion des Zusammenhangs vergangener Geschichte»,...141 «durch
das psychologische Interesse»,... «das ästhetische Interesse»,... «das Interesse

an der Geschichte als der Lebenssphäre, in der menschliches Dasein
sich bewegt»... und letztlich «durch die Frage nach dem menschlichen als

dem eigenen Sein». Dieses Vorverständnis fordert Bultmann. Ohne dieses
«und die durch es geleisteten Fragen sind die Texte stumm.»142 Bultmann will
keine Elimination des Vorverständnisses, sondern dessen Bewusstsein, also
«in der Befragung des Textes sich selbst durch den Text befragen zu lassen,
seinen Anspruch zu hören».143 Diese Hermeneutik, verstanden als existentiale

Interpretation, soll nach Bultmann nicht nur auf allgemeine literarische

138 Gl. u. V. II 227.
139 Gl. u. V. II 227.
140 Gl. u. V. II 226.
141 Gl. u. V. II 227.
142 Gl. u. V. II 228.
143 Gl. u. V. II 228. In seinem Aufsatz von 1957, «Ist voraussetzungslose Exegese

möglich?» (ThZ13 [1957] 409-417) behauptet Bultmann, dass jede Exegese «von Vorurteilen

geleitet» wird (Gl. u. V. III 142). Die These, «voraussetzungslose Exegese kann es nicht
geben», erklärt Bultmann als unberechtigt (143). Er fordert als «unabdingbare Voraussetzung»

zum einen die «historische Methode» (143) - der Exeget «muss also die geschichtliche

Bedingtheit der Sprache einer Zeit kennen» (144) - und zum anderen ein «existentielles

Verhältnis zur Geschichte» in der Form einer «existentiellen Begegnung» (147).



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 151

Zeugnisse angewandt werden, sondern auch auf die «Interpretation biblischer

Schriften».144

Damit dürfte der Streitpunkt um Bultmanns exegetisch-hermeneutische
Bemühungen gekennzeichnet sein. Sind dessen Verstehensversuche im Blick
auf die Texte des NTs einem dem Glauben fremdem Vorverständnis ausgeliefert,

eben der Heideggerschen Philosophie vor der Kehre? Unabhängig davon,
dass sich existentiale Theologie und Heideggers Philosophie im Kern sicher
nicht entsprechen, wie Steiger richtig feststellt145, muss bestritten werden, dass

sich Bultmann illegitim an die Philosophie Heideggers gebunden hat, auch

wenn hin und wieder der Eindruck entsteht, als sei dem so. Bultmanns Bemühen,

über den Weg der existentialen Interpretation neutestamentliche Texte
hermeneutisch aufzuschliessen, ist ein eigenständiger Versuch. Es dient dem
besseren Verstehen des Glaubens und ähnelt darin dem Anliegen Schleiermachers,

mit Hilfe des religiösen Gefühls den transzendenten Grund, damit auch

Gott und dessen Offenbarung nahezukommen.

2.1. Die Frage nach Gott -
Ursache der existentialen Analyse bei Bultmann

Bei Bultmann ist die Frage nach dem besseren Verstehen der christlichen
Botschaft unabhängig von Heideggers philosophischem Bemühen entstanden.

Sie hat sich an der Frage nach Gott entzündet. Das Problem des Wie
und Ob, des Weshalb der Übernahme gewisser philosophischer Kategorien
Heideggers während einer bestimmten Phase seines Schaffens, der von
«Sein und Zeit», also vor der Kehre, muss zurückgestellt werden. Wichtiger
ist es, dem nachzugehen, was Bultmann durchaus im Sinne Luthers als das

«sola fide » begreift, angesprochen, wie er formuliert im Sinne der
Sprachführung der dialektischen Theologie, durch den «Anspruch» der geschichtlich

gewordenen Offenbarung des unsichtbaren Gottes in Jesus Christus.146

144 Gl. u. V. II 231.
145 L. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Gütersloh 1961,135.
144 In der dialektischen Theologie ist «Anspruch» zu einem Modewort geworden.

E. Brunner versteht Gottes Wort als «Anspruch» (E. Brunner, Die Mystik und das Wort,
Tübingen 21928, 94). Vermutlich ist F. Ebner der Urheber dieser Wortschöpfung (F. Ebner,
Das Wort und die geistigen Realitäten, Innsbruck 1921,18).



152 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Bereits 1925, zwei Jahre vor dem Erscheinen von Heideggers «Sein und
Zeit», stellt Bultmann in dem Aufsatz «Welchen Sinn hat es von Gott zu
reden?, seine Aussagen über den Glauben zur Diskussion.147 Er fragt nach
dem Grund des Glaubens, dessen Woher. Er setzt diesen Grund ausserhalb
aller versuchten Objektivierungen. Wird nach dem Ursprung Gott so

gefragt, dass eine Begründung der Wirklichkeit Gottes und eine ebensolche

Begründung des Glaubens erwartet wird, dann geht dieser Grund verloren.
Es ist die Zeit, in der Bultmann leidenschaftlich den Glauben befragt. In
einem Diskussionsbeitrag zu einem Thurneysen-Vortrag in Marburg 1925,

an den sich Gadamer in seinem Beitrag zur Bultmann-Festschrift anlässlich
dessen 80. Geburtstages erinnert, beschreibt Bultmann die Aufgabe der

Theologie, dass «sie wieder» zu sich «finden müsse», um «das Wort zu
suchen, das imstande sei, zum Glauben zu rufen und im Glauben zu bewahren».148

Der sündige Mensch kann nicht von Gott reden. Bultmann beruft sich auf
Luthers Genesisvorlesung.149 Trotz der Sünde ist der Anspruch Gottes
vorhanden, wahrgenommen wird er in der «Bestimmtheit unserer Existenz».150

Fast 25 Jahre später steht diese Frage nach Gott, zustande gekommen in
eben dieser unserer sündigen Existenz, für Bultmann in der gleichen
Radikalität. Sie bestimmt den Tenor seiner Entmythologisierungsthese. In seiner
Antwort auf Nachfragen und Vorwürfe, die sein berühmter Aufsatz von
1941, «Neues Testament und Mythologie»151, hervorgerufen hat, erinnert
Bultmann an die Worte Augustinus: «Tu nos fecisti ad te, et cor nostrum
inquietum est, donec requiescat in te.» Bultmann kommentiert Augustinus:
«Das menschliche Leben ist - bewusst oder unbewusst - bewegt von der
Frage nach Gott.»152 So ergibt sich damals und zu diesem Zeitpunkt der

147 R. Bultmann, Welchen Sinn hat es von Gott zu reden? Th. Bl. IV (1925) 129-135, in:
Gl. u. V. I S. 26-37.

148 H.G. Gadamer, Martin Heidegger und die Marburger Theologie, in: Zeit und
Geschichte, Festschrift für R. Bultmann, Tübingen 1964, 479.

149 Gl. u. V. I 27.
150 Gl. u. V. I 28.
151 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie, in: Kerygma und Mythos, Hamburg

T954,1. Bd., 15-48.
152 R. Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, in: Kerygma und Mythos,

Hamburg T952, 2. Bd.,192.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 153

Debatte für Bultmann die Konsequenz: «Will man von Gott reden, so muss
man offenbar von sich selbst reden.»153 So einfach, wie der Satz lautet, ist die
Sache für Bultmann nicht. Er registriert sowohl die Flucht des Menschen vor
Gott als auch vor sich selbst. Der Mensch will der «Wirklichkeit entfliehen,

in der er steht.» Er will «seiner konkreten Existenz entrinnen, in der
er einzig Gottes Wirklichkeit erfassen kann.»154 Tatsächlich kann er Gott
nicht entfliehen. Denn Gott «bestimmt» seine «Existenz» als die des
Sünders. Gott steht dem Sünder als der «Ganz Andere» gegenüber inmitten des

jeweiligen Weltbezugs.155 Ein Weltbild, das von unserer Existenz absieht,
verliert Gott; «nur wenn man sich in seiner eigenen Existenz von Gott
angesprochen weiss, hat es Sinn von Gott als dem Herrn der Wirklichkeit zu
reden».156 Wenn ein «Reden von Gott möglich sein kann», dann «nur als ein
Reden von uns». Der Anspruch Gottes an uns schlägt sich als ein «Müssen»
der Rede nieder. Bultmann sieht dieses Müssen als «freie Tat» des «Gehorsams»

an. Zwar bleibt es fraglich, ob dieses Müssen «für uns Wirklichkeit
wird», aber Bultmann riskiert die Antwort: «... ob solches Müssen für uns
Wirklichkeit wird, das können wir nicht von vornherein wissen. Wir können
uns nur klar machen, was dieses Müssen bedeutet, dass es nämlich von uns
aus nur freie Tat sein kann, weil es ja nicht unser existentielles Sein enthalten
würde. Ob dies Müssen Wirklichkeit ist, das können wir nur glauben.

Und eben dies und nichts anderes bedeutet Glauben.»157 Diese Aussagen
wagt Bultmann im Hinblick auf die ergriffene Existenz unseres Menschseins.

Denn Glaube ist Antwort gegenüber dem Tun Gottes an uns, Antwort
auf die Begegnung mit dem «Wort Gottes, das Gottes Handeln in Christus so

verkündigt, dass es ständige Gegenwart ist», entgegnet Bultmann seinen
Kritikern inmitten der Entmythologisierungsdebatte.158 Vor dem Erscheinen
von «Sein und Zeit» wird von Bultmann festgehalten, dass Gott zu uns
spricht und an uns handelt. Rede ich von seinem Handeln, dann rede ich von
meiner Existenz als einer Existenz «in Furcht und Zittern, in Denken und

153 Gl. u. V. I 28.
154 Gl. u. V. I 30.
155 Gl. u. V. I 30.
156 Gl. u. V. I 33.
157 Gl. u. V. I 35.
158 R. Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, in Kerygma und Mythos,

Hamburg 21952, 2. Bd., 202 (weiter abgek.: K. u. M. II).



154 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Vertrauen».159 Gottes Wort gibt uns Existenz und, indem es uns «rechtfertigt»,

«indem er die Sünde vergibt», macht er uns «aus Sündern zu Gerechten».160

Luthers Rechtfertigungslehre ist der Quellort der Theologie
Bultmanns, mithin auch seiner hermeneutischen Methode, nicht die Philosophie
Heideggers. Inmitten der Auseinandersetzung um die Entmythologisierung
verteidigt Bultmann sein Anliegen mit dem Hinweis auf Luther: «In der Tat:
die radikale Entmythologisierung ist die Parallele zur paulinisch-lutheri-
schen Lehre von der Rechtfertigung ohne des Gesetzes Werke allein durch
den Glauben. Oder vielmehr: sie ist ihre konsequente Durchführung für das

Gebiet des Erkennens», also dem hermeneutischen Versuch adäquat, die
Rede von Gottes Offenbarung in Christo zu verstehen.161 Dieser Rückgriff
auf Luther, sicher von Wilhelm Herrmann vermittelt, zielt auf das Zentrum
der Glaubenswirklichkeit. Unter ausdrücklicher Berufung auf Luther er-

159 Gl. u. V. I 36: »Denn wenn es sich im Glauben um die Erfassung unserer Existenz
handelt... so bedeutet die Erfassung unserer Existenz je die Erfassung Gottes. Wenn aber
Gott nicht ein allgemeines Gesetz, ein Prinzip, eine Gegebenheit ist, so können wir ihn
offenbar nur in dem erfassen, das er zu uns spricht, das er an uns handelt.« R. Bultmann,
Wissenschaft und Existenz, in: Ehrfurcht vor dem Leben. Festschrift zum 80. Geburtstag
von Albert Schweitzer, 1955, 30-43, in: Gl. u. V. III 120: »Es ist hoffentlich deutlich
geworden, dass es ein Denken und Reden über Existenz nur in dem Sinne geben kann, dass

der Begriff von Existenz expliziert wird - wie ja durch die soeben gegebenen Ausführungen
versucht worden ist. Aus ihnen ergab sich ja, dass Existenz ihrem Sinne nach je meine
Existenz ist, über die ich nicht reden kann, sondern aus der allein ich reden kann.«
«Das hat für die Theologie die Einsicht zur Folge, dass ein Reden über Gott als ein

objektivierbares Reden nicht möglich ist. Von ihm lässt sich nur aus der Existenz reden
in Furcht und Zittern.»
R. Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, Kerygma und Mythos VI, 1,1963,
19-27, in: Gl. u. V. IV 135: «Da Gott kein objektiv feststellbares Weltphänomen ist, lässt
sich von seinem Handeln nur so reden, dass zugleich von unserer Existenz geredet wird,
die durch Gottes Handeln betroffen ist. Man mag solche Redeweise vom Handeln Gottes
<analogisch> nennen. Es wird durch sie zum Ausdruck gebracht, dass das Betroffensein
durch Gott schlechterdings seinen Ursprung in Gott selbst hat, und dass dabei der Mensch

lediglich der Leidende, der Empfangende ist.»
An diesen drei Aussagen, die in der Zeit von 1925 bis 1963 von Bultmann zur Frage woher
die existentielle Analyse ihren Ursprung hat, nämlich in Gott selbst, getroffen wurden,
wird deutlich, dass sein Ansatz der reformatorischen Tradition entstammt und nicht an die

Heideggersche Philosophie gebunden ist.
160 Gl. u. V. I 36.
161 R. Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, in: Kerygma und Mythos,

Hamburg 21952, 2. Bd., 287 (weiter abgek.: KuM II).



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 155

klärt Bultmann, «dass der Glaube ein neues Existenzverhältnis ist».162 Bezogen

auf die hermeneutische Frage, erzeugt diese Glaubenswirklichkeit als

neues Existenzverhältnis ein exegetisches Vorverständnis, das «in der das

menschliche Leben bewegenden Frage nach Gott» begründet ist.163 Der
Exeget, der von der «existentiellen Frage nach Gott bewegt ist», hat allein
«die existentielle Begegnung mit dem Text». Sie «kann zum Ja wie zum Nein
führen, zum bekennenden Glauben wie zum ausgesprochenen Unglauben».164

Sie bleibt aber eine existentielle Entscheidung, die «nicht objektivierbar

ist»165, die auch «nie endgültig verstanden» werden kann, man kann
sie nicht «weitergeben», denn sie «muss immer neu vollzogen werden».166

Das betrifft nicht die gesicherten «Ergebnisse der methodischen historischkritischen

Forschung»167 und verhindert auch nicht die «Kontinuität» von
Lehraussagen, «wie Luthers Verständnis der paulinischen Lehre von der
Rechtfertigung allein durch den Glauben», die uns hier wieder als schlagender

Beweis von Bultmann geliefert wird.168

Spätestens an dieser Stelle darf die Vermutung gewagt werden, ob das

von Bultmann behauptete existentielle Müssen, das zur Rede über Gott
führt, nicht vergleichbar ist mit Schleiermachers schlechthinnigem
Abhängigkeitsgefühl? Man könnte entgegnen: Müssen ist für Bultmann freie Tat,
also nicht Abhängigkeit; nur Schleiermacher stellt seinem Abhängigkeitsgefühl

das Freiheitsgefühl des Menschen gegenüber, auch Sünde ist für ihn
freie Tat des Menschen, von Gott bewirkt, damit der Bezug auf Gott, die

Erlösungsbedürftigkeit lebendig wird.169

Eine weitere Vermutung muss geäussert werden. Sind die Aussagen beider

Theologen in ihren hermeneutischen Entwürfen, bei gleicher
konsequenter Forderung nach exakter exegetischer Arbeit, nicht in ihrem letzten
Bezug vom Glauben her bestimmt? Bei Bultmann scheint es einsichtig; ob

162 KuM II 200.
163 Gl. u. V. III 149.
164 Gl. u. V. III 149.
165 Gl. u. V. III 117.
166 Gl. u. V. III 149.
167 Gl. u. V. III 149.
168 Gl. u. V. III 149-150.
169 Fr. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen

Kirche im Zusammenhang dargestellt, Berlin 1835. Werke Schleiermachers (WW 1,3 und
4) § 63; § 79.



156 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

der Sachverhalt bei Schleiermacher so ist, bleibt im Streit. Festgehalten
werden muss, dass das Ringen Schleiermachers um gültige Aussagen über
Gott und dessen Offenbarung aus eben demselben Ursprung entstanden ist.
Schleiermacher nannte es die dem Menschen eigene Religiosität. Ob diese

Religiosität und christlicher Glaube so ohne weiteres gleichgesetzt werden
können, ist ein offenes Probien.

Eine letzte Vermutung sei gewagt. Ist nicht die von Bultmann geforderte
existentielle Analyse und die von Schleiermacher verlangte Divination der
gleiche Ausdruck eines geschenkten Vermögens, das aus dem gelebten
Glauben erwächst? Bei der zuletzt geäusserten Vermutung würde Bultmann
sicher widersprechen. Er würde zwar zugeben, dass Verstehen etwas anderes

ist, «als rational erklären»,170 aber er würde bei dem, was Schleiermacher
mit Divination meint, auf die Gnade verweisen, die mir «begegnet»,
geheimnisvoll, wie er unterstreicht, die mich aber befähigt, von ihr zu reden.171

Das betont er auf dem Höhepunkt der Entmythologisierungsdebatte, bei
der ihm viel Unrecht zugefügt wurde.172 Bultmanns Forderung nach Entmy-
thologisierung ist nur Erscheinung und nicht Wesen seiner Theologie. Sie ist
das Ergebnis der hermeneutischen Aufgabe und nicht deren Ursache.
Zudem ergeben sich in ihrem Bereich so viele Varianten bei der Deutung der
Texte, dass ein Festhalten an der einen oder anderen Auffassung, die
Bultmann in seinem berühmten Aufsatz «Neues Testament und Mythologie»
vertrat, nicht zwingend notwendig ist.173 Es muss zwar zugegeben werden,
dass ein schlichtes frommes Gemüt, zumal wenn es sich zum Theologiestudium

entschlossen hat, um und um geworfen wird, wenn es Bultmanns
Meinung zur Kenntnis nehmen muss und erfährt, dass fast alles, was es geglaubt
hat, nicht stimmen soll. Bedacht werden muss, ob ein Glaube, der an Sachen

gebunden ist, an sogenannte objektivierbare Tatbestände, nicht stärker in
der Anfechtung ist als der Glaube, der nicht weiss, woher er kommt, und
sich als Gnadengeschenk des lebendigen Gottes versteht.

In der Frage der kritischen Aneignung neutestamentlicher Texte ergeben
sich wieder verblüffende Parallelen zwischen beiden Theologen. Ähnlich
konsequent wie Bultmann mit seiner Entmythologisierung verfährt
Schleiermacher in seinen theologischen Schriften mit den angeblichen
Glaubenszeugnissen der Bibel. Seine frühen Karfreitags- und Osterpredigten, die

170 KuM II 190.
171 KuM II 190.
172 K. Barth, Kirchliche Dogmatik. 111,2, 531-537.
173 KuM 115^18.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 157

Karl Barth in seiner Göttinger Schleiermachervorlesung attackiert hat,174

streichen fast alles, was dem Gläubigen teuer ist. Ebenso verfährt Schleiermacher

in der Vorlesung «Das Leben Jesu».175 Höhepunkt dieser Art Schlei-
ermacherscher Entmythologisierung ist die Glaubenslehre. Bei den Aussagen

über die Letzten Dinge verändert Schleiermacher eigentlich alles, was
die herkömmliche Dogmatik behauptet hat.176 Grund dieses Verfahrens ist
für ihn die Festlegung, nur das aussagen zu dürfen, was dem christlich
frommen Selbstbewusstsein entspricht.177 So weit ist Bultmann nie gegangen.

Seine Handhabung philosophischer Begrifflichkeit, für die er immer
wieder Schelte erhielt, ähnelt der Arbeitsweise eines bildenden Künstlers,
der, um seine Aufgabe optimal zu erfüllen, zum besten Werkzeug greift. Mit
diesem Beispiel kann man Bultmanns Theorie von der richtigen Philosophie
und der daraus entspringenden artistischen Handhabung der existentialen

Interpretation im Gebiet der hermeneutischen Fragestellung beschreiben.

2.2. Bultmanns Theorie von der richtigen Philosophie

Die Frage nach der richtigen Philosophie hat Bultmann immer beschäftigt.

Es ist in diesem Rahmen nicht möglich, das Problem eingehend zu
erörtern. Im Bereich der Hermeneutik ist es für Bultmann unausweichlich,
dass die exegetische Arbeit bei ihrem Bemühen um Verstehen «in Abhängigkeit

von der philosophischen» gerät. Denn es ist eine Illusion, «dass je
eine Exegese unabhängig von profaner Begrifflichkeit getrieben werden
könnte». Bultmanns Vorwurf an die Adresse der Exegeten lautet, dass diese
zumeist «unreflektiert und unkritisch» abhängig sind von einer ihnen «durch

174 K. Barth, Sämtliche Werke. Gesamtausgabe Zürich 1978, Bd. III: Die Theologie
Schleiermachers, hg. v. D. Ritschi. Barth spricht von «Zorn» und «Ekel», der ihn beim
Lesen der Predigten ergreift und «von der schlechthinnigen Harmlosigkeit oder Schon-

nicht-mehr-Harmlosigkeit, mit der hier aus dem Kreuz ein erhabenes Friedensbild für das

deutsche Haus und aus unserem Verhältnis dazu eine Sache begeisterten religiösen
Aufschwungs gemacht, das Ganze ins Idealistisch-biedermeiersche übersetzt wird» (146

Anm.). Im Bereich der Osterpredigten registriert Barth die «Auferstehungsleugnung»
(181). «Was Wunder, wenn da auch die Auferstehung Christi und damit natürlich die

Auferstehung überhaupt <keine neue Schöpfung>, sondern nur Auferstehung vom Scheintod

sein darf» (182).
175 Fr. Schleiermacher, Das Leben Jesu. Vorlesungen an der Universität zu Berlin im

Jahre 1832, Berlin 1864. Werke Schleiermachers (WW 1,6).
176 Fr. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der evangelischen

Kirche im Zusammenhang dargestellt. Werke Schleiermachers, Berlin 1835 (WW 1,3 und
4), §159.

177 Ebd. § 15.



158 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

die Tradition zugegangenen Begrifflichkeit» und ihnen ebenfalls nicht be-
wusst ist, dass jede Begrifflichkeit in irgendeiner Weise wiederum abhängig
ist von einer Philosophie. Diese Problematik veranlasst Bultmann zu der
Forderung, dass jeder Exeget und damit auch jeder Theologe «Rechenschaft

abzulegen» hat über die seine «Auslegung leitende Begrifflichkeit und ihren
Ursprung».178 So verlangt er: «Man mag ohne Angst formulieren: es handelt
sich um die Frage nach der richtigen Philosophie.»179 Ohne Angst, das

unterstreicht Bultmann und wehrt damit jene Philosophie ab, die absolute

Gültigkeit für alle Zeit beansprucht, wie etwa die Hegels. Bultmanns Theorie

von der richtigen Philosophie meint «ganz einfach diejenige philosophische

Arbeit, die sich bemüht, das mit der menschlichen Existenz gegebene
Existenzverständnis in angemessener Begrifflichkeit zu entwickeln». Er
setzt diese Feststellung mit einem Satz fort, an dem sich wohl immer wieder
die Geister scheiden werden: «Sie (die richtige Philosophie) stellt also die
Frage nach dem Sinn von Existenz nicht als existentielle Frage, sondern fragt
in existentieller Analyse, was Existenz überhaupt meine, und weiss, dass die
existentielle Frage nur im Existieren selbst beantwortet werden kann.»180

Angesichts dieser Aussage stellt sich die berechtigte Rückfrage an
Bultmann, ob hier nicht eindeutig die existentiale Interpretation des Daseins
nach Heidegger vorliegt und die Abhängigkeit Bultmanns von der gesamten
Philosophie Heideggers vor der Kehre belegt wird? In der Diskussion wird
diese Frage unterschiedlich beantwortet. Im Blick auf Bultmann vertritt
Ernst Fuchs die Auffassung, dass die Theologie «die hermeneutische Forderung

einer existentiellen Interpretation» der Philosophie verdankt. Gemeint
ist die Philosophie Martin Heideggers.181 Nur verweist Fuchs immer wieder
auf die Eigenständigkeit des NTs, das nach seiner Meinung «gar nicht
philosophisch interpretiert» werden kann, «weil es nicht philosophisch
diskutiert».182 Der katholische Theologe René Marie gesteht Bultmann zu,
«begrifflichkeit und Sprache» einer bestimmten Philosophie übernehmen zu
müssen. So sind für ihn «jede Exegese und jede Theologie... sofern sie

nämlich ein bestimmtes Begriffssystem verwendeten, an eine Philosophie
gebunden».183 Durchaus sieht Marie in dieser Bindung eine Gefahr, der man

178 KuM II 192.
179 KuM II 192.
180 KuM II 192.
181 E. Fuchs, Zum hermeneutischen Problem in der Theologie. Gesammelte Aufsätze I,

Tübingen 1959,115.
182 Ebd. 134.
183 R. Marie, Bultmann und die Interpretation des Neuen Testamentes, Leipzig 1960,

40 f.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 159

nur begegnen kann, wenn man sich «darüber klar» ist, «auf welche Philosophie

man sich» bezieht, «da man dann zu der <richtigen> greifen könne.»184

Lothar Steiger, der Bultmann nicht in blosser Abhängigkeit zu Heidegger
sieht, unterstellt aber jenem, dass er, obwohl von ihm die «fundamental-
ontologische Arbeit Heideggers rückgängig» gemacht wird, die Theologie
an die Philosophie bindet.185 Steiger registriert bei Bultmann den «typischen
Missbrauch an der Philosophie».186 Gadamer ist in seinem Urteil wesentlich

vorsichtiger. Er sieht nur eine modifizierte Anlehnung Bultmanns an
Heidegger.187

Man sollte den Schwerpunkt in dem schwierigen Satz Bultmanns in der
Festlegung sehen, dass nur die Philosophie - und das kann letztlich jede sein

- für den Theologen relevant werden kann, die in der Tiefe unserer Existenz
von der Frage nach Gott durchdrungen ist, die zielstrebig danach fragt,
woher wir sind und wohin wir gehen. Das zur Philosophie gewordene Um-
hergetriebensein des Menschen, der als Sünder auf die Gnade Gottes
angewiesen ist, diese erfährt und ausspricht, vermittelt die Beziehung zu einer
existentiellen Fragestellung, die als existentiale Interpretation ihren berechtigten

Platz im Gebiet der Theologie hat.
Auf einen interessanten Briefwechsel zu diesem Problem muss schliesslich

noch verwiesen werden. Bultmann und Barth standen in entgegengesetzten

Lagern. Trotz sachlicher Differenzen haben sich beide in Briefen zeit
ihres Lebens in Anstand und gegenseitiger Hochachtung ihre Meinung
mitgeteilt. Befragt nach seiner Einschätzung der von Barth 1928 veröffentlichten

«Christlichen Dogmatik» antwortet Bultmann Barth in einem Brief vom
8. Juni 1928.188 Er wirft Barth den Verzicht «auf die Auseinandersetzung mit
der modernen Philosophie» und die «naiv(e)» Übernahme einer «alten
Ontologie aus der patristischen und scholastischen Dogmatik» vor. Die Folgen
seien «Unklarheit und Unsauberkeit», Sprengung der «Begrifflichkeit». Für
Bultmann «verachtet» Barth «souverän die moderne philosophische Arbeit,
also vor allem die Phänomenologie». Bultmann gesteht Barth zu, dass dies
sicher «durch die Besorgnis, die Theologie möge sich in Abhängigkeit von
der Philosophie bringen lassen» geschehen sei, aber der «Preis», den Barth
nach der Meinung Bultmanns «dafür (zu) zahlen» habe, ist der, «dass Sie

(Barth) faktisch einer vergangenen Philosophie verfallen».189 Wichtig bei der

184 Ebd. 41.
185 L. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Gütersloh 1961,117.
186 Ebd. 116.
187 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tübingen 21965, 492ff.
188 Karl Barth - Rudolf Bultmann, Briefwechsel 1922-1965, Zürich 1971, 80ff.
189 Ebd. 80ff.



160 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Argumentation Bultmanns ist dessen Rückgriff auf die Dominanz des Glaubens.

Bultmann rechtfertigt seine Handhabung der richtigen Philosophie:
«Denn da der Glaube der Glaube eines Glaubenden (d. h. eines existierenden

Menschen ist), kann auch die Dogmatik nur in existential-ontologischen
Begriffen reden; diese aber werden (aus einem ursprünglichen Daseinsverständnis

entsprungen) von der Philosophie ausgearbeitet.»190 Das kann nach
Bultmann jede gute Philosophie leisten. Die Antwort Barths gegenüber dem
Vorwurf Bultmanns muss beachtet werden. Sie läuft vor allem darauf
hinaus, dass sich Barth um die Philosophie überhaupt nicht schert. Er gesteht
Bultmann zu, dass er bei der Abfassung des Römerbriefes und der Dogmatik

«links und rechts nach den Begriffen fasste, die ich eben für und am

geeignetsten fand, ohne über das Problem einer prästabilierten Harmonie
zwischen der Sache und diesen bestimmten Begriffen nachzudenken, weil
ich alle Hände damit zu tun hatte, dass ich etwas ganz Bestimmtes sagen
wollte.»191

Protestantische Theologie wird diese Problematik weiter diskutieren.
Nur neige ich der Auffassung Bultmanns zu, dass wohl überlegt, aus der

Sinngebung der Zeit in der Verantwortung des Glaubens übernommen, eine

Begrifflichkeit erfasst werden muss, mit der optimal die theologische
Forschung und der Dienst der Verkündigung betrieben werden muss, belehrt
vor allem durch Schleiermacher, der nicht eine bestimmte richtige Philosophie

sich zu eigen gemacht hat, sondern in einer lebendigen Auseinandersetzung

mit der Philosophie, die vor ihm lag, angefangen mit Plato und Aristoteles,

über Shaftesbury und Spinoza, hineingeschaut bei Leibniz, fasziniert
von Jacobi, belehrt von Eberhard, Wolf und Reinhard in Halle, fast in
Hass-Liebe zu Kant befangen, in steter Gegnerschaft zu Schelling, Fichte
und vor allem zu Hegel ein System erstellt hat, dass er nicht Philosophie
genannt hat, - er fühlte sich stets als philosophischer Dilletant -, sondern als

Kunstlehre, Methodik bei der Weitergabe von Wissen und der Entschlüsselung

von Wissen (also Hermeneutik) verstanden haben wollte, die für ihn im
Dienst stand bei der Nachfrage, wer Gott ist und wie sein Wirken auf uns zu
beschreiben sei.

Inmitten der vielen Beiträge auf dem Schleiermacher-Kongress, Berlin
1984, beeindruckt ein Aufsatz von Bernhard Billy Butzke, «Schleiermachers
hermeneutisches Prinzip im Zusammenhang mit seiner Glaubenslehre, am

Beispiel ausgewählter Festtagspredigten».192 Butzke weist nach, dass Schlei-

190 Ebd. 80ff.
191 Ebd. 84.
192 Schleiermacher Kongress, Berlin 1984. Band II S. 681-685.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 161

ermacher in erster Linie Prediger war. Er wurde von dem unbedingten
Willen getragen, den Verkündungsdienst sprachlich-begrifflich so zu gestalten,

dass seine Hörer im aufgewiesenen hermeneutischen Sinn verstehen
mussten, dass sie von Gott geliebt, begnadet und von Jesus Christus zum
Leben befreit worden sind. Davon geprägt ist nicht nur Schleiermachers
Glaubenslehre, sondern sein gesamtes Werk, das er als Universitätslehrer,
Wissenschaftler und Prediger hinterlassen hat.

Bultmann hat neben seinen zahlreichen Aufsätzen beeindruckende Werke

der Nachwelt übergeben. Sein Johanneskommentar wird innerhalb des

umfangreichen Angebotes exegetischer Hilfen dominierend bleiben. Kein
Prediger, der Sonntag für Sonntag seinen Dienst versieht, kann bei einem
verordneten Predigttext aus dem Johannesevangelium an Bultmanns Exegese

vorbeigehen. Karl Jaspers fragte innerhalb der Entmythologisierungsde-
batte Bultmann: «... sind die Sprechweisen, die Bultmann lehrt, dem Pfarrer

und seiner Gemeinde nicht ungemein schwer verständlich?»193 Abgesehen

davon, dass Bultmanns disziplinierte Antworten zu bewundern sind,194

hat sein Ringen um die hermeneutische Konzeption, die der theologischen
Arbeit angemessen sein muss, bewiesen, dass die Verkündigung des

Evangeliums in der Sprache der Zeit ohne die vom Glauben her bestimmte
richtige Begrifflichkeit unmöglich ist. In diesem Bemühen besteht zwischen
Bultmann und Schleiermacher eine sachliche Verbindung. Es bleibt eine
Notwendigkeit, die wahrscheinlichen parallelen Denkansätze beider zum
Problem der Hermeneutik weiter aufzuspüren und näher zu erforschen.

Peter Weiss, Leipzig

193 Karl Jaspers, Wahrheit und Unheil der Bultmannschen Entmythologisierung, in:
Kerygma und Mythos III. Band, Hamburg 1945, S. 46.

194 R. Bultmann, Antwort an Karl Jaspers, ebd. S. 49-59.


	Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers und Rudolf Bultmanns im Vergleich

