Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Artikel: Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers und Rudolf Bultmanns im
Vergleich

Autor: Weiss, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers und
Rudolf Bultmanns im Vergleich*

Theologische Arbeit sollte stindig die Horizonte des Verstehens im Blick
behalten. Sie steht immer vor der Aufgabe, Voraussetzungen und Gegeben-
heiten menschlicher Verstehensmoglichkeiten grundsétzlich in ihren jeweili-
gen Beziigen zu dem Seinsversténdnis der Zeit kldren zu miissen. Die her-
meneutischen Konzeptionen der beiden grossen christlichen Denker haben
Ahnlichkeiten in der Zielsetzung, die nicht erledigt sind. Schleiermacher
und Bultmann haben mit immer neuen Anldufen versucht, das, was sie als
Wirklichkeit einer unaufhebbaren Gott-Mensch Beziehung behaupteten, in
eine Sprache zu bringen, die Verstehen erzwingt. Die vollig unterschiedliche
geschichtliche Situation, in der sich beide befanden, darf nicht dazu verlei-
ten, die Bedeutung ihrer hermeneutischen Arbeit als beziehungslos und
iiberholt beiseite zu legen. Der Vergleich, das sei vorweggenommen, ergibt
verbliiffende Parallelen.

I. Keimzellen der hermeneutischen Konzeption Schleiermachers -

Zu Beginn des Jahres 1799 erscheint anonym in der Zeitschrift «Berline-
sches Archiv der Zeit und ihres Geschmacks» Schleiermachers «Versuch
einer Theorie des geselligen Betragens».' Seine Erfahrungen in dem Salon
der Henriette Herz und in Fesslers «Mittwochgesellschaft», Zentren des
gesellschaftlichen Lebens Berlins, in denen sich Adel und Biirger frei bewe-
gen konnten, Orte des Protestes und der geistigen Zuflucht, spiegeln sich in
der Schrift wider. Nicht Stand, Vermogen oder anerkanntes Wissen sind die
Voraussetzungen fiir die Geselligkeit, sondern die innere jeweilige reiche
Individualitit des Einzelnen, die zum geselligen Austausch der Gedanken

* Vortrag am 20. 5. 1987 in Mainz.
! «Versuch einer Theorie des geselligen Betragens» in: Schleiermachers Werke, Aus-
wahl in vier Bédnden, hg. von O. Braun, 2. Bde. Leipzig 1913, 1-32.



125

und der Empfindungen durch Sprache und Gebirde fiihren.? Ziel der Ge-
sprache in dieser Form freier Geselligkeit ist fiir Schleiermacher neben der
steten Beachtung des Alltéglichen die Suche nach der Wahrheit alles Seien-
den. Noch vertraut Schleiermacher unreflektiert auf das Vermogen sprachli-
cher Gestaltung bei der Findung verstehbarer Wahrheit. Moglicherweise
entsteht in diesem Umkreis seiner Kommunikation die spéter formulierte
Erkenntnis, dass Denken immer Sprechen ist. Das Vertrauen in das unbe-
grenzte Vermogen sprachlicher Mitteilung im Ringen um Verstehen bleibt
bei Schleiermacher nicht unreflektiert. Ein knappes Jahr spéter erscheint
sein Meisterwerk, die «Reden»’, Versuch einer Apologie der Religion, mit
dem Ziel, das sei fiir unsere Thematik besonders hervorgehoben, Sinn und
Verstehen fiir das Geheimnis religiosen Geschehens zu wecken. Sicher ist,
dass sich das Bemiihen des «Redners» in einer Sprache niederschlédgt, die
von den sogenannten Gebildeten seiner Zeit gesprochen und verstanden
worden ist. Ablehnung und Begeisterung hielten sich die Waage. Bei allen
Miihen, Verstehen fiir sein Anliegen zu erreichen, weiss Schleiermacher,
dass sein Versuch, letzte Gewissheit iiber Gott und Welt haben zu wollen, in
einem sprachlosen Erleben haftenbleibt. Im Blick auf die Moglichkeit mit
Hilfe von Getfiihl und Anschauung - in den Urreden werden beide Formen
noch undifferenziert von Schleiermacher gebraucht —, das religiose Ereignis
zu umschreiben, verweist der Autor auf den «ersten geheimnisvollen Augen-
blick». In ihm sind Gefiihl und Anschauung «urspriinglich eins und unge-
trennt».* Erst die Darstellung fithrt zur Trennung und zur begrifflichen
Ausformung des Erlebten. Schleiermacher versucht in den Urreden das un-
abdingbare Gefille der Begriffsbildung zu vermeiden. Das Gefiihl, das beim
Erleben des Universums entsteht, kann nur umschrieben werden. Zu sehr
prigt das individuell Erfahrene die Sprachgestaltung. Mit Hilfe von Bildern,
die der Frithromantik eigen sind, versucht Schleiermacher sein Vorhaben zu
verwirklichen. Das an sich Unbeschreibliche ist «fliichtig» und «durchsichtig
wie der erste Duft, womit der Tau die erwachte Blume anhaucht, schamhaft
und zart wie ein jungfriulicher Kuss, heilig und fruchtbar wie eine bréutliche

2 Nowak hebt die Mittlerrolle der jiidischen Salons im damaligen Berlin fiir den frithro-
mantischen Kreis besonders hervor: «Die Salons des Berliner jiidischen Biirgertums waren
als gesellig-kulturelle Zentren antihierarchisch verfasst. Standesunterschiede waren be-
deutungslos, da es zu den Spielregeln der jiidischen Salonkultur gehorte, Biirger und Adel
im Zeichen der angestrebten Kommunikation auf die gleiche Stufe zu stellen.» K. Nowak,
Schleiermacher und die Frithromantik, Weimar 1985, 107.

3 Uber die Religion, Reden an die Gebildeten unter ihren Veriachtern, Berlin 1799
(abgekiirzt: Urr.).

4 Urr. 73.



126 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Umarmung; ja nicht wie diese, sondern er ist alles dieses selbst».” Aber das
ist der wichtige Gesichtspunkt, auf dem ich hinsichtlich der spédter ausge-
formten Hermeneutik Schleiermachers in ihrer Bedeutung fiir die Theologie
verweisen will, die «heilige Umarmung» der «unendlichen Welt» wird durch
«die geringste Erschiitterung... verweht». Dann, in dem Moment, da das
Gefille der Sprach- und Begriffsbildung eingetreten ist, da subjektives Er-
fassen des Seins zur objektivierbaren Gestalt zwingt auf Grund der individu-
ellen Beschaffenheit unserer Wahrnehmung, «steht die Anschauung vor mir
als eine abgesonderte Gestalt».® Im Kontext der Urreden erscheint dieser
Prozess durchaus als Verlust an begrifflicher Wahrnehmung, der nur abge-
fangen wird durch einen — fast konnte man meinen — sprachlichen Trick, mit
Hilfe von Bildern, ein Urerlebnis erhalten zu wollen, das tatsidchliches tie-
fes-intensives Verstehen ausdriickt, nur méglich, indem ich den Suchenden
an die Grenze seiner Wahrnehmungsfihigkeit treibe, um ihm zu si-
gnalisieren, dass er unmittelbar vor dem Wesentlichen stehenbleiben muss.
Es bleibt alles hinter dem Vorhang, formuliert Schleiermacher fast zwei
Jahrzehnte spiter in seiner Dialektikvorlesung.” Sollte dieses Grenzerlebnis
das Anstossen am Transzendenten in der spiter ausgearbeiteten Theorie der
Hermeneutik die umstrittene Divination sein, die Schleiermacher im Rah-
men der technisch-psychologischen Analyse innerhalb der Kunstlehre des
Verstehens einfiihrt? Ich meine, ja; hier haben wir einem ersten wichtigen
Hinweis auf diese schwierige Formel, die gegenwirtig die Forschung be-
schiftigt.

Ein dhnliches Ergebnis zeigt der Schluss der «Weihnachtsfeier», 1806
erschienen. In der Form eines Gesprichs nach platonischem Vorbild gestal-
tet, ldsst Schleiermacher alle seine Teilredner um das Geheimnis der
Menschenwerdung Christ kreisen, bis die Phantasiegestalt des Joseph in der
Korrektur aller begrifflich theologisch-philosophisch moderierten Ausfiih-
rungen sagt: «Der sprachlose Gegenstand verlangt oder erzeugt auch mir
eine sprachlose Freude, die meinige kann wie ein Kind nur ldcheln und
jauchzen».® Die unterschiedlichen, zumeist ablehnenden Interpretationen
der «Weihnachtsfeier» libersehen, dass Schleiermacher das Offenbahrungs-
ereignis als ein nicht fassbares Geschehen stehenlésst, das sich einer sprach-
lich-objektivierbaren Beschreibung ebenso entzieht wie sein Urheber, Gott
selbst, dennoch Wirkung bei den Betroffenen zeitigt, eine verstehende Ant-

5 Urr. 74.

6 Urr. 74.

7 Werke Schleiermachers, Berlin 1839: Dialektik. Aus Schleiermachers handschriftl.
Nachlasse ed. von L. Jonas (WW IIL, 4 2. Teil, 78).

8§ WW 1,1524.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 127

wort hervorruft, die man, wie wir spéter sehen werden, vom Autor als
Divination benannt, vorfindet. Diese hat nichts Genialisches, wie einige
Kritiker meinen, an sich, sondern entspricht der Verstehensfdhigkeit eines
Kindes.

In gleicher Weise wie diese drei bisher benannten Schriften Schleierma-
chers enthalten seine weiteren Werke, die aus der Friihzeit seines Schaffens
stammen, die «Monologe», «Die Grundlinien einer Kritik der bisherigen
Sittenlehre» und die zeitigen Entwiirfe zur Ethik, Akzente, die in die spéter
ausformulierte Hermeneutik einfliessen, wie Kimmerle gezeigt hat.’

In den Monologen wiirdigt Schleiermacher die Sprachfihigkeit. Sie «ver-
mag es, «des Geistes innerste Gedanken> wirklich abzubilden».” «In der
Sprache ist «iir Schleiermacher> die besondere Gestaltung der Menschheit
gegenwiirtig.»"! «Und», so fithrt Kimmerle weiter aus, «iiber den Einzelnen
hinaus kommt in der Sprache die Eigenart einer Gemeinschaft, einer Epo-
che am vollkommensten zum Ausdruck», Kimmerle zitiert Schleiermacher:
«Sie (die Sprache) ist der reinste Spiegel der Zeit, ein Kunstwerk, worin ihr
Geist sich zu erkennen gibt.»" Treffend das Urteil Kimmerles, der im Blick
auf die hermeneutischen Konsequenzen die Verzahnung der «Kritik der
bisherigen Sittenlehre» mit den Reden hervorhebt und im Ergebnis seiner
Analyse der «Kritik der Sittenlehre» ausfiihrt: «Das Unendliche selbst wird
in seinen endlichen Gestalten niemals erkannt und denkend erfasst, sondern
immer nur durch das <Gefiihl> hingenommen, das heisst: verspiirt als etwas,
das dem Menschen gegeniiber bleibt und ihn dennoch bestimmt.» Das be-
deutet fiir die Hermeneutik: «Deswegen kann das Unendliche oder das
Allgemeine sich auch nicht im menschlichen Selbstbewusstsein angemessen
begreifen; es ist immer mehr und noch anderes als im (transzendentalen)
Bewusstsein des Menschen gerade gegenwiirtig ist.»" Trotzdem gibt Schlei-
ermacher die menschliche Fahigkeit, durch Denken und Sprechen dem
naturhaften Sein Verstehen abzugewinnen, um durch verniinftige Gestal-
tung auf die Natur einzuwirken, nicht preis.

° H. Kimmerle, Die Hermeneutik Schleiermachers im Zusammenhang seines spekula-
tiven Denkens, Diss. Heidelberg 1957, 11-40.

1 Ebd. 22 (Fr. Schleiermacher, Monologe, hg. von FE. M. Schiele, Leipzig 1914, 2. Aufl.
von H. Mulert, 63).

1 Fbd. S. 23.

2 Ebd. S. 23 (Fr. Schleiermacher, Monologe, S. 63).

B Ebd. 29.



128 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Im «Brouillon» zur Ethik von 1805/06 erortert Schleiermacher zum er-
stenmal ausfiihrlich die Beziehung von Denken und Sprechen.* Ethisches
Handeln, das er als den «Vernunftgebrauch der Natur» auffasst, ist auf ein
tibertragbares Verstehen der Wechselwirkung von Vernunft und Natur ange-
wiesen. Es muss sowohl von allen gleich vollziehbar, also identisch sein, als
auch die Besonderheit des Verstehenden und danach Handelnden, dessen
«Eigentiimlichkeit» beriicksichtigen. Diese Doppelung von Identitdt und
Eigentiimlichkeit im ethischen Prozess erklart Schleiermacher 1805/06 als
Einheit von Denken und Sprechen.” Gleichzeitig stellt er dieser begreifba-
ren Fassung des Erkenntnis- und Verstehensvermégen von Denken und
Sprache das zunéchst unartikulierbare Gefiihl als Funktion des Erkennens
an die Seite. Es bleibt dem individuellen Eigentiimlichen verhaftet. Schleier-
macher formuliert: «Das Erkennen tritt aber auch hervor auf der andern
Seite mit dem Charakter der Eigentiimlichkeit, d. h. der Uniibertragbarkeit.
Das nennen wir im eigentlichen Sinne Gefiihl.»*® Keineswegs bleibt dieses
Gefiihl im Individuellen isoliert, vollig uniibertragbar. Damit wiirde «die
Einheit des Lebens und die Identitét der in die Einzelnen verteilten Ver-
nunft. .. aufgehoben, wenn das Uniibertragbare nicht wieder ein Gemein-
schaftliches und Mitteilbares werden konnte», also Individuelles kann jeder-
zeit Allgemeines werden und umgekehrt, d.h. in der Diktion Schleierma-
chers: «Jede Einwirkung nach innen, die ein Gefiihl wird, treibt auch durch
organische Notwendigkeit wieder nach aussen.» Wer nun meint, damit allge-
meine Sprache zu haben, ist im Irrtum. Schleiermacher zielt auf eine andere,
fiir ihn wesentliche Mitteilungs- und Verstehensform ab. Bleiben wir zuerst
bei seiner Diktion: Das «Ausserlichwerden des Gefiihls hat aber nicht den
Charakter der Sprache» 7 Was dann? Schleiermacher meint das Vermégen
von «Ton, Gebirde, vorziiglich Antlitz, Auge», Spezifik der Individualitét
des Einzelnen.” Diese, im Verstehensprozess zu gebrauchen und wahrzu-
nehmen, ist bereits im «Brouillon» fiir ihn Kunst. Keineswegs leugnet er die

14 Brouillon zur Ethik, in: Schleiermachers Werke, hg. von O. Braun, Leipzig 1913,
75-239.

B «Der Vernunftgebrauch der Natur soll nun hervortreten teils mit dem Charakter der
Identitit, teils mit dem der Eigentiimlichkeit. Ersteres indem die Handlung als eine
absolut gemeinschaftliche gesetzt wird. Hiezu gehort zweierlei: sie muss gesetzt werden als
fiir alle von demselben Gehalt, und sie muss wirklich aus den Grenzen der Personlichkeit
heraustreten und Anderen angehoren. Jenes, das Erkennen unter der Voraussetzung der
Giiltigkeit und des gleichen Gehaltes fiir alle, heisst Denken. Dieses aus der Personlichkeit
Herausgehn und sich Aussern heisst Sprechen» (ebd. 97).

1 Ebd. 97.

7 Ebd. 98.

¥ Ebd. 98.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 129

Beziehung zur Sprache. Nur ist sie unter diesen Voraussetzungen immer
individuelle Sprache. Ja, sie muss sich geradezu «individualisieren». Denn
sonst kann sie fiir Schleiermacher nur als ein blosses «Vermogen gedacht
werden, aber nicht wirklich existieren».” Das Individualisieren bestimmt
den «Stil und Sprachgebrauch» jedes Menschen.” Unabsehbar zeichnet sich
die von Schleiermacher geforderte individuelle Sprachgestalt ab, die im
«Brouillon» radikal formuliert nur bedingt als iibertragbar angesehen wird.
So behauptet Schleiermacher: «Das Individualisieren der Sprache be-
steht. .. im Gehalt, in der Uniibertragbarkeit der ganzen Sphire des Wor-
tes.» So entsteht ein «eigentiimliches, mit der Sprache zusammengewachse-
nes Wissen, welches ebenfalls uniibertragbar ist».” Diese Festlegung kénnte
als Scheitern jedes hermeneutischen Bemiihens ausgelegt werden. Aber
erinnern wir uns an das kurz vorher Aufgewiesene. Die Uniibertragbarkeit
gewollter allgemeiner Sprache hilt sich die Waage mit der im Gefiihl mog-
lich gewordenen Verstehensbriicke gleichgestimmter Individuen, die zusam-
men auf «Gemeinschaftliches und Mitteilbares»* abzielen, um so eine ver-
bindliche allgemeine Sprachgestalt approximativ zu erreichen. Das kompli-
zierte Geflecht dieser Beziehung erhebt die Hermeneutik zur Kunst. Sie als
eine eigene Disziplin darlegen zu miissen, war fiir Schleiermacher nur eine
Frage der Zeit.

II. Die hermeneutischen Entwiirfe Schleiermachers

Seine Tatigkeit als theologischer Lehrer, die er 1804 in Halle aufnimmt,
zwingt Schleiermacher innerhalb seiner umfangreichen Arbeit zu einer ge-
schlossenen eigenen Darlegung der Hermeneutik. Einfliessen werden in diese
1805 begonnenen Vorlesungsreihen, die ein Jahr vor seinem Tod 1833 enden,
die Ergebnisse einer harten Lohnarbeit, die Ubersetzung der platonischen
Dialoge.” Hinweise auf die Schwere der Arbeit und die Akribie, mit der
Schleiermacher dieses Werk durchgefiihrt hat, finden sich in seinen Briefen.*

¥ Ebd. 100.

20 Ebd. 100.

21 Ebd. 100.

22 Ebd. 98.

» Platons Werke, 2. verb. Auflage Berlin 1817 in der Realschulbuchhandlung erschie-
nen. Der erste Band konnte bereits 1804 in der 1. Auflage in der genannten Buchhandlung
von G. Reimer erscheinen.

% «Aus Schleiermachers Leben. In Briefen», Berlin 1861, Bd. I11, 163; 270ff.; 278ff.;
312f1.; 337f.; 350f.; 405. In einer leider fast vergessenén handschriftlichen Dissertation,
Studien zur Dialektik Friedrich Schleiermachers, Mainz 1954, erlautert K. Pohl den Ein-
fluss, den Platon auf Schleiermachers Denken insgesamt ausgeiibt hat.



130 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schileiermachers

Wahrscheinlich hat Schleiermacher siebenmal in dem genannten Zeit-
raum Vorlesungen iiber Hermeneutik gehalten.” Ein Schiiler Schleierma-
chers, Friedrich Liicke, bringt im Rahmen der Reimerschen Gesamtausgabe
aus dem Nachlass Schleiermachers den Band «Hermeneutik und Kritik mit
besonderer Beziehung auf das Neue Testament» 1838 heraus.” Liicke stiitzt
sich vor allem auf das Manuskript von 1819 und auf spétere Nachschriften
von Vorlesungshorern. Heinz Kimmerle, ein Gadamer-Schiiler, veroffent-
licht 1959 eine Neuausgabe der Hermeneutik Schleiermachers, in der er
chronologisch geordnet nur die handschriftlichen Manuskripte abdruckt.”
Er verzichtet vollig auf die Vorlesungsnachschriften und die Notizen zur
Kritik. Abgedruckt werden von ihm auch die beiden Akademieabhandlun-
gen von 1829, die in der Reimerschen Gesamtausgabe aufgenommen wor-
den sind.*® Manfred Frank bringt 1977 die Fassung der Hermeneutik heraus,
die Liicke zusammengestellt hat; ergidnzt wird seine Ausgabe mit ausgewihl-
ten Texten zur Hermeneutik innerhalb des Gesamtwerkes Schleiermachers,
u.a. aus der Ethik und der Dialektik. Ebenfalls abgedruckt werden von
Frank die beiden genannten Akademiereden. Leider kiirzt Frank die Ausga-
be Liickes. Er nimmt die Teile der Vorlesungsnachschriften heraus, die sich
ausfiihrlich auf die Anwendung der Hermeneutik auf das Neue Testament
beziehen. Trotzdem bleibt diese verdienstvolle Ausgabe eine wertvolle Hil-
fe, da die Texte Schleiermachers aus der Reimerschen Gesamtausgabe
schwer zugéinglich sind.”

Auf dem Schleiermacherkongress 1984 legte Wolfgang Virmond die als
verloren gegoltene Handschrift Schleiermachers von 1809/10 vor, mit dem
Titel: «Allgemeine Hermeneutik». Sie soll in die «Kritische Gesamtausga-
be» aufgenommen werden.”

¥ 1805, 1809/10, 1810711, 1819, 1822, 1826/27, 1828/29, 1832/33.

% Werke Schleiermachers, Berlin 1838 (WW 1,7).

7 Fr. D.E. Schleiermacher, Hermeneutik. Nach den Handschriften neu herausgege-
ben und eingeleitet von H. Kimmerle, Heidelberg 1959.

% Uber den Begriff der Hermeneutik mit Bezug auf F. A. Wolfs Andeutungen und Asts
Lehrbuch, gelesen am 12. August 1829. Gelesen am 22. Oktober 1829. Aufgenommen im:
Werke Schleiermachers, Berlin 1835 (WW 111, 3) 344-386. Eine weitere Akademievorle-
sung Schleiermachers, Uber den Begriff und Einteilung der philologischen Kritik, gelesen
am 20. Mirz 1830, fehlt bei Kimmerle. Sie findet sich in WW 111, 3 387—402.

# Schleiermachers Hermeneutik und Kritik, hg. von M. Frank; Frankfurt/Main 1977.

% Friedrich Schleiermachers «Allgemeine Hermeneutik von 1809/10», hg. von W. Vir-
mond, in: «Internationaler Schleiermacher Kongress Berlin 1984», 2. Bd. Berlin 1985,
1271-1309.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 131
1. Der Befund der Quellen

Einig weiss man sich bei dem gegenwirtigen Stand der Forschung in der
Frage der Ausgewogenheit von grammatischer und technisch-psychologi-
scher Interpretation innerhalb der Hermeneutik Schleiermachers. Ebenfalls
einig ist man sich in der Beurteilung der Bedeutung der Individualitit eines
Autors, die Schleiermacher bei Rede und Schriftstiick feststellt.*! Differen-
zen ergeben sich bei der Diskussion von Einzelproblemen, vor allem im
Bereich der sogenannten technischen Interpretation. So ist der Ausgangs-
punkt des Betrachters, der Standort des Philosophen und Philologen gegen-
iiber dem des Theologen fiir das Resultat der Analyse ausschlaggebend. Die
bisherige Arbeit Manfred Franks iiber Schleiermachers Werk zeigt das ein-
driicklich. Der Philosoph Frank hat eine andere Blickrichtung als die Theo-
logen, die Schleiermachers Schriften bisher interpretiert haben. Es kann im
Rahmen dieser Studie nicht vollstindig und umfassend die Hermeneutik
Schleiermachers dargestellt werden, auch nicht das Fiir und Wider innerhalb
der Interpretationsgeschichte. Es muss eine knappe Analyse dessen, was
Schleiermacher unter grammatischer und technisch-psychologischer Inter-
pretation versteht, geniigen, um anschliessend ein Einzelproblem, an dem
die Geister sich scheiden, dem der Divination, vor allem im Blick auf
Bultmanns hermeneutische Konzeption nidher zu beleuchten. Folgen wir
zuerst der Einleitung der wiederaufgefundenen Handschrift Schleierma-
chers, «geschrieben im Winter 1809/10», mit dem Titel: «Die allgemeine
Hermeneutik». Sie fand sich als Abschrift im Nachlass von August Twesten.
Schleiermacher hatte diesem 1811 sein Heft ausgeliehen. Seinen eigenen
Entwurf hatte er, wir Virmond treffend bemerkt, «verschlampt».” Diese
Abschrift der «Allgemeinen Hermeneutik von 1809/10» zeichnet sich durch
grosse Klarheit und prézise Festlegung der Aussagen aus.

Die Einleitung beginnt mit dem bemerkenswerten Satz: «Die Hermeneu-
tik beruht auf dem Factum des Nichtverstehns der Rede. In seiner grossten
Allgemeinheit genommen auch in der Muttersprache und im gemeinen
Leben.»* Auslegungskunst soll diese Situation andern erkliren, indem sie
alle «Bedingungen des Verstehens» herbeischafft und auf «Verstehen im

' G. Scholtz, Die Philosophie Schleiermachers, Darmstadt 1984, 151.

* W. Virmond, Neue Textgrundlagen zu Schleiermachers friilher Hermeneutik. Prole-
gomena zur kritischen Edition. In: Internationaler Schleiermacher Kongress Berlin 1984,
Berlin 1984, 1. Bd., 586.

3 Friedrich Schleiermachers «Allgemeine Hermeneutik von 1809/10, in: Internationa-
ler Schleiermacher Kongress Berlin 1984, Berlin 1985, 2. Bd., 1271 (weiter abgk. Allg. H.).



132 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

héchsten Sinne» abzielt.* Dabei gilt es zu beachten, dass das Verstehen eine
«doppelte Richtung» hat, «nach der Sprache und nach dem Gedanken hin».
Sprache ist fiir Schleiermacher «Inbegriff alles in ihr Denkbaren». Sie ist
zuerst ein «geschlossenes Ganzes» d.h. «alles Einzelne in ihr muss aus der
Totalitit . .. verstanden werden» kénnen.” Die Aufgabe der Sprachanalyse
iibernimmt die grammatische Interpretation. Weil aber jede Rede «einer
Gedankenreihe des Redenden» entspricht, damit die «Natur des Redenden,
seine Stimmung» und seine Absicht, die in die sprachliche Gestalt der Rede
oder Schrift einfliessen, verstanden werden konnen, erfordert dieses zusitz-
lich eine besondere Form der Interpretation. Schleiermacher bezeichnet
diese als die technische.* Beide, die grammatische und die technische Inter-
pretation stehen gleichwertig nebeneinander und ergénzen sich gegenseitig.
Dem entspricht auch die Diktion im Entwurf von 1919: «Das Verstehen ist
nur ein Ineinandersein dieser beiden Momente (des grammatischen und
psychologischen).»’” Daraus ergeben sich zwei Schlussfolgerungen: «1. Die
Rede ist auch als Thatsache des Geistes nicht verstanden, wenn sie nicht als
Sprachbezeichnung verstanden ist... 2. Sie ist auch als Modification der
Sprache nicht verstanden wenn sie nicht als Thatsache des Geistes verstan-
den ist, weil in diesem der Grund von allem Einfluss des Einzelnen auf die
Sprache liegt, welche selbst durch das Reden wird.»* Die von Schleierma-
cher selten verwandte Formulierung Geist darf nicht dazu verleiten, das
Hegelsche Geistverstdndnis anzuwenden. Schleiermacher begreift Geist als
Fihigkeit des Menschen, Vernunft zu haben und zu gebrauchen. Entschei-
dend an diesem Zitat ist die Verzahnung von dusserer Sprachbezeichnung -
die Zeichenhaftigkeit der Sprache — und innerer Sprachbildung, dem Pro-
zess der zur Sprache fithrt. Manfred Frank ist der Auffassung, dass die
Vorlesung von 1832 in der Korrektur des bisher Aufgewiesenen, der gram-
matischen Interpretation den Vorrang gibt.” Das Zitat belegt, dass Schleier-
macher zwar von einer Prioritidt der grammatischen Interpretation spricht,
aber diese nur insofern anstrebt, als es ihm sinnvoll erscheint, zuerst die
philologische Vorarbeit zu leisten. Alle Entwiirfe, die vorliegen, kennen nur
das Gleichgewicht von grammatischer und technischer Interpretation. Es ist
sachgerecht, dass Schleiermacher der grammatischen Interpretation in der

3 Allg. H. 1272.

s Allg. H. 1272.

% Allg. H. 1272

¥ Werke Schleiermachers, Berlin 1838 (WW I,7), weiter abgek. HL13.

3% HL 13.

¥ Schleiermachers Hermeneutik und Kritik, hg. und eingel. von M. Frank, Frankfurt/
Main 1977, 40, weiter abgek. HF.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 133

Darlegung dessen, was sie ist, den Vorrang gibt. So ist auch der Befund im
Entwurf von 1805 bis 1810, den Kimmerle abdruckt: «Grammatisches Ver-
stehen und technisches. Nur relativ kann jenes niedere Hermeneutik heis-
sen, dieses héhere.»* Klar ist an diesem Punkt die «Allgemeine Hermeneu-
tik». In ihr formuliert Schleiermacher: «Wer nur grammatisch verstehen
will, will immer nur unkiinstlerisch verstehen. Wer nur psychologisch ver-
stehn will (man nennt das nicht iibel a priori), wird immer unphilologisch
verstehn.»* Die Ursache dieser Wechselbeziehung findet Schleiermacher im
Wesen der Sprache. Sie bestimmt sowohl die Denkweise des Redenden, als
auch wird sie von dessen «Sprachthitigkeit» mit «neuen Potenzen» berei-
chert.” Fiir den Vorgang des Verstehens verlangt dieser komplizierte Pro-
zess die hochste Anforderung. Schleiermacher erklért diesen mit dem Be-
griff Kunst. Eine weitere notwendige Folgerung trifft er angesichts dieser
Beobachtung. «Keine gegebene Rede» ist «durch sich selbst allein zu verste-
hen», d.h. der Verstehen-Wollende benétigt die Kenntnisse tiber die Person
des Redenden oder Schreibenden und iiber den Gegenstand oder die Sache,
die beredet oder beschrieben wird.” Die Forderung nach einem «griindli-
chen Studium» der historischen Zusammenhénge beider Gegebenheiten
steht im Raum. Als Beispiel fiihrt Schleiermacher die «Einleitungen ins
Neue Testament» an. Er fordert Kenntnisse liber die Welt «aus der das N. T.
unmittelbar entstanden ist»,* eine Forderung, die uns bei Bultmann wieder
begegnen wird, denn dessen Anliegen ist es, soviel als moglich iiber das
Seins- und Weltverstidndnis des geschichtlich gewordenen Glaubens erfassen
zu wollen.

Auf dem Hintergrund dieser Festlegungen gelangt Schleiermachers zu
seiner mittlerweile als hermeneutischer Zirkel bezeichneten Schlussfolge-
rung, die er in diesem Entwurf als zweiteilige «Operation» bezeichnet.
«Erstlich» ist «keine gegebene Rede durch sich selbst allein zu verstehen»,
und: «Daher ist <zweytens> nicht nur das Verstédndnis des Ganzen bedingt
durch das des Einzelnen, sondern auch umgekehrt das des Einzelnen durch

“ Fr. D.E. Schleiermacher, Hermeneutik. Nach den Handschriften neu herausgegeben
und eingeleitet von H. Kimmerle, Heidelberg 1959, 56, weiter abgek. HK.

4 Allg. H. 1272-1273.

2 Allg. H. 1273.

“ Allg. H. 1274.

“ Allg. H. 1275.



134 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

das des Ganzen.»* Das stindige Durchdringen und wechselseitige Ergéinzen
beider Operationen ist fiir ihn so schwierig, dass er wiederum jede einfache
Relation ablehnt und definitiv am Schluss dieser Einleitung die Lehre vom
Verstehen zur Kunstform erhebt.*

1.1. Die grammatische Interpretation

Bei der Antwort auf die Frage, was Schleiermacher unter grammatischer
Interpretation versteht, hilft am besten die wieder aufgefundene «Allgemei-
ne Hermeneutik» weiter, um Licht in das Dunkel der komplizierten Entwiir-
fe und Nachschriften zu bringen, die Liicke und Kimmerle veroffentlicht
haben.”’

% Allg. H. 1276 und 1277. Ein erster Hinweis auf den hermeneutischen Zirkel findet
sich in den Aphorismen von 1805 bis 1809: «Jedes Verstehen des Einzelnen ist bedingt
durch ein Verstehen des Ganzen» (HK 46). Weitere Belege fiir den hermeneutischen
Zirkel finden sich in HK 88, HL 13 und vor allem 36-37. Wahrscheinlich wurde Schleierma-
cher durch Friedrich Ast zu seiner Darlegung der Zirkelstruktur des Verstehens angeregt.
(Fr. Ast, Grundlinien der Grammatik, Hermeneutik und Kritik, Landshut 1808, 185).
Offensichtlich nicht einverstanden mit der Konzeption von Ast, fiir den nach der Meinung
von Szondi der hermeneutische Zirkel als «immer schon gelost» galt (P. Szondi, Einfiih-
rung in die literarische Hermeneutik, hg. von J. Bollack u. H. Stierlin. Frankfurt/Main
1975, 158), fixiert Schleiermacher die Zirkelstruktur des Verstehens. Nach der Meinung
von Scholtz «erhebt» Schleiermacher den hermeneutischen Zirkel «zum wichtigen Ausle-
gungsprinzip» (G. Scholtz, Die Philosophie Schleiermachers, Darmstadt 1984, 149). Die
Akademiereden von 1829 belegen diese Ansicht. In der Auseinandersetzung mit Ast
erklart Schleiermacher, dass dessen Auflosung des hermeneutischen Zirkels mit Hilfe der
Ahndung letztlich nicht moglich ist (HF 331). In der ihm eigenen Weise einer zuriickhal-
tenden ironischen Darstellung eines Standpunkts, den er nicht teilt, erdrtert Schleierma-
cher ausfiihrlich die These Asts. Er setzt diesem den komplizierten ineinandergreifenden
Prozess von Einzelnen und Ganzen entgegen, um schliesslich das «divinatorische Verfah-
ren» (HF 336) als Losung des gordischen Knotens anzubieten. Schleiermacher, dem die
Zirkelstruktur des Verstehens voll bewusst gewesen ist, hielt nichts von der blossen
Kreisbewegung, die letzten Endes dem Verstehen uniiberschreitbare Grenzen setzt.
Frank, der Schleiermachers hermeneutische Bemithungen mit den Sprachtheorien der
franzosischen Existentialisten vergleicht, sieht richtig, dass der hermeneutische Zirkel bei
Schleiermacher nicht «kreisformig», sondern in «Spiralen» verlduft (M. Frank, Das indivi-
duelle Allgemeine. Textstruktuierung und -interpretation nach Schleiermacher, Frankfurt/
Main 1977, 306 u. 307), d.h. Schleiermacher zielt auf immer besser verstehbare Ebenen
der Seinserkundung in Schrift und Rede der Verstehen-Vermittelnden und der Verstehen-
Suchenden ab. Wie sich noch zeigen wird, ist die Divination fiir ihn die mogliche Fiahigkeit
des individuell Verstehenden, um das Unverstehbare zu durchdringen, vergleichbar, wie
ich hier schon andeute, mit der existentialen Analyse Bultmanns.

“ Allg. H. 1276.

“7 HL 41-142; HK 57-68 und 90-107.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 135

Philologische Sachkenntnis, wie sie heute im Gebrauch ist, wird von
Schleiermacher gefordert. Er verlangt die Untersuchung der Gegebenheit
von Sprache in ihrem objektiven Bestand in Wort- und Schriftzeichen. In
seiner Diktion heisst das «das sinnlich und &dusserlich vermittelnde zwischen
dem Redenden und Horenden» feststellen zu miissen.* Schleiermacher will
das «Gesetz der Sprache» und den «Gehalt ihrer Theile» erkunden.® «Zwey
Elemente» sind fiir Schleiermacher «in der Sprache zu unterscheiden», die
materiellen und die formellen. In einer fiir ihn seltenen Einfachheit definiert
er das materielle Element als «die Worter» und das formelle als «die Verbin-
dungen».” Beide Elemente sind der Verdnderung in der geschichtlichen
Situation, dem Bereich, aus dem sie erwachsen, der Alltagssprache, der
Poesie oder gehobenen Prosa unterworfen. Sie bleiben, wie es im Frithwerk
Schleiermachers ablesbar ist, an die individuelle Bedingtheit gebunden.

Die Bestimmung der materiellen Elemente lduft auf die Untersuchung
von Subjekt und Pridikat hinaus. Wieder in aller Einfachheit hingestellt,
unter Berufung auf Platon, definiert Schleiermacher das materielle Ele-
ment: «Jeder Satz besteht urspriinglich aus zwey Elementen, Subject und
Pridikat. Das ist die Theorie des Platon.»”" Der Aufweis der wichtigsten
Relationen zwischen beiden Teilelementen bestimmt in grosser Klarheit die
Ausfiihrungen im Entwurf von 1809/10. Nur verwiesen sei auf die vielfdltigen
Analysen von Subjekt und Pridikat, wie sie aufeinanderwirken, in welcher
Weise sie als Begriff und Urteil existieren, wie sie miteinander verkniipft
werden, wo ihre und der Sétze Teilungsgriinde liegen, innerhalb der ver-
schiedenen Entwiirfe zur Dialektik, die von 1811 an bis zum Jahre 1831
vorliegen. Verwiesen sei auch nur auf die Verbindung von Hermeneutik und
Dialektik, die Schleiermacher selbst am klarsten in der Dialektikvorlesung
von 1818 behauptet hat. Hermeneutik und Dialektik bestehen in gegenseiti-
ger Zuordnung und Abhingigkeit. Sprache und Denken wirken gegenseitig
so aufeinander, dass das eine nur durch das andere werden kann und umge-
kehrt. Die Kunst der Hermeneutik ist die «Aufldésung der Sprache in Den-
ken», die der Dialektik «ist solche Aufldésung des Denkens in Sprache».** In
der «Wechselwirkung» beider entsteht approximativ die werdende «Klar-
heit» des Denkens. Die Beziehung beider verlduft nicht in einer «unfrucht-

% Allg. H. 1276.

¥ Allg. H. 1267.

50 Allg. H. 1276.

st Allg. H. 1282.

52 Dialektik. Aus Schleiermachers handschrift. Nachlasse, ed. von L. Jonas. Werke
Schleiermachers, Berlin 1839 (WW II1, 4,2), weiter abgek. DJ 261.



136 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

baren Kreisbewegung».” Diese Aussage Schleiermachers lisst sich ebenfalls
auf dessen Verstindnis vom hermeneutischen Zirkel anwenden. Der Verste-
hen-Suchende bleibt nicht der Gefangene der Bedingungen des Verstehens.
Fiir die Kunstlehre der Dialektik ist das Ziel die Erreichung des hochsten
Wissens, fiir die der Hermeneutik, erreichtes Wissen zugénglich werden zu
lassen. So ist es selbstverstindlich, «dass beide nur miteinander werden»
kénnen.*

Nur wenige Bemerkungen sollen die Funktion der formellen Elemente im
Bereich der grammatischen Interpretation aufzeigen. Bei der Bestimmung
von «Casus, Pripositionen, Tempora» und «Modi» sieht Schleiermacher die
besondere Schwierigkeit der Sprachgestalt.” In Anwendung auf das Neue
Testament heisst das, z. B. die «Lockerheit der Perioden» in den historischen
und didaktischen Schriften zu beachten.” Schleiermacher beherrschte die
griechische Sprache hervorragend. Fiir ihn, den Platonkenner, entsprach das
Griechische im NT im Gegensatz zur klassischen Sprachform griechischer
Grammatik, der des «gemeinen Lebens, ouvvij0eia». Ausdriicklich wird
dieser Tatbestand von Schleiermacher hervorgehoben. Er schreibt: «Diess
verdient Beachtung.» Er stellt fest: «Uberall wo die Grammatik behandelt
wird, sieht man mehr auf die kiinstlerische, ausgearbeitete Form der Rede»
und achtet nicht auf das, «was im gemeinen Leben vorkommt».”” Worauf
will Schleiermacher hinaus? Nach seiner Meinung vermischte sich das nor-
male Alltagsgriechisch des NTs mit den semitischen Dialekten, die man
damals sprach. Schleiermacher bedenkt sowohl die moglichen Vermischun-
gen, die Konsequenzen der Ubertragung von einer Sprache in die andere,
als auch die Denkstrukturen, die zur Sprachgestalt des NTs fithrten. Das
Ergebnis stellt er so vor: «Hier eroffnet sich eine weitere historische Be-
trachtung», die u.a. ihr Augenmerk darauf richten muss, inwieweit die
Sprache des NTs und die des sogenannten «gemeinen christlichen Lebens»
in das geschichtliche Wirken der christlichen Kirchen iibergegangen ist und
sich dort erhalten hat, als lingst die Sprache des «Offentlichen Lebens»
zerfallen war.”® Diese Gegebenheit der Sprache im NT verlangt die histori-

3 DJ 260.

* DJ 261.

» Allg. H. 1287, so auch: HK 98.

6 HK 98.

7 HL 59. (Diese Ausfiihrungen Schleiermachers fehlen in der Ausgabe Franks. Frank
ist der Meinung, dass die Vorlesungsteile aus dem Jahre 1819, die sich auf das NT beziehen
und nur als Nachschriften vorliegen, unwesentlich sind. So kiirzt er die Hermeneutikausga-
be Liickes erheblich!)

¥ HL 59 und 60.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 137

sche Kritik. Sie ist fiir Schleiermacher die Konsequenz der «genauen herme-
neutischen Operation».” Ebenso eindeutig ist die Forderung nach histori-
scher Kritik bei der Problemerorterung der «Composition» der vier Evange-
lien: «So geht also die Aufgabe der historischen Kritik der Evangelien auf
das hermeneutische Verstehen der Composition zuriick, und je reiner die
hermeneutische Aufgabe gelost wird, desto sicherer die Basis fiir die histori-
sche Kritik.»® Sind das nicht Forderungen, die auf eine Methodik der
historisch-kritischen Exegese abzielen, die Bultmann verteidigt und weiter-
fithrt? '

Bei seiner Auseinandersetzung mit Ast und F. A. Wolf in der ersten Aka-
demierede fordert Schleiermacher die Zusammengehorigkeit von gramma-
tischer und historischer Interpretation. Nach seiner Meinung ist sie langst in
der hermeneutischen Tradition aufweisbar.®

In der zweiten Akademierede verlangt er demonstrativ «historische Kri-
tik»® und versteht darunter genau das, was heute Allgemeingut der histo-
risch-kritischen Exegese ist.

Wie weit geht das Vermdgen der grammatischen Interpretation? In den
Aphorismen zur Hermeneutik 1805 und 1809 findet sich eine Bemerkung zur
Relation von grammatischer und technischer Interpretation, der man bisher
wenig Beachtung geschenkt hat. Schleiermacher erklért die grammatische
Interpretation als die «objektive», die technische als die «subjective». Das
Objektive, also die fassbaren Worter und deren Verbindungen haben bei der
hermeneutischen Aufgabe eine «negative» Funktion, d.h. sie geben die
«Grenzen» an. Der technisch-subjektiven Interpretation spricht Schleierma-

% HL 170.

% HL 220.

1 HF 310. Bisher ist nicht eindeutig geklirt, inwieweit Schleiermacher mit der herme-
neutischen Tradition vor ihm vertraut gewesen ist. Redekers Abdruck der skizzenhaften
Ausfiithrungen Diltheys zu Schleiermachers hermeneutischen Entwiirfen, Diltheys Urteil
iiber Schleiermachers Bearbeitung vorhandener hermeneutischer Schriften, reichen nicht
aus, das Problem zu kldren (W. Dilthey, Leben Schleiermachers. Hg. von M. Redeker,
Berlin 1966, 2. Bd., 684-787). In seinem Aufsatz, «Schleiermacher und die hermeneutische
Tradition», wirft W. Hiibener Schleiermacher vor, die vorliegenden hermeneutischen
Schriften entweder tiberhaupt nicht oder fehlerhaft interpretiert zu haben. Er bezichtigt
Schleiermacher einer «diffuse(n) Beschreibung der psychologischen und technischen Auf-
gabe» (W. Hiibener, Schleiermacher und die hermeneutische Tradition, in: Schleierma-
cher Kongress 1984, Berlin 1984, 565). Bei Schleiermacher «wird am Ende nur das subjek-
tiv Divinatorische tibrigbehalten» (ebd. 566). Trotz dieser iiberzogenen Kritik hat Hiibe-
ner recht, wenn er darauf verweist, dass Schleiermachers Hermeneutik «einen vielfiltigen
Verkehr mit der Tradition unterhilt». Die «Freilegung dieser Zusammenhinge» bleibt
weiter eine Aufgabe der Forschung (ebd. 574).

52 HF 354.



138 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

cher eine positive Funktion zu. Nur sie ist in der Lage, «vollkommene
Kenntniss und vollkommen richtigen Gebrauch der Sprache» bei stdndiger
Koppelung mit der grammatischen Interpretation zu erreichen.®

Ebenso eindeutig in der Sache, aber préziser bestimmt die Allgemeine
Hermeneutik die Beziehung von grammatischer und technischer Interpreta-
tion. Dort schliesst Schleiermacher seine ausfiihrliche Erorterung der for-
mellen Elemente mit der Forderung ab, die «lebendige Betrachtung eines
Ganzen der Rede» nach eingehend erfolgter Darlegung der grammatischen
Interpretation in einem nétigen technischen Teil durchzufiihren, nachdem es
«nicht(s) grammatisch streitiges mehr» gibt.*

1.2. Die technische Interpretation

Schleiermachers Vorstellungen von der richtigen Anwendung der gram-
matischen Interpretation sind heute Allgemeingut der Philologie. In der
Diskussion, zur Nachfrage geradezu herausfordernd, bleibt der Teil seiner
Hermeneutik, den er als den technisch-psychologischen bezeichnet. Es ist
zuerst notwendig, sich von den iiblichen Vorstellungen, die von den Begrif-
fen technisch und psychologisch ausgehen, zu losen. Mit der Formel «die
Rede zuerst eben so gut und dann besser zu verstehen als ihr Urheber»®, die
wohl zuerst von Kant®, dann von Schelling unter Berufung auf Kant% und
ebenso von Fichte® verwandt wurde, ist nur teilweise die Absicht Schleier-
machers mitgeteilt. Gadamer bezeichnet die Formel als den «Anspruch der
Philosophie».% Fiir ihn ist sie «uralt». Sie ist letztlich das «Prinzip der
wissenschaftlichen Kritik».” Schleiermacher gebraucht die Formel nach Ga-
damers Ansicht als «philologische Regel».” Das trifft nur teilweise zu. In der
Anordnung der Aphorismen und des Entwurfs von 1819 hat die Formel einen
untergeordneten Stellenwert. Schleiermacher greift sie auf, um sie seinem
Prinzip unterzuordnen, dem eingangs an einigen Belegen des Frithwerks
aufgewiesenen individuell-transzendentalen Prinzip eines sprach- und be-

% HK 31-32.

% Allg. H. 1296.

% HK 56, 87.

% Kr. d. r. V. B 370.

7 F. W.J. Schelling, Werke, Miinchen 1956. 2. Ergéinzungsband, 39.
% J.H. Fichte, Werke, Berlin 1971, Bd. VI, 337.

% H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tiibingen *1965, 183.

" Ebd. 183.

I Ebd. 183.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 139

grifflosen Verstehens, mit dem letztlich mehr erfasst wird als mit der Sprach-
form, und das transzendental grenziiberschreitend in die Tiefe des Seins
vordringt. Dreh- und Angelpunkt der hermeneutischen Absicht und Aus-
druck der Besonderheit seiner Verstehenslehre sind Schleiermachers Aus-
fiihrungen im Leitsatz 6 der Vorlesung von 1819: «6. Fiir das ganze Geschift
giebt es vom ersten Anfang an zwei Methoden, die divinatorische und die
comparative, welche aber wie sie auf einander zuriickweisen auch nicht
diirfen von einander getrennt werden.»’* In der Erlduterung zum Leitsatz
fiihrt Schleiermacher weiter aus: «Die divinatorische ist die, welche indem
man sich selbst gleichsam in den anderen verwandelt, das individuelle un-
mittelbar aufzufassen sucht. Die comparative setzt erst den zu verstehen-
den als ein allgemeines, und findet dann das Eigenthiimliche, indem mit
andern unter demselben allgemeinen befassten verglichen wird. Jenes ist die
weibliche Stirke der Menschenkenntniss, dieses die minnliche.

Beide weisen auf einander zuriick, denn die erste beruht zunéchst darauf,
dass jeder Mensch ausser dem dass er selbst ein eigenthiimlicher ist eine
Empfanglichkeit fiir alle anderen hat. Allein dieses selbst scheint nur darauf
zu beruhen, dass jeder von jedem ein Minimum in sich trégt, und die
Divination wird sonach aufgeregt durch Vergleichung mit sich selbst.«”

Die komparative Methode ist fiir Schleiermacher ein sténdiges Verglei-
chen des als sicher Erkannten untereinander, um noch bestehende dunkle
und unklare Stellen nach und nach zu erhellen. Sie ist, wie Scholtz ausfiihrt,
eine «historisch-philologische Detailarbeit»”, die in jedem Fall eng mit der
grammatischen Interpretation verbunden sein muss. Sie ist Allgemeingut
der Geisteswissenschaften geworden und diirfte, so wie sie Schleiermacher
konzipiert, nicht umstritten sein.

Was aber heisst divinatorisch? Die gegenwirtige Diskussion zeigt ein
verwirrendes Bild”. In der antiken Welt bedeutete Divination soviel wie die
Erkundung des gottlichen Willens durch Eingeweideschau der Tiere, die
Beobachtung des Vogelflugs oder der Konstellation der Gestirne durch die
Priester. Die Ahndung verborgener Dinge oder kiinftiger Ereignisse meinte
man mit Hilfe der Divination besorgen zu kénnen. Woher Schleiermacher
diesen Begriff entlehnt hat, ob F. A. Wolf der Urheber ist, war nicht feststell-
bar. Schleiermacher verleiht diesem Begriff einen Inhalt, der nahezu unab-
héngig von dessen urspriinglichem Verstdndnis wirkt. Gadamer deutet die

2 HL 146, HK 109.

” HL 146-147, HK 109.

™ G. Scholtz, Die Philosophie Schleiermachers, Darmstadt 1984, 148.

> Die Vortriige und Aufsitze, die anlisslich des Schleiermacher Kongresses 1984 verof-
fentlicht wurden, beweisen das.



140 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Divination bei Schleiermacher als «Kongenialitdt» oder Erraten der Eigen-
tiimlichkeit der anderen Individualitit.” Sie kann als Ausdruck des «Gleich-
seins» des Lesers mit dem Autor verstanden werden. So entspricht diese
Interpretation Gadamers formal durchaus den Ausfithrungen Schleierma-
chers im Leitsatz 6 der Hermeneutik von 1819. Aber, das «dunkle Du» ist fiir
Gadamer Schleiermachers Problem.” Frank, der Gadamers Festlegungen
weitgehendst ablehnt, bezeichnet das Divinations-Theorem als «eines der
heikelsten Themen seines (Schleiermachers) Denkens».” Fiir Frank bindet
Gadamer sich mit der Ersetzung der Divination durch den Begriff Einfiih-
lung zu sehr an die Terminologie der Husserl-Schule.” Frank will Divination
als «Stil» verstehen.® Er ist von dem Gedanken beherrscht, dass die Existen-
tialphilosophie Sartres und dessen Schule eine iiberaus grosse Ndhe zu dem
System Schleiermachers aufweise. Sicher ist Franks Darstellung der Sprach-
theorie eine der bisher tiefgriindigsten. Dennoch muss man der Erkldrung
der Divination mit dem Begriff «Stil» skeptisch gegeniiberstehen. Nach dem
Entwurf von 1819 ist «Stil» «Behandlung der Sprache», in der sich die
Individualitit, «die eigenthiimliche Art» des Redenden niederschligt.®
Nach der Allgemeinen Hermeneutik von 1809/10 ist «Stil» «die Darstellungs-
art», so, wie der «Geist die Denkungsart» ist. Die jeweilige individuelle
«Eigenthiimlichkeit» des Redenden prigt den Stil. Dieser ist formal Ober-
flache, nicht Tiefe. Er signalisiert zwar durch die Besonderheit und mogliche
Vollkommenheit eine Tiefendimension, ist aber mit ihr nicht identisch. Erst
in der gegenwirtigen Forschung wird das Divinations-Theorem bei Schleier-
macher in seiner Bedeutung gesehen. Noch 1953 iibersah Werner Schultz die
tragende Rolle der Divination.® Er war sogar der Auffassung, dass Schleier-
macher den «Wortakzent» auf das «Allgemeine», also auf das nicht Divina-
torische legt.* Auch Peter Szondi geht in seiner Analyse der Hermeneutik
Schleiermachers am Problem der Divination vorbei.* Versuche, das Divina-

" H.G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tiibingen *1965, 177 ff.

7 Ebd. 179.

® M. Frank, Das individuelle Allgemeine. Textstrukturierung und -interpretation nach
Schleiermacher, Frankfurt/Main 1977, 314.

 Ebd. 314.

8% Ebd. 315. Ebenso: HF 47 und: M. Frank, Das Sagbare und das Unsagbare, Frank-
furt/Main 1980, 28.

81 HK 108.

% W. Schultz, Die Grundlagen der Hermeneutik Schleiermachers, ihre Auswirkungen
und ihre Grenzen, ZThK 50 (1953) 158-184.

8 Ebd. 167.

8 P. Szondi, Schleiermachers Hermeneutik heute, in: Sprache im technischen Zeitalter
58 (1976) 95-111.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 141

tions-Theorem mit Erkenntnissen, die ausserhalb des Systems Schleierma-
chers gewonnen wurden, zu erkldren, gehen in die Irre. Auf dem Schleier-
macher-Kongress behauptet Roland Daube-Schackat, dass Schleiermacher
ein genialisches Divinationsverstdndnis und ein ebenso «genieorientiertes
Hermeneutikverstédndnis» habe. Er spricht von der «divinatorischen Kraft
des Geistes» bei Schleiermacher.®’ Er sieht aber als Konsequenz, «dass es
sich bei der Divination um ein diskursives Verfahren handelt, genauer ge-
sagt, um eine Hypothesenbildung».* Daube-Schackat stellt Schleiermacher
in die Nidhe zu Peirees Abduktionsvorstellung, die als drittes zu Deduktion
und Induktion soviel wie Annahme bedeuten soll. An diesem Erkldrungs-
versuch zeigt sich, dass ein Vergleichen, das undifferenziert unterschiedliche
Geisteswelten aufeinander beziehen will, in die Ire fithrt. Was Schleierma-
cher unter Divination verstanden hat, l4sst sich nur aus seinem System selbst
erkldren. Der Begriff als solcher vermittelt nur eine Absicht, die iiber dem
mittelbaren Erfassen des Seins durch Sprache das Unmittelbare zu verste-
hen sucht, obwohl dieses sich der sprachlich-begrifflichen Fassung entzieht.
Diese Absicht ist im hermeneutischen Bemiihen Schleiermachers unabhin-
gig von der Verwendung des Ausdrucks Divination aufweisbar.

In der wiederaufgefundenen Handschrift der Allgemeinen Hermeneutik
findet sich das Wort Divination nicht. Auch in den fritheren Entwiirfen fehlt
die Formulierung. Erst 1819 taucht die Zweiteilung komparativ—divinato-
risch zum ersten Mal auf. Bei einem Vergleich mit dem Entwurf der Allge-
meinen Hermeneutik von 1809/10 ergibt sich innerhalb der gleichen herme-
neutischen Zielsetzung eine andere Wortwahl. Unter II 29 schreibt Schleier-
macher: «Eigenthiimliches jeder Art zu erkennen miissen zwey Methoden
verbunden werden, die unmittelbare und die comparative.»* Dort, wo 1819
«divinatorisch» steht, setzt Schleiermacher 1809/10 noch «unmittelbar» ein.
Was versteht er darunter? Erstens muss beachtet werden, was fiir ithn zu
diesem Zeitpunkt das Eigentiimliche bedeutet. Unter II 27 formuliert er:
«Das Eigenthiimliche in der Composition eines Werkes wird erlangt wenn
man das Subjective in dem Objectiven erkennt. Ndmlich das Eigenthiimliche
im Geiste, in der Anordnung.»* (Verglichen mit dem Entwurf von 1819 steht

8 R. Daube-Schackat, Schleiermachers Divinationstheorem und Peirees Theorie der
Abduktion, in: Schleiermacher Kongress 1984, Berlin 1984, 263.

8 Ebd. 270.

8 Allg. H. 1303.

8 Allg. H. 1303.



142 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

dort, dass das Eigentiimliche, die «eigenthiimliche Art» den Stil bestimmt.*
Danach ist Stil nicht Divination.) Zweitens muss gesehen werden, dass
Schleiermacher unmittelbar auf das «subjective Princip» bezieht, das, wie er
meint, den «Organismus» eines sprachlichen Werkes «bestimmt», das heisst,
in der Zueinanderstellung, die er an dieser Stelle im Blick hat, objektive
Gestalt der Sprachform. Die Relation, die Schleiermacher in der Fortfiih-
rung seines Gedankenganges aufstellt und mit dem Satzteil «die letztere»
einleitet, bezieht die unmittelbare Verstehensform auf das «Gefiihl»”, das
allein Wahrheit gewidhrt. Der «Augenblick» der Reden, der «sprachlose
Gegenstand», den die «Weihnachtsfeier» zum Grund sprachloser Freude
erhebt, gewinnen Gestalt. Das Gefiihl gewédhrt dem Einzelnen divinatorisch
Einsicht und Wahrheit. Es versetzt ihn aber nicht in die Lage, diesen indivi-
duellen Verstehensbesitz zum allgemeinen Besitzgut zu erheben. Individuel-
les Verstehen ist durch das divinatorische Vermogen zwar individuell erwei-
tert, aber fiir die erstrebte allgemeine Giiltigkeit des Verstehens, mit dem
Ziel, diese jederzeit als Uibertragbar zu besitzen, ist eine Grenze gesetzt,
eben die des divinatorisch-subjektiven Verstehens. Divination hat eine dop-
pelte Funktion. So, wie sie dem Einzelnen ein mehr an Einsicht und Verste-
hen ermoglicht, verschliesst sie den Vielen, die das Vermogen der Divina-
tion nicht entwickelt haben, den Zugang zum erhofften Verstehen. Schleier-
macher hat dieses Problem gesehen. Seine Reden sind der beste Beweis. In
ihnen ringt er um die Zuriickgewinnung eines religios bestimmten Lebens,
in dem gleichzeitig mit der Ausrichtung auf Frommigkeit und Glauben die
Durchdringung und Gestaltung aller Weltbeziige in einer dem Menschen
angemessenen Weise wirklich werden soll. Es ist hier nicht der Platz, seinen
Losungen, vor allem in der Ethik und der Dialektik ausfiihrlich nachzuge-
hen, die Einsicht in die Struktur des Gefiihls geben, das jeder Mensch
besitzt. Religioses Gefiihl als «unmittelbares Existentialverhéltniss» zu er-
klidren, war ein Lebensziel Schleiermachers.” Darum hat er sich in allen
seinen Schriften gemiiht, vergleichbar mit den unabléssigen Versuchen Bult-
manns, seinen Kritikern zu erldutern, was er (nicht Heidegger) unter exi-
stentialer Interpretation versteht.

Der Vorwurf, Divination sei ein elitdres Vermogen, kann gegen Schleier-
macher nicht erhoben werden. Neben der Entwicklung der divinatorischen

8 HL 145: «3. das ganze Ziel ist zu bezeichnen als vollkommenes Verstehen des Styls.
Gewohnt sind wir unter Styl nur die Behandlung der Sprache zu verstehen. Allein Gedan-
ke und Sprache gehen iiberall ineinander iiber, und die eigenthiimliche Art den Gegen-
stand aufzufassen geht in die Anordnung und somit auch in die Sprachbehandlung iiber.»

% Allg. H. 1303.

! Werke Schleiermachers, Berlin 1836 (WW 1,2) 586.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 143

Fiahigkeit fordert er energisch das Betreiben der komparativen Methode,
also sachliche wissenschaftliche Arbeit, er formuliert «vollstdndiges Studi-
um»*?, gemeint ist von ihm philologisch fundierte Textkritik, ohne Verzicht
auf die unmittelbare divinatorische Gefiihlsbeziehung zum Verstehensob-
jekt.

Bevor der Befund der Divination in der Hermeneutik von 1819 und in den
Akademiereden weiter untersucht wird, soll der Frage nachgegangen wer-
den, ob es im Hinblick auf das divinatorische Vermogen eine Beziehung
zwischen der Dialektik und der Hermeneutik gibt. Die Formulierung Divi-
nation findet sich nur in der Dialektikvorlesung von 1818. Dort wird sie als
ein Mittel benannt, der Irrationalitit der Sprache Herr zu werden.” Das
heisst nicht, dass Schleiermacher die Problemstellung, die mit dem Begriff
Divination aufgewiesen ist, unerortert lésst.

Der Frage nach einem unmittelbaren Verstehen des Seins ist Schleierma-
cher in allen Vorlesungen zur Dialektik von 1811 bis 1831 intensiv nachgegan-
gen. Ergebnis seiner Suche ist die Behauptung, dass nur das Gefiihl die
Moglichkeit besitzt als unmittelbares Selbstbewusstsein, den transzendenten
Grund des Seins zu erfassen.* Er gelangt zu dieser Festlegung, nachdem er
ausfiihrlich die Moglichkeiten erkundet hat, mit Hilfe von Begriff und Ur-
teil, das Sein erfassen zu wollen, in eben dieser mit Sprache befdhigten
denkend-wollenden Einheit menschlichen Daseins. Sowohl Begriff als auch
Urteil, an die Grenzen ihrer Funktionsfihigkeit gefiihrt, zur einen Seite als
Chaos oder unendliche Mannigfaltigkeit, zur anderen als hochstes Sein oder
absolutes Subjekt benannt, negieren nicht den transzendenten Grund, son-
dern signalisieren dessen Existenz. Bei seiner Definition von Gefiihl als
unmittelbarem Selbstbewusstsein verzahnt Schleiermacher Denken und
Wollen in ihrem zeitlichen Gesetztsein. Denn ihn dem Augenblick, in dem
beide ineinander iibergehen — Schleiermacher fixiert einen zeitlosen Null-
punkt, der zur augenblicklichen Identitit von beiden fithrt —, entsteht zeit-
lich werdend das unmittelbare Selbstbewusstsein, das Gefiihl.” Unter zeit-
los, gemeint ist von Schleiermacher «auf zeitlose Weise», versteht er: «es soll
dieses Begleiten nicht in der Zeit erscheinen und daher nicht wahrgenom-
men, also auch nicht nachgewiesen werden kdnnen, d. h. es soll kein Korre-
lat in der organischen Funktion zu finden sein».”® Und: «Im Gefiihl sind wir

%2 Allg. H. 1304.

DY 259.

% Friedrich Schleiermachers Dialektik. Hg. von R. Odebrecht, Berlin 1942 (Darmstadt
1976), 286ff., weiter abgek. DO. Und DJ 151.

% DO 286, 291, 288.

% DO 291-292.



144 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

uns die Einheit des denkend wollenden und wollend denkenden Seins ir-
gendwie, aber gleichviel wie, bestimmt.»”” Fiir Schleiermacher ist damit eine
transzendente Bestimmtheit des Selbstbewusstseins erwiesen. Erinnert sei
an die Reden und deren Gefiihlsbestimmung, die dhnlich, nicht in zeitloser
Weise, sondern im sprachlosen Augenblick der erlebten Unmittelbarkeit
zum tieferen Verstehen fiihrt. Im religiosen Gefiihl geschieht nach der Aus-
sage der Dialektik die «Reprisentation des transzendenten Grundes».” Die
aufgewiesene Bestimmtheit des Selbstbewusstseins als religioses Gefiihl
setzt alles Sein, das Sein der Dinge und unser eigenes als «Wirkendes und
Leidendes»,” setzt so den Gegensatz von Empfinglichkeit und Selbsttétig-
keit, der das entstehen ldsst, was Schleiermacher in der Dialektik das allge-
meine Abhiéngigkeitsgefiihl nennt. Sicher ist es nicht das schlechthinnige
Abhéngigkeitsgefiihl, das er meint, aber Schleiermacher kennzeichnet es
eindeutig als religioses Gefiihl." Diesem Gefiihl spricht er das Vermoégen
zu, sich sowohl auf den «Urgrund» des Seins beziehen zu kdnnen, als auch
die «Wahrnehmung» so zu intensivieren, dass diese in der Lage ist, die Tiefe
des «Urgrundes» auszuloten.'” Setzt man fiir Wahrnehmung Verstehen ein,
dann hat man den Bezug, den Schleiermacher als unmittelbaren begreift und
ab 1819 als Divinations-Theorem in seine Hermeneutik einfliessen lésst.
Wenn folglich Divination diese unmittelbar im religiosen Gefiihl begriindete
grenziiberschreitende Eigenschaft menschlicher Verstehensfihigkeit ist,
dann bleibt sie dem von Schleiermacher definierten Prinzip einer Seinsbezie-
hung unterworfen, die er ebenfalls in der Dialektik als «die Idee der Welt»
und «die Idee der Gottheit» erklirt. «Die Idee der Welt entspricht der
Grenze unseres Denkens als terminus ad quem.»'”* «Die Idee der Gottheit
begleitet unser Denken als terminus a quo».'® So bleibt der transzendente
Grund «ausserhalb des Denkens und wirklichen Seins, aber ist immer die
transzendente Begleitung und der Grund beider. Es gibt daher keine andere
Reprisentation dieser Idee als im unmittelbaren Selbstbewusstsein; denn in
die beiden Formen der Denkfunktionen (gemeint sind von Schleiermacher
Begriff und Urteil) kann er nie aufgehen, weder als terminus ad quem noch a
quo.»'" Nach meiner Meinung muss daher die Divination die Verstehensfi-

7 DO 289, DJ 429.
% DO 289, DJ 430.
* DO 290, DJ 430.
% DO 290, DJ 430.
DO 290, DJ 430.
2 DO 306.
% DO 307.
DO 307.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 145

higkeit sein, die im unmittelbaren Selbstbewusstsein verankert, als Ausse-
rung des religiosen Gefiihls, jedem Menschen zuzusprechen ist, der die
Tiefendimension des Seins zu erkunden sucht, will er nicht vor dieser Aufga-
be scheitern. Erinnert sei wieder an die Erklarung des religiosen Gefiihls als
«unmittelbares Existentialverhéltnis», wie sie Schleiermacher in seinem
Sendschreiben an Liicke niedergelegt hat.'” Bestimmt man die Divination
als einen Ausdruck dieses unmittelbaren Existentialverhiltnisses, dann hat
man die Formel, die Licht in das angeblich Dunkle des Divinations-Theo-
rems bringt.

Werden unter dieser Voraussetzung der Deutung einige ausgewéhlte
Stellen in der Hermeneutik von 1819 und in den Akademiereden befragt,
dann ergibt sich die gleiche Erkldrung. In der ersten Akademierede kann
man das sich «Hineinversetzen» des «Auslegers ... in die ganze Verfassung
des Schriftstellers», die Schleiermacher als ein divinatorisches Vermogen
bezeichnet'™, das sich ausdriickt in einer «inneren Beweglichkeit zur eigenen
Erzeugung, aber mit der urspriinglichen Richtung auf das Aufnehmen von
anderen»'”, das die «Seele» des Auslegers als ein «ahnendes Wesen» be-
greift'®, das eine «divinatorische Kiihnheit» erzeugt, die den «riesenhaften
Anfingen der Kindheit» eigen ist, durchaus als vollzogenes unmittelbares
Existentialverhiltnis ansehen.'” So, auf diesem Hintergrund betrachtet, ist
das «Geschift des Verstehens und Auslegens»'!” als Divination «das allméh-
liche Sichselbstfinden des denkenden Geistes»' . Keineswegs liefert Schlei-
ermacher die Hermeneutik der Willkiir eines ausschliesslichen divinatori-
schen Verfahrens aus. Die Schwierigkeiten, die sich bei dieser Methode
einstellen konnen, sieht er selbst.

Geradezu gespickt mit den Begriffen Divination und divinatorisch ist die
«Kritik», als Vorlesung im Winter 1832/33 gehalten. Als Nachschrift ist sie
nur von Liicke ohne Kiirzung abgedruckt worden." In der «Kritik» fiihrt
Schleiermacher die Formulierung «urkundlich» ein, gemeint ist von ihm die
philologisch exakte Ergriindung vorhandener Textgrundlagen. Er setzt die

111

195 Werke Schleiermacher, Berlin 1836 (WW 1,2) 586.

106 HF 318.

7 HF 327.

18 HF 327.

199 HF 327.

10 HF 327.

1l HF 328.

12 HL 263-389. Die «KTritik» ist von einer vorsichtigen Handhabung der divinatorischen

Methode gepragt (HL 272ff.).



146 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

«urkundliche Kritik» mit der «divinatorischen Kritik» in eine derartige Be-
ziehung, dass die letztere niemals losgeldst von der ersteren operieren kann.
Zwar nennt er die urkundliche die niedere, die divinatorische die hohere
Form der Kritik', aber er warnt vor einer einseitigen Uberschitzung der
einen durch die andere. Ausdriicklich bleibt die divinatorische Kritik der
urkundlichen verhaftet, d.h. die Divination wird von steter philologischer
Detailarbeit kontrolliert, so wie im tiibrigen Werk Schleiermachers, vor
allem in der Glaubenslehre und in der Dialektik, der Gefiihlsbegriff niemals
der Kontrolle durch die Sprachgestalt entzogen wird. Diese Bindung ermog-
licht es dem Divinationsvermdgen innerhalb der «philologische(n) Aufgabe,
die Geschichte der Sprache und Schrift in ihren verschiedenen Existential-
verhiltnissen zu erforschen».'™

Im Hinblick auf das NT warnt Schleiermacher geradezu vor der unkon-
trollierten Anwendung der divinatorischen Kritik."® «Die divinatorische
Kritik ist also im N.T. in Beziehung auf die einfache hermeneutische Aufga-
be allerdings statthaft, aber freilich auch wegen der besonderen Beschaffen-
heit des N.T. zu beschrinken.» Der «historischen Kritik» gebiihrt nach
Meinung Schleiermachers der Vorrang." Erst wenn diese durchgefiihrt wor-
den ist, kann jene angewandt werden.!” «Uberhaupt kénnen wir nicht be-
rechtigt sein, im N.T. die divinatorische Kritik vorwalten zu lassen um eines
allgemeinen Interesses willen...»"™ . .. «Kurz wir sind unter diesen Verhilt-
nissen nicht berechtigt, im N.T. das divinatorische Verfahren anders, als fiir
das unmittelbar hermeneutische Bediirfniss in Anwendung zu bringen.»"
Grund fiir diese Vorsicht ist fiir Schleiermacher die bereits erwéhnte Um-
gangssprache des «gemeinen Lebens»'™, die’ ovviiBeia. Sie kann so ohne
weiteres nicht in ein individuelles Sprachverstdndnis aufgeldst werden. Folg-
lich bedeutet das fiir Schleiermacher immer urkundlich, philologisch exakt
zu arbeiten, das bedeutet, Textvergleiche anzustellen, Formenlehre zu erar-
beiten, also alle die Aufgaben durchzufiihren, die zum Handwerk eines
Neutestamentlers gehoren.'!

= HIL 277.

14 HL 294.

1 HL 311,

6 HL 312.

7 M1 312,

8 HL 313-314.

" HL 314.

2 HI. 59,

21 HL. 342 und 327.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 147
III. Die Hermeneutik Bultmanns
1. Bultmanns Einschédtzung der hermeneutischen Arbeit Schleiermachers

Es stellt sich die Frage, hat Bultmann um das Spannungsfeld innerhalb
der Hermeneutik Schleiermachers vor allem im Bezug auf das Neue Testa-
ment gewusst, d.h. war es ihm bewusst, dass Schleiermacher sowohl die
exakte exegetische Arbeit fordert als auch in der Verbindung zu dieser
exegetischen Aufgabe eine divinatorische Analyse verlangt, die man sicher
mit Abstrichen, aber im Wesen durchaus gleich mit Bultmanns eigener
existentialer Interpretation des Neuen Testaments vergleichen kann??? Die
hier vorgelegte sicherlich nicht erschépfende Uberpriifung der betreffenden
Schriften Bultmanns fiihrt zu modifizierten Antworten. Bultmann kannte
zwar die Hermeneutik Schleiermachers, aber, wie Kimmerle richtig bemerkt
hat, sah er das Werk Schleiermachers mit den Augen Diltheys.”* Dennoch
hat Bultmann den Weg der Schleiermacherschen Tradition eingeschlagen,
wie Lothar Steiger in seiner von Gadamer ausdriicklich gelobten Disserta-
tion hervorhebt.*

In seinem Aufsatz von 1950, «Das Problem der Hermeneutik», finden
sich die ausfiihrlichsten Ausfithrungen Bultmann zu Schleiermacher iiber-
haupt. Eher spirlich erwdhnt Bultmanns Schleiermacher in den anderen
Schriften und wenn, dann nur in Nebengedanken. Bultmann widmet dem
Anliegen Schleiermachers in diesem Aufsatz nur wenige Seiten. Aus diesem
Grund versuche ich, mit teilweise wortlicher Wiedergabe Bultmanns Ein-
schitzung der hermeneutischen Arbeit Schleiermachers zu demonstrieren.

Ausgehend von der Bedeutung der philologischen Arbeit, die er aus-
driicklich wiirdigt, warnt Bultmann vor deren einseitigen Gebrauch oder
deren Anbindung an eine Geschichtswissenschaft, fiir «<welche die Texte nur
noch «Zeugnisse>, <Quellen> sind, aus denen ein Geschichtsbild zu entwer-
fen, d.h. eine vergangene Zeit zu rekonstruieren ist».”> Bultmann ist der
Meinung, «dass die Philologie ihren eigentlichen Gegenstand, die Interpre-

122 1.. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Giitersloh, 1961, schreibt:
«Die Fragen, welche unmittelbar an die heutigen Probleme der existentialen Interpreta-
tion der Theologie rithren, konnen richtig allein aus der Tradition Schleiermachers herge-
leitet werden» (81).

13 H. Kimmerle, Die Hermeneutik Schleiermachers, Diss. Heidelberg 1957, 4.

24 L. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Giitersloh 1961, 8I,
H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tiibingen %1965, 495.

23 R. Bultmann, Das Problem der Hermeneutik, ZThK 47 (1950), 47-69, in: (ders.)
Glauben und Verstehen. Gesammelte Aufsédtze, Tiibingen 1952, 2. Bd., 213. Weiter ab-
gek.: Gl. u. V. II.



148 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

tation der Texte um des Verstehens willen, verlor». Im Blick auf Schleierma-
cher vertritt er zudem die Auffassung, «dass die Einsicht in den Vorgang des
Verstehens, um die sich Schleiermacher einst bemiiht hatte, verlorengegan-
gen war».” Knapp hebt Bultmann das Wesentliche an Schleiermachers
Hermeneutik hervor. Blosse «hermeneutische Regeln» fiihren zu keinem
«echten Verstehen». Die grammatische fordert die technische Interpreta-
tion. Unter grammatischer Interpretation versteht Bultmann durchaus im
Sinn Schleiermachers «die formale logische und stilistische Analyse». Auch
Bultmann betrachtet diese Analyse nicht als ausreichend. Er meint unter
Berufung auf Dilthey, dass «zur Erfassung der <dusseren Form» ... die der
<nneren Form> kommen» muss und versteht darunter die <divinatorische>
Interpretation.«”” Bultmann deutet diese Interpretationsform als »ein
«Nachbilden», ein <Nachkonstruieren> in seiner lebendigen Beziehung zu
dem Vorgang der literarischen Produktion selbst«. In der Ubernahme der
Siitze Dilthey’s'™ wird Verstehen zur »eigenen Nacherzeugung der lebendi-
gen Gedankenverkniipfung«. Die »Individualitit des Auslegers und die
seines Autors« ergénzen sich. Sie haben sich beide »auf der Grundlage der
allgemeinen Menschennatur gebildet«, so Dilthey™, und folglich wird die
»Gemeinschaftlichkeit der Menschen untereinander fiir Rede und Versténd-
nis ermoglicht«.™°

Der Riickgriff Bultmanns auf Dilthey bei der Erorterung der Hermeneu-
tik Schleiermachers ldsst die Vermutung zu, dass Bultmann die damals
vorliegenden Quellen, die Akademiereden Schleiermachers, dessen Herme-
neutikentwiirfe und Vorlesungsnachschriften, wie sie Liicke editiert hat, nur
teilweise kannte.

In der Folge seiner weiteren Ausfithrungen stellt Bultmann Schleierma-
cher in die Tradition zu Winckelmann und Herder. Letzterer hat tatsdchlich
mit seiner Sprachtheorie auf Schleiermacher eingewirkt.™ Fiir Bultmann ist
Schleiermacher einer der wichtigsten Vertreter der hermeneutischen Wis-
senschaft, der zu deren Entwicklung Wesentliches beigetragen hat. Aber,
das darf jetzt bereits gefolgert werden, er gehort der Vergangenheit an und

126 G1. u. V. II 214.

27 Gl. u. V. II 214.

28 'W. Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik (1900) in: Gesammelte Schriften 1924,
5. Band, 317-383.

129 Ebd. 329.

Gl u. V. 11214

Bl W, Brandt weist u.a. den Einfluss Herders auf Denkkategorien Schleiermachers
nach. W. Brandt, Der Heilige Geist und die Kirche bei Schleiermacher, Ziirich 1968, 41ff.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 149

besitzt fiir Bultmann in der Relevanz zur Gegenwart nur einen begrenzten
aktuellen Wert.

Zudem muss den weiteren Ausfithrungen Bultmanns entnommen wer-
den, dass Dilthey es ist, der die hermeneutische Fragestellung an ein «Inter-
esse» bindet, «das im Leben des Fragenden begriindet ist» und das zur
«Voraussetzung aller verstehenden Interpretation» fiihrt.”* Dieses Interesse
ist in den «zu interpretierenden Texten lebendig» und «stiftet» «die Kommu-
nikation zwischen Text und Ausleger».”® Unter Berufung auf Dilthey be-
zeichnet sie Bultmann als die «Verwandtschaft zwischen Autor und Ausle-
ger». Sie ist die «Bedingung der Moglichkeit des Verstehens». Damit ist fiir
Bultmann die «spezielle Schleiermacher-Diltheysche Fragestellung» umris-
sen. Bultmanns Nachfrage, welche Voraussetzungen genauer bestimmt
werden miissen, fiihrt zu der Feststellung: «Statt der Reflexion auf die
Individualitdt von Autor und Ausleger, auf ihre Seelenvorgéinge und auf die
Genialitdt oder Kongenialitédt des Auslegers bedarf es der Besinnung auf die
einfache Tatsache, dass Voraussetzung des Verstehens das Lebensverhiltnis
des Interpreten zu der Sache ist, die im Text — direkt oder indirekt zu Worte
kommt.»™ Dieses Zitat kann durchaus so interpretiert werden, dass das
Lebensverhiltnis eines Verstehensuchenden die unabdingbare Vorausset-
zung des Verstehens ist. So konnte Schleiermacher auch geurteilt haben.
Denn ohne dass, wie ich vermute, eine genaue Kenntnis des Schaffens
Schleiermachers bei Bultmann vorliegt, trifft er Schleiermachers Intention,
das Gesamte der Wirklichkeit, eben die Tatsache, in den Griff zu bekom-
men. Es hat den Anschein, als folge Bultmann konsequent der Verstehens-
theorie Schleiermachers. Genau wie dieser erklért er die «subjektivste Inter-
pretation» als die «objektivste», d. h. fiir ihn, «allein der durch die Frage der
eigenen Existenz Bewegte vermag den Anspruch des Textes zu horen.»"® So
ist fiir Bultmann die «Forderung, dass der Interpret seine Subjektivitdt zum
Schweigen bringen, seine Individualitédt ausloschen miisse, um zu einer ob-
jektiven Erkenntnis zu gelangen,... die denkbar widersinnigste.» Voraus-
setzungslosigkeit, die Bultmann zwar im Hinblick auf falsche «Wiinsche»,
z.B. Bestitigung einer dogmatischen Meinung, verteidigt, verlangt aber
«gerade die dusserste Lebendigkeit des verstehenden Subjekts, die mog-
lichst reiche Entfaltung seiner Individualitéit» .’

B2 Gl. u. V. II 217.
13 Gl. u. V. I 217.
B34 Gl.u. V. II 217.
B5S Gl u. V. 11217
36 Gl. u. V. II 230.
37 Gl. u. V. II 230.



150 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers
2. Verstehen als Existential

Das Ergebnis seiner Bestimmung der Hermeneutik auf dem Hintergrund
der Analyse Schleiermacherscher Hermeneutikgrundsitze fasst Bultmann
folgendermassen zusammen: «Voraussetzung jeder verstechenden Interpre-
tation ist das vorgédngige Lebensverhiltnis zu der Sache, die im Text direkt
oder indirekt zu Worte kommt und die das Woraufhin der Befragung leitet.»
Neben diesem Lebensverhiltnis steht gleichberechtigt ein Vorversténdnis
«der in Rede oder in Frage stehenden Sache».'

Dieses Lebensverhiltnis zu der Sache findet Bultmann am klarsten zur
Geltung gebracht in «<Heideggers Aufweis des Verstehens als eines Existenti-
als», in dessen «Analyse des Problems der Geschichte» und dessen «Inter-
pretation der Geschichtlichkeit des Daseins».”” Mit dieser Philosophie Hei-
deggers ist das «Problem des Verstehens» fiir Bultmann in hervorragender
Weise bewiltigt worden.'’ Er zihlt die Verstehenszusammenhinge auf, die
durch die existentiale Interpretation erfasst werden. «Das Woraufhin der
Interpretation kann also z. B. gegeben sein durch das Interesse an der Re-
konstruktion des Zusammenhangs vergangener Geschichte»,..."! «durch
das psychologische Interesse», . .. «das dsthetische Interesse», . .. «das Inter-
esse an der Geschichte als der Lebenssphire, in der menschliches Dasein
sich bewegt» ... und letztlich «durch die Frage nach dem menschlichen als
dem eigenen Sein». Dieses Vorverstidndnis fordert Bultmann. Ohne dieses
«und die durch es geleisteten Fragen sind die Texte stumm.»'* Bultmann will
keine Elimination des Vorverstindnisses, sondern dessen Bewusstsein, also
«in der Befragung des Textes sich selbst durch den Text befragen zu lassen,
seinen Anspruch zu héren».'*® Diese Hermeneutik, verstanden als existen-
tiale Interpretation, soll nach Bultmann nicht nur auf allgemeine literarische

Gl . V1227,
39 Gl. u. V. I1 227.
40 Gl. u. V. II 226.
¥ Gl u. V.11227.

“2 Gl. u. V. I 228.

3 Gl. u. V. II 228. In seinem Aufsatz von 1957, «Ist voraussetzungslose Exegese
moglich?» (ThZ13 [1957] 409—417) behauptet Bultmann, dass jede Exegese «von Vorurtei-
len geleitet» wird (Gl. u. V. I11142). Die These, «voraussetzungslose Exegese kann es nicht
geben», erkldrt Bultmann als unberechtigt (143). Er fordert als «unabdingbare Vorausset-
zung» zum einen die «historische Methode» (143) — der Exeget «muss also die geschichtli-
che Bedingtheit der Sprache einer Zeit kennen» (144) — und zum anderen ein «existentiel-
les Verhiltnis zur Geschichte» in der Form einer «existentiellen Begegnung» (147).



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 151

Zeugnisse angewandt werden, sondern auch auf die «Interpretation bibli-
scher Schriften».'*

Damit diirfte der Streitpunkt um Bultmanns exegetisch-hermeneutische
Bemiihungen gekennzeichnet sein. Sind dessen Verstehensversuche im Blick
auf die Texte des NTs einem dem Glauben fremdem Vorverstdndnis ausgelie-
fert, eben der Heideggerschen Philosophie vor der Kehre? Unabhéngig davon,
dass sich existentiale Theologie und Heideggers Philosophie im Kern sicher
nicht entsprechen, wie Steiger richtig feststellt'*®, muss bestritten werden, dass
sich Bultmann illegitim an die Philosophie Heideggers gebunden hat, auch
wenn hin und wieder der Eindruck entsteht, als sei dem so. Bultmanns Bemii-
hen, iiber den Weg der existentialen Interpretation neutestamentliche Texte
hermeneutisch aufzuschliessen, ist ein eigenstindiger Versuch. Es dient dem
besseren Verstehen des Glaubens und dhnelt darin dem Anliegen Schleierma-
chers, mit Hilfe des religiosen Gefiihls den transzendenten Grund, damit auch
Gott und dessen Offenbarung nahezukommen.

2.1. Die Frage nach Gott —
Ursache der existentialen Analyse bei Bultmann

Bei Bultmann ist die Frage nach dem besseren Verstehen der christlichen
Botschaft unabhingig von Heideggers philosophischem Bemiihen entstan-
den. Sie hat sich an der Frage nach Gott entziindet. Das Problem des Wie
und Ob, des Weshalb der Ubernahme gewisser philosophischer Kategorien
Heideggers wihrend einer bestimmten Phase seines Schaffens, der von
«Sein und Zeit», also vor der Kehre, muss zuriickgestellt werden. Wichtiger
ist es, dem nachzugehen, was Bultmann durchaus im Sinne Luthers als das
«sola fide» begreift, angesprochen, wie er formuliert im Sinne der Sprach-
fithrung der dialektischen Theologie, durch den «Anspruch» der geschicht-
lich gewordenen Offenbarung des unsichtbaren Gottes in Jesus Christus.*

¥ Gl ou. V. I1231

145 L. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Giitersloh 1961, 135,

46 In der dialektischen Theologie ist «Anspruch» zu einem Modewort geworden.
E. Brunner versteht Gottes Wort als «Anspruch» (E. Brunner, Die Mystik und das Wort,
Tiibingen *1928, 94). Vermutlich ist F. Ebner der Urheber dieser Wortschépfung (F. Ebner,
Das Wort und die geistigen Realitdten, Innsbruck 1921, 18).



152 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Bereits 1925, zwei Jahre vor dem Erscheinen von Heideggers «Sein und
Zeit», stellt Bultmann in dem Aufsatz «Welchen Sinn hat es von Gott zu
reden?, seine Aussagen iiber den Glauben zur Diskussion."” Er fragt nach
dem Grund des Glaubens, dessen Woher. Er setzt diesen Grund ausserhalb
aller versuchten Objektivierungen. Wird nach dem Ursprung Gott so ge-
fragt, dass eine Begriindung der Wirklichkeit Gottes und eine ebensolche
Begriindung des Glaubens erwartet wird, dann geht dieser Grund verloren.
Es ist die Zeit, in der Bultmann leidenschaftlich den Glauben befragt. In
einem Diskussionsbeitrag zu einem Thurneysen-Vortrag in Marburg 1925,
an den sich Gadamer in seinem Beitrag zur Bultmann-Festschrift anlésslich
dessen 80. Geburtstages erinnert, beschreibt Bultmann die Aufgabe der
Theologie, dass «sie wieder» zu sich «finden miisse», um «das Wort zu
suchen, das imstande sei, zum Glauben zu rufen und im Glauben zu bewah-
ren»‘148

Der siindige Mensch kann nicht von Gott reden. Bultmann beruft sich auf
Luthers Genesisvorlesung.' Trotz der Siinde ist der Anspruch Gottes vor-
handen, wahrgenommen wird er in der «Bestimmtheit unserer Existenz»."
Fast 25 Jahre spéter steht diese Frage nach Gott, zustande gekommen in
eben dieser unserer siindigen Existenz, fiir Bultmann in der gleichen Radi-
kalitét. Sie bestimmt den Tenor seiner Entmythologisierungsthese. In seiner
Antwort auf Nachfragen und Vorwiirfe, die sein beriihmter Aufsatz von
1941, «Neues Testament und Mythologie»™, hervorgerufen hat, erinnert
Bultmann an die Worte Augustinus: «Tu nos fecisti ad te, et cor nostrum
inquietum est, donec requiescat in te.» Bultmann kommentiert Augustinus:
«Das menschliche Leben ist — bewusst oder unbewusst — bewegt von der
Frage nach Gott.»"* So ergibt sich damals und zu diesem Zeitpunkt der

47 R. Bultmann, Welchen Sinn hat es von Gott zu reden? Th. BL. IV (1925) 129-135, in:
Gl. u. V.18S.26-37.

“ H.G. Gadamer, Martin Heidegger und die Marburger Theologie, in: Zeit und
Geschichte, Festschrift fiir R. Bultmann, Tiibingen 1964, 479.

¥ Gl.u. V.127.

50 Gl u. V. 128.

BI'R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie, in: Kerygma und Mythos, Ham-
burg *1954, 1. Bd., 15-48.

52 R. Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, in: Kerygma und Mythos,
Hamburg %1952, 2. Bd., 192.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 153

Debatte fiir Bultmann die Konsequenz: «Will man von Gott reden, so muss
man offenbar von sich selbst reden.»"* So einfach, wie der Satz lautet, ist die
Sache fiir Bultmann nicht. Er registriert sowohl die Flucht des Menschen vor
Gott als auch vor sich selbst. Der Mensch will der «Wirklichkeit entflichen,
... 1in der er steht.» Er will «seiner konkreten Existenz entrinnen, ... in der
er einzig Gottes Wirklichkeit erfassen kann.»"* Tatséchlich kann er Gott
nicht entfliehen. Denn Gott «bestimmt» seine «Existenz» als die des Siin-
ders. Gott steht dem Siinder als der «Ganz Andere» gegeniiber inmitten des
jeweiligen Weltbezugs.”® Ein Weltbild, das von unserer Existenz absieht,
verliert Gott; «nur wenn man sich in seiner eigenen Existenz von Gott
angesprochen weiss, hat es Sinn von Gott als dem Herrn der Wirklichkeit zu
reden».® Wenn ein «Reden von Gott méglich sein kann», dann «nur als ein
Reden von uns». Der Anspruch Gottes an uns schlégt sich als ein «Miissen»
der Rede nieder. Bultmann sieht dieses Miissen als «freie Tat» des «Gehor-
sams» an. Zwar bleibt es fraglich, ob dieses Miissen «fiir uns Wirklichkeit
wird», aber Bultmann riskiert die Antwort: «... ob solches Miissen fiir uns
Wirklichkeit wird, das konnen wir nicht von vornherein wissen. Wir konnen
uns nur klar machen, was dieses Miissen bedeutet, dass es namlich von uns
aus nur freie Tat sein kann, weil es ja nicht unser existentielles Sein enthalten
wiirde. Ob dies Miissen Wirklichkeit ist, das konnen wir nur glauben.

Und eben dies und nichts anderes bedeutet Glauben.»"” Diese Aussagen
wagt Bultmann im Hinblick auf die ergriffene Existenz unseres Mensch-
seins. Denn Glaube ist Antwort gegeniiber dem Tun Gottes an uns, Antwort
auf die Begegnung mit dem «Wort Gottes, das Gottes Handeln in Christus so
verkiindigt, dass es stindige Gegenwart ist», entgegnet Bultmann seinen
Kritikern inmitten der Entmythologisierungsdebatte.® Vor dem Erscheinen
von «Sein und Zeit» wird von Bultmann festgehalten, dass Gott zu uns
spricht und an uns handelt. Rede ich von seinem Handeln, dann rede ich von
meiner Existenz als einer Existenz «in Furcht und Zittern, in Denken und

53 Gl.u. V.128.

54 GI. u. V. I30.

55 Gl. u. V. I 30.

5 Gl. u. V. I33.

57 Gl. u. V. 135.

1% R. Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, in Kerygma und Mythos,
Hamburg %1952, 2. Bd., 202 (weiter abgek.: K. u. M. II).



154 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Vertrauen»."® Gottes Wort gibt uns Existenz und, indem es uns «rechtfer-
tigt», «indem er die Siinde vergibt», macht er uns «aus Siindern zu Gerech-
ten».' Luthers Rechtfertigungslehre ist der Quellort der Theologie Bult-
manns, mithin auch seiner hermeneutischen Methode, nicht die Philosophie
Heideggers. Inmitten der Auseinandersetzung um die Entmythologisierung
verteidigt Bultmann sein Anliegen mit dem Hinweis auf Luther: «In der Tat:
die radikale Entmythologisierung ist die Parallele zur paulinisch-lutheri-
schen Lehre von der Rechtfertigung ohne des Gesetzes Werke allein durch
den Glauben. Oder vielmehr: sie ist ihre konsequente Durchfiihrung fiir das
Gebiet des Erkennens», also dem hermeneutischen Versuch addquat, die
Rede von Gottes Offenbarung in Christo zu verstehen.'® Dieser Riickgriff
auf Luther, sicher von Wilhelm Herrmann vermittelt, zielt auf das Zentrum
der Glaubenswirklichkeit. Unter ausdriicklicher Berufung auf Luther er-

%9 Gl. u. V. 1 36: »Denn wenn es sich im Glauben um die Erfassung unserer Existenz
handelt . .. so bedeutet die Erfassung unserer Existenz je die Erfassung Gottes. Wenn aber
Gott nicht ein allgemeines Gesetz, ein Prinzip, eine Gegebenheit ist, so konnen wir ihn
offenbar nur in dem erfassen, das er zu uns spricht, das er an uns handelt.« R. Bultmann,
Wissenschaft und Existenz, in: Ehrfurcht vor dem Leben. Festschrift zum 80. Geburtstag
von Albert Schweitzer, 1955, 30-43, in: Gl. u. V.III 120: »Es ist hoffentlich deutlich
geworden, dass es ein Denken und Reden iiber Existenz nur in dem Sinne geben kann, dass
der Begriff von Existenz expliziert wird — wie ja durch die soeben gegebenen Ausfithrungen
versucht worden ist. Aus ihnen ergab sich ja, dass Existenz ihrem Sinne nach je meine
Existenz ist, iiber die ich nicht reden kann, sondern aus der allein ich reden kann.«

«Das hat fiir die Theologie die Einsicht zur Folge, dass ein Reden iiber Gott als ein
objektivierbares Reden nicht moglich ist. ... Von ihm lasst sich nur aus der Existenz reden
in Furcht und Zittern.»

R. Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, Kerygma und Mythos VI, 1, 1963,
19-27, in: Gl. u. V. IV 135: «Da Gott kein objektiv feststellbares Weltphédnomen ist, ldsst
sich von seinem Handeln nur so reden, dass zugleich von unserer Existenz geredet wird,
die durch Gottes Handeln betroffen ist. Man mag solche Redeweise vom Handeln Gottes
<«analogisch> nennen. Es wird durch sie zum Ausdruck gebracht, dass das Betroffensein
durch Gott schlechterdings seinen Ursprung in Gott selbst hat, und dass dabei der Mensch
lediglich der Leidende, der Empfangende ist.»

An diesen drei Aussagen, die in der Zeit von 1925 bis 1963 von Bultmann zur Frage woher
die existentielle Analyse ihren Ursprung hat, nimlich in Gott selbst, getroffen wurden,
wird deutlich, dass sein Ansatz der reformatorischen Tradition entstammt und nicht an die
Heideggersche Philosophie gebunden ist.

1% GIL. u. V. 136.

1l R, Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung, in: Kerygma und Mythos,
Hamburg *1952, 2. Bd., 287 (weiter abgek.: KuM II).



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 155

kliart Bultmann, «dass der Glaube ein neues Existenzverhiltnis ist».'** Bezo-
gen auf die hermeneutische Frage, erzeugt diese Glaubenswirklichkeit als
neues Existenzverhiltnis ein exegetisches Vorverstdndnis, das «in der das
menschliche Leben bewegenden Frage nach Gott» begriindet ist.’®® Der
Exeget, der von der «existentiellen Frage nach Gott bewegt ist», hat allein
«die existentielle Begegnung mit dem Text». Sie «kann zum Ja wie zum Nein
fiihren, zum bekennenden Glauben wie zum ausgesprochenen Unglau-
ben».’* Sie bleibt aber eine existentielle Entscheidung, die «nicht objekti-
vierbar ist»'®, die auch «nie endgiiltig verstanden» werden kann, man kann
sie nicht «weitergeben», denn sie «muss immer neu vollzogen werden».'®
Das betrifft nicht die gesicherten «Ergebnisse der methodischen historisch-
kritischen Forschung»'®’ und verhindert auch nicht die «Kontinuitit» von
Lehraussagen, «wie Luthers Verstidndnis der paulinischen Lehre von der
Rechtfertigung allein durch den Glauben», die uns hier wieder als schlagen-
der Beweis von Bultmann geliefert wird.'s®

Spétestens an dieser Stelle darf die Vermutung gewagt werden, ob das
von Bultmann behauptete existentielle Miissen, das zur Rede iiber Gott
fiihrt, nicht vergleichbar ist mit Schleiermachers schlechthinnigem Abhén-
gigkeitsgefiih]? Man koénnte entgegnen: Miissen ist fiir Bultmann freie Tat,
also nicht Abhingigkeit; nur Schleiermacher stellt seinem Abhéngigkeitsge-
fiihl das Freiheitsgefiihl des Menschen gegeniiber, auch Siinde ist fiir ihn
freie Tat des Menschen, von Gott bewirkt, damit der Bezug auf Gott, die
Erlésungsbediirftigkeit lebendig wird.'®

Eine weitere Vermutung muss gedussert werden. Sind die Aussagen bei-
der Theologen in ihren hermeneutischen Entwiirfen, bei gleicher konse-
quenter Forderung nach exakter exegetischer Arbeit, nicht in ihrem letzten
Bezug vom Glauben her bestimmt? Bei Bultmann scheint es einsichtig; ob

162 KuM II 200.
18 Gl. u. V. 11T 149.
18 GI. u. V. III 149.

165 Gl u. V. IIT 117.
166 Gl. u. V. III 149.
17 Gl. u. V. III 149.

168 GI. u. V. III 149-150.

16 Fr. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsitzen der evangelischen
Kirche im Zusammenhang dargestellt, Berlin 1835. Werke Schleiermachers (WW 1,3 und
4) §63; §79.



156 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

der Sachverhalt bei Schleiermacher so ist, bleibt im Streit. Festgehalten
werden muss, dass das Ringen Schleiermachers um giiltige Aussagen tiber
Gott und dessen Offenbarung aus eben demselben Ursprung entstanden ist.
Schleiermacher nannte es die dem Menschen eigene Religiositdat. Ob diese
Religiositédt und christlicher Glaube so ohne weiteres gleichgesetzt werden
konnen, ist ein offenes Problen.

Eine letzte Vermutung sei gewagt. Ist nicht die von Bultmann geforderte
existentielle Analyse und die von Schleiermacher verlangte Divination der
gleiche Ausdruck eines geschenkten Vermogens, das aus dem gelebten
Glauben erwichst? Bei der zuletzt gedusserten Vermutung wiirde Bultmann
sicher widersprechen. Er wiirde zwar zugeben, dass Verstehen etwas ande-
res ist, «als rational erkliaren»,'” aber er wiirde bei dem, was Schleiermacher
mit Divination meint, auf die Gnade verweisen, die mir «begegnet», ge-
heimnisvoll, wie er unterstreicht, die mich aber befihigt, von ihr zu reden."”
Das betont er auf dem Hohepunkt der Entmythologisierungsdebatte, bei
der ihm viel Unrecht zugefiigt wurde."? Bultmanns Forderung nach Entmy-
thologisierung ist nur Erscheinung und nicht Wesen seiner Theologie. Sie ist
das Ergebnis der hermeneutischen Aufgabe und nicht deren Ursache. Zu-
dem ergeben sich in ihrem Bereich so viele Varianten bei der Deutung der
Texte, dass ein Festhalten an der einen oder anderen Auffassung, die Bult-
mann in seinem beriihmten Aufsatz «Neues Testament und Mythologie»
vertrat, nicht zwingend notwendig ist."” Es muss zwar zugegeben werden,
dass ein schlichtes frommes Gemiit, zumal wenn es sich zum Theologiestudi-
um entschlossen hat, um und um geworfen wird, wenn es Bultmanns Mei-
nung zur Kenntnis nehmen muss und erféhrt, dass fast alles, was es geglaubt
hat, nicht stimmen soll. Bedacht werden muss, ob ein Glaube, der an Sachen
gebunden ist, an sogenannte objektivierbare Tatbestdnde, nicht stédrker in
der Anfechtung ist als der Glaube, der nicht weiss, woher er kommt, und
sich als Gnadengeschenk des lebendigen Gottes versteht.

In der Frage der kritischen Aneignung neutestamentlicher Texte ergeben
sich wieder verbliiffende Parallelen zwischen beiden Theologen. Ahnlich
konsequent wie Bultmann mit seiner Entmythologisierung verfihrt Schlei-
ermacher in seinen theologischen Schriften mit den angeblichen Glaubens-
zeugnissen der Bibel. Seine frithen Karfreitags- und Osterpredigten, die

170 KuM 1T 190.

7L KuM 1T 190.

1”2 K. Barth, Kirchliche Dogmatik. III, 2, 531-537.
173 KuM I 15-48.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 157
Karl Barth in seiner Gottinger Schleiermachervorlesung attackiert hat,'*
streichen fast alles, was dem Gliubigen teuer ist. Ebenso verfahrt Schleier-
macher in der Vorlesung «Das Leben Jesu»."” Hohepunkt dieser Art Schlei-
ermacherscher Entmythologisierung ist die Glaubenslehre. Bei den Aussa-
gen liber die Letzten Dinge verdndert Schleiermacher eigentlich alles, was
die herkémmliche Dogmatik behauptet hat."’® Grund dieses Verfahrens ist
fir ihn die Festlegung, nur das aussagen zu diirfen, was dem christlich
frommen Selbstbewusstsein entspricht.””” So weit ist Bultmann nie gegan-
gen. Seine Handhabung philosophischer Begrifflichkeit, fiir die er immer
wieder Schelte erhielt, dhnelt der Arbeitsweise eines bildenden Kiinstlers,
der, um seine Aufgabe optimal zu erfiillen, zum besten Werkzeug greift. Mit
diesem Beispiel kann man Bultmanns Theorie von der richtigen Philosophie
und der daraus entspringenden artistischen Handhabung der existentialen
Interpretation im Gebiet der hermeneutischen Fragestellung beschreiben.

2.2. Bultmanns Theorie von der richtigen Philosophie

Die Frage nach der richtigen Philosophie hat Bultmann immer beschif-
tigt. Es ist in diesem Rahmen nicht méglich, das Problem eingehend zu
erortern. Im Bereich der Hermeneutik ist es fiir Bultmann unausweichlich,
dass die exegetische Arbeit bei ihrem Bemiihen um Verstehen «in Abhén-
gigkeit von der philosophischen» gerit. Denn es ist eine Illusion, «dass je
eine Exegese unabhéngig von profaner Begrifflichkeit getrieben werden
konnte». Bultmanns Vorwurf an die Adresse der Exegeten lautet, dass diese
zumeist «unreflektiert und unkritisch» abhingig sind von einer ihnen «durch

74 K. Barth, Sdmtliche Werke. Gesamtausgabe Ziirich 1978, Bd. III: Die Theologie
Schleiermachers, hg. v. D. Ritschl. Barth spricht von «Zorn» und «Ekel», der ihn beim
Lesen der Predigten ergreift und «von der schlechthinnigen Harmlosigkeit oder Schon-
nicht-mehr-Harmlosigkeit, mit der hier aus dem Kreuz ein erhabenes Friedensbild fiir das
deutsche Haus und aus unserem Verhiltnis dazu eine Sache begeisterten religiosen Auf-
schwungs gemacht, das Ganze ins Idealistisch-biedermeiersche iibersetzt wird» (146
Anm.). Im Bereich der Osterpredigten registriert Barth die «Auferstehungsleugnung»
(181). «Was Wunder, wenn da auch die Auferstehung Christi und damit natiirlich die
Auferstehung iiberhaupt <keine neue Schépfung>, sondern nur Auferstehung vom Schein-
tod sein darf» (182).

175 Fr. Schleiermacher, Das Leben Jesu. Vorlesungen an der Universitidt zu Berlin im
Jahre 1832, Berlin 1864. Werke Schleiermachers (WW I, 6).

16 Fr. Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsiitzen der evangelischen
Kirche im Zusammenhang dargestellt. Werke Schleiermachers, Berlin 1835 (WW 1,3 und
4), §159.

7 Ebd. § 15.



158 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

die Tradition zugegangenen Begrifflichkeit» und ihnen ebenfalls nicht be-
wusst ist, dass jede Begrifflichkeit in irgendeiner Weise wiederum abhéngig
ist von einer Philosophie. Diese Problematik veranlasst Bultmann zu der
Forderung, dass jeder Exeget und damit auch jeder Theologe «Rechenschaft
abzulegen» hat iiber die seine «Auslegung leitende Begrifflichkeit und ihren
Ursprung».'™ So verlangt er: «Man mag ohne Angst formulieren: es handelt
sich um die Frage nach der richtigen Philosophie.»" Ohne Angst, das
unterstreicht Bultmann und wehrt damit jene Philosophie ab, die absolute
Giiltigkeit fiir alle Zeit beansprucht, wie etwa die Hegels. Bultmanns Theo-
rie von der richtigen Philosophie meint «ganz einfach diejenige philosophi-
sche Arbeit, die sich bemiiht, das mit der menschlichen Existenz gegebene
Existenzverstdndnis in angemessener Begrifflichkeit zu entwickeln». Er
setzt diese Feststellung mit einem Satz fort, an dem sich wohl immer wieder
die Geister scheiden werden: «Sie (die richtige Philosophie) stellt also die
Frage nach dem Sinn von Existenz nicht als existentielle Frage, sondern fragt
in existentieller Analyse, was Existenz iiberhaupt meine, und weiss, dass die
existentielle Frage nur im Existieren selbst beantwortet werden kann.»'®
Angesichts dieser Aussage stellt sich die berechtigte Riickfrage an Bult-
mann, ob hier nicht eindeutig die existentiale Interpretation des Daseins
nach Heidegger vorliegt und die Abhingigkeit Bultmanns von der gesamten
Philosophie Heideggers vor der Kehre belegt wird? In der Diskussion wird
diese Frage unterschiedlich beantwortet. Im Blick auf Bultmann vertritt
Ernst Fuchs die Auffassung, dass die Theologie «die hermeneutische Forde-
rung einer existentiellen Interpretation» der Philosophie verdankt. Gemeint
ist die Philosophie Martin Heideggers."™ Nur verweist Fuchs immer wieder
auf die Eigensténdigkeit des NTs, das nach seiner Meinung «gar nicht philo-
sophisch interpretiert» werden kann, «weil es nicht philosophisch disku-
tiert».'® Der katholische Theologe René Marle gesteht Bultmann zu, «be-
grifflichkeit und Sprache» einer bestimmten Philosophie iibernehmen zu
miissen. So sind fiir ihn «jede Exegese und jede Theologie... sofern sie
ndmlich ein bestimmtes Begriffssystem verwendeten, an eine Philosophie
gebunden».'® Durchaus sieht Marle in dieser Bindung eine Gefahr, der man

178 KuM II 192.

179 KuM II 192.

180 KuM 1T 192.

181 E. Fuchs, Zum hermeneutischen Problem in der Theologie. Gesammelte Aufsitze I,
Tiibingen 1959, 115.

182 Ebd. 134. ,

183 R, Marle, Bultmann und die Interpretation des Neuen Testamentes, Leipzig 1960,
40f.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 159

nur begegnen kann, wenn man sich «dariiber klar» ist, «auf welche Philoso-
phie man sich» bezieht, «da man dann zu der <richtigen> greifen kénne.»"™

Lothar Steiger, der Bultmann nicht in blosser Abhingigkeit zu Heidegger
sieht, unterstellt aber jenem, dass er, obwohl von ihm die «fundamental-
ontologische Arbeit Heideggers riickgidngig» gemacht wird, die Theologie
an die Philosophie bindet.” Steiger registriert bei Bultmann den «typischen
Missbrauch an der Philosophie».® Gadamer ist in seinem Urteil wesentlich
vorsichtiger. Er sieht nur eine modifizierte Anlehnung Bultmanns an Hei-
degger.'”

Man sollte den Schwerpunkt in dem schwierigen Satz Bultmanns in der
Festlegung sehen, dass nur die Philosophie — und das kann letztlich jede sein
—fiir den Theologen relevant werden kann, die in der Tiefe unserer Existenz
von der Frage nach Gott durchdrungen ist, die zielstrebig danach fragt,
woher wir sind und wohin wir gehen. Das zur Philosophie gewordene Um-
hergetriebensein des Menschen, der als Siinder auf die Gnade Gottes ange-
wiesen ist, diese erfahrt und ausspricht, vermittelt die Beziehung zu einer
existentiellen Fragestellung, die als existentiale Interpretation ihren berech-
tigten Platz im Gebiet der Theologie hat. _

Auf einen interessanten Briefwechsel zu diesem Problem muss schliess-
lich noch verwiesen werden. Bultmann und Barth standen in entgegenge-
setzten Lagern. Trotz sachlicher Differenzen haben sich beide in Briefen zeit
ihres Lebens in Anstand und gegenseitiger Hochachtung ihre Meinung mit-
geteilt. Befragt nach seiner Einschétzung der von Barth 1928 veroffentlich-
ten «Christlichen Dogmatik» antwortet Bultmann Barth in einem Brief vom
8. Juni 1928."%8 Er wirft Barth den Verzicht «auf die Auseinandersetzung mit
der modernen Philosophie» und die «naiv(e)» Ubernahme einer «alten On-
tologie aus der patristischen und scholastischen Dogmatik» vor. Die Folgen
seien «Unklarheit und Unsauberkeit», Sprengung der «Begrifflichkeit». Fiir
Bultmann «verachtet» Barth «souverin die moderne philosophische Arbeit,
also vor allem die Phinomenologie». Bultmann gesteht Barth zu, dass dies
sicher «durch die Besorgnis, die Theologie mdge sich in Abhéngigkeit von
der Philosophie bringen lassen» geschehen sei, aber der «Preis», den Barth
nach der Meinung Bultmanns «dafiir (zu) zahlen» habe, ist der, «dass Sie
(Barth) faktisch einer vergangenen Philosophie verfallen»."® Wichtig bei der

18 Ebd. 41.

185 L. Steiger, Die Hermeneutik als dogmatisches Problem, Giitersloh 1961, 117.
186 Ebd. 116.

7 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Tiibingen %1965, 492 ff.

188 Karl Barth — Rudolf Bultmann, Briefwechsel 1922-1965, Ziirich 1971, 80ff.
89 Ebd. 80ff.



160 Peter Weiss, Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers

Argumentation Bultmanns ist dessen Riickgriff auf die Dominanz des Glau-
bens. Bultmann rechtfertigt seine Handhabung der richtigen Philosophie:
«Denn da der Glaube der Glaube eines Glaubenden (d. h. eines existieren-
den Menschen ist), kann auch die Dogmatik nur in existential-ontologischen
Begriffen reden; diese aber werden (aus einem urspriinglichen Daseinsver-
stdndnis entsprungen) von der Philosophie ausgearbeitet.»" Das kann nach
Bultmann jede gute Philosophie leisten. Die Antwort Barths gegeniiber dem
Vorwurf Bultmanns muss beachtet werden. Sie lduft vor allem darauf hin-
aus, dass sich Barth um die Philosophie {iberhaupt nicht schert. Er gesteht
Bultmann zu, dass er bei der Abfassung des Rémerbriefes und der Dogma-
tik «links und rechts nach den Begriffen fasste, die ich eben fiir und am
geeignetsten fand, ohne iiber das Problem einer pristabilierten Harmonie
zwischen der Sache und diesen bestimmten Begriffen nachzudenken, weil
ich alle Hinde damit zu tun hatte, dass ich etwas ganz Bestimmtes sagen
wollte .»™!

Protestantische Theologie wird diese Problematik weiter diskutieren.
Nur neige ich der Auffassung Bultmanns zu, dass wohl iiberlegt, aus der
Sinngebung der Zeit in der Verantwortung des Glaubens iibernommen, eine
Begrifflichkeit erfasst werden muss, mit der optimal die theologische For-
schung und der Dienst der Verkiindigung betrieben werden muss, belehrt
vor allem durch Schleiermacher, der nicht eine bestimmte richtige Philoso-
phie sich zu eigen gemacht hat, sondern in einer lebendigen Auseinanderset-
zung mit der Philosophie, die vor ihm lag, angefangen mit Plato und Aristo-
teles, iiber Shaftesbury und Spinoza, hineingeschaut bei Leibniz, fasziniert
von Jacobi, belehrt von Eberhard, Wolf und Reinhard in Halle, fast in
Hass-Liebe zu Kant befangen, in steter Gegnerschaft zu Schelling, Fichte
und vor allem zu Hegel ein System erstellt hat, dass er nicht Philosophie
genannt hat, — er fiihlte sich stets als philosophischer Dilletant —, sondern als
Kunstlehre, Methodik bei der Weitergabe von Wissen und der Entschliisse-
lung von Wissen (also Hermeneutik) verstanden haben wollte, die fiir ihn im
Dienst stand bei der Nachfrage, wer Gott ist und wie sein Wirken auf uns zu
beschreiben sei.

Inmitten der vielen Beitrdge auf dem Schleiermacher-Kongress, Berlin
1984, beeindruckt ein Aufsatz von Bernhard Billy Butzke, «Schleiermachers
hermeneutisches Prinzip im Zusammenhang mit seiner Glaubenslehre, am
Beispiel ausgewihlter Festtagspredigten».'> Butzke weist nach, dass Schlei-

%0 Ebd. 80ff.
B Ebd. 84.
192 Schleiermacher Kongress, Berlin 1984. Band II S. 681-685.



und Rudolf Bultmanns im Vergleich 161

ermacher in erster Linie Prediger war. Er wurde von dem unbedingten
Willen getragen, den Verkiindungsdienst sprachlich-begrifflich so zu gestal-
ten, dass seine Horer im aufgewiesenen hermeneutischen Sinn verstehen
mussten, dass sie von Gott geliebt, begnadet und von Jesus Christus zum
Leben befreit worden sind. Davon geprégt.ist nicht nur Schleiermachers
Glaubenslehre, sondern sein gesamtes Werk, das er als Universitétslehrer,
Wissenschaftler und Prediger hinterlassen hat.

Bultmann hat neben seinen zahlreichen Aufsidtzen beeindruckende Wer-
ke der Nachwelt iibergeben. Sein Johanneskommentar wird innerhalb des
umfangreichen Angebotes exegetischer Hilfen dominierend bleiben. Kein
Prediger, der Sonntag fiir Sonntag seinen Dienst versieht, kann bei einem
verordneten Predigttext aus dem Johannesevangelium an Bultmanns Exege-
se vorbeigehen. Karl Jaspers fragte innerhalb der Entmythologisierungsde-
batte Bultmann: «... sind die Sprechweisen, die Bultmann lehrt, dem Pfar-
rer und seiner Gemeinde nicht ungemein schwer verstéindlich?»'" Abgese-
hen davon, dass Bultmanns disziplinierte Antworten zu bewundern sind,"*
hat sein Ringen um die hermeneutische Konzeption, die der theologischen
Arbeit angemessen sein muss, bewiesen, dass die Verkiindigung des Evan-
geliums in der Sprache der Zeit ohne die vom Glauben her bestimmte
richtige Begrifflichkeit unmdoglich ist. In diesem Bemiihen besteht zwischen
Bultmann und Schleiermacher eine sachliche Verbindung. Es bleibt eine
Notwendigkeit, die wahrscheinlichen parallelen Denkansitze beider zum
Problem der Hermeneutik weiter aufzuspiiren und néher zu erforschen.

Peter Weiss, Leipzig

1% Karl Jaspers, Wahrheit und Unheil der Bultmannschen Entmythologisierung, in:
Kerygma und Mythos III. Band, Hamburg 1945, S. 46.
% R. Bultmann, Antwort an Karl Jaspers, ebd. S. 49-59.



	Die Hermeneutik Friedrich Schleiermachers und Rudolf Bultmanns im Vergleich

