Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Artikel: Schleiermachers Eschatologie nach der zweiten Auflage der
"Glaubenslehre”

Autor: Herms, Eilert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878365

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 46 1990 Heftt 2

Schleiermachers Eschatologie

nach der zweiten Auflage der «Glaubenslehre»*

Es gibt einige klassische dogmatische Lehrstiicke, an denen sich der
Defizienz- oder gar Hiresievorwurf gegen Schleiermacher festmacht. Neben
Schleiermachers Behandlung der Trinitédtslehre ist das vor allem seine
Eschatologie.! Die folgenden Ausfiihrungen beabsichtigen, diesen Vorwurf
am Beispiel der Eschatologie zu iiberpriifen. Zunéchst wird der systemati-
sche Rahmen skizziert, innerhalb dessen die Eschatologie in Schleierma-
chers Glaubenslehre steht. Zweitens wird dann Schleiermachers Grund-
legung der Eschatologie dargestellt und drittens ihre Durchfiihrung. Erst
dann wird dariiber geurteilt werden kénnen, ob bzw. wieweit der bekannte
Vorwurf stichhilt.

I. Der systematische Rahmen

1. In der «Einleitung» zur Glaubenslehre bestimmt Schleiermacher den
Begriff und den Aufbau der Dogmatik.? Der Begriff der Dogmatik wird in

* Referat auf der Fachkonsultation von Systematischen Theologen aus der DDR und
BRD am 23. Mai 1987 in Ostberlin.

! Exemplarisch E. Brunner, Die Mystik und das Wort, Tiibingen 1928, 268-287. Diesen
Bedenken schliesst sich dann auch P. Althaus an: Die letzten Dinge, Giitersloh 1933, 48ff.

? Hierzu nach wie vor wichtig: H.-J. Birkner, Beobachtungen zu Schleiermachers
Programm der Dogmatik, NZSTh 5 (1963) 119-131. Vgl. auch D. Offermann, Schleierma-
chers Einleitung in die Glaubenslehre. Eine Untersuchung der Lehnsétze, Berlin 1969.



98 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

vier Schritten gewonnen: Ausgehend von der Bestimmung des Wesens
des christlichen Glaubens (der christlichen «Frommigkeit») in §11 wird in
§15 der Begriff des «christlichen Glaubenssatzes» eingefiihrt. Aus der
Néherbestimmung dieses Begriffes folgt in §16 der Begriff der «dogmati-
schen Sidtze» und darauf aufbauend in §19 der Begriff der Dogmatik:
«Dogmatische Theologie ist die Wissenschaft von dem Zusammenhang
der in einer christlichen Kirchengesellschaft zu einer gegebenen Zeit
geltenden Lehre.»

In diesem Begriff von Dogmatik ist also — als Implikat des von ihm
vorausgesetzten und eingeschlossenen Begriffs eines «christlichen Glau-
benssatzes» — ein Begriff ihres Gegenstandes eingeschlossen: der christli-
chen Frommigkeit. Die Konstitution dieses Gegenstandes und der
Zusammenhang seiner wesentlichen Momente ist es, der durch den Zu-
sammenhang aller dogmatischen Sidtze zu erfassen und abzubilden ist.
Der Zusammenhang aller dogmatischen Aussagen und seine systemati-
sche Struktur ist die symbolische Reproduktion der konstitutiven Ele-
mente ihres Gegenstandes und von deren systematischem Zusammen-
hang.

Das heisst dann: Der Zusammenhang der dogmatischen Sétze muss
zweierlei zugleich symbolisieren: das Werden der christlichen Frommig-
keit und ihren Gehalt. :

Das Werden der Frommigkeit wird durch die Anordnung des Stoffs im
Gesamtaufriss der Dogmatik dargestellt. Er umfasst drei Teile: a) Schop-
fungs- und Urstandslehre (§ 32-61), b) Stindenlehre (§ 62-85), ¢) Gna-
denlehre (§ 86-169). Dabei geht aus der Beschreibung des Gegen-
standsbezugs der Dogmatik, auf die die Einleitung (§1-31) hinauslauft,
und dann vor allem aus den Einleitungen zu den Teilen der materialen
Dogmatik (also aus den §§ 32-35, 62-64 und vor allen 86-90) hervor, dass
der fiir die Dogmatik tatséchlich gegebene einheitliche Gegenstand nur
die christliche Frommigkeit ist, also das Bestimmtsein des unmittelbaren
Selbstbewusstseins durch die Gnade (und d. h. fiir Schleiermacher grund-
legend und umfassend: durch das Gottesbewusstsein Jesu Christi). Die
der Gnadenlehre vorausgeschickten Teile — Siindenlehre sowie Urstands-
und Schopfungslehre — sind nur aus Verfahrensgriinden ausgegliederte
und fiir sich behandelte Darstellungen von Voraussetzungen des durch
Christus bestimmten unmittelbaren Selbstbewusstseins. Die Wirklichkeit
des hier Vorausgesetzten kommt fiir die Dogmatik nur als in der Wirklich-
keit ihres einen und einheitlichen Gegenstandes mitgesetzte in Betracht.
Dabei handelt es sich bei der Schopfungs- und Urstandslehre um die
logische Voraussetzung des Lebens unter der Gnade, also um die Bedin-



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 99

gung seiner Moglichkeit, wie sie in der «geschopflichen»’ Konstitution
von Selbstbewusstsein iiberhaupt liegt. Hier zeigt sich, dass Schleierma-
cher mit beispielloser Konsequenz den transzendentalen Sinn der christli-
chen Schopfungslehre als Theorie iiber die Moglichkeitsbedingungen des
Geschicks endlicher Freiheit zur Darstellung bringt. Die Siindenlehre
stellt dann die zeitliche Voraussetzung des Lebens unter der Gnade dar;
eine Voraussetzung, die in diesem Leben unter der Gnade nur noch als
prinzipiell iberwundene —d. h. in die notwendige (allerdings nicht: gerad-
linige) Bewegung des Abnehmens versetzte®* — prisent ist. Macht man sich
diesen Aufbau des materialen Teils der Glaubenslehre klar — Darstellung
des Lebens unter der Christusgnade mit vorausgeschickter Darstellung
seiner beiden in ihm selbst gesetzten Voraussetzungen, der logischen und
der zeitlichen —, so erscheint die Durchfiihrung von Schleiermachers Dog-
matik als Bestidtigung dessen, was bereits in ihrer Einleitung programma-
tisch herausgearbeitet worden war: Das sachliche Organisationszentrum
der Glaubenslehre ist Schleiermachers Sicht des Gnadengeschehens. So-
weit die Abbildung des Werdens der Frommigkeit durch den Gesamtauf-
riss der Dogmatik.

Nun zur Darstellung ihres Gehaltes: In der Konstitution des Selbstbe-
wusstseins sieht Schleiermacher dessen Verfassung als Einheit von relativem
Freiheits-, relativem Abhingigkeits- und schlechthinnigem Abhéngigkeits-
gefiihl begriindet, und d. h. als Einheit von Selbst- und Weltbewusstsein auf
der einen sowie diesem Endlichkeits- und dem Gottesbewusstsein auf der
anderen Seite. So tritt mit dieser Verfassung des Selbstbewusstseins also die
systematische Struktur seines Gehaltes in den Blick, die fiir alle moglichen

3 Schleiermachers Glaubenslehre zeigt in ihren §§ 36-61 exemplarisch, dass fiir die
Theologie nach Kant die Schopfungslehre nicht mehr als empirische Weltentstehungstheo-
rie in Betracht kommt, sondern nur noch als transzendentale Theorie liber die wesentliche
Verfassung von welthaftem Sein als Moglichkeitsbedingung fiir alles innerweltliche Ge-
schehen und iiber die - eben nicht innerweltliche oder «autopoietische», sondern transzen-
dente — Konstitution dieser Verfassung. Natiirlich kommt auch fiir die altkirchliche, mittel-
alterlich-scholastische und reformatorische Theologie die biblische Schopfungstradition de
facto nicht als empirische Weltentstehungstheorie im Sinne der neuzeitlichen Naturwissen-
schaft in Betracht. Aber es war diesen alten Theologien faktisch unméglich, sich selbst
ausdriicklich von der naturwissenschaftlichen Kosmologie zu unterscheiden. Daher konn-
te eine spitere Zeit die naturwissenschaftliche Kosmologie als — siegreichen — Konkurren-
ten der theologischen Schopfungslehre missverstehen. Alle sich auf dieser Linie bewegen-
den apologetischen Diskussionen sind seit Schleiermacher de facto als unsachgemiss zu
beurteilen. — Damit ist — nota bene — nicht das Gesprach zwischen Theologie und Naturwis-
senschaft iiberhaupt als unsachgemass erklart, wohl aber der Horizont abgesteckt, in dem
es allein sachgemiss gefiihrt werden kann.

4 Vgl. § 88, sowie § 108-122.



100 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

geschichtlichen Bestimmtheiten dieses Gehaltes gilt, also auch: fiir das
durch das Gottesbewusstsein Jesu Christi bestimmte christlich-fromme Be-
wusstsein; auch dessen Gehalt gliedert sich systematisch in ein spezifisches
Bewusstsein von Selbst und Welt (endlichem Sein) und von Gott. Damit ist
durch die Sache selbst — némlich durch die Verfassung des christlich be-
stimmten Selbstbewusstseins — auch die Struktur des Gehaltes dieses Selbst-
bewusstseins vorgegeben, wie er in jedem der drei (jeweils einem Aspekt des
Werdens des christlichen Bewusstseins gewidmeten) Teile der Dogmatik zu
entfalten ist und von Schleiermacher auch entfaltet wird.

Soweit die einleitende Erinnerung an das Konstruktionsprinzip der Glau-
benslehre: Sie gewinnt als das symbolische Abbild von Konstitution (Wer-
den) und Verfassung (Struktur) ihres Gegenstandes — des christlich be-
stimmten Selbstbewusstseins — ihre Gestalt durch die Kreuzung von zweimal
drei Elementen, von denen die eine Dreiergruppe die Momente seines
Werdens und die andere die Momente seiner Verfassung abbildet; und zwar
so, dass dabei die Abbildung des Werdens des christlichen Selbstbe-
wusstseins den Rahmen abgibt, in den die Abbildung seiner Verfassung (als
die Beschreibung der systematischen Struktur seines Gehaltes) eingezeich-
net wird.

Offenkundig setzt diese Komposition von Schleiermachers Dogmatik
einen urspriinglichen Zusammenhang von Konstitution (Werden) und
Verfassung, Form und Gehalt des Selbstbewusstseins voraus, der einer
weiteren Untersuchung und Explikation bediirftig wire. Das kann hier
nicht geschehen.

Jedenfalls aber miisste eine solche Untersuchung auch diejenigen
Schwankungen und formalen Eigentiimlichkeiten mit beriicksichtigen und
aus der Natur des Gegenstandes der Dogmatik heraus zu erkldren versu-
chen, durch die sich der Aufbau der drei Teile trotz des fiir alle gleichen
Ordnungsgrundsatzes unterscheidet: die variierende Folge von Gottes- und
Weltbewusstsein in der Schopfungs- und Urstandslehre einerseits sowie der
Siindenlehre und der Gnadenlehre andererseits; und vor allem die auffallen-
den Eigentiimlichkeiten im Aufbau der Gnadenlehre, die nur hier, nicht
aber in den vorangegangenen Teilen der materialen Dogmatik auftreten.

Nun betreffen diese zuletzt genannten Eigentiimlichkeiten direkt den
systematischen Ort der Eschatologie. Deshalb miissen sie hier genauer be-
trachtet werden.

2. Die auffallendste Eigentiimlichkeit im Aufbau des dritten Teils besteht
darin, dass zwei seiner drei Abschnitte ihrerseits in «Hauptstiicke» eingeteilt
sind, was in der Schopfungs- und Siindenlehre ohne Parallele ist. Weiterhin
fallt auf, dass dabei die Anzahl der «Hauptstiicke» schwankt:



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 101

Der «erste Abschnitt», der «Von dem Zustande des Christen, sofern
er sich der gottlichen Gnade bewusst ist» handelt, teilt sich in zwei Haupt-
stiicke. Das erste Hauptstiick handelt «Von Christo» (§ 92-105) und bietet
nach einer Einleitung (§ 90) ein erstes Lehrstiick «Von der Person Christi»
(8 93-95) und ein zweites «Von dem Geschift Christi» (§100-105). Daran
schliesst sich das zweite Hauptstiick an, handelnd «Von der Art, wie sich die
Gemeinschaft mit der Vollkommenheit und Seligkeit des Erlosers in der
einzelnen Seele ausdriickt» (§106-112). Es bietet erstens die Lehre «Von der
Wiedergeburt» (d.h. fiir Schleiermacher: Von der «Bekehrung» und
«Rechtfertigung»: §107-109) und zweitens die Lehre «Von der Heiligung»
(d.h.: «Von den Siinden der Wiedergeborenen» und «Guten Werken»,
§110-112).

Insgesamt behandelt also der erste Abschnitt die Christologie und die
Soteriologie als eine Einheit. Dabei ist festzustellen, dass seine Gesamtiiber-
schrift - «Von dem Zustande des Christen, sofern er sich der géttlichen
Gnade bewusst ist» — zwar dem systematischen Organisationsprinzip des
Gesamtwerkes angepasst ist, aber den tatséchlichen Gehalt des Textes nicht
voll erfasst. Denn sie lasst nicht erkennen, dass fiir das Gnadenbewusstsein
das Geschift (und damit auch die Person) Christi grundlegend und somit
eine externe Beziehung fiir es konstitutiv ist.

Ebenso fillt sofort auf, dass Christologie und Soteriologie von Schleier-
macher als Einheit zusammen gedacht werden unter Ausschluss der Pneu-
matologie (die erst im néchsten Abschnitt im Rahmen der Ekklesiologie
ihren Ort findet).

Der «zweite Abschnitt» — «Von der Beschaffenheit der Welt beziiglich auf
die Erlosung» - teilt sich dann nicht in zwei, sondern in drei Hauptstiicke.
Dabei ist das Wesentliche dieses Zustandes der Welt fiir Schleiermacher: die
Existenz der Kirche in der Welt. Dementsprechend werden alle drei Haupt-
stiicke als Aussagenkomplexe iiber die Kirche konzipiert:

Das erste Hauptstiick handelt «Von dem Entstehen der Kirche» (§115-
125); und zwar im ersten Lehrstiick «Von der Erw#hlung» (§117-120) und im
zweiten «Von der Mitteilung des heiligen Geistes» (§121-125).

Das zweite Hauptstiick handelt dann «Von dem Bestehen der Kirche»,
und zwar «In ihrem Zusammensein mit der Welt» (§126-156). — Dabei
tibertrifft dann der innere Aufbau dieses Hauptstiickes alle anderen Haupt-
stiicke an innerer Komplexitit: Es bietet in seiner «ersten Hilfte» «Die
wesentlichen und unverdnderlichen Grundziige der Kirche» (§127-147):
namlich in sechs Lehrstiicken: «Die Lehre von der heiligen Schrift» (§128—
132), «Die Lehre vom Amt» («Vom Dienst am gottlichen Wort», §131-135),
die Lehre «Von der Taufe» (§136-138), die Lehre «Vom Abendmahl» (§139-



102 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

142), die Lehre «Von der Busse bzw. Kirchenzucht» («Vom Amt der Schliis-
sel», (§144f.) und «Vom Gebet im Namen Jesu» (§146f.). Die «zweite
Hilfte» stellt dann dar: «Das Wandelbare was der Kirche zukommt vermoge
ihres Zusammenseins mit der Welt» (§148-156); ndmlich in zwei Lehrstiik-
ken. Erstens die Einheit der Kirche in der Vielzahl von Kirchentiimern
(«Von der Mehrheit der sichtbaren Kirche in Bezug auf die Einheit der
Unsichtbaren»: §150-152) und in einem zweiten Lehrstiick dann das Infalli-
bilitatsproblem («Von der Irrtumsfihigkeit der sichtbaren Kirche in Bezug
auf die Untriiglichkeit der Unsichtbaren»: §153-155).

Nach dieser Behandlung des «Entstehens» und «Bestehens» der Kirche
im ersten und zweiten Hauptstiick handelt dann das dritte Hauptstiick «Von
der Vollendung der Kirche» (§157-163). Auch dieses dritte Hauptstiick
bietet seinerseits wiederum eine Eigentiimlichkeit, die sich bei keinem ande-
ren Hauptstiick findet: Es zerfillt nicht in «Lehrstiicke», sondern in «pro-
phetische Lehrstiicke». Und zwar in vier; namlich «Von der Wiederkunft
Christi» (§160), «Von der Auferstehung des Fleisches» (§161), «Vom jiing-
sten Gericht» (§162), «Von der ewigen Seeligkeit» (§163) und dann in einem
«Anhang» «Von der ewigen Verdammnis» (ohne eigene Paragraphenzahl).

Der «dritte Abschnitt» des dritten Teiles behandelt dann analog zu den
entsprechenden Abschnitten des ersten und zweiten Teils die — zwei — ein-
schldgigen Gottespréidikate der «Liebe» (§166f.) und «Weisheit» (§168f.).

3. Soweit der kompositorische Befund. Fiir sein Verstdndnis miissen drei
Fragen beantwortet werden. Erstens: Wie verhélt sich die Zweigliederung
des ersten Abschnitts zur Dreigliederung des zweiten (3.1.)? Zweitens: Wo-
her erklidrt sich iiberhaupt die nur im dritten, nicht aber im ersten und
zweiten Teil begegnende Aufgliederung aller Abschnitte in «Hauptstiicke»
(3.2.)? Und schliesslich: Was ist der systematische Sinn des im zweiten
Abschnitt des dritten Teiles gegeniiber dem ersten Abschnitt {iberschiessen-
den «dritten Hauptstiickes» (3.3.)?

3.1. Vergleich der Zweigliederung des ersten mit der Dreigliederung des
zweiten Abschnitts. — Fur Schleiermacher ist die Welt unter der Gnade
dadurch gekennzeichnet, dass jetzt die Kirche in der Welt existiert. Daher
verhalten sich die beiden ersten Abschnitte des dritten Teils inhaltlich so
zueinander, dass der erste Abschnitt die individuelle Existenz des christli-
chen Glaubens, der zweite seine soziale (kirchliche) Existenz beschreibt. Im
Rahmen dieser Themenschwerpunkte bilden dann die beiden ersten Haupt-
stiicke der beiden Abschnitte eine inhaltliche Parallele: Die Christologie
(die Lehre von der Person und vom Geschift Christi) zusammen mit der
Lehre von der Wiedergeburt beschreiben der Sache nach ebenso die «Ent-
stehung» des Glaubens des Einzelnen, wie das erste Hauptstiick des zweiten



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 103

Abschnitts die Entstehung der Sozialgestalt des Glaubens, also der Kirche
beschreibt. Und das zweite Hauptstiick des zweiten Abschnitts {iber das
«Bestehen» der Kirche im Zusammensein mit der Welt findet seine sachliche
Parallele in den Aussagen iiber die «Heiligung» des einzelnen Christen, die
sich im zweiten Hauptstiick des ersten Abschnitts finden. Diese sachliche
Zweigliederung — Entstehung der Individual- und Sozialgestalt des Glau-
bens — entspricht zwar der Beziehung zwischen den Hauptstiicken im ersten
Abschnitt nicht genau (die der Sache nach zur Beschreibung der Entstehung
des Glaubens gehorende Wiedergeburtslehre wird kompositorisch dem
zweiten Hauptstiick zugeschlagen). Aber diese kompositorische Entschei-
dung erklért sich leicht aus Schleiermachers durchgéingigem Bemiihen, die
traditionellen Traktatgrenzen der protestantischen Schuldogmatik einzuhal-
ten, und tangiert die bezeichnete Sachparallele nicht.

Angesichts dieser Sachparallele zwischen dem ersten und zweiten Haupt-
stiick des ersten und zweiten Abschnitts tritt das dritte Hauptstiick des
zweiten Abschnitts als sachlich iiberschiessend hervor.

3.2. Zur Aufgliederung der beiden ersten Abschnitte des dritten Teils in
«Hauptstiicke». — Woher erklért sich iiberhaupt die Aufgliederung der bei-
den ersten Abschnitte des dritten Teils in «Hauptstiicke»? Dafiir lassen sich
einerseits Traditionsgriinde, aber andererseits auch Sachgriinde namhaft
machen.

Die Traditionsgriinde liegen im Stoff der traditionellen Schuldogmatik.
Denn Schleiermacher versucht bekanntlich, das Gesamte dieses Stoffes —
einschliesslich seiner Einteilung in Traktate —innerhalb seines dogmatischen
Gesamtaufrisses unterzubringen.

Wir haben bereits an einer Reihe von Einzelheiten gesehen, dass dieses
Bemiihen die Gliederungsfragen, die der dritte Teil aufwirft, zu einem guten
Stiick erklédrt. Aber es erkldrt nicht alle Fragen. Sondern dariiber hinaus
miissen auch Sachgriinde in Anspruch genommen werden, die in Schleier-
machers Sicht der Gesamtthematik des dritten Teiles liegen. Dariiber geben
die Einleitungsparagraphen zum und im dritten Teil Auskunft, insbesondere
die §§ 86-90 und 113-116.

Ich rufe wiederum Bekanntes in Erinnerung: § 86 behandelt die Erlo-
sungsbediirftigkeit, die im Gefiihl der Unseligkeit begriindet ist. Wie wird
diese Bediirftigkeit befriedigt? Dazu stellt § 87 fest: «Wir sind uns aller im
christlichen Leben vorkommenden Annidherungen an den Zustand der Se-
ligkeit bewusst als begriindet (Hervorhebung von mir) in einem neuen gott-
lich gewirkten Gesamtleben, welches dem Gesamtleben der Siinde und der
darin entwickelten Unseligkeit entgegenwirkt.» Inwiefern kann dieses neue
Gesamtleben der Grund fiir die Uberwindung der Erlosungsbediirftigkeit



104 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

sein? Darauf antwortet § 88: «In diesem auf die Wirksamkeit Jesu zuriick-

gehenden Gesamtleben wird die Erlosung durch ihn bewirkt vermoége der

Mitteilung seiner unsiindlichen Vollkommenheit.»

Der folgende § 89 bietet dann eine wichtige Erlduterung zur Auffassung
dieser Mitteilung der Vollkommenheit Jesu als «Erlosung»: In Relation zu
Gott kann diese Mitteilung des kriftigen Gottesbewusstseins Jesu nicht
«Erlosung» genannt werden; sondern es «wiirde von jenem Gesichtspunkt
aus die Erscheinung Christi und die Stiftung dieses neuen Gesamtlebens als
die nun erst vollendete Schopfung der menschlichen Natur zu betrachten
sein».

Der folgende § 90 nimmt dann eine Einordnung des dritten Teils in den
Gesamtaufriss der Dogmatik vor: «Die Lehrsitze, welche den hier (also in
§ 87-89) dargelegten Begriff des Bewusstseins der Gnade nach den drei in
§ 30 aufgestellten Gesichtspunkten entwickeln, vollenden zugleich die
christliche Glaubenslehre in den ihr hier gesteckten Grenzen».

An dieser einleitenden Ubersicht iiber die gesamte Gnadenlehre ist fol-
gendes wichtig:

a) Obwohl sich die Wirklichkeit von Siinde und Gnade fiir den Einzelnen
als Unseligkeit bzw. Seligkeit manifestiert, griindet sie doch in zwei durch ihr
Prinzip verschiedenen Gestalten des menschlichen Gesamtlebens (des
menschlichen Gemeinschaftslebens): dem durch die Siinde gewirkten und
dem neuen, durch die Erscheinung des Erlosers gottlichgewirkten Gesamt-
leben. Von diesem letzteren gilt:

— in ihm «griindet» die Erlosung als angefangene Seligkeit;

— denn in ihm «wird die Erlosung bewirkt» durch die Mitteilung der un-
siindlichen Vollkommenbheit Jesu;

- wobei diese Mitteilung identisch ist mit der «Aufnahme» (also dem Auf-
genommenwerden des betroffenen Menschen) in Jesu stetiges Gottesbe-
wusstsein (§100) oder noch deutlicher: mit dem Aufgenommenwerden
«in das Sein Gottes in ihm»

(vgl. § 94: Die stetige Kriftigkeit von Jesu Gottesbewusstsein war «ein
eigentliches Sein Gottes in ihm»).

Dies alles zusammengenommen heisst nichts anderes als: Das Werk Chri-
sti am Einzelnen griindet in dem durch die Erscheinung Jesu begriindeten
neuen Gesamtleben. Insofern gilt dann auch, dass das neue Gesamtleben
das Geschehen der Erlosung am Einzelnen umfasst. Das wird ausdriicklich
auch in §113 (Einleitung zum zweiten Abschnitt) gesagt: «Alles was durch
die Erlosung in der Welt gesetzt wird, ist zusammengefasst in der Gemein-
schaft der Glaubigen, in welcher sich alle Wiedergeborenen immer schon (!)
finden.»



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 105

Dieses auf die Erscheinung Christi zuriickgehende Gesamtleben «wirkt
nun dem Gesamtleben der Siinde entgegen und der darin entwickelten
Unseligkeit» (§ 87). Das Verhiltnis des neuen zu dem alten Gesamtleben
wird also als ein dynamisches gesehen, als ein auf die Uberwindung des alten
durch das neue Gesamtleben ausgerichtetes. Dem entspricht, dass auch die
in ihm stattfindende Erlésung der Einzelnen fiir diese einen Zustand der -
«sich durch die Uberwindung von Riickschldgen vollziehenden» — Annihe-
rung an die Seligkeit begriindet (§ 87).

Soweit der fiir die Gnadenlehre grundlegende Gedanke des neuen Ge-
samtlebens. Dieses tritt dem Gesamtleben der Siinde in {iberwindender
Dynamik entgegen. Und dieses umfasst die Erlésung der Einzelnen. Das hat
eine wichtige Konsequenz, die man zugespitzt so ausdriicken kann: Alles,
was in der Christologie und Soteriologie gesagt wird, muss der Sache nach
als Implikat der Ekklesiologie verstanden werden.

Zwar hilt Schleiermacher durchgehend an dem in der Einleitung zur

Glaubenslehre entwickelten Grundsatz fest, dass alle dogmatischen Sitze
«Glaubenssitze» sind und als solche nur «Auffassungen der christlich-from-
men Gemiitszustinde in der Rede dargestellt» (§15ff.). Aber diese christ-
lich-frommen Gemiitszustéinde zeichnen sich eben durch eine materielle
«Bestimmtheit» aus, die das Gemiit nicht selber produziert, sondern emp-
fangen hat. Und insofern haben sie also einen objektiven Gehalt. Der
besagt: Das individuelle Subjekt ist als solches nur in der Welt der Natur und
der Geschichte. Das kommt gerade im dritten Teil (der Gnadenlehre) un-
missversténdlich heraus: Das individuelle Subjekt ist selig oder unselig aus-
schliesslich kraft seines Einbezogenseins in das Gesamtleben — also in die
sich im Rahmen der Natur vollziehende Geschichte — der Siinde oder der
Gnade.
In der Einleitung zur Glaubenslehre wird der Weltbegriff vom Subjekt her
(aus der Perspektive des individuellen Subjekts) entworfen. Aber spétestens
in der Einleitung zur Gnadenlehre zeigt sich, dass dieser aus der Perspektive
des Subjektes entworfene Begriff von Welt der Begriff einer Welt ist, die
ihrerseits der Konstruktionsrahmen fiir jedes denkbare individuelle Subjekt
ist, es also ein- und umschliesst.

b) Ebenso wurde in der Einleitung zur Glaubenslehre der Gottesbegriff
aus der Perspektive des individuellen Subjekts entworfen. Aber auch dabei
kommt es inhaltlich nicht zu einer individualistischen Reduktion. Vielmehr
handelt es sich beim Gottesbegriff inhaltlich um den Begriff einer Instanz,
die ihrerseits das Subjekt — und seine Welt (!) — begriindend umschliesst.

Dass dies Schleiermachers eigentliche Lehre ist, kommt spitestens in der
Einleitung zur Gnadenlehre heraus. Namlich in dem Perspektivenwechsel in



106 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

§ 89, der jeden am Einzelsubjekt orientierten Interpreten Schleiermachers
zunichst iiberraschen muss. Er vollzieht sich durch folgende Uberlegung:
Die Wirkung des Auftretens Jesu konne nur aus der Perspektive des Men-
schen und fiir ihn als Erlosung in Betracht kommen; daneben sei aber auch
noch nach der Bedeutung dieses Ereignisses fiir Gott (d.h. genau und nur
fiir diejenige Instanz, die in § 4 als Gegenstand des Ausdrucks «Gott» einge-
fithrt worden war) zu fragen. Und diese Bedeutung des Vorgangs fiir Gott
konne nicht «als Erlosung» beschrieben werden. Sondern aus der Perspekti-
ve Gottes und seines ewigen Ratschlusses bedeute die Erscheinung Jesu
Christi nichts anderes als: die «Vollendung der Schépfung der menschlichen
Natur».

Das heisst: In seiner Gnadenlehre zeigt sich, dass Schleiermacher das
Erlosungsgeschehen an allen Einzelnen umschlossen und getragen sieht vom
Kampf des Reiches Christi (des von ihm begriindeten Gesamtlebens) gegen
das Gesamtleben der Siinde; und diesen Streit wiederum begriindet im und
umfasst vom schopferischen «Ratschluss» Gottes.

Soweit die Ubersicht iiber Schleiermachers Einleitung zur Gnadenlehre
in den §§ 86-90.

Von dieser einleitenden Skizzierung der den Autor leitenden grundlegen-
den Anschauung des einheitlichen Gegenstandes der Gnadenlehre miissen
dann eine Reihe von Eigentiimlichkeiten ihrer Durchfithrung als durch die
Natur der Sache gefordert verstanden werden: So erklirt sich zunéchst aus
der Natur der einleitend skizzierten Sache im ganzen, dass die beiden Ab-
schnitte, in die ihre Beschreibung zerfillt, in Hauptstiicke aufgegliedert
werden miissen, von denen jeweils eines — schwerpunktmaéssig — die Konsti-
tution (das Zustandekommen) des Lebens unter der Gnade beschreibt und
ein anderes seine Spannung zum Leben unter der Siinde. Vor allem aber
klért sich auch erst im Lichte der grundlegenden (und einleitend skizzierten)
Sachanschauung der Sinn des Verhiltnisses der beiden Abschnitte zueinan-
der auf. Im Lichte von Schleiermachers einleitend skizzierter Gesamtan-
schauung des Gnadenlebens gilt: Die Thematik des zweiten Abschnitts (also
der Ekklesiologie) impliziert der Sache nach die Thematik des ersten Ab-
schnitts; oder: Das Geschehen, von dem der zweite Abschnitt handelt,
impliziert das im ersten Abschnitt behandelte; die Ekklesiologie impliziert
den Zusammenhang von Christologie und Pneumatologie.

Erst wenn man diesem sachlichen Eingeschlossensein der Lehre von
Geschiift und Person Christi (und darin wiederum eingeschlossen von Wie-
dergeburt und Heiligung) in die Lehre vom neuen, der Siinde entgegentre-
tenden Gesamtleben und seiner Konstitution durch Erwéhlung und Geist-
ausgiessung Rechnung getragen hat, kann man z. B. ein endgiiltiges Urteil



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 107

iiber den systematischen Ort und die Reichweite von Schleiermachers Pneu-
matologie fillen. Dass die Lehre vom Geschéft Christi und allen seinen
Implikationen (fiir die Person Jesu und fiir die Person der an ihn Glauben-
den) nicht vom Wirken des Geistes spricht, heisst jedenfalls nicht, dass das
Wirken des Geistes fiir das Geschéft Jesu bedeutungslos wire und «nur» fiir
das Zustandekommen der Kirche konstitutiv. Sondern fiir Schleiermacher
vollzieht sich das Geschift Christi der Sache nach ausschliesslich innerhalb
des neuen Gesamtlebens der Kirche. Was fiir dieses konstitutiv ist (Erwéh-
lung und Geistausgiessung), ist es also auch fiir das Geschéft Christi (obwohl
das nicht ausgefiihrt wird).

3.3. Zur systematischen Funktion des iiberschiessenden dritten Hauptstiik-
kes im zweiten Abschnitt. — Jetzt kann auch die systematische und sachliche
Funktion des formal iiberschiessenden dritten Hauptstiicks im zweiten Ab-
schnitt durchschaut werden:

Die Einleitung zur Gnadenlehre (§ 87-89) zeichnete den zweiten Abschnitt
(die Ekklesiologie) als denjenigen aus, dessen Thema das Thema des ersten
Abschnitts de facto impliziert. Zugleich stellte die Einleitung aber auch das
Ganze des Gnadengeschehens — also das Gnadengeschehen an der menschli-
chen Natur (menschlichen Gattung), welches das Gnadengeschehen am Ein-
zelnen einschliesst — in den Horizont des schopferischen Ratschlusses Gottes
und damit in die Perspektive der «Vollendung» dieses schopferischen Rat-
schlusses; sie begreift das Geschehen der Gnade als «Vollendung der Schop-
fung». Ergo muss dann aber der zweite Abschnitt, dessen Thematik diejenige
des ersten einschliesst, auch ein Hauptstiick bieten, das nun auf die Vollendung
desjenigen Geschehens blickt, durch das Gott (seinem schopferischen Rat-
schluss entsprechend) die Schopfung vollendet; also auf die Vollendung des
(seinerseits die Schopfung vollendenden) Gnadengeschehens.

Dieser Sachverhalt ist Thema des dritten Hauptstiickes im zweiten Ab-
schnitt: Die «Vollendung der Kirche» wird von Schleiermacher beschrieben
als dasjenige Geschehen, welches das Gnadengeschehen ingesamt (und d. h.
fiir Schleiermacher: die Vollendung der Schopfung) vollendet; also als dasje-
nige Geschehen, in welchem das (die Erlosung aller Einzelnen einschliessen-
de) Gesamtleben der Gnade das Gesamtleben der Siinde iiberwindet. Oder:
Wenn Schleiermacher die «Eschatologie» unter dem Titel «Die Vollendung
der Kirche» behandelt, so heisst das nach allem zuvor Gesagten: Er tréigt sie
vor als Lehre von der Vollendung der Welt durch dasjenige Geschehen, in
dem das Gesamtleben der Gnade das Gesamtleben der Stinde vernichtet; als
dasjenige Ende des «<Kampfes», an dem das Gesamtleben der Gnade allein
existiert. Und das heisst wiederum wenigstens: Er trigt sie als kosmische
(universelle) Eschatologie vor, die die individuelle impliziert.



108 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

Von einer Vernachldssigung der kosmischen Eschatologie zugunsten der
individuellen kann also bei Schleiermacher iiberhaupt keine Rede sein. Die
Vergleichgiiltigung von kosmologischen Fragen zugunsten von Fragen der
individuellen Frommigkeit ist erst das — in der Sache hochst zweifelhafte —
Verdienst der faktisch «neukantianischen» Theologie der Ritschl-Schule am
Ende des 19. Jahrhunderts. Schleiermacher ist diese Art von «Subjektivis-
mus» fremd. Vielmehr entwirft Schleiermacher aus der Perspektive des
individuellen Subjektes (im Durchhalten dieser Perspektive — und nur dar-
in— beweist sich der «kritische» Charakter seines Denkens) einen Begriff
von Welt, der seinerseits das individuelle Subjekt als den Horizont seines
Werdens und Wirkens einschliesst und umfasst. Schleiermachers Glaubens-
lehre hat insofern nicht einen anthropologischen, sondern einen kosmologi-
schen Grundzug. Und dies zeigt sich nirgends so deutlich, wie in seiner
Eschatologie.

Soweit unsere Besinnung auf den systematischen Rahmen, in dem
Schleiermachers Eschatologie ihre Bedeutung gewinnt. Betrachten wir jetzt
ihre Durchfiihrung in den §§157-163 im einzelnen.

II. Grundfragen der Eschatologie

Die Durchfiihrung der Eschatologie in den §§157-163 der Glaubenslehre
zerfillt in zwei Abschnitte: in eine mit Grundlegungsfragen beschéftigte
Einleitung (§157-159) und in die vier «prophetischen Lehrstiicke» der
Eschatologie (§156-163). Was diese Kennzeichnung der eschatologischen
Lehrstiicke als «prophetische» bedeutet, lasst sich aus den Grundlegungs-
paragraphen erfahren.

1. Die §§ 157-159 umgrenzen zunéchst die Thematik, mit der es die
Eschatologie zu tun hat. Diese umfasst zwei Themen, die als eine sachliche
Einheit zu behandeln sind. Erstes Thema: der vollendete Zustand der Kir-
che (§157). Zweites Thema: der Fortbestand der menschlichen Personlich-
keit iiber den Tod hinaus (§158). Mit der Einheit des Zusammenhangs dieser
beiden Themen ist dann der § 159 beschiftigt: «die Losung beider Aufgaben,
die Kirche in ihrer Vollendung und den Zustand der Seelen im kiinftigen
Leben darzustellen, wird versucht in den kirchlichen Lehren von den letzten
Dingen, denen jedoch der gleiche Wert wie den bisher behandelten Lehren
nicht kann beigelegt werden».

2. Diese Formulierung spricht bereits die spezifische Differenz dieser
Glaubensaussagen zu allen bisher in der Dogmatik behandelten an: Sie
haben nicht den gleichen «Wert» wie jene. Was ist damit gesagt?



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 109

Jedenfalls nicht, dass diese Aussagen an Wichtigkeit fiir den Glauben
hinter den anderen Glaubensaussagen zuriickstehen. Dagegen spricht al-
les, was wir uns gerade iiber den systematischen Ort der Eschatologie in
Schleiermachers Glaubenslehre klargemacht haben. Vielmehr verwendet
Schleiermacher den Ausdruck «Wert» hier in einem ganz formalen Sinn: Die
Aussagen der eschatologischen Lehrstiicke haben nicht den gleichen «Sinn»’
wie die iibrigen Glaubensaussagen. Die Aussagen der Eschatologie unter-
scheiden sich also von den iibrigen Glaubensaussagen in «semantischer»
Hinsicht (also durch ihr Verhiltnis zu ihrem Gegenstand).

Die Frage ist dann: wie? Die Antwort hierauf muss auch versténdlich
machen, dass die gesuchte Eigenart der eschatologischen Aussagen zutref-
fend erfasst wird, wenn sie als «prophetische Lehrstiicke» charakterisiert
werden.

a) Wir fragen zunichst: Was ist der «Wert» (Gegenstandsbezug) aller
«Glaubenssitze», die bisher in der Glaubenslehre behandelt wurden?

Antwort: Sie alle sind sprachliche Darstellungen christlich-frommer Ge-
miitszustdnde; d.h. Darstellungen des unmittelbaren Selbstbewusstseins in
seiner Bestimmtheit durch die Stetigkeit des Gottesbewusstseins Jesu in
seiner Dominanz tiber das Weltbewusstsein.

Alles, was gar nicht als sprachliche Darstellung (also als Reflexions-
gestalt) dieser christlichen Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbe-
wusstseins in Betracht kommt, kommt auch gar nicht als Inhalt der Dogma-
tik in Betracht. Nun sind aber die eschatologischen Aussagen von Schleier-
macher in die Dogmatik aufgenommen worden. Also muss er sie auch -
wenn er seinen Grundsétzen liber die Aussonderung des dogmatischen Stof-
fes (§ 21ff.) nicht untreu geworden ist — in irgendeinem Sinne als Aussage
iiber das unmittelbare Selbstbewusstsein in seiner christlichen Bestimmtheit
aufgefasst haben; jedoch gleichwohl als von allen anderen Aussagen iiber
diesen Sachverhalt semantisch verschiedene Aussagen.

Demzufolge kann der Grund dieser Verschiedenheit jedenfalls nicht sein,
dass die eschatologischen Glaubensaussagen iliber einen anderen Gegen-
stand gehen als alle sonstigen Glaubensaussagen. Sondern Grund der Ver-
schiedenheit kann nur sein, dass sie denselben Gegenstand (eben die christ-
liche Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbewusstseins) unter einem an-
deren Aspekt betrachten als alle bisherigen Glaubensaussagen.

5 Schleiermacher verwendet also den Ausdruck «Wert» nicht im ethischen, sondern
eher im mathematischen Sinn. Dort bedeutet der Ausdruck nicht die relative Vorziiglich-
keit eines Sachverhaltes, sondern seine semantische Bestimmtheit. Diese Verwendung von
«Wert» als semantischem Ausdruck findet sich dann erst wieder in der sprachanalytischen
Philosophie des 20. Jahrhunderts.



110 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

Dann stellt sich die Frage: Welche Unterscheidung von Aspekten am
einheitlichen Gegenstand aller Glaubensaussagen (eben dem unmittelbaren
Selbstbewusstsein in seiner christlichen Bestimmtheit) lidsst sich {iberhaupt
namhaft machen; und welche wird von Schleiermacher hier in Rechnung
gestellt?

Denkbar wire zunéchst eine Unterscheidung von inhaltlichen Teilmo-
menten. Z.B. eine Unterscheidung von Voraussetzungen und Implikaten
des unmittelbaren Selbstbewusstseins in seiner christlichen Bestimmtheit,
wie Schleiermacher sie im ersten und zweiten Teil der Glaubenslehre (also
Urstandslehre und Hamartiologie) behandelt.

Aber der Sache nach zeigt sich, dass ein solcher Unterschied das Verhilt-
nis zwischen den bisherigen Glaubenssdtzen und den eschatologischen nicht
bestimmt. In den eschatologischen Aussagen geht es nicht wie in jenen tiber
Urstand und Siinde um inhaltliche Voraussetzungen und Implikate des un-
mittelbaren Selbstbewusstseins in seiner christlichen Bestimmtheit, sondern
um eine besondere Perspektive, die im christlich bestimmten unmittelbaren
Selbstbewusstsein selber enthalten ist. Worin besteht die Besonderheit die-
ser Perspektive? Darin, dass sie sich inhaltlich auf einen Zustand dieses
unmittelbaren Selbstbewusstseins selber richtet, in welchem genau dasje-
nige Bestimmungsmoment beseitigt wird, das fiir alle bisher zur Sprache
gebrachten Aspekte und Implikationen des christlich-frommen Selbstbe-
wusstseins wesentlich war: sein Bestimmtsein durch den Gegensatz von
Siinde und Gnade.

Das Bestimmtsein durch diesen Gegensatz ist fiir das christlich-fromme
Selbstbewusstsein deshalb wesentlich, weil es — wie §11 grundlegend klar-
gestellt hatte — das durch die Anteilhabe an der von Jesus von Nazareth
vollbrachten Erlosung bestimmte unmittelbare Selbstbewusstsein ist. Dem-
entsprechend konnte und musste sich dann auch die gesamte Anordnung des
dogmatischen Stoffes — also aller Glaubensaussagen iiber das an der Erlo-
sung teilhabende unmittelbare Selbstbewusstsein — an jenem (eben fiir Erlo-
sung selbst wesentlichen) — Gegensatz orientieren. Schleiermacher musste
zunichst diejenige einheitliche Sphire, in der der Gegensatz als solcher
iiberhaupt auftreten kann und die deshalb mit seinem Auftreten vorausge-
setzt sein muss, behandeln (Urstandslehre) und dann die beiden Seiten des
Gegensatzes (Siinden- und Gnadenlehre).

Freilich: Ebenso wesentlich wie der Gegensatz ist fiir «Erlésung» auch
dessen Uberwindung. Daher schliesst das durch Teilhabe an Erldsung be-
stimmte unmittelbare Selbstbewusstsein auch notwendig die Perspektive auf
denjenigen Zustand seiner selbst ein, in dem der es gegenwdrtig schon be-
stimmende Prozess der Erlosung (Uberwindung des Gegensatzes) zum Ziel



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 111

gekommen sein wird; und d. h.: auf den Zustand, in dem der Widerstreit der

Siinde gegen die Gnade gross geworden sein wird; also auf einen Zustand

jenseits des Gegensatzes.

Die eschatologischen Aussagen unterscheiden sich dadurch von allen
bisher behandelten, dass sie
— nicht zur Sprache bringen: die gegenwidrtige, den Prozess der Erlosung

kennzeichnende Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbewusstseins

durch den Gegensatz von Siinde und Gnade,

— sondern zur Sprache dringen: die gegenwidrtige Perspektive des unmittel-
baren Selbstbewusstseins auf den noch ausstehenden Zustand seines Er-
16stseins und damit seines Seins jenseits jenes Gegensatzes.

Also sind die eschatologischen Aussagen auch «Glaubensaussagen» wie
alle anderen, sofern die Aussagen iiber ein Strukturmoment des gegenwdirti-
gen, durch die Erlosung bestimmten unmittelbaren Selbstbewusstseins sind.
Aber sie sind insofern von allen anderen Glaubensaussagen unterschieden,
als sie nicht einfach die Gegenwart des christlich bestimmten Selbstbe-
wusstseins und ihren Inhalt zum Gegenstand haben, sondern die — zu dieser
Gegenwart des christlichen bestimmten unmittelbaren Selbstbewusstseins
wesentlich hinzugehorige — Perspektive auf das Ziel des Erldsungsprozesses
und dessen Inhalt. Mit anderen Worten: von den eschatologischen Aussagen
gilt grundsétzlich:

— Sie sind notwendig, weil sie den Inhalt eines Strukturmomentes des
christlich-frommen Selbstbewusstseins ausdriicken: eben die fiir die An-
teilhabe an dem wirklichen Prozess der Erlosung wesentliche Perspektive
auf das Erlostsein,

— und sie sind von allen anderen Glaubenssitzen unterschieden, weil sie
einen anderen Inhalt haben: nicht den Inhalt des Bewusstseins des Erlost-
werdens, sondern den Inhalt des fiir dieses Bewusstsein [also das Be-
wusstsein des Erlostwerdens] wesentlichen Perspektive auf das Erlost-
sein.

Dass die eschatologischen Aussagen notwendig sind, heisst: Sie haben
denselben Gegenstand wie alle Glaubensaussagen; ndmlich das christlich-
fromme Bewusstsein, welches bestimmt wird von der durch Jesus von Naza-
reth vollbrachten Erlosung. Deshalb miissen sie in die Dogmatik aufgenom-
men und koénnen sie nicht aus ihr verabschiedet werden.

Dass die eschatologischen von allen anderen Glaubensaussagen verschie-
den sind, heisst: Sie haben einen anderen Inhalt, und zwar einen prinzipiell
anderen Inhalt als alle anderen Glaubensaussagen. Denn sie bringen das
christlich-fromme Selbstbewusstsein nicht so zur Sprache, wie es als unter
dem Gegensatz von Siinde und Gnade stehendes gegenwirtig ist, sondern



12 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

so, wie es sich in seiner eigenen, ihm wesentlichen zugehorigen Perspektive
auf die Vollendung dieses Prozesses jenseits dieses Gegensatzes stehen
sieht.

Warum ist diese Differenz wichtig und erw@hnenswert? Weil sie der
Grund dafiir ist, dass alle eschatologischen Aussagen mit Darstellungspro-
blemen zu kdmpfen haben, die sich so fiir die bisher behandelten Glaubens-
aussagen nicht stellten.

Soweit die prinzipielle Differenz der eschatologischen Aussagen zu allen
anderen, wie sie im §159 angedeutet ist.

3. Damit ist aber auch die systematische Problematik in den Blick getre-
ten, um deren Exposition es in der Einleitung zu den eschatologischen
Lehrstiicken gehen muss. Was ist der Inhalt dieses systematischen Pro-
blems? Antwort: der Aufweis, dass die eschatologischen Aussagen unbe-
schadet der Identitiit ihres Gegenstandes mit dem aller sonstigen Glaubens-
aussagen doch aufgrund der Eigenart ihres Inhalts vor Darstellungsproble-
men stehen, die sonst unbekannt sind.

Zwei Sachpointen sind also in den Darlegungen der §§157-159 zu beach-
ten. Erstens: der Aufweis des Zusammenhangs zwischen dem spezifischen
Inhalt der eschatologischen Aussagen und ihren Darstellungsproblemen
(3.1.); zweitens: die Betonung, dass diese Darstellungsprobleme die eschato-
logischen Aussagen nicht gegenstandslos machen (3.2.). Aufgrund dieser
doppelten Intention lduft Schleiermachers Einleitung zur Eschatologie hin-
aus auf eine Anleitung fiir den angemessenen Umgang mit eschatologischen
Aussagen der Tradition (3.3.).

3.1. Schleiermacher stellt zunéichst die Darstellungsprobleme aller Aussa-
gen iiber den vollendeten Zustand der Kirche und iiber die Fortdauer der
menschlichen Personlichkeit nach dem Tode je fiir sich dar (§157, 158); und
dann, dass auch ihre traditionelle (und sachgemisse) Verbindung diese
Darstellungsprobleme nicht 16sen (§159). Er begriindet dieses negative Ur-
teil durch folgende Uberlegungen:

a) Im vollendeten Zustand der Kirche muss jede Entgegenwirkung des
Gesamtlebens der Siinde ausgeschlossen sein. Das setzt voraus, dass die
Kirche nicht nur zu einer quantitativen erschépfenden Ausbreitung gekom-
men ist (S. 408), sondern dass auch eine neue Entwicklung von Siinde
ausgeschlossen ist. Das aber ist nur ausgeschlossen, wenn auch keine physi-
sche Fortsetzung der menschlichen Gattung mehr stattfindet; denn diese
setzt notwendig zunéchst erlésungsbediirftiges Dasein. Also kann die Kirche
«im Verlauf der menschlichen Dinge» niemals, sondern erst nach deren
Abschluss — nicht in diesem, sondern erst in jenem Leben — vollendet sein.
Das Vollendetsein der Kirche féllt notwendig in eine «Zukunft», die «ganz



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 113

jenseits aller menschlichen Dinge liegt» (S. 409). Von einer solchen Zukunft
fillt es uns schwer, uns etwas «vorzubilden»; denn: Sie ist eine solche, auf die
«unsere Téatigkeit gar keinen Einfluss ausiiben kann»; die also insofern
analogielos ist (Mangel aller Analogie) und «deren Wert» deshalb «schwer
richtig zu fassen oder sicher festzuhalten» ist (S. 509).

b) Ebenso gelingt es uns nicht, uns eine «anschauliche Vorstellung» von
der Existenzweise der Personlichkeit nach dem Tode zu bilden und zur
Sprache zu bringen (S. 460). Denn diese Existenzweise hingt von bestimm-
ten «kosmologischen Bedingungen» ab; némlich von einer fiir sie spezifi-
schen Bestimmtheit von Zeit und Raum (S. 460). Und von beidem besitzen
nicht nur wir keine Kenntnis, sondern dariiber hat auch der Erloser keine
Mitteilung machen wollen (wenn er z.B. Act.1,7 sagt: «Zeit aber und
Stunde gebiihrt euch nicht zu wissen», so ist uns eben damit auch das Wissen
iiber Raum und Gegend vorenthalten, das mit dem von Zeit und Stunde aufs
engste zusammenhangt).

Immerhin: Die Uberlegung bringt nicht nur ein Moment der Diskontinui-
tiat, sondern ebenso der Kontinuitit zwischen unseren Vorstellungen iiber
Zustinde dieser und iiber Zustinde jener Welt an den Tag. Denn nicht
dadurch kann sich Schleiermacher zufolge die Fortexistenz der menschli-
chen Personlichkeit nach dem Tode von ihrer jetzigen Existenz unterschei-
den, dass Zeit und Raum iiberhaupt entfallen, sondern nur dadurch, dass
ihre Bestimmtheit anders ist.

Also besteht die «Vorstellungs»schwierigkeit nicht darin, dass wir uns
einen Zustand jenseits von (also frei von) Raum und Zeit vorzustellen hitten
(diese Moglichkeit scheidet fiir Schleiermacher aus), sondern nur eine an-
dere Bestimmtheit von Raum und Zeit. Es leuchtet sofort ein, dass diese
Hinweise Schleiermachers iiberhaupt nur unter der Bedingung gedanklich
nachvollzogen werden kénnen, dass Raum und Zeit hier nicht als Bestimmt-
heiten dieser, sondern als Bestimmtheit jeder moglichen Welt gedacht wer-
den und insofern natiirlich auch als Bestimmtheit einer moglichen anderen
Welt als dieser.

Die Griinde fiir die Unvorstellbarkeit des vollendeten Zustands der Kir-
che und des nach dem Tode fortdauernden Zustands der Personlichkeit, die
Schleiermacher anfiihrt, sind also zwei verschiedene:

— der Analogielosigkeit eines Zustandes, auf den unsere Tétigkeit keinen

Einfluss hat; und
— die unbekannte Bestimmtheit von Zeit und Raum fiir die Existenz jen-

seits des Todes.

Und auch das Verhiltnis der beiden hier in den Blick gefassten Bestimmun-
gen des Letztzustandes zum gegenwértigen irdischen ist ein verschiedener:



114 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

— Im Vollendetsein der Kirche verschwindet der Gegensatz der Siinde.
Dieser Zustand verhilt sich also zu den Bedingungen des gegenwértigen
Lebens nur als deren Ende (Abbruch) (S. 417).

— Hingegen wird im Gedanken der Fortexistenz der Personlichkeit mit
einer Kontinuitdt der Bedingungen des Personseins gerechnet. Diese
Fortexistenz verhlt sich also zur gegenwértigen Existenz als Fortsetzung
des «hier begonnenen neuen Lebens», sodass «die kurze Endlichkeit» nur
als «vorbereitender Anfang von ihr erscheint» (S. 417).
c¢) Ist man einmal auf die Verschiedenheit dieser Gesichtspunkte auf-

merksam geworden, so fragt sich, ob ihre Zusammenfassung in den traditio-

nellen Aussagen iiber das Eschaton als eine «ganz neue ewigwéhrende
jenseitige Lebensform» zu einer bestimmteren Vorstellung fiihrt.

Die Kombination der beiden Gesichtspunkte — der individuellen Vollen-
dung in der Fortexistenz nach dem Tode und der Vollendung der Kirche in
einem Zustand des Verschwundenseins der Siinde — erfolgt durch folgende
Uberlegungen: Erstens: Der vollendete Zustand der Kirche ist in diesem
Leben — aus den genannten Griinden — undenkbar; er muss also in jenes
Leben verlegt werden; und d.h. in die Existenz nach dem Tode; und deshalb
nimmt er dann auch an deren Bestimmungen teil (S. 418). Zweitens: Die
fortwidhrende Existenz der menschlichen Personlichkeit nach dem Tode
erhélt dadurch ihre spezifische, sie vom jetzigen Zustand unterscheidende
Bestimmtheit, dass sie in den streitfreien Zustand der vollendeten Kirche
fallt (S. 418).

Aber dieses «Zusammentreffen beider Momente» (d.h. der Gesichts-
punkte des vollendeten Seins des Einzelnen und der Kirche) fiihrt dennoch
nicht zu einer bestimmten Vorstellung und garantierten Darstellung: Denn
soll die Fortexistenz durch ihr Hineinfallen in den streitlosen Zustand der
Kirche bestimmt sein, so hiesse das, dass sie durch einen analogielosen
Zustand bestimmt wire, von dem keine Vorstellung moglich ist. Sie ge-
wonne also dadurch auch keine Bestimmtheit fiir uns (S. 418 Z.15ff.). Soll
andererseits der streitlose Zustand der Kirche durch die Fortexistenz be-
stimmt sein und ihre Tendenz zur héheren Entwicklung der Seele, so wird
doch gerade diese Tendenz selber durch den streitfreien Zustand der Kirche
und dessen Analogielosigkeit in Frage gestellt (S. 418 Z.19ff.).

Also: Auch die Kombination der beiden Gesichtspunkte der individuel-
len Vollendung der Kirche fiihrt nicht zu einer bestimmten Vorstellung und
klaren Darstellbarkeit des Zustandes des Vollendetseins der Erlosung.

Soweit die Darstellungsproblematik, die bei allen Aussagen iiber den
vollendeten Zustand der Kirche und iiber die Fortexistenz der menschlichen
Personlichkeit nach dem Tode — und ebenso bei der Verbindung beider



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 115

Gedanken in den eschatologischen Aussagen iiber eine «neue und ewigwih-
rende geistige Lebensform als das Letzte» — auftauchen.

Wichtig: Das Problem hat seine eigentliche Wurzel nicht im Verschwin-
den von Raum und Zeit als Bedingungen fiir alles Vorstellbare. Von einem
solchen Fortfallen spricht Schleiermacher mit keinem Wort. Sondern: Die
Vorstellungs- und Darstellungsschwierigkeit griindet in der Analogielosig-
keit jenes Zustandes des Vollendetseins als eines Zustandes, der von al-
len tiber ihn hinausweisenden Zwecken und zweckgerichteten Tétigkeiten
frei ist.

3.2. Das beschriebene Darstellungsproblem darf nun aber nicht als die
Behauptung der Gegenstandslosigkeit entweder der Aussagen iiber den
vollendeten Zustand der Kirche oder iiber die von der Fortexistenz der
individuellen Personlichkeit nach dem Tode oder iiber das sie beide verbin-
dende neue, ewige Leben gedacht werden. Dieser irrigen Meinung, die
unter bestimmten Darstellungsproblemen leidenden eschatologischen Glau-
bensaussagen seien eben deshalb auch gegenstandslos, wirkt Schleierma-
cher entgegen, indem er die Notwendigkeit dieser Glaubensaussagen gerade
aus ihrem Begriindetsein im Gegenstand aller Glaubensaussagen nachweist;
also aus ihrem Begriindetsein im christlich bestimmten unmittelbaren
Selbstbewusstsein (das als solches bestimmt ist durch Teilhabe an der von
Jesus von Nazareth vollbrachten Erlésung):

a) Der Zustand der Streitfreiheit ist zwar seiner Art nach nicht vorstellbar.
Aber sein Eintreten ist das Ziel des Erlosungsgeschehens, ohne welches dieses
gar nicht manifest werden kann. Das Erlosungsgeschehen kann das unmittelba-
re Selbstbewusstsein nur bestimmen als wesentlich auf das Eintreten von Streit-
freiheit hin tendierendes. Insofern ist dieser Zustand der Streitfreiheit auch der
umfassende Inhalt des christlichen Gebetes und sein Eintreten nur der Fall der
volligen Erhorung des Gebetes (S. 410). So gewiss das christlich-fromme Selbst-
bewusstsein durch Teilhabe an der von Jesus von Nazareth vollbrachten Erl6-
sung bestimmt ist, so gewiss ist es auf deren Ziel — das Eintreten von Streitfrei-
heit — ausgerichtet; so gewiss erbittet es sich dieses Eintreten; und so gewiss ist
es der Erhorung dieses Gebetes gewiss.

b) Wie steht es aber mit der Fortexistenz des Menschen nach dem Tode?
Schleiermacher verkennt nicht, dass der Gedanke keineswegs erst mit dem
christlichen Glauben entstanden ist (S. 410).

Seine Uberlegungen und Nachweise in §158 richten sich daher darauf,
dass und in welchem Sinne diese Uberzeugung iiberhaupt fiir das an der
Erlosung durch Jesus von Nazareth Anteil habende christlich bestimmte
Bewusstsein wesentlich ist. Die Antwort wird durch eine Reihe von wichti-
gen Negationen gewonnen:



116 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

Zunichst: Inhalt des christlich-frommen Bewusstseins ist diese Uber-
zeugung von der Fortexistenz der Personlichkeit nach dem Tode jedenfalls
nicht aufgrund von theoretisch-naturwissenschaftlichen Erwigungen (S. 411
Z.26-412 Z.8). Sondern Inhalt des christlich-frommen Bewusstseins ist
diese Uberzeugung jedenfalls aufgrund der religidsen — némlich christli-
chen- Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbewusstseins.

Sodann ist besonders wichtig, dass diese Uberzeugung einen Christen
nicht schon aufgrund der religiosen Bestimmtheit seines unmittelbaren
Selbstbewusstseins, also des in diesem mitgesetzten unmittelbaren Gottes-
bewusstsein im allgemeinen eignet. Vielmehr kann man sich durchaus als in
Beziehung zu Gott stehend erleben, ohne allein deshalb schon der Fortexi-
stenz der eigenen Personlichkeit iiber den Tod hinaus gewiss sein zu miissen
(S. 412 Z. 8-413 Z.15). Daher gilt dann positiv: Den Christen ist die Gewiss-
heit der Fortexistenz der menschlichen Personlichkeit nach dem Tode aus-
schliesslich dadurch gegeben, dass sie — eben diese der Fortexistenz — im
Glauben an die «Vereinigung» des «gottlichen Wesens mit der menschlichen
Natur in der Person Christi» und an deren «Unverédnderlichkeit» (sic/) «mit-
enthalten» ist (S. 411).

Nun war schon in der Christologie und Soteriologie klargestellt worden,
was «Glauben an die Vereinigung des gottlichen Wesens mit der menschli-
chen Natur in der Person Christi» meint. Die «Vereinigung» des «gottlichen
Lebens mit der menschlichen Natur» ist fiir Schleiermacher dasjenige Sein
Gottes selber in Jesus von Nazareth, welches die schlechthinnige Kriftigkeit
seines Gottesbewusstseins gegeniiber seinem Weltbewusstsein begriindet
(und dies in genauer Anlehnung an die altkirchliche Enhypostasielehre) in
einem Akt der gottlichen Natur, in welchem diese die menschliche in sich
aufnimmt: (§ 97) «Glaube an» diese Vereinigung des gottlichen Wesens mit
der menschlichen Natur ist dann fiir Schleiermacher nichts anderes als wie-
derum das Aufgenommenwerden des Menschen von dieser und in diese
Kriftigkeit des Gottesbewusstseins und die mit ihr verbundene Seligkeit
Jesu selber (§100, 101ff., 107, 108, 109). Also: Ausschliesslich das Christusge-
schehen ist der Grund dafiir, dass dem christlich-frommen Bewusstsein die
Uberzeugung von der Fortexistenz der menschlichen Personlichkeit nach
dem Tode wesentlich eignet. Und zwar das Christusgeschehen in einem
zweifachen Sinn: einerseits als von Gott selber ausgehende Vereinigung
seines Wesens mit der menschlichen Natur in Jesus von Nazareth, und
andererseits als die von Jesus als dem Erloser ausgehende Aufnahme der
Gldubigen in seine — kraft Vereinigung des gottlichen Wesens der menschli-
chen Natur in ihm bestehende — Kriftigkeit des Gottesbewusstseins und
Seligkeit. Also: Jene ﬂberzeugung von der Fortexistenz der menschlichen



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 17

Personlichkeit nach dem Tode hat fiir den Christen ihren Grund ausschliess-
lich in der Zuwendung Gottes selber zur menschlichen Natur in Jesus Chri-
stus und durch ihn zu jedem Einzelnen. Und zwar hat sie ihren Grund genau
in der «Unverédnderlichkeit» dieser Zuwendung. Also nur deshalb und inso-
fern ist dem Christen die Fortexistenz der menschlichen Person nach dem
Tode gewiss, als er an die unverénderliche Vereinigung des géttlichen We-
sens mit der menschlichen Natur in Jesus von Nazareth «glaubt». Nun heisst
aber «Glauben» fiir Schleiermacher, aufgenommen zu sein in die Kréftigkeit
von Jesu Gottesbewusstsein und somit in das Sein Gottes in Jesu von Naza-
reth. Also ist dem Christen auch die Fortexistenz der menschlichen Person-
lichkeit nach dem Tode nur gewiss, weil und sofern er selber — eben als
Glaubender - in das Sein Gottes in Jesus Christus, also in die hier vollzogene
Vereinigung des gottlichen Wesens mit der menschlichen Natur, aufgenom-
men ist, und weil diese Vereinigung als eine von Gott ausgehende und
dessen Ratschluss vollendende (§ 89!) unveridnderlich ist.

Man wird wohl schwer bestreiten konnen, dass Schleiermachers Sicht der
Dinge — hat man sie einmal in ihren Zusammenhéngen verstanden — ganz auf
der paulinischen Linie von Rom 8 liegt. Die Christus- und Gottesgemein-
schaft ist das eine und einzige Fundament der christlichen Gewissheit, dass
der Tod iiber die menschliche Personlichkeit keine zerstorerische Macht
ausiibt.

Nun griindet sich aber die christliche Gewissheit von der Fortexistenz der
menschlichen Personlichkeit nach dem Tode auf der «glaubenden» Teilhabe
an der Vereinigung des gottlichen Wesens mit der menschlichen Natur. Und
insofern ist dem Christen ipso facto gewiss, dass diese iiber den Tod hinaus-
reichende und hinaustragende Gemeinschaft mit Christus und Gott sich auf
die menschliche Natur erstreckt; also allen Menschen als solchen gilt. Nicht
weil der Mensch per se unsterblich wére. Aber sehr wohl weil die unverén-
derliche Vereinigung des gottlichen Wesens in Jesus von Nazareth mit der
menschlichen Natur erfolgte und insofern auf alle Menschen zielt (S. 415
7.15-31). Obwohl also die Gewissheit von der Fortexistenz der menschli-
chen Person nach dem Tode ausschliesslich im Christusgeschehen begriindet
ist, ist die Fortexistenz selber doch fiir Schleiermacher kein christliches
Privileg.

c¢) Nun fassen die Glaubensaussagen iiber die Eschata beide Aussagen —
iiber den vollendeten, streitfreien Zustand der Kirche und iiber die personli-
che Fortexistenz — zusammen. Insofern kann Schleiermacher dann feststel-
len: Die christliche Gewissheit schliesst die Gewissheit des Eintretens eines
streitfreien Zustandes der Kirche (S. 419) und der Fortexistenz der menschli-



118 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

chen Person nach dem Tode ein (S. 419) — auch wenn sie beides sich nicht
vorzustellen vermag (S. 419).

Das bedeutet fiir das Sprechen des Glaubens:

— er muss auch diese Gewissheit zur Sprache bringen, also Glaubensaussa-
gen liber sie bilden;
— aber er kann es nur in «Versuchen eines nicht hinreichend unterstiitzten

Ahnungsvermdgens».

Diese Versuche bilden den Inhalt der «prophetischen» Lehrstiicke.

3.3. Aus diesen Einsichten ergeben sich Regeln fiir den Umgang mit
diesen aus der Tradition stammenden Lehrstiicken:

a) An eine eigentliche «Verbesserung» der traditionellen Eschatologie ist
nicht zu denken. Auch eine etwaige Neugestaltung bliebe ja notwendig ein
Produkt der Phantasie — und zwar deshalb, weil die Glaubensaussagen hier
auf einen Inhalt gehen, der zwar keineswegs irreal ist, aber doch «unserem
dermaligen (!) Erfahrungskreise fremd».

Worauf es im Umgang mit den iiberlieferten — und mit etwa neuzubilden-
den — eschatologischen Aussagen ankommt, ist deren Auslegung. Eine sol-
che Auslegung hat zunéchst die Aufgabe, die traditionell-eschatologischen
Aussagen als Versuche verstandlich zu machen, «iiberall jene beiden Punkte
— personliche Fortdauer und Vollendung der Kirche — aufeinander bezogen»
darzustellen.

Zugleich hat die Auslegung diese Bilder daraufhin zu iiberpriifen, wie-
weit sie diesem unanschaulichen Inhalt der christlichen Gewissheit gerecht
werden, oder ihn eher verunklaren.

Jedenfalls ist dieses Pladoyer fiir eine solche Auslegung der traditionellen
Eschatologie zugleich ein Plddoyer fiir das Festhalten der Kontinuitét der
eschatologischen Fragestellung, wie sie mit dem christlichen Glauben selber
der christlichen Theologie von ihren Anfingen an begegnet.

Zusammenfassend konnen wir sagen: Schleiermacher hat weder die
Eschatologie aus der Dogmatik entfernt noch die eschatologischen Aussa-
gen fiir irreal erkliart. Vielmehr hat er ihren Status als Glaubensaussagen
erklart. Er hat sie als Glaubensaussagen durchschaut, die einerseits densel-
ben Gegenstand haben wie alle anderen Glaubensaussagen auch: néamlich
die — nota bene von Gott durch Jesus Christus und das in ihm begriindete
neue Gesamtleben der Gnade — bewirkte Bestimmtheit der menschlichen
Existenz (des unmittelbaren Selbstbewusstseins) durch die Erlosung; die
aber andererseits im Unterschied zu allen anderen Glaubensaussagen einen
Inhalt haben, der sich aller «dermaligen» (also nicht aller moglichen!) Erfah-
rung entzieht. Insofern trégt also Schleiermachers Umgang mit den eschato-



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 119

logischen Glaubensaussagen nur der Einsicht Philipp Nikolais Rechnung:
«Kein Aug’ hat je gesehen, kein Ohr hat je gehort solche Freude.»

Soweit Schleiermachers Grundlegung der Eschatologie. Jetzt ihre Durch-
fiihrung.

III. Durchfiihrung der Eschatologie

Das Ganze der iiberlieferten eschatologischen Glaubenssédtze fiihrt

Schleiermacher auf vier Aussagen zuriick; iiber
die Wiederkunft Christi,
die Auferstehung des Fleisches,
das Jiingste Gericht und
die ewige Seligkeit.
Zusammen versuchen diese Glaubenssétze auszusagen jenes dem Glau-
ben gewisse, aber unanschauliche letzte Zusammentreffen einer ewigen
wahren personlichen Existenz der Menschen mit der Existenz der streit-
freien Kirche.

Dabei bringt die Lehre von der «Auferstehung des Fleisches» die persén-
liche Fortexistenz zur Sprache; die Rede vom Jiingsten Gericht und von der
ewigen Seligkeit den Raum der streitfreien Kirche, in den diese personliche
Fortexistenz fillt; und fundamental fiir die Einheit beider Sachverhalte ist
jenes Ereignis, welches das «nicht hinreichend unterstiitzte Ahnungsvermo-
gen» als «Wiederkunft Christi» zur Sprache bringt.

Die Auslegung dieser traditionellen Redeweisen ist also von einer kon-
struktiven, nicht von einer destruktiven Absicht getragen; nimlich: darzule-
gen, welchen notwendig unanschaulichen Inhalt der gegenwértigen Glau-
bensgewissheit die Aussagen in schwankenden Bildern ausdriicken wollen.
So zielt sie jeweils auf das, was Schleiermacher stereotyp als den «wesentli-
chen Gehalt» der bildlichen Aussagen festhilt. Worin besteht dieser «we-
sentliche Gehalt» eines jeden der vier genannten traditionellen eschatologi-
schen Glaubenssitze?

1. Wiederkunft Christi. — Die Rede von der Wiederkunft Christi bringt die
Gewissheit zum Ausdruck, «dass, da die Vollendung der Kirche als Aufho-
ren ihres schwankenden Werdens und Wachsens nur durch einen Sprung
moglich ist (und nur unter der Bedingung, dass die Erzeugung aufhore und
das Zusammensein der Guten und Bosen aufhore), (dass also daher) dieser
Sprung durchaus nur diirfe angesehen werden als Akt der koniglichen Ge-
walt Christi» (S. 423).

Jedenfalls bezeichnet die Rede also einen kosmischen Vorgang. Wie real
Schleiermacher mit diesem Vorgang rechnet, zeigt sich darin, dass er sofort



120 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

auf seine — kosmologischen — Moglichkeitsbedingungen reflektiert: «Denn
ist in Christo das gottliche Wesen mit der christlichen Natur bleibend verei-
nigt: so kann auch diese Natur nicht an einem Weltkorper so schollenfest
sein, dass sie in seinen nach kosmischen Gesetzen erfolgenden Untergang
mitverwickelt sein miisste; sondern alles, was sie betrifft, muss im Zusam-
menhang mit dieser Vereinigung gedacht und zugleich als eine Tat derselben
angesehen werden konnen» (S. 423).

Also: Zu erwarten sind ein neuer Himmel und eine neue Erde. Und dies
zwar nicht unter Ausschluss, vorbei an oder gar gegen die natiirlichen Wer-
degesetze des Kosmos; aber auch nicht einfach aufgrund dieser kosmischen
Werdegesetze; sondern aufgrund derjenigen gottlichen Aktivitit, die sich
mit der menschlichen Natur vereinigt hat (und deren Ziele durch das kosmi-
sche Geschehen nicht festgelegt werden, sondern die umgekehrt dieses ihren
Zielen dienstbar macht).

2. Auferstehung des Fleisches. — Das eben geschilderte Eschaton des
Lebens der vollendeten Kirche in vollendeter Gemeinschaft mit Jesus Chri-
stus schliesst ein: dasjenige Geschehen, welches durch die Rede von der
«Auferstehung des Fleisches» zur Sprache gebracht wird. Sein wesentlicher
Inhalt ist: «dass . .. allen menschlichen Einzelwesen eine an den gegenwérti-
gen Zustand ankniipfende Erneuerung organischen (d.h. leibhaft-sozialen)
Lebens bevorsteht.» Und zwar unter zwei gleichurspriinglichen Bedingun-
gen: ndmlich einerseits als ein reales «kosmisches Ereignis, auf welches die
allgemeine gottliche Weltordnung angelegt ist; und andererseits als ein sol-
ches, welches in seinem Eintreten «durch die konigliche Kraft Christi (d. h.
die Einigung des gottlichen Wesens mit der menschlichen Natur) bedingt» ist
(S. 429).

Wiederum zeigt sich, dass Schleiermacher hier ein reales Geschehen im
Blick hat, daran, dass er auf seine kosmologischen Moglichkeitsbedingun-
gen reflektiert und sie darin gegeben sieht, dass der Kosmos seiner Natur
nach darauf angelegt sein muss, durch eine solche konigliche Einwirkung
Christi seine Endgestalt zu empfangen.

3. Jiingstes Gericht und ewige Seligkeit. — Die eben beschriebene Erneue-
rung des organischen Lebens fiihrt in die Sphére der streitfreien Kirche.
Diese wird negativ beschrieben und positiv.

Negativ: durch die Rede vom «jiingsten Gericht». Der «wesentliche Ge-
halt» dieser Rede ist (S. 433): die Scheidung des Lebens in der Gemeinschaft
mit Christus vom Bosen; so, dass kein wechselseitiger Einfluss mehr moglich
ist.

Dabei lidsst Schleiermacher die Frage einstweilen noch offen, ob Boses
iiberhaupt noch weiterexistiert.



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 121

Positiv wird der streitfreie Zustand der Kirche beschrieben durch die
Rede von der «ewigen Seligkeit». Deren Lebensinhalt beschrinkt sich auf
eine Selbsttitigkeit, die blosse Darstellung ist, und zwar Darstellung — d. h.
Aufnahme und Darstellung — eines spezifischen Inhaltes: ndmlich Gottes;
also: des Inhaltes der visio beatifica.

Aber wodurch ist diese eschatische Gotteserkenntnis von der jetzigen
unterschieden? Antwort: Nicht durch Unvermitteltheit, sondern nur durch
Leichtigkeit.

Aufgrund dieser Voraussetzungen muss dann das ewige Leben positiv so
beschrieben werden: «Dass wir ndmlich Gott in allem und mit allem erken-
nen ohne Hemmung, aber auch, soweit die endliche (!) Natur dies zuldsst,
ohne Schwanken alles erkennen, worin und womit Gott sich erkennen lisst,
ohne dass jemals ein Streit zwischen uns entstinde zwischen diesem Beste-
hen in uns und irgendeinem anderen und zwischen dem stetigen Gottes-
bewusstsein und irgendeinem anderen. Dieses wiire allerdings ein reines und
sicheres Schauen, und so wiren wir vollkommen heimisch bei Gott»
(S.436).

Schleiermacher hebt ausdriicklich hervor, dass die Schwierigkeit, sich
diesen Zustand vorzustellen, in seiner Analogielosigkeit begriindet ist.
Denn der Lebensinhalt der ewigen Seligkeit muss gedacht werden als eine
Tatigkeit, die — anders als jede uns dermalen bekannte — ohne jede Wirksam-
keit ist.

Eine solche Tétigkeit ist nur dann nicht leer, wenn es ein von ausser ihm
liegenden Zwecken freies, rein in sich selbst erfiilltes Tétigsein geben kann. Ein
solches ist — wenn iiberhaupt — nur denkbar als reines Geniessen. Damit zeigt
sich nicht nur, dass bei Schleiermacher am Beginn des 19. Jahrhunderts der
Sache nach élteste Einsichten abendlédndischer Theologie wiederkehren, son-
dern auch, wie sehr die von Nietzsche vollzogene Zusammenschau von «Lust
und Ewigkeit» noch dem Erbe christlicher Eschatologie verpflichtet sind.

4. Im Anhang behandelt Schleiermacher — ohne eigene Paragraphenzahl -
die traditionelle Rede von der «ewigen Verdammnis». — Diese Rede bringt
fiir Schleiermacher eine Vorstellung zum Ausdruck, die mit der christlichen
Gewissheit von der Giite Gottes und der ewigen Seligkeit inkompatibel ist.
«Daher diirfen wir wohl wenigstens gleiches Recht jener milderen Ansicht
einrdumen, wovon sich in der Schrift auch Spuren finden (1 K15,26.55), dass
namlich durch die Kraft der Erlosung dereinst eine allgemeine Wiederher-
stellung aller menschlichen Seelen erfolgen werde.» Nota bene: «durch die
Kraft der Erlosung» (!).



122 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie
IV. Beurteilung

1. Ich sehe — offen gestanden — nicht, welche orthodoxen monita gegen-
iiber Schleiermachers Eschatologie moglich sind. Denn: «Der wesentliche
Gehalt» der traditionellen eschatologischen Glaubenssitze ist fiir Schleier-
macher nicht irgendeine Vorstellung, sondern ein ausstehendes reales Ge-
schehen, dessen Eintreten Inhalt einer gewissen Zuversicht ist, aber eben
deshalb auch noch nicht Inhalt einer Erfahrung und eines Erfahrungswis-
sens.

Auffallend ist vor allem, dass Schleiermacher mit einem Nachdruck den
kosmologischen Sinn der eschatologischen Glaubensaussagen festhilt, der
in der evangelischen Theologie erst seit der Ritschl-Schule und in ihrem
Gefolge abhanden gekommen ist.

Ferner zeichnen sich Schleiermachers Uberlegungen zum traditionellen
eschatologischen Bekenntnis des Glaubens durch eine bis heute — soweit ich
sehe — noch nicht wieder erreichte gedankliche Durchkldrung jenes Gewiss-
heitsinhaltes — und wiederum insbesondere seiner kosmologischen Implika-
tionen — aus. Diese Durchklirung geschieht bei Schleiermacher nicht in
Abhingigkeit von irgendeiner Philosophie, sondern aufgrund eines philoso-
phisch - also durch Denken - qualifizierten Theologisierens:

Zwar ist fiir ihn Welt nicht jenseits menschlicher Erfahrung und auch
nicht jenseits von Raum und Zeit denkbar. Aber deshalb sieht er sich nicht
genotigt, diese Welt fiir die allein mogliche zu erkliren.

Dieser Moglichkeitsspielraum fiir das Existieren von Welt wird so weit
gedacht, dass er nicht nur «beliebige» andere Welten umfassen, sondern auch
den kategorialen Gegensatz einer werdenden und einer vollendeten Welt.

Dabei denkt Schleiermacher die Einheit und Zielstrebigkeit des Prozes-
ses als einen solchen, der alle endlichen Subjekte einschliesst, indem er sie
konstituiert und sich fiir sie manifestiert; der aber nicht in endlichen Subjek-
ten begriindet ist, sondern im unabédnderlichen Ratschluss Gottes, der auf
die Vollendung der Schopfung zielt.

2. Die Mingel liegen vor allem in der systematischen Durchfiihrung
dieser Konzeption:

Zunichst miisste die bestimmte Ausgerichtetheit des gesamten Schop-
fungsprozesses auf seine eschatische Vollendungsgestalt schon in der Ur-
standslehre bertiicksichtigt werden. Dort aber behandelt Schleiermacher ex-
plizit nur das Angelegtsein der Schopfung auf ihre Dienstfunktion fiir das
Gnadengeschehen (worin dann freilich — nach dem, was wir uns oben in
Teil IT klargemacht haben — ihre Angelegtheit auf das Vollendetsein des
Gnadengeschehens, also auf das Eschaton implizit mitgesetzt ist).



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 123

Ebenso wire eine deutlichere Bestimmung des Verhéltnisses zwischen
der Ankunft Christi, die das neue, die Siinde iiberwindende Gesamtleben
begriindet, und seiner die Vollendung der Kirche begriindenden Wieder-
kunft erforderlich.

Schliesslich macht gerade Schleiermachers Eschatologie auf einen Punkt
aufmerksam, der moglicherweise als systematische Schwéche des Ansatzes
seiner Dogmatik beurteilt werden konnte:

Diese Schwiche wird sichtbar, wenn man sich abschliessend noch einmal
auf die semantische Differenz zwischen den eschatologischen Glaubensaus-
sagen und allen ihnen vorangehenden besinnt: Diese Differenz hat ihren
Grund darin, dass die eschatologischen Glaubensaussagen zwar denselben
Gegenstand, aber einen anderen Inhalt als alle bisherigen Glaubensaussa-
gen haben. Dieser besondere — iiber den Inhalt aller bisherigen Glaubens-
aussagen hinausgehende — Inhalt der eschatologischen Aussagen ergibt sich
daraus, dass sie am einheitlichen Gegenstand aller christlichen Glaubens-
aussagen — dem durch das Christusgeschehen bestimmten unmittelbaren
Selbstbewusstsein — vor allem das Moment seiner Konstitution, seines Wer-
dens in den Blick fassen, das ihm selber prédsent ist, und in ihm dann
diejenige Perspektive auf das Vollendetsein des Erlosungsgeschehens, wel-
che eschatologische Aussagen (unbeschadet der mit ihnen verbundenen
Darstellungsprobleme) notwendig macht. Der zunéichst entstehende Ein-
druck (vergleiche oben Teil II), dass die eschatologischen Aussagen mog-
licherweise keine Glaubensaussagen sind, konnte also dadurch vermieden
werden, dass von Anfang an klargestellt wird, was der einheitliche Gegen-
stand aller — auch der eschatologischen Glaubensaussagen — ist: ndmlich das
christlich-fromme Selbstbewusstsein nicht als ein solches, welches irgend-
welche bestimmte Inhalte hat, sondern das christlich-fromme Bewusstsein
als ein solches, welches wird und als Werdendes (durch sein Werden und
dessen Bedingungen) zu seinen Inhalten kommt.

Summa: Im letzten Teil seiner Dogmatik — insbesondere in seiner Escha-
tologie — stosst Schleiermacher zu Aussagen vor (vgl. z.B. § 89), die zwar
seinem Ansatz nicht widersprechen, aber doch iiber ihn hinausfiihren.
Exemplarisch: Wéhrend sich den Lesern immer wieder der Subjektivismus-
verdacht nahelegt, wird gerade dieser Verdacht durch die Gnadenlehre und
insbesondere die Eschatologie der Glaubenslehre ausgeschlossen.

Aber dies sind Anfragen an die systematische Stringenz der Durchfiih-
rung von Schleiermachers Dogmatik. Sie enthalten keinen Hinweis auf
irgendeine Insuffizienz seiner Eschatologie, sondern sie ergeben sich gerade
erst in Folge und im Lichte von deren Stérken.

Eilert Herms, Mainz



	Schleiermachers Eschatologie nach der zweiten Auflage der "Glaubenslehre"

