
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 2

Artikel: Schleiermachers Eschatologie nach der zweiten Auflage der
"Glaubenslehre"

Autor: Herms, Eilert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 46 1990 Heft 2

Schleiermachers Eschatologie

nach der zweiten Auflage der «Glaubenslehre»*

Es gibt einige klassische dogmatische Lehrstücke, an denen sich der
Defizienz- oder gar Häresievorwurf gegen Schleiermacher festmacht. Neben
Schleiermachers Behandlung der Trinitätslehre ist das vor allem seine

Eschatologie.1 Die folgenden Ausführungen beabsichtigen, diesen Vorwurf
am Beispiel der Eschatologie zu überprüfen. Zunächst wird der systematische

Rahmen skizziert, innerhalb dessen die Eschatologie in Schleiermachers

Glaubenslehre steht. Zweitens wird dann Schleiermachers Grundlegung

der Eschatologie dargestellt und drittens ihre Durchführung. Erst
dann wird darüber geurteilt werden können, ob bzw. wieweit der bekannte
Vorwurf stichhält.

I. Der systematische Rahmen

1. In der «Einleitung» zur Glaubenslehre bestimmt Schleiermacher den

Begriff und den Aufbau der Dogmatik.2 Der Begriff der Dogmatik wird in

* Referat auf der Fachkonsultation von Systematischen Theologen aus der DDR und
BRD am 23. Mai 1987 in Ostberlin.

1 Exemplarisch E. Brunner, Die Mystik und das Wort, Tübingen 21928,268-287. Diesen
Bedenken schliesst sich dann auch R Althaus an: Die letzten Dinge, Gütersloh 41933, 48ff.

2 Hierzu nach wie vor wichtig: H.-J. Birkner, Beobachtungen zu Schleiermachers

Programm der Dogmatik, NZSTh 5 (1963) 119-131. Vgl. auch D. Offermann, Schleiermachers

Einleitung in die Glaubenslehre. Eine Untersuchung der Lehnsätze, Berlin 1969.



98 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

vier Schritten gewonnen: Ausgehend von der Bestimmung des Wesens
des christlichen Glaubens (der christlichen «Frömmigkeit») in § 11 wird in
§15 der Begriff des «christlichen Glaubenssatzes» eingeführt. Aus der
Näherbestimmung dieses Begriffes folgt in §16 der Begriff der «dogmatischen

Sätze» und darauf aufbauend in §19 der Begriff der Dogmatik:
«Dogmatische Theologie ist die Wissenschaft von dem Zusammenhang
der in einer christlichen Kirchengesellschaft zu einer gegebenen Zeit
geltenden Lehre.»

In diesem Begriff von Dogmatik ist also - als Implikat des von ihm
vorausgesetzten und eingeschlossenen Begriffs eines «christlichen
Glaubenssatzes» - ein Begriff ihres Gegenstandes eingeschlossen: der christlichen

Frömmigkeit. Die Konstitution dieses Gegenstandes und der
Zusammenhang seiner wesentlichen Momente ist es, der durch den
Zusammenhang aller dogmatischen Sätze zu erfassen und abzubilden ist.
Der Zusammenhang aller dogmatischen Aussagen und seine systematische

Struktur ist die symbolische Reproduktion der konstitutiven
Elemente ihres Gegenstandes und von deren systematischem Zusammenhang.

Das heisst dann: Der Zusammenhang der dogmatischen Sätze muss
zweierlei zugleich symbolisieren: das Werden der christlichen Frömmigkeit

und ihren Gehalt.
Das Werden der Frömmigkeit wird durch die Anordnung des Stoffs im

Gesamtaufriss der Dogmatik dargestellt. Er umfasst drei Teile: a) Schöp-
fungs- und Urstandslehre (§32-61), b) Sündenlehre (§ 62-85), c)
Gnadenlehre (§ 86-169). Dabei geht aus der Beschreibung des

Gegenstandsbezugs der Dogmatik, auf die die Einleitung (§1-31) hinausläuft,
und dann vor allem aus den Einleitungen zu den Teilen der materialen
Dogmatik (also aus den §§ 32-35, 62-64 und vor allen 86-90) hervor, dass

der für die Dogmatik tatsächlich gegebene einheitliche Gegenstand nur
die christliche Frömmigkeit ist, also das Bestimmtsein des unmittelbaren
Selbstbewusstseins durch die Gnade (und d.h. für Schleiermacher
grundlegend und umfassend: durch das Gottesbewusstsein Jesu Christi). Die
der Gnadenlehre vorausgeschickten Teile - Sündenlehre sowie Urstandsund

Schöpfungslehre - sind nur aus Verfahrensgründen ausgegliederte
und für sich behandelte Darstellungen von Voraussetzungen des durch
Christus bestimmten unmittelbaren Selbstbewusstseins. Die Wirklichkeit
des hier Vorausgesetzten kommt für die Dogmatik nur als in der Wirklichkeit

ihres einen und einheitlichen Gegenstandes mitgesetzte in Betracht.
Dabei handelt es sich bei der Schöpfungs- und Urstandslehre um die
logische Voraussetzung des Lebens unter der Gnade, also um die Bedin-



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 99

gung seiner Möglichkeit, wie sie in der «geschöpflichen»3 Konstitution
von Selbstbewusstsein überhaupt liegt. Hier zeigt sich, dass Schleiermacher

mit beispielloser Konsequenz den transzendentalen Sinn der christlichen

Schöpfungslehre als Theorie über die Möglichkeitsbedingungen des

Geschicks endlicher Freiheit zur Darstellung bringt. Die Sündenlehre
stellt dann die zeitliche Voraussetzung des Lebens unter der Gnade dar;
eine Voraussetzung, die in diesem Leben unter der Gnade nur noch als

prinzipiell überwundene - d. h. in die notwendige (allerdings nicht: geradlinige)

Bewegung des Abnehmens versetzte4 - präsent ist. Macht man sich
diesen Aufbau des materialen Teils der Glaubenslehre klar - Darstellung
des Lebens unter der Christusgnade mit vorausgeschickter Darstellung
seiner beiden in ihm selbst gesetzten Voraussetzungen, der logischen und
der zeitlichen -, so erscheint die Durchführung von Schleiermachers Dog-
matik als Bestätigung dessen, was bereits in ihrer Einleitung programmatisch

herausgearbeitet worden war: Das sachliche Organisationszentrum
der Glaubenslehre ist Schleiermachers Sicht des Gnadengeschehens.
Soweit die Abbildung des Werdens der Frömmigkeit durch den Gesamtauf-
riss der Dogmatik.

Nun zur Darstellung ihres Gehaltes: In der Konstitution des Selbstbe-
wusstseins sieht Schleiermacher dessen Verfassung als Einheit von relativem
Freiheits-, relativem Abhängigkeits- und schlechthinnigem Abhängigkeitsgefühl

begründet, und d. h. als Einheit von Selbst- und Weltbewusstsein auf
der einen sowie diesem Endlichkeits- und dem Gottesbewusstsein auf der
anderen Seite. So tritt mit dieser Verfassung des Selbstbewusstseins also die
systematische Struktur seines Gehaltes in den Blick, die für alle möglichen

3 Schleiermachers Glaubenslehre zeigt in ihren §§ 36-61 exemplarisch, dass für die

Theologie nach Kant die Schöpfungslehre nicht mehr als empirische Weltentstehungstheorie
in Betracht kommt, sondern nur noch als transzendentale Theorie über die wesentliche

Verfassung von welthaftem Sein als Möglichkeitsbedingung für alles innerweltliche
Geschehen und über die - eben nicht innerweltliche oder «autopoietische», sondern transzendente

- Konstitution dieser Verfassung. Natürlich kommt auch für die altkirchliche,
mittelalterlich-scholastische und reformatorische Theologie die biblische Schöpfungstradition de

facto nicht als empirische Weltentstehungstheorie im Sinne der neuzeitlichen Naturwissenschaft

in Betracht. Aber es war diesen alten Theologien faktisch unmöglich, sich selbst
ausdrücklich von der naturwissenschaftlichen Kosmologie zu unterscheiden. Daher konnte

eine spätere Zeit die naturwissenschaftliche Kosmologie als - siegreichen - Konkurrenten

der theologischen Schöpfungslehre missverstehen. Alle sich auf dieser Linie bewegenden

apologetischen Diskussionen sind seit Schleiermacher de facto als unsachgemäss zu
beurteilen. - Damit ist - nota bene - nicht das Gespräch zwischen Theologie und Naturwissenschaft

überhaupt als unsachgemäss erklärt, wohl aber der Horizont abgesteckt, in dem
es allein sachgemäss geführt werden kann.

4 Vgl. § 88, sowie § 108-122.



100 Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie

geschichtlichen Bestimmtheiten dieses Gehaltes gilt, also auch: für das

durch das Gottesbewusstsein Jesu Christi bestimmte christlich-fromme Be-
wusstsein; auch dessen Gehalt gliedert sich systematisch in ein spezifisches
Bewusstsein von Selbst und Welt (endlichem Sein) und von Gott. Damit ist
durch die Sache selbst - nämlich durch die Verfassung des christlich
bestimmten Selbstbewusstseins - auch die Struktur des Gehaltes dieses Selbst-
bewusstseins vorgegeben, wie er in jedem der drei (jeweils einem Aspekt des

Werdens des christlichen Bewusstseins gewidmeten) Teile der Dogmatik zu
entfalten ist und von Schleiermacher auch entfaltet wird.

Soweit die einleitende Erinnerung an das Konstruktionsprinzip der
Glaubenslehre: Sie gewinnt als das symbolische Abbild von Konstitution (Werden)

und Verfassung (Struktur) ihres Gegenstandes - des christlich
bestimmten Selbstbewusstseins - ihre Gestalt durch die Kreuzung von zweimal
drei Elementen, von denen die eine Dreiergruppe die Momente seines
Werdens und die andere die Momente seiner Verfassung abbildet; und zwar
so, dass dabei die Abbildung des Werdens des christlichen
Selbstbewusstseins den Rahmen abgibt, in den die Abbildung seiner Verfassung (als
die Beschreibung der systematischen Struktur seines Gehaltes) eingezeichnet

wird.
Offenkundig setzt diese Komposition von Schleiermachers Dogmatik

einen ursprünglichen Zusammenhang von Konstitution (Werden) und
Verfassung, Form und Gehalt des Selbstbewusstseins voraus, der einer
weiteren Untersuchung und Explikation bedürftig wäre. Das kann hier
nicht geschehen.

Jedenfalls aber müsste eine solche Untersuchung auch diejenigen
Schwankungen und formalen Eigentümlichkeiten mit berücksichtigen und
aus der Natur des Gegenstandes der Dogmatik heraus zu erklären versuchen,

durch die sich der Aufbau der drei Teile trotz des für alle gleichen
Ordnungsgrundsatzes unterscheidet: die variierende Folge von Gottes- und
Weltbewusstsein in der Schöpfungs- und Urstandslehre einerseits sowie der
Sündenlehre und der Gnadenlehre andererseits; und vor allem die auffallenden

Eigentümlichkeiten im Aufbau der Gnadenlehre, die nur hier, nicht
aber in den vorangegangenen Teilen der materialen Dogmatik auftreten.

Nun betreffen diese zuletzt genannten Eigentümlichkeiten direkt den

systematischen Ort der Eschatologie. Deshalb müssen sie hier genauer
betrachtet werden.

2. Die auffallendste Eigentümlichkeit im Aufbau des dritten Teils besteht
darin, dass zwei seiner drei Abschnitte ihrerseits in «Hauptstücke» eingeteilt
sind, was in der Schöpfungs- und Sündenlehre ohne Parallele ist. Weiterhin
fällt auf, dass dabei die Anzahl der «Hauptstücke» schwankt:



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 101

Der «erste Abschnitt», der «Von dem Zustande des Christen, sofern

er sich der göttlichen Gnade bewusst ist» handelt, teilt sich in zwei Hauptstücke.

Das erste Hauptstück handelt «Von Christo» (§ 92-105) und bietet
nach einer Einleitung (§ 90) ein erstes Lehrstück «Von der Person Christi»
(§ 93-95) und ein zweites «Von dem Geschäft Christi» (§100-105). Daran
schliesst sich das zweite Hauptstück an, handelnd «Von der Art, wie sich die
Gemeinschaft mit der Vollkommenheit und Seligkeit des Erlösers in der
einzelnen Seele ausdrückt» (§106-112). Es bietet erstens die Lehre «Von der
Wiedergeburt» (d.h. für Schleiermacher: Von der «Bekehrung» und

«Rechtfertigung»: §107-109) und zweitens die Lehre «Von der Heiligung»
(d.h.: «Von den Sünden der Wiedergeborenen» und «Guten Werken»,
§110-112).

Insgesamt behandelt also der erste Abschnitt die Christologie und die

Soteriologie als eine Einheit. Dabei ist festzustellen, dass seine Gesamtüberschrift

- «Von dem Zustande des Christen, sofern er sich der göttlichen
Gnade bewusst ist» - zwar dem systematischen Organisationsprinzip des

Gesamtwerkes angepasst ist, aber den tatsächlichen Gehalt des Textes nicht
voll erfasst. Denn sie lässt nicht erkennen, dass für das Gnadenbewusstsein
das Geschäft (und damit auch die Person) Christi grundlegend und somit
eine externe Beziehung für es konstitutiv ist.

Ebenso fällt sofort auf, dass Christologie und Soteriologie von Schleiermacher

als Einheit zusammen gedacht werden unter Ausschluss der Pneu-

matologie (die erst im nächsten Abschnitt im Rahmen der Ekklesiologie
ihren Ort findet).

Der «zweite Abschnitt» - «Von der Beschaffenheit der Welt bezüglich auf
die Erlösung» - teilt sich dann nicht in zwei, sondern in drei Hauptstücke.
Dabei ist das Wesentliche dieses Zustandes der Welt für Schleiermacher: die
Existenz der Kirche in der Welt. Dementsprechend werden alle drei Hauptstücke

als Aussagenkomplexe über die Kirche konzipiert:
Das erste Hauptstück handelt «Von dem Entstehen der Kirche» (§115-

125); und zwar im ersten Lehrstück «Von der Erwählung» (§ 117-120) und im
zweiten «Von der Mitteilung des heiligen Geistes» (§121-125).

Das zweite Hauptstück handelt dann «Von dem Bestehen der Kirche»,
und zwar «In ihrem Zusammensein mit der Welt» (§126-156). - Dabei
übertrifft dann der innere Aufbau dieses Hauptstückes alle anderen Hauptstücke

an innerer Komplexität: Es bietet in seiner «ersten Hälfte» «Die
wesentlichen und unveränderlichen Grundzüge der Kirche» (§127-147):
nämlich in sechs Lehrstücken: «Die Lehre von der heiligen Schrift» (§128-
132), «Die Lehre vom Amt» («Vom Dienst am göttlichen Wort», §131-135),
die Lehre «Von der Taufe» (§ 136-138), die Lehre «Vom Abendmahl» (§ 139-



102 Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie

142), die Lehre «Von der Busse bzw. Kirchenzucht» («Vom Amt der Schlüssel»,

(§144f.) und «Vom Gebet im Namen Jesu» (§146f.). Die «zweite
Hälfte» stellt dann dar: «Das Wandelbare was der Kirche zukommt vermöge
ihres Zusammenseins mit der Welt» (§148-156); nämlich in zwei Lehrstük-
ken. Erstens die Einheit der Kirche in der Vielzahl von Kirchentümern
(«Von der Mehrheit der sichtbaren Kirche in Bezug auf die Einheit der
Unsichtbaren»: §150-152) und in einem zweiten Lehrstück dann das Infalli-
bilitätsproblem («Von der Irrtumsfähigkeit der sichtbaren Kirche in Bezug
auf die Untrüglichkeit der Unsichtbaren»: §153-155).

Nach dieser Behandlung des «Entstehens» und «Bestehens» der Kirche
im ersten und zweiten Hauptstück handelt dann das dritte Hauptstück «Von
der Vollendung der Kirche» (§157-163). Auch dieses dritte Hauptstück
bietet seinerseits wiederum eine Eigentümlichkeit, die sich bei keinem anderen

Hauptstück findet: Es zerfällt nicht in «Lehrstücke», sondern in
«prophetische Lehrstücke». Und zwar in vier; nämlich «Von der Wiederkunft
Christi» (§160), «Von der Auferstehung des Fleisches» (§161), «Vom jüngsten

Gericht» (§ 162), «Von der ewigen Seeligkeit» (§ 163) und dann in einem

«Anhang» «Von der ewigen Verdammnis» (ohne eigene Paragraphenzahl).
Der «dritte Abschnitt» des dritten Teiles behandelt dann analog zu den

entsprechenden Abschnitten des ersten und zweiten Teils die - zwei -
einschlägigen Gottesprädikate der «Liebe» (§166f.) und «Weisheit» (§168f.).

3. Soweit der kompositorische Befund. Für sein Verständnis müssen drei
Fragen beantwortet werden. Erstens: Wie verhält sich die Zweigliederung
des ersten Abschnitts zur Dreigliederung des zweiten (3.1.)? Zweitens: Woher

erklärt sich überhaupt die nur im dritten, nicht aber im ersten und
zweiten Teil begegnende Aufgliederung aller Abschnitte in «Hauptstücke»
(3.2.)? Und schliesslich: Was ist der systematische Sinn des im zweiten
Abschnitt des dritten Teiles gegenüber dem ersten Abschnitt überschiessen-
den «dritten Hauptstückes» (3.3.)?

3.1. Vergleich der Zweigliederung des ersten mit der Dreigliederung des

zweiten Abschnitts. - Für Schleiermacher ist die Welt unter der Gnade
dadurch gekennzeichnet, dass jetzt die Kirche in der Welt existiert. Daher
verhalten sich die beiden ersten Abschnitte des dritten Teils inhaltlich so

zueinander, dass der erste Abschnitt die individuelle Existenz des christlichen

Glaubens, der zweite seine soziale (kirchliche) Existenz beschreibt. Im
Rahmen dieser Themenschwerpunkte bilden dann die beiden ersten Hauptstücke

der beiden Abschnitte eine inhaltliche Parallele: Die Christologie
(die Lehre von der Person und vom Geschäft Christi) zusammen mit der
Lehre von der Wiedergeburt beschreiben der Sache nach ebenso die
«Entstehung» des Glaubens des Einzelnen, wie das erste Hauptstück des zweiten



Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie 103

Abschnitts die Entstehung der Sozialgestalt des Glaubens, also der Kirche
beschreibt. Und das zweite Hauptstück des zweiten Abschnitts über das

«Bestehen» der Kirche im Zusammensein mit der Welt findet seine sachliche
Parallele in den Aussagen über die «Heiligung» des einzelnen Christen, die
sich im zweiten Hauptstück des ersten Abschnitts finden. Diese sachliche

Zweigliederung - Entstehung der Individual- und Sozialgestalt des Glaubens

- entspricht zwar der Beziehung zwischen den Hauptstücken im ersten
Abschnitt nicht genau (die der Sache nach zur Beschreibung der Entstehung
des Glaubens gehörende Wiedergeburtslehre wird kompositorisch dem
zweiten Hauptstück zugeschlagen). Aber diese kompositorische Entscheidung

erklärt sich leicht aus Schleiermachers durchgängigem Bemühen, die
traditionellen Traktatgrenzen der protestantischen Schuldogmatik einzuhalten,

und tangiert die bezeichnete Sachparallele nicht.
Angesichts dieser Sachparallele zwischen dem ersten und zweiten Hauptstück

des ersten und zweiten Abschnitts tritt das dritte Hauptstück des

zweiten Abschnitts als sachlich überschiessend hervor.
3.2. Zur Aufgliederung der beiden ersten Abschnitte des dritten Teils in

«Hauptstücke». - Woher erklärt sich überhaupt die Aufgliederung der beiden

ersten Abschnitte des dritten Teils in «Hauptstücke»? Dafür lassen sich
einerseits Traditionsgründe, aber andererseits auch Sachgründe namhaft
machen.

Die Traditionsgründe liegen im Stoff der traditionellen Schuldogmatik.
Denn Schleiermacher versucht bekanntlich, das Gesamte dieses Stoffes -
einschliesslich seiner Einteilung in Traktate - innerhalb seines dogmatischen
Gesamtaufrisses unterzubringen.

Wir haben bereits an einer Reihe von Einzelheiten gesehen, dass dieses

Bemühen die Gliederungsfragen, die der dritte Teil aufwirft, zu einem guten
Stück erklärt. Aber es erklärt nicht alle Fragen. Sondern darüber hinaus
müssen auch Sachgründe in Anspruch genommen werden, die in Schleiermachers

Sicht der Gesamtthematik des dritten Teiles liegen. Darüber geben
die Einleitungsparagraphen zum und im dritten Teil Auskunft, insbesondere
die §§ 86-90 und 113-116.

Ich rufe wiederum Bekanntes in Erinnerung: § 86 behandelt die
Erlösungsbedürftigkeit, die im Gefühl der Unseligkeit begründet ist. Wie wird
diese Bedürftigkeit befriedigt? Dazu stellt § 87 fest: «Wir sind uns aller im
christlichen Leben vorkommenden Annäherungen an den Zustand der
Seligkeit bewusst als begründet (Hervorhebung von mir) in einem neuen göttlich

gewirkten Gesamtleben, welches dem Gesamtleben der Sünde und der
darin entwickelten Unseligkeit entgegenwirkt.» Inwiefern kann dieses neue
Gesamtleben der Grund für die Überwindung der Erlösungsbedürftigkeit



104 Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie

sein? Darauf antwortet § 88: «In diesem auf die Wirksamkeit Jesu
zurückgehenden Gesamtleben wird die Erlösung durch ihn bewirkt vermöge der

Mitteilung seiner unsündlichen Vollkommenheit.»
Der folgende § 89 bietet dann eine wichtige Erläuterung zur Auffassung

dieser Mitteilung der Vollkommenheit Jesu als «Erlösung»: In Relation zu
Gott kann diese Mitteilung des kräftigen Gottesbewusstseins Jesu nicht
«Erlösung» genannt werden; sondern es «würde von jenem Gesichtspunkt
aus die Erscheinung Christi und die Stiftung dieses neuen Gesamtlebens als

die nun erst vollendete Schöpfung der menschlichen Natur zu betrachten
sein».

Der folgende § 90 nimmt dann eine Einordnung des dritten Teils in den
Gesamtaufriss der Dogmatik vor: «Die Lehrsätze, welche den hier (also in
§ 87-89) dargelegten Begriff des Bewusstseins der Gnade nach den drei in
§ 30 aufgestellten Gesichtspunkten entwickeln, vollenden zugleich die
christliche Glaubenslehre in den ihr hier gesteckten Grenzen».

An dieser einleitenden Übersicht über die gesamte Gnadenlehre ist
folgendes wichtig:

a) Obwohl sich die Wirklichkeit von Sünde und Gnade für den Einzelnen
als Unseligkeit bzw. Seligkeit manifestiert, gründet sie doch in zwei durch ihr
Prinzip verschiedenen Gestalten des menschlichen Gesamtlebens (des
menschlichen Gemeinschaftslebens): dem durch die Sünde gewirkten und
dem neuen, durch die Erscheinung des Erlösers göttlichgewirkten Gesamtleben.

Von diesem letzteren gilt:
- in ihm «gründet» die Erlösung als angefangene Seligkeit;
- denn in ihm «wird die Erlösung bewirkt» durch die Mitteilung der

unsündlichen Vollkommenheit Jesu;

- wobei diese Mitteilung identisch ist mit der «Aufnahme» (also dem
Aufgenommenwerden des betroffenen Menschen) in Jesu stetiges Gottesbe-
wusstsein (§100) oder noch deutlicher: mit dem Aufgenommenwerden
«in das Sein Gottes in ihm»
(vgl. § 94: Die stetige Kräftigkeit von Jesu Gottesbewusstsein war «ein

eigentliches Sein Gottes in ihm»).
Dies alles zusammengenommen heisst nichts anderes als: Das Werk Christi

am Einzelnen gründet in dem durch die Erscheinung Jesu begründeten
neuen Gesamtleben. Insofern gilt dann auch, dass das neue Gesamtleben
das Geschehen der Erlösung am Einzelnen umfasst. Das wird ausdrücklich
auch in §113 (Einleitung zum zweiten Abschnitt) gesagt: «Alles was durch
die Erlösung in der Welt gesetzt wird, ist zusammengefasst in der Gemeinschaft

der Gläubigen, in welcher sich alle Wiedergeborenen immer schon
finden.»



Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie 105

Dieses auf die Erscheinung Christi zurückgehende Gesamtleben «wirkt
nun dem Gesamtleben der Sünde entgegen und der darin entwickelten
Unseligkeit» (§ 87). Das Verhältnis des neuen zu dem alten Gesamtleben
wird also als ein dynamisches gesehen, als ein auf die Überwindung des alten
durch das neue Gesamtleben ausgerichtetes. Dem entspricht, dass auch die
in ihm stattfindende Erlösung der Einzelnen für diese einen Zustand der -
«sich durch die Überwindung von Rückschlägen vollziehenden» - Annäherung

an die Seligkeit begründet (§ 87).
Soweit der für die Gnadenlehre grundlegende Gedanke des neuen

Gesamtlebens. Dieses tritt dem Gesamtleben der Sünde in überwindender
Dynamik entgegen. Und dieses umfasst die Erlösung der Einzelnen. Das hat
eine wichtige Konsequenz, die man zugespitzt so ausdrücken kann: Alles,
was in der Christologie und Soteriologie gesagt wird, muss der Sache nach
als Implikat der Ekklesiologie verstanden werden.

Zwar hält Schleiermacher durchgehend an dem in der Einleitung zur
Glaubenslehre entwickelten Grundsatz fest, dass alle dogmatischen Sätze

«Glaubenssätze» sind und als solche nur «Auffassungen der christlich-frommen

Gemütszustände in der Rede dargestellt» (§15ff.). Aber diese
christlich-frommen Gemütszustände zeichnen sich eben durch eine materielle
«Bestimmtheit» aus, die das Gemüt nicht selber produziert, sondern
empfangen hat. Und insofern haben sie also einen objektiven Gehalt. Der
besagt: Das individuelle Subjekt ist als solches nur in der Welt der Natur und
der Geschichte. Das kommt gerade im dritten Teil (der Gnadenlehre) un-
missverständlich heraus: Das individuelle Subjekt ist selig oder unselig
ausschliesslich kraft seines Einbezogenseins in das Gesamtleben - also in die
sich im Rahmen der Natur vollziehende Geschichte - der Sünde oder der
Gnade.
In der Einleitung zur Glaubenslehre wird der Weltbegriff vom Subjekt her
(aus der Perspektive des individuellen Subjekts) entworfen. Aber spätestens
in der Einleitung zur Gnadenlehre zeigt sich, dass dieser aus der Perspektive
des Subjektes entworfene Begriff von Welt der Begriff einer Welt ist, die
ihrerseits der Konstruktionsrahmen für jedes denkbare individuelle Subjekt
ist, es also ein- und umschliesst.

b) Ebenso wurde in der Einleitung zur Glaubenslehre der Gottesbegriff
aus der Perspektive des individuellen Subjekts entworfen. Aber auch dabei
kommt es inhaltlich nicht zu einer individualistischen Reduktion. Vielmehr
handelt es sich beim Gottesbegriff inhaltlich um den Begriff einer Instanz,
die ihrerseits das Subjekt - und seine Welt - begründend umschliesst.

Dass dies Schleiermachers eigentliche Lehre ist, kommt spätestens in der
Einleitung zur Gnadenlehre heraus. Nämlich in dem Perspektivenwechsel in



106 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

§ 89, der jeden am Einzelsubjekt orientierten Interpreten Schleiermachers
zunächst überraschen muss. Er vollzieht sich durch folgende Überlegung:
Die Wirkung des Auftretens Jesu könne nur aus der Perspektive des
Menschen und für ihn als Erlösung in Betracht kommen; daneben sei aber auch
noch nach der Bedeutung dieses Ereignisses für Gott (d. h. genau und nur
für diejenige Instanz, die in § 4 als Gegenstand des Ausdrucks «Gott» eingeführt

worden war) zu fragen. Und diese Bedeutung des Vorgangs für Gott
könne nicht «als Erlösung» beschrieben werden. Sondern aus der Perspektive

Gottes und seines ewigen Ratschlusses bedeute die Erscheinung Jesu

Christi nichts anderes als: die «Vollendung der Schöpfung der menschlichen
Natur».

Das heisst: In seiner Gnadenlehre zeigt sich, dass Schleiermacher das

Erlösungsgeschehen an allen Einzelnen umschlossen und getragen sieht vom
Kampf des Reiches Christi (des von ihm begründeten Gesamtlebens) gegen
das Gesamtleben der Sünde; und diesen Streit wiederum begründet im und
umfasst vom schöpferischen «Ratschluss» Gottes.

Soweit die Übersicht über Schleiermachers Einleitung zur Gnadenlehre
in den §§ 86-90.

Von dieser einleitenden Skizzierung der den Autor leitenden grundlegenden

Anschauung des einheitlichen Gegenstandes der Gnadenlehre müssen
dann eine Reihe von Eigentümlichkeiten ihrer Durchführung als durch die
Natur der Sache gefordert verstanden werden: So erklärt sich zunächst aus

der Natur der einleitend skizzierten Sache im ganzen, dass die beiden
Abschnitte, in die ihre Beschreibung zerfällt, in Hauptstücke aufgegliedert
werden müssen, von denen jeweils eines - schwerpunktmässig - die Konstitution

(das Zustandekommen) des Lebens unter der Gnade beschreibt und
ein anderes seine Spannung zum Leben unter der Sünde. Vor allem aber
klärt sich auch erst im Lichte der grundlegenden (und einleitend skizzierten)
Sachanschauung der Sinn des Verhältnisses der beiden Abschnitte zueinander

auf. Im Lichte von Schleiermachers einleitend skizzierter Gesamtanschauung

des Gnadenlebens gilt: Die Thematik des zweiten Abschnitts (also
der Ekklesiologie) impliziert der Sache nach die Thematik des ersten
Abschnitts; oder: Das Geschehen, von dem der zweite Abschnitt handelt,
impliziert das im ersten Abschnitt behandelte; die Ekklesiologie impliziert
den Zusammenhang von Christologie und Pneumatologie.

Erst wenn man diesem sachlichen Eingeschlossensein der Lehre von
Geschäft und Person Christi (und darin wiederum eingeschlossen von
Wiedergeburt und Heiligung) in die Lehre vom neuen, der Sünde entgegentretenden

Gesamtleben und seiner Konstitution durch Erwählung und Geist-
ausgiessung Rechnung getragen hat, kann man z.B. ein endgültiges Urteil



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 107

über den systematischen Ort und die Reichweite von Schleiermachers Pneu-

matologie fällen. Dass die Lehre vom Geschäft Christi und allen seinen

Implikationen (für die Person Jesu und für die Person der an ihn Glaubenden)

nicht vom Wirken des Geistes spricht, heisst jedenfalls nicht, dass das

Wirken des Geistes für das Geschäft Jesu bedeutungslos wäre und «nur» für
das Zustandekommen der Kirche konstitutiv. Sondern für Schleiermacher
vollzieht sich das Geschäft Christi der Sache nach ausschliesslich innerhalb
des neuen Gesamtlebens der Kirche. Was für dieses konstitutiv ist (Erwählung

und Geistausgiessung), ist es also auch für das Geschäft Christi (obwohl
das nicht ausgeführt wird).

3.3. Zur systematischen Funktion des überschiessenden dritten Hauptstük-
kes im zweiten Abschnitt. - Jetzt kann auch die systematische und sachliche

Funktion des formal überschiessenden dritten Hauptstücks im zweiten
Abschnitt durchschaut werden:

Die Einleitung zur Gnadenlehre (§ 87-89) zeichnete den zweiten Abschnitt
(die Ekklesiologie) als denjenigen aus, dessen Thema das Thema des ersten
Abschnitts de facto impliziert. Zugleich stellte die Einleitung aber auch das

Ganze des Gnadengeschehens - also das Gnadengeschehen an der menschlichen

Natur (menschlichen Gattung), welches das Gnadengeschehen am
Einzelnen einschliesst - in den Horizont des schöpferischen Ratschlusses Gottes
und damit in die Perspektive der «Vollendung» dieses schöpferischen
Ratschlusses; sie begreift das Geschehen der Gnade als «Vollendung der Schöpfung».

Ergo muss dann aber der zweite Abschnitt, dessen Thematik diejenige
des ersten einschliesst, auch ein Hauptstück bieten, das nun auf die Vollendung
desjenigen Geschehens blickt, durch das Gott (seinem schöpferischen Rat-
schluss entsprechend) die Schöpfung vollendet; also auf die Vollendung des

(seinerseits die Schöpfung vollendenden) Gnadengeschehens.
Dieser Sachverhalt ist Thema des dritten Hauptstückes im zweiten

Abschnitt: Die «Vollendung der Kirche» wird von Schleiermacher beschrieben
als dasjenige Geschehen, welches das Gnadengeschehen ingesamt (und d. h.

für Schleiermacher: die Vollendung der Schöpfung) vollendet; also als dasjenige

Geschehen, in welchem das (die Erlösung aller Einzelnen einschliessen-

de) Gesamtleben der Gnade das Gesamtleben der Sünde überwindet. Oder:
Wenn Schleiermacher die «Eschatologie» unter dem Titel «Die Vollendung
der Kirche» behandelt, so heisst das nach allem zuvor Gesagten: Er trägt sie

vor als Lehre von der Vollendung der Welt durch dasjenige Geschehen, in
dem das Gesamtleben der Gnade das Gesamtleben der Sünde vernichtet; als

dasjenige Ende des «Kampfes», an dem das Gesamtleben der Gnade allein
existiert. Und das heisst wiederum wenigstens: Er trägt sie als kosmische

(universelle) Eschatologie vor, die die individuelle impliziert.



108 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

Von einer Vernachlässigung der kosmischen Eschatologie zugunsten der
individuellen kann also bei Schleiermacher überhaupt keine Rede sein. Die
Vergleichgültigung von kosmologischen Fragen zugunsten von Fragen der
individuellen Frömmigkeit ist erst das - in der Sache höchst zweifelhafte -
Verdienst der faktisch «neukantianischen» Theologie der Ritschl-Schule am
Ende des 19. Jahrhunderts. Schleiermacher ist diese Art von «Subjektivismus»

fremd. Vielmehr entwirft Schleiermacher aus der Perspektive des

individuellen Subjektes (im Durchhalten dieser Perspektive - und nur darin-

beweist sich der «kritische» Charakter seines Denkens) einen Begriff
von Welt, der seinerseits das individuelle Subjekt als den Horizont seines

Werdens und Wirkens einschliesst und umfasst. Schleiermachers Glaubenslehre

hat insofern nicht einen anthropologischen, sondern einen kosmologischen

Grundzug. Und dies zeigt sich nirgends so deutlich, wie in seiner

Eschatologie.
Soweit unsere Besinnung auf den systematischen Rahmen, in dem

Schleiermachers Eschatologie ihre Bedeutung gewinnt. Betrachten wir jetzt
ihre Durchführung in den §§157-163 im einzelnen.

II. Grundfragen der Eschatologie

Die Durchführung der Eschatologie in den §§157-163 der Glaubenslehre
zerfällt in zwei Abschnitte: in eine mit Grundlegungsfragen beschäftigte
Einleitung (§157-159) und in die vier «prophetischen Lehrstücke» der

Eschatologie (§156-163). Was diese Kennzeichnung der eschatologischen
Lehrstücke als «prophetische» bedeutet, lässt sich aus den Grundlegungsparagraphen

erfahren.
1. Die §§ 157-159 umgrenzen zunächst die Thematik, mit der es die

Eschatologie zu tun hat. Diese umfasst zwei Themen, die als eine sachliche
Einheit zu behandeln sind. Erstes Thema: der vollendete Zustand der Kirche

(§157). Zweites Thema: der Fortbestand der menschlichen Persönlichkeit

über den Tod hinaus (§ 158). Mit der Einheit des Zusammenhangs dieser
beiden Themen ist dann der § 159 beschäftigt: «die Lösung beider Aufgaben,
die Kirche in ihrer Vollendung und den Zustand der Seelen im künftigen
Leben darzustellen, wird versucht in den kirchlichen Lehren von den letzten

Dingen, denen jedoch der gleiche Wert wie den bisher behandelten Lehren
nicht kann beigelegt werden».

2. Diese Formulierung spricht bereits die spezifische Differenz dieser

Glaubensaussagen zu allen bisher in der Dogmatik behandelten an: Sie

haben nicht den gleichen «Wert» wie jene. Was ist damit gesagt?



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 109

Jedenfalls nicht, dass diese Aussagen an Wichtigkeit für den Glauben
hinter den anderen Glaubensaussagen zurückstehen. Dagegen spricht
alles, was wir uns gerade über den systematischen Ort der Eschatologie in
Schleiermachers Glaubenslehre klargemacht haben. Vielmehr verwendet
Schleiermacher den Ausdruck «Wert» hier in einem ganz formalen Sinn: Die
Aussagen der eschatologischen Lehrstücke haben nicht den gleichen «Sinn»5

wie die übrigen Glaubensaussagen. Die Aussagen der Eschatologie
unterscheiden sich also von den übrigen Glaubensaussagen in «semantischer»
Hinsicht (also durch ihr Verhältnis zu ihrem Gegenstand).

Die Frage ist dann: wie? Die Antwort hierauf muss auch verständlich
machen, dass die gesuchte Eigenart der eschatologischen Aussagen zutreffend

erfasst wird, wenn sie als «prophetische Lehrstücke» charakterisiert
werden.

a) Wir fragen zunächst: Was ist der «Wert» (Gegenstandsbezug) aller
«Glaubenssätze», die bisher in der Glaubenslehre behandelt wurden?

Antwort: Sie alle sind sprachliche Darstellungen christlich-frommer
Gemütszustände; d.h. Darstellungen des unmittelbaren Selbstbewusstseins in
seiner Bestimmtheit durch die Stetigkeit des Gottesbewusstseins Jesu in
seiner Dominanz über das Weltbewusstsein.

Alles, was gar nicht als sprachliche Darstellung (also als Reflexionsgestalt)

dieser christlichen Bestimmtheit des unmittelbaren
Selbstbewusstseins in Betracht kommt, kommt auch gar nicht als Inhalt der Dogma-
tik in Betracht. Nun sind aber die eschatologischen Aussagen von Schleiermacher

in die Dogmatik aufgenommen worden. Also muss er sie auch -
wenn er seinen Grundsätzen über die Aussonderung des dogmatischen Stoffes

(§ 21ff.) nicht untreu geworden ist - in irgendeinem Sinne als Aussage
über das unmittelbare Selbstbewusstsein in seiner christlichen Bestimmtheit
aufgefasst haben; jedoch gleichwohl als von allen anderen Aussagen über
diesen Sachverhalt semantisch verschiedene Aussagen.

Demzufolge kann der Grund dieser Verschiedenheit jedenfalls nicht sein,
dass die eschatologischen Glaubensaussagen über einen anderen Gegenstand

gehen als alle sonstigen Glaubensaussagen. Sondern Grund der
Verschiedenheit kann nur sein, dass sie denselben Gegenstand (eben die christliche

Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbewusstseins) unter einem
anderen Aspekt betrachten als alle bisherigen Glaubensaussagen.

5 Schleiermacher verwendet also den Ausdruck «Wert» nicht im ethischen, sondern
eher im mathematischen Sinn. Dort bedeutet der Ausdruck nicht die relative Vorzüglichkeit

eines Sachverhaltes, sondern seine semantische Bestimmtheit. Diese Verwendung von
«Wert» als semantischem Ausdruck findet sich dann erst wieder in der sprachanalytischen
Philosophie des 20. Jahrhunderts.



no Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie

Dann stellt sich die Frage: Welche Unterscheidung von Aspekten am
einheitlichen Gegenstand aller Glaubensaussagen (eben dem unmittelbaren
Selbstbewusstsein in seiner christlichen Bestimmtheit) lässt sich überhaupt
namhaft machen; und welche wird von Schleiermacher hier in Rechnung
gestellt?

Denkbar wäre zunächst eine Unterscheidung von inhaltlichen
Teilmomenten. Z.B. eine Unterscheidung von Voraussetzungen und Implikaten
des unmittelbaren Selbstbewusstseins in seiner christlichen Bestimmtheit,
wie Schleiermacher sie im ersten und zweiten Teil der Glaubenslehre (also
Urstandslehre und Hamartiologie) behandelt.

Aber der Sache nach zeigt sich, dass ein solcher Unterschied das Verhältnis

zwischen den bisherigen Glaubenssätzen und den eschatologischen nicht
bestimmt. In den eschatologischen Aussagen geht es nicht wie in jenen über
Urständ und Sünde um inhaltliche Voraussetzungen und Implikate des
unmittelbaren Selbstbewusstseins in seiner christlichen Bestimmtheit, sondern

um eine besondere Perspektive, die im christlich bestimmten unmittelbaren
Selbstbewusstsein selber enthalten ist. Worin besteht die Besonderheit dieser

Perspektive? Darin, dass sie sich inhaltlich auf einen Zustand dieses

unmittelbaren Selbstbewusstseins selber richtet, in welchem genau dasjenige

Bestimmungsmoment beseitigt wird, das für alle bisher zur Sprache
gebrachten Aspekte und Implikationen des christlich-frommen
Selbstbewusstseins wesentlich war: sein Bestimmtsein durch den Gegensatz von
Sünde und Gnade.

Das Bestimmtsein durch diesen Gegensatz ist für das christlich-fromme
Selbstbewusstsein deshalb wesentlich, weil es - wie §11 grundlegend
klargestellt hatte - das durch die Anteilhabe an der von Jesus von Nazareth
vollbrachten Erlösung bestimmte unmittelbare Selbstbewusstsein ist.
Dementsprechend konnte und musste sich dann auch die gesamte Anordnung des

dogmatischen Stoffes - also aller Glaubensaussagen über das an der Erlösung

teilhabende unmittelbare Selbstbewusstsein - an jenem (eben für Erlösung

selbst wesentlichen) - Gegensatz orientieren. Schleiermacher musste
zunächst diejenige einheitliche Sphäre, in der der Gegensatz als solcher

überhaupt auftreten kann und die deshalb mit seinem Auftreten vorausgesetzt

sein muss, behandeln (Urstandslehre) und dann die beiden Seiten des

Gegensatzes (Sünden- und Gnadenlehre).
Freilich: Ebenso wesentlich wie der Gegensatz ist für «Erlösung» auch

dessen Überwindung. Daher schliesst das durch Teilhabe an Erlösung
bestimmte unmittelbare Selbstbewusstsein auch notwendig die Perspektive auf
denjenigen Zustand seiner selbst ein, in dem der es gegenwärtig schon
bestimmende Prozess der Erlösung (Überwindung des Gegensatzes) zum Ziel



Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie 111

gekommen sein wird; und d.h.: auf den Zustand, in dem der Widerstreit der
Sünde gegen die Gnade gross geworden sein wird; also auf einen Zustand
jenseits des Gegensatzes.

Die eschatologischen Aussagen unterscheiden sich dadurch von allen
bisher behandelten, dass sie

- nicht zur Sprache bringen: die gegenwärtige, den Prozess der Erlösung
kennzeichnende Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbewusstseins
durch den Gegensatz von Sünde und Gnade,

- sondern zur Sprache dringen: die gegenwärtige Perspektive des unmittelbaren

Selbstbewusstseins auf den noch ausstehenden Zustand seines Er-
löstseins und damit seines Seins jenseits jenes Gegensatzes.
Also sind die eschatologischen Aussagen auch «Glaubensaussagen» wie

alle anderen, sofern die Aussagen über ein Strukturmoment des gegenwärtigen,

durch die Erlösung bestimmten unmittelbaren Selbstbewusstseins sind.
Aber sie sind insofern von allen anderen Glaubensaussagen unterschieden,
als sie nicht einfach die Gegenwart des christlich bestimmten
Selbstbewusstseins und ihren Inhalt zum Gegenstand haben, sondern die - zu dieser

Gegenwart des christlichen bestimmten unmittelbaren Selbstbewusstseins
wesentlich hinzugehörige - Perspektive auf das Ziel des Erlösungsprozesses
und dessen Inhalt. Mit anderen Worten: von den eschatologischen Aussagen
gilt grundsätzlich:

- Sie sind notwendig, weil sie den Inhalt eines Strukturmomentes des

christlich-frommen Selbstbewusstseins ausdrücken: eben die für die
Anteilhabe an dem wirklichen Prozess der Erlösung wesentliche Perspektive
auf das Erlöstsein,

- und sie sind von allen anderen Glaubenssätzen unterschieden, weil sie

einen anderen Inhalt haben: nicht den Inhalt des Bewusstseins des Erlöst-
werdens, sondern den Inhalt des für dieses Bewusstsein [also das Be-
wusstsein des Erlöstwerdens] wesentlichen Perspektive auf das Erlöstem.

Dass die eschatologischen Aussagen notwendig sind, heisst: Sie haben
denselben Gegenstand wie alle Glaubensaussagen; nämlich das christlichfromme

Bewusstsein, welches bestimmt wird von der durch Jesus von Nazareth

vollbrachten Erlösung. Deshalb müssen sie in die Dogmatik aufgenommen

und können sie nicht aus ihr verabschiedet werden.
Dass die eschatologischen von allen anderen Glaubensaussagen verschieden

sind, heisst: Sie haben einen anderen Inhalt, und zwar einen prinzipiell
anderen Inhalt als alle anderen Glaubensaussagen. Denn sie bringen das

christlich-fromme Selbstbewusstsein nicht so zur Sprache, wie es als unter
dem Gegensatz von Sünde und Gnade stehendes gegenwärtig ist, sondern



112 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

so, wie es sich in seiner eigenen, ihm wesentlichen zugehörigen Perspektive
auf die Vollendung dieses Prozesses jenseits dieses Gegensatzes stehen
sieht.

Warum ist diese Differenz wichtig und erwähnenswert? Weil sie der
Grund dafür ist, dass alle eschatologischen Aussagen mit Darstellungsproblemen

zu kämpfen haben, die sich so für die bisher behandelten Glaubensaussagen

nicht stellten.
Soweit die prinzipielle Differenz der eschatologischen Aussagen zu allen

anderen, wie sie im §159 angedeutet ist.
3. Damit ist aber auch die systematische Problematik in den Blick getreten,

um deren Exposition es in der Einleitung zu den eschatologischen
Lehrstücken gehen muss. Was ist der Inhalt dieses systematischen
Problems? Antwort: der Aufweis, dass die eschatologischen Aussagen
unbeschadet der Identität ihres Gegenstandes mit dem aller sonstigen Glaubensaussagen

doch aufgrund der Eigenart ihres Inhalts vor Darstellungsproblemen

stehen, die sonst unbekannt sind.
Zwei Sachpointen sind also in den Darlegungen der §§157-159 zu beachten.

Erstens: der Aufweis des Zusammenhangs zwischen dem spezifischen
Inhalt der eschatologischen Aussagen und ihren Darstellungsproblemen
(3.1.); zweitens: die Betonung, dass diese Darstellungsprobleme die
eschatologischen Aussagen nicht gegenstandslos machen (3.2.). Aufgrund dieser
doppelten Intention läuft Schleiermachers Einleitung zur Eschatologie hinaus

auf eine Anleitung für den angemessenen Umgang mit eschatologischen
Aussagen der Tradition (3.3.).

3.1. Schleiermacher stellt zunächst die Darstellungsprobleme aller Aussagen

über den vollendeten Zustand der Kirche und über die Fortdauer der
menschlichen Persönlichkeit nach dem Tode je für sich dar (§157,158); und
dann, dass auch ihre traditionelle (und sachgemässe) Verbindung diese

Darstellungsprobleme nicht lösen (§159). Er begründet dieses negative Urteil

durch folgende Überlegungen:
a) Im vollendeten Zustand der Kirche muss jede Entgegenwirkung des

Gesamtlebens der Sünde ausgeschlossen sein. Das setzt voraus, dass die
Kirche nicht nur zu einer quantitativen erschöpfenden Ausbreitung gekommen

ist (S. 408), sondern dass auch eine neue Entwicklung von Sünde

ausgeschlossen ist. Das aber ist nur ausgeschlossen, wenn auch keine physische

Fortsetzung der menschlichen Gattung mehr stattfindet; denn diese

setzt notwendig zunächst erlösungsbedürftiges Dasein. Also kann die Kirche
«im Verlauf der menschlichen Dinge» niemals, sondern erst nach deren
Abschluss - nicht in diesem, sondern erst in jenem Leben - vollendet sein.
Das Vollendetsein der Kirche fällt notwendig in eine «Zukunft», die «ganz



Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie 113

jenseits aller menschlichen Dinge liegt» (S. 409). Von einer solchen Zukunft
fällt es uns schwer, uns etwas «vorzubilden»; denn: Sie ist eine solche, auf die

«unsere Tätigkeit gar keinen Einfluss ausüben kann»; die also insofern
analogielos ist (Mangel aller Analogie) und «deren Wert» deshalb «schwer

richtig zu fassen oder sicher festzuhalten» ist (S. 509).
b) Ebenso gelingt es uns nicht, uns eine «anschauliche Vorstellung» von

der Existenzweise der Persönlichkeit nach dem Tode zu bilden und zur
Sprache zu bringen (S. 460). Denn diese Existenzweise hängt von bestimmten

«kosmologischen Bedingungen» ab; nämlich von einer für sie spezifischen

Bestimmtheit von Zeit und Raum (S. 460). Und von beidem besitzen
nicht nur wir keine Kenntnis, sondern darüber hat auch der Erlöser keine
Mitteilung machen wollen (wenn er z.B. Act. 1,7 sagt: «Zeit aber und
Stunde gebührt euch nicht zu wissen», so ist uns eben damit auch das Wissen
über Raum und Gegend vorenthalten, das mit dem von Zeit und Stunde aufs

engste zusammenhängt).
Immerhin: Die Überlegung bringt nicht nur ein Moment der Diskontinuität,

sondern ebenso der Kontinuität zwischen unseren Vorstellungen über
Zustände dieser und über Zustände jener Welt an den Tag. Denn nicht
dadurch kann sich Schleiermacher zufolge die Fortexistenz der menschlichen

Persönlichkeit nach dem Tode von ihrer jetzigen Existenz unterscheiden,

dass Zeit und Raum überhaupt entfallen, sondern nur dadurch, dass

ihre Bestimmtheit anders ist.
Also besteht die «Vorstellungs»schwierigkeit nicht darin, dass wir uns

einen Zustand jenseits von (also frei von) Raum und Zeit vorzustellen hätten
(diese Möglichkeit scheidet für Schleiermacher aus), sondern nur eine
andere Bestimmtheit von Raum und Zeit. Es leuchtet sofort ein, dass diese
Hinweise Schleiermachers überhaupt nur unter der Bedingung gedanklich
nachvollzogen werden können, dass Raum und Zeit hier nicht als Bestimmtheiten

dieser, sondern als Bestimmtheit jeder möglichen Welt gedacht werden

und insofern natürlich auch als Bestimmtheit einer möglichen anderen
Welt als dieser.

Die Gründe für die Unvorstellbarkeit des vollendeten Zustands der Kirche

und des nach dem Tode fortdauernden Zustands der Persönlichkeit, die
Schleiermacher anführt, sind also zwei verschiedene:

- der Analogielosigkeit eines Zustandes, auf den unsere Tätigkeit keinen
Einfluss hat; und

- die unbekannte Bestimmtheit von Zeit und Raum für die Existenz jen¬
seits des Todes.
Und auch das Verhältnis der beiden hier in den Blick gefassten Bestimmungen

des Letztzustandes zum gegenwärtigen irdischen ist ein verschiedener:



114 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

- Im Vollendetsein der Kirche verschwindet der Gegensatz der Sünde.
Dieser Zustand verhält sich also zu den Bedingungen des gegenwärtigen
Lebens nur als deren Ende (Abbruch) (S. 417).

- Hingegen wird im Gedanken der Fortexistenz der Persönlichkeit mit
einer Kontinuität der Bedingungen des Personseins gerechnet. Diese
Fortexistenz verhält sich also zur gegenwärtigen Existenz als Fortsetzung
des «hier begonnenen neuen Lebens», sodass «die kurze Endlichkeit» nur
als «vorbereitender Anfang von ihr erscheint» (S. 417).

c) Ist man einmal auf die Verschiedenheit dieser Gesichtspunkte
aufmerksam geworden, so fragt sich, ob ihre Zusammenfassung in den traditionellen

Aussagen über das Eschaton als eine «ganz neue ewigwährende
jenseitige Lebensform» zu einer bestimmteren Vorstellung führt.

Die Kombination der beiden Gesichtspunkte - der individuellen Vollendung

in der Fortexistenz nach dem Tode und der Vollendung der Kirche in
einem Zustand des Verschwundenseins der Sünde - erfolgt durch folgende
Überlegungen: Erstens: Der vollendete Zustand der Kirche ist in diesem
Leben - aus den genannten Gründen - undenkbar; er muss also in jenes
Leben verlegt werden; und d.h. in die Existenz nach dem Tode; und deshalb
nimmt er dann auch an deren Bestimmungen teil (S. 418). Zweitens: Die
fortwährende Existenz der menschlichen Persönlichkeit nach dem Tode
erhält dadurch ihre spezifische, sie vom jetzigen Zustand unterscheidende
Bestimmtheit, dass sie in den streitfreien Zustand der vollendeten Kirche
fällt (S. 418).

Aber dieses «Zusammentreffen beider Momente» (d.h. der Gesichtspunkte

des vollendeten Seins des Einzelnen und der Kirche) führt dennoch
nicht zu einer bestimmten Vorstellung und garantierten Darstellung: Denn
soll die Fortexistenz durch ihr Hineinfallen in den streitlosen Zustand der
Kirche bestimmt sein, so hiesse das, dass sie durch einen analogielosen
Zustand bestimmt wäre, von dem keine Vorstellung möglich ist. Sie
gewönne also dadurch auch keine Bestimmtheit für uns (S. 418 Z.15ff.). Soll
andererseits der streitlose Zustand der Kirche durch die Fortexistenz
bestimmt sein und ihre Tendenz zur höheren Entwicklung der Seele, so wird
doch gerade diese Tendenz selber durch den streitfreien Zustand der Kirche
und dessen Analogielosigkeit in Frage gestellt (S. 418 Z.19ff.).

Also: Auch die Kombination der beiden Gesichtspunkte der individuellen

Vollendung der Kirche führt nicht zu einer bestimmten Vorstellung und
klaren Darstellbarkeit des Zustandes des Vollendetseins der Erlösung.

Soweit die Darstellungsproblematik, die bei allen Aussagen über den
vollendeten Zustand der Kirche und über die Fortexistenz der menschlichen
Persönlichkeit nach dem Tode - und ebenso bei der Verbindung beider



Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie 115

Gedanken in den eschatologischen Aussagen über eine «neue und ewigwährende

geistige Lebensform als das Letzte» - auftauchen.

Wichtig: Das Problem hat seine eigentliche Wurzel nicht im Verschwinden

von Raum und Zeit als Bedingungen für alles Vorstellbare. Von einem
solchen Fortfallen spricht Schleiermacher mit keinem Wort. Sondern: Die
Vorstellungs- und Darstellungsschwierigkeit gründet in der Analogielosig-
keit jenes Zustandes des Vollendetseins als eines Zustandes, der von
allen über ihn hinausweisenden Zwecken und zweckgerichteten Tätigkeiten
frei ist.

3.2. Das beschriebene Darstellungsproblem darf nun aber nicht als die

Behauptung der Gegenstandslosigkeit entweder der Aussagen über den
vollendeten Zustand der Kirche oder über die von der Fortexistenz der
individuellen Persönlichkeit nach dem Tode oder über das sie beide verbindende

neue, ewige Leben gedacht werden. Dieser irrigen Meinung, die
unter bestimmten Darstellungsproblemen leidenden eschatologischen
Glaubensaussagen seien eben deshalb auch gegenstandslos, wirkt Schleiermacher

entgegen, indem er die Notwendigkeit dieser Glaubensaussagen gerade
aus ihrem Begründetsein im Gegenstand aller Glaubensaussagen nachweist;
also aus ihrem Begründetsein im christlich bestimmten unmittelbaren
Selbstbewusstsein (das als solches bestimmt ist durch Teilhabe an der von
Jesus von Nazareth vollbrachten Erlösung) :

a) Der Zustand der Streitfreiheit ist zwar seiner Art nach nicht vorstellbar.
Aber sein Eintreten ist das Ziel des Erlösungsgeschehens, ohne welches dieses

gar nicht manifest werden kann. Das Erlösungsgeschehen kann das unmittelbare
Selbstbewusstsein nur bestimmen als wesentlich auf das Eintreten von

Streitfreiheit hin tendierendes. Insofern ist dieser Zustand der Streitfreiheit auch der
umfassende Inhalt des christlichen Gebetes und sein Eintreten nur der Fall der
völligen Erhörung des Gebetes (S. 410). So gewiss das christlich-fromme
Selbstbewusstsein durch Teilhabe an der von Jesus von Nazareth vollbrachten Erlösung

bestimmt ist, so gewiss ist es auf deren Ziel - das Eintreten von Streitfreiheit

- ausgerichtet; so gewiss erbittet es sich dieses Eintreten; und so gewiss ist
es der Erhörung dieses Gebetes gewiss.

b) Wie steht es aber mit der Fortexistenz des Menschen nach dem Tode?
Schleiermacher verkennt nicht, dass der Gedanke keineswegs erst mit dem
christlichen Glauben entstanden ist (S. 410).

Seine Überlegungen und Nachweise in §158 richten sich daher darauf,
dass und in welchem Sinne diese Überzeugung überhaupt für das an der
Erlösung durch Jesus von Nazareth Anteil habende christlich bestimmte
Bewusstsein wesentlich ist. Die Antwort wird durch eine Reihe von wichtigen

Negationen gewonnen:



116 Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie

Zunächst: Inhalt des christlich-frommen Bewusstseins ist diese

Überzeugung von der Fortexistenz der Persönlichkeit nach dem Tode jedenfalls
nicht aufgrund von theoretisch-naturwissenschaftlichen Erwägungen (S. 411

Z. 26-412 Z. 8). Sondern Inhalt des christlich-frommen Bewusstseins ist
diese Überzeugung jedenfalls aufgrund der religiösen - nämlich christlichen-

Bestimmtheit des unmittelbaren Selbstbewusstseins.
Sodann ist besonders wichtig, dass diese Überzeugung einen Christen

nicht schon aufgrund der religiösen Bestimmtheit seines unmittelbaren
Selbstbewusstseins, also des in diesem mitgesetzten unmittelbaren Gottes-
bewusstsein im allgemeinen eignet. Vielmehr kann man sich durchaus als in
Beziehung zu Gott stehend erleben, ohne allein deshalb schon der Fortexistenz

der eigenen Persönlichkeit über den Tod hinaus gewiss sein zu müssen
(S. 412 Z. 8-413 Z. 15). Daher gilt dann positiv: Den Christen ist die Gewissheit

der Fortexistenz der menschlichen Persönlichkeit nach dem Tode
ausschliesslich dadurch gegeben, dass sie - eben diese der Fortexistenz - im
Glauben an die «Vereinigung» des «göttlichen Wesens mit der menschlichen
Natur in der Person Christi» und an deren «Unveränderlichkeit» (sie!)
«mitenthalten» ist (S. 411).

Nun war schon in der Christologie und Soteriologie klargestellt worden,
was «Glauben an die Vereinigung des göttlichen Wesens mit der menschlichen

Natur in der Person Christi» meint. Die «Vereinigung» des «göttlichen
Lebens mit der menschlichen Natur» ist für Schleiermacher dasjenige Sein
Gottes selber in Jesus von Nazareth, welches die schlechthinnige Kräftigkeit
seines Gottesbewusstseins gegenüber seinem Weltbewusstsein begründet
(und dies in genauer Anlehnung an die altkirchliche Enhypostasielehre) in
einem Akt der göttlichen Natur, in welchem diese die menschliche in sich
aufnimmt: (§ 97) «Glaube an» diese Vereinigung des göttlichen Wesens mit
der menschlichen Natur ist dann für Schleiermacher nichts anderes als
wiederum das Aufgenommenwerden des Menschen von dieser und in diese

Kräftigkeit des Gottesbewusstseins und die mit ihr verbundene Seligkeit
Jesu selber (§100,101 ff., 107,108,109). Also: Ausschliesslich das Christusgeschehen

ist der Grund dafür, dass dem christlich-frommen Bewusstsein die
Überzeugung von der Fortexistenz der menschlichen Persönlichkeit nach
dem Tode wesentlich eignet. Und zwar das Christusgeschehen in einem
zweifachen Sinn: einerseits als von Gott selber ausgehende Vereinigung
seines Wesens mit der menschlichen Natur in Jesus von Nazareth, und
andererseits als die von Jesus als dem Erlöser ausgehende Aufnahme der
Gläubigen in seine - kraft Vereinigung des göttlichen Wesens der menschlichen

Natur in ihm bestehende - Kräftigkeit des Gottesbewusstseins und
Seligkeit. Also: Jene Überzeugung von der Fortexistenz der menschlichen



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 117

Persönlichkeit nach dem Tode hat für den Christen ihren Grund ausschliesslich

in der Zuwendung Gottes selber zur menschlichen Natur in Jesus Christus

und durch ihn zu jedem Einzelnen. Und zwar hat sie ihren Grund genau
in der «Unveränderlichkeit» dieser Zuwendung. Also nur deshalb und insofern

ist dem Christen die Fortexistenz der menschlichen Person nach dem
Tode gewiss, als er an die unveränderliche Vereinigung des göttlichen
Wesens mit der menschlichen Natur in Jesus von Nazareth «glaubt». Nun heisst
aber «Glauben» für Schleiermacher, aufgenommen zu sein in die Kräftigkeit
von Jesu Gottesbewusstsein und somit in das Sein Gottes in Jesu von Nazareth.

Also ist dem Christen auch die Fortexistenz der menschlichen Persönlichkeit

nach dem Tode nur gewiss, weil und sofern er selber - eben als

Glaubender - in das Sein Gottes in Jesus Christus, also in die hier vollzogene
Vereinigung des göttlichen Wesens mit der menschlichen Natur, aufgenommen

ist, und weil diese Vereinigung als eine von Gott ausgehende und
dessen Ratschluss vollendende (§ 89!) unveränderlich ist.

Man wird wohl schwer bestreiten können, dass Schleiermachers Sicht der

Dinge - hat man sie einmal in ihren Zusammenhängen verstanden - ganz auf
der paulinischen Linie von Rom 8 liegt. Die Christus- und Gottesgemeinschaft

ist das eine und einzige Fundament der christlichen Gewissheit, dass

der Tod über die menschliche Persönlichkeit keine zerstörerische Macht
ausübt.

Nun gründet sich aber die christliche Gewissheit von der Fortexistenz der
menschlichen Persönlichkeit nach dem Tode auf der «glaubenden» Teilhabe
an der Vereinigung des göttlichen Wesens mit der menschlichen Natur. Und
insofern ist dem Christen ipso facto gewiss, dass diese über den Tod
hinausreichende und hinaustragende Gemeinschaft mit Christus und Gott sich auf
die menschliche Natur erstreckt; also allen Menschen als solchen gilt. Nicht
weil der Mensch per se unsterblich wäre. Aber sehr wohl weil die unveränderliche

Vereinigung des göttlichen Wesens in Jesus von Nazareth mit der
menschlichen Natur erfolgte und insofern auf alle Menschen zielt (S.415
Z. 15-31). Obwohl also die Gewissheit von der Fortexistenz der menschlichen

Person nach dem Tode ausschliesslich im Christusgeschehen begründet
ist, ist die Fortexistenz selber doch für Schleiermacher kein christliches
Privileg.

c) Nun fassen die Glaubensaussagen über die Eschata beide Aussagen -
über den vollendeten, streitfreien Zustand der Kirche und über die persönliche

Fortexistenz - zusammen. Insofern kann Schleiermacher dann feststellen:

Die christliche Gewissheit schliesst die Gewissheit des Eintretens eines
streitfreien Zustandes der Kirche (S. 419) und der Fortexistenz der menschli-



118 Eilen Herms, Schleiermachers Eschatologie

chen Person nach dem Tode ein (S. 419) - auch wenn sie beides sich nicht
vorzustellen vermag (S. 419).

Das bedeutet für das Sprechen des Glaubens:

- er muss auch diese Gewissheit zur Sprache bringen, also Glaubensaussagen

über sie bilden;

- aber er kann es nur in «Versuchen eines nicht hinreichend unterstützten
Ahnungsvermögens».
Diese Versuche bilden den Inhalt der «prophetischen» Lehrstücke.
3.3. Aus diesen Einsichten ergeben sich Regeln für den Umgang mit

diesen aus der Tradition stammenden Lehrstücken:
a) An eine eigentliche «Verbesserung» der traditionellen Eschatologie ist

nicht zu denken. Auch eine etwaige Neugestaltung bliebe ja notwendig ein
Produkt der Phantasie - und zwar deshalb, weil die Glaubensaussagen hier
auf einen Inhalt gehen, der zwar keineswegs irreal ist, aber doch «unserem
dermaligen Erfahrungskreise fremd».

Worauf es im Umgang mit den überlieferten - und mit etwa neuzubildenden

- eschatologischen Aussagen ankommt, ist deren Auslegung. Eine solche

Auslegung hat zunächst die Aufgabe, die traditionell-eschatologischen
Aussagen als Versuche verständlich zu machen, «überall jene beiden Punkte

- persönliche Fortdauer und Vollendung der Kirche - aufeinander bezogen»
darzustellen.

Zugleich hat die Auslegung diese Bilder daraufhin zu überprüfen,
wieweit sie diesem unanschaulichen Inhalt der christlichen Gewissheit gerecht
werden, oder ihn eher verunklaren.

Jedenfalls ist dieses Plädoyer für eine solche Auslegung der traditionellen
Eschatologie zugleich ein Plädoyer für das Festhalten der Kontinuität der
eschatologischen Fragestellung, wie sie mit dem christlichen Glauben selber
der christlichen Theologie von ihren Anfängen an begegnet.

Zusammenfassend können wir sagen: Schleiermacher hat weder die
Eschatologie aus der Dogmatik entfernt noch die eschatologischen Aussagen

für irreal erklärt. Vielmehr hat er ihren Status als Glaubensaussagen
erklärt. Er hat sie als Glaubensaussagen durchschaut, die einerseits denselben

Gegenstand haben wie alle anderen Glaubensaussagen auch: nämlich
die - nota bene von Gott durch Jesus Christus und das in ihm begründete
neue Gesamtleben der Gnade - bewirkte Bestimmtheit der menschlichen
Existenz (des unmittelbaren Selbstbewusstseins) durch die Erlösung; die
aber andererseits im Unterschied zu allen anderen Glaubensaussagen einen
Inhalt haben, der sich aller «dermaligen» (also nicht aller möglichen!) Erfahrung

entzieht. Insofern trägt also Schleiermachers Umgang mit den eschato-



Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie 119

logischen Glaubensaussagen nur der Einsicht Philipp Nikolais Rechnung:
«Kein Aug' hat je gesehen, kein Ohr hat je gehört solche Freude.»

Soweit Schleiermachers Grundlegung der Eschatologie. Jetzt ihre
Durchführung.

III. Durchführung der Eschatologie

Das Ganze der überlieferten eschatologischen Glaubenssätze führt
Schleiermacher auf vier Aussagen zurück; über

- die Wiederkunft Christi,
- die Auferstehung des Fleisches,

- das Jüngste Gericht und

- die ewige Seligkeit.
Zusammen versuchen diese Glaubenssätze auszusagen jenes dem Glauben

gewisse, aber unanschauliche letzte Zusammentreffen einer ewigen
wahren persönlichen Existenz der Menschen mit der Existenz der
streitfreien Kirche.

Dabei bringt die Lehre von der «Auferstehung des Fleisches» die persönliche

Fortexistenz zur Sprache; die Rede vom Jüngsten Gericht und von der
ewigen Seligkeit den Raum der streitfreien Kirche, in den diese persönliche
Fortexistenz fällt; und fundamental für die Einheit beider Sachverhalte ist

jenes Ereignis, welches das «nicht hinreichend unterstützte Ahnungsvermögen»

als «Wiederkunft Christi» zur Sprache bringt.
Die Auslegung dieser traditionellen Redeweisen ist also von einer

konstruktiven, nicht von einer destruktiven Absicht getragen; nämlich: darzulegen,

welchen notwendig unanschaulichen Inhalt der gegenwärtigen Glau-
bensgewissheit die Aussagen in schwankenden Bildern ausdrücken wollen.
So zielt sie jeweils auf das, was Schleiermacher stereotyp als den «wesentlichen

Gehalt» der bildlichen Aussagen festhält. Worin besteht dieser
«wesentliche Gehalt» eines jeden der vier genannten traditionellen eschatologischen

Glaubenssätze?
1. Wiederkunft Christi. - Die Rede von der Wiederkunft Christi bringt die

Gewissheit zum Ausdruck, «dass, da die Vollendung der Kirche als Aufhören

ihres schwankenden Werdens und Wachsens nur durch einen Sprung
möglich ist (und nur unter der Bedingung, dass die Erzeugung aufhöre und
das Zusammensein der Guten und Bösen aufhöre), (dass also daher) dieser

Sprung durchaus nur dürfe angesehen werden als Akt der königlichen
Gewalt Christi» (S. 423).

Jedenfalls bezeichnet die Rede also einen kosmischen Vorgang. Wie real
Schleiermacher mit diesem Vorgang rechnet, zeigt sich darin, dass er sofort



120 Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie

auf seine - kosmologischen - Möglichkeitsbedingungen reflektiert: «Denn
ist in Christo das göttliche Wesen mit der christlichen Natur bleibend vereinigt:

so kann auch diese Natur nicht an einem Weltkörper so schollenfest
sein, dass sie in seinen nach kosmischen Gesetzen erfolgenden Untergang
mitverwickelt sein müsste; sondern alles, was sie betrifft, muss im
Zusammenhang mit dieser Vereinigung gedacht und zugleich als eine Tat derselben
angesehen werden können» (S. 423).

Also: Zu erwarten sind ein neuer Himmel und eine neue Erde. Und dies

zwar nicht unter Ausschluss, vorbei an oder gar gegen die natürlichen
Werdegesetze des Kosmos; aber auch nicht einfach aufgrund dieser kosmischen

Werdegesetze; sondern aufgrund derjenigen göttlichen Aktivität, die sich

mit der menschlichen Natur vereinigt hat (und deren Ziele durch das kosmische

Geschehen nicht festgelegt werden, sondern die umgekehrt dieses ihren
Zielen dienstbar macht).

2. Auferstehung des Fleisches. - Das eben geschilderte Eschaton des

Lebens der vollendeten Kirche in vollendeter Gemeinschaft mit Jesus Christus

schliesst ein: dasjenige Geschehen, welches durch die Rede von der
«Auferstehung des Fleisches» zur Sprache gebracht wird. Sein wesentlicher
Inhalt ist: «dass allen menschlichen Einzelwesen eine an den gegenwärtigen

Zustand anknüpfende Erneuerung organischen (d. h. leibhaft-sozialen)
Lebens bevorsteht.» Und zwar unter zwei gleichursprünglichen Bedingungen:

nämlich einerseits als ein reales «kosmisches Ereignis, auf welches die

allgemeine göttliche Weltordnung angelegt ist; und andererseits als ein
solches, welches in seinem Eintreten «durch die königliche Kraft Christi (d.h.
die Einigung des göttlichen Wesens mit der menschlichen Natur) bedingt» ist
(S. 429).

Wiederum zeigt sich, dass Schleiermacher hier ein reales Geschehen im
Blick hat, daran, dass er auf seine kosmologischen Möglichkeitsbedingungen

reflektiert und sie darin gegeben sieht, dass der Kosmos seiner Natur
nach darauf angelegt sein muss, durch eine solche königliche Einwirkung
Christi seine Endgestalt zu empfangen.

3. Jüngstes Gericht und ewige Seligkeit. - Die eben beschriebene Erneuerung

des organischen Lebens führt in die Sphäre der streitfreien Kirche.
Diese wird negativ beschrieben und positiv.

Negativ: durch die Rede vom «jüngsten Gericht». Der «wesentliche
Gehalt» dieser Rede ist (S. 433): die Scheidung des Lebens in der Gemeinschaft
mit Christus vom Bösen; so, dass kein wechselseitiger Einfluss mehr möglich
ist.

Dabei lässt Schleiermacher die Frage einstweilen noch offen, ob Böses

überhaupt noch weiterexistiert.



Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie 121

Positiv wird der streitfreie Zustand der Kirche beschrieben durch die
Rede von der «ewigen Seligkeit». Deren Lebensinhalt beschränkt sich auf
eine Selbsttätigkeit, die blosse Darstellung ist, und zwar Darstellung - d.h.
Aufnahme und Darstellung - eines spezifischen Inhaltes: nämlich Gottes;
also: des Inhaltes der visio beatifica.

Aber wodurch ist diese eschatische Gotteserkenntnis von der jetzigen
unterschieden? Antwort: Nicht durch Unvermitteltheit, sondern nur durch
Leichtigkeit.

Aufgrund dieser Voraussetzungen muss dann das ewige Leben positiv so
beschrieben werden: «Dass wir nämlich Gott in allem und mit allem erkennen

ohne Hemmung, aber auch, soweit die endliche Natur dies zulässt,
ohne Schwanken alles erkennen, worin und womit Gott sich erkennen lässt,
ohne dass jemals ein Streit zwischen uns entstände zwischen diesem Bestehen

in uns und irgendeinem anderen und zwischen dem stetigen Gottes-
bewusstsein und irgendeinem anderen. Dieses wäre allerdings ein reines und
sicheres Schauen, und so wären wir vollkommen heimisch bei Gott»
(S. 436).

Schleiermacher hebt ausdrücklich hervor, dass die Schwierigkeit, sich
diesen Zustand vorzustellen, in seiner Analogielosigkeit begründet ist.
Denn der Lebensinhalt der ewigen Seligkeit muss gedacht werden als eine

Tätigkeit, die - anders als jede uns dermalen bekannte - ohne jede Wirksamkeit

ist.
Eine solche Tätigkeit ist nur dann nicht leer, wenn es ein von ausser ihm

liegenden Zwecken freies, rein in sich selbst erfülltes Tätigsein geben kann. Ein
solches ist - wenn überhaupt - nur denkbar als reines Geniessen. Damit zeigt
sich nicht nur, dass bei Schleiermacher am Beginn des 19. Jahrhunderts der
Sache nach älteste Einsichten abendländischer Theologie wiederkehren,
sondern auch, wie sehr die von Nietzsche vollzogene Zusammenschau von «Lust
und Ewigkeit» noch dem Erbe christlicher Eschatologie verpflichtet sind.

4. Im Anhang behandelt Schleiermacher - ohne eigene Paragraphenzahl-
die traditionelle Rede von der «ewigen Verdammnis». - Diese Rede bringt
für Schleiermacher eine Vorstellung zum Ausdruck, die mit der christlichen
Gewissheit von der Güte Gottes und der ewigen Seligkeit inkompatibel ist.
«Daher dürfen wir wohl wenigstens gleiches Recht jener milderen Ansicht
einräumen, wovon sich in der Schrift auch Spuren finden (1K15,26.55), dass

nämlich durch die Kraft der Erlösung dereinst eine allgemeine Wiederherstellung

aller menschlichen Seelen erfolgen werde.» Nota bene: «durch die
Kraft der Erlösung»



122 Eilert Herms, Schleiermachers Eschatologie

IV. Beurteilung

1. Ich sehe - offen gestanden - nicht, welche orthodoxen monita gegenüber

Schleiermachers Eschatologie möglich sind. Denn: «Der wesentliche
Gehalt» der traditionellen eschatologischen Glaubenssätze ist für Schleiermacher

nicht irgendeine Vorstellung, sondern ein ausstehendes reales
Geschehen, dessen Eintreten Inhalt einer gewissen Zuversicht ist, aber eben
deshalb auch noch nicht Inhalt einer Erfahrung und eines Erfahrungswissens.

Auffallend ist vor allem, dass Schleiermacher mit einem Nachdruck den

kosmologischen Sinn der eschatologischen Glaubensaussagen festhält, der
in der evangelischen Theologie erst seit der Ritschl-Schule und in ihrem
Gefolge abhanden gekommen ist.

Ferner zeichnen sich Schleiermachers Überlegungen zum traditionellen
eschatologischen Bekenntnis des Glaubens durch eine bis heute - soweit ich
sehe - noch nicht wieder erreichte gedankliche Durchklärung jenes Gewiss-
heitsinhaltes - und wiederum insbesondere seiner kosmologischen Implikationen

- aus. Diese Durchklärung geschieht bei Schleiermacher nicht in
Abhängigkeit von irgendeiner Philosophie, sondern aufgrund eines philosophisch

- also durch Denken - qualifizierten Theologisierens:
Zwar ist für ihn Welt nicht jenseits menschlicher Erfahrung und auch

nicht jenseits von Raum und Zeit denkbar. Aber deshalb sieht er sich nicht
genötigt, diese Welt für die allein mögliche zu erklären.

Dieser Möglichkeitsspielraum für das Existieren von Welt wird so weit
gedacht, dass er nicht nur «beliebige» andere Welten umfassen, sondern auch
den kategorialen Gegensatz einer werdenden und einer vollendeten Welt.

Dabei denkt Schleiermacher die Einheit und Zielstrebigkeit des Prozesses

als einen solchen, der alle endlichen Subjekte einschliesst, indem er sie

konstituiert und sich für sie manifestiert; der aber nicht in endlichen Subjekten

begründet ist, sondern im unabänderlichen Ratschluss Gottes, der auf
die Vollendung der Schöpfung zielt.

2. Die Mängel liegen vor allem in der systematischen Durchführung
dieser Konzeption:

Zunächst müsste die bestimmte Ausgerichtetheit des gesamten
Schöpfungsprozesses auf seine eschatische Vollendungsgestalt schon in der
Urstandslehre berücksichtigt werden. Dort aber behandelt Schleiermacher
explizit nur das Angelegtsein der Schöpfung auf ihre Dienstfunktion für das

Gnadengeschehen (worin dann freilich - nach dem, was wir uns oben in
Teil II klargemacht haben - ihre Angelegtheit auf das Vollendetsein des

Gnadengeschehens, also auf das Eschaton implizit mitgesetzt ist).



Ellert Herms, Schleiermachers Eschatologie 123

Ebenso wäre eine deutlichere Bestimmung des Verhältnisses zwischen
der Ankunft Christi, die das neue, die Sünde überwindende Gesamtleben

begründet, und seiner die Vollendung der Kirche begründenden Wiederkunft

erforderlich.
Schliesslich macht gerade Schleiermachers Eschatologie auf einen Punkt

aufmerksam, der möglicherweise als systematische Schwäche des Ansatzes
seiner Dogmatik beurteilt werden könnte:

Diese Schwäche wird sichtbar, wenn man sich abschliessend noch einmal
auf die semantische Differenz zwischen den eschatologischen Glaubensaussagen

und allen ihnen vorangehenden besinnt: Diese Differenz hat ihren
Grund darin, dass die eschatologischen Glaubensaussagen zwar denselben

Gegenstand, aber einen anderen Inhalt als alle bisherigen Glaubensaussagen

haben. Dieser besondere - über den Inhalt aller bisherigen Glaubensaussagen

hinausgehende - Inhalt der eschatologischen Aussagen ergibt sich

daraus, dass sie am einheitlichen Gegenstand aller christlichen Glaubensaussagen

- dem durch das Christusgeschehen bestimmten unmittelbaren
Selbstbewusstsein - vor allem das Moment seiner Konstitution, seines Werdens

in den Blick fassen, das ihm selber präsent ist, und in ihm dann

diejenige Perspektive auf das Vollendetsein des Erlösungsgeschehens, welche

eschatologische Aussagen (unbeschadet der mit ihnen verbundenen
Darstellungsprobleme) notwendig macht. Der zunächst entstehende
Eindruck (vergleiche oben Teil II), dass die eschatologischen Aussagen
möglicherweise keine Glaubensaussagen sind, könnte also dadurch vermieden
werden, dass von Anfang an klargestellt wird, was der einheitliche Gegenstand

aller - auch der eschatologischen Glaubensaussagen - ist: nämlich das

christlich-fromme Selbstbewusstsein nicht als ein solches, welches irgendwelche

bestimmte Inhalte hat, sondern das christlich-fromme Bewusstsein
als ein solches, welches wird und als Werdendes (durch sein Werden und
dessen Bedingungen) zu seinen Inhalten kommt.

Summa: Im letzten Teil seiner Dogmatik - insbesondere in seiner
Eschatologie - stösst Schleiermacher zu Aussagen vor (vgl. z.B. § 89), die zwar
seinem Ansatz nicht widersprechen, aber doch über ihn hinausführen.
Exemplarisch: Während sich den Lesern immer wieder der Subjektivismusverdacht

nahelegt, wird gerade dieser Verdacht durch die Gnadenlehre und
insbesondere die Eschatologie der Glaubenslehre ausgeschlossen.

Aber dies sind Anfragen an die systematische Stringenz der Durchführung

von Schleiermachers Dogmatik. Sie enthalten keinen Hinweis auf
irgendeine Insuffizienz seiner Eschatologie, sondern sie ergeben sich gerade
erst in Folge und im Lichte von deren Stärken.

Eilert Herms, Mainz


	Schleiermachers Eschatologie nach der zweiten Auflage der "Glaubenslehre"

