Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 46 (1990)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

80

Rezensionen

Hans Joachim Stoebe, Geschichte, Schicksal, Schuld und Glaube. Aufsitze zum 80. Geburts-
tag herausgegeben von Heinz-Dieter Neef, Bonner Biblische Beitrdge Band 72, Athendum
Verlag, Frankfurt 1989. 339 S.

Gerade noch rechtzeitig zum 80. Geburtstag des emeritierten Basler Alttestamentlers
ist eine repridsentative Auswahl seiner Aufsitze erschienen. Sie hebt sich aus andern
Aufsatz-Sammlungen heraus, indem der Herausgeber H.-D. Neef diese 18 Aufsitze mit
einem sorgféltigen bibliographischen Kommentar versehen hat. Neef informiert, wo und
wie die weitere Forschung sich mit diesen Arbeiten, die zwischen 1952 und 1980 erschienen
sind, kritisch auseinandergesetzt bzw. sie rezipiert hat (explizit oder nur implizit). Es wire
zu wiinschen, dass auch kiinftige Herausgeber von Aufsatzsammlungen sich der Miihe
unterziehen, die Arbeiten so in die Forschungsgeschichte hineinzustellen.

Die forschungsgeschichtliche Perspektive fithrt zu iiberrraschenden Beobachtungen,
wie unterschiedlich die wissenschaftlichen Ergebnisse eines und desselben Forschers be-
achtet worden sind. Aufsitze wie «Und demiitig sein vor deinem Gott» (Mi 6, 8), «Gut und
Bose in der Jahwistischen Quelle des Pentateuch» oder iiber die Bedeutung des Zeugen in
Israel («Das achte Gebot» Ex 20,16) sind bis in die heutigen Worterbiicher THAT und
ThWAT eingegangen. Lohnt es sich hier gleichwohl, die seinerzeitige Argumentation des
Autors nachzulesen und zu iiberdenken, so finden sich in der Aufsatz-Sammlung ander-
seits auch Arbeiten, die nur wenig beachtet wurden, wohl weil sie seinerzeitigen For-
schungstendenzen weniger entsprachen. Zu gewandelten heutigen Fragestellungen haben
Stoebes Uberlegungen m.E. Wesentliches und Weiterfithrendes zu sagen, so dass die
erneute Publikation dieser (weiterhin querliegenden) Arbeiten eine neue Chance fiir
deren Rezeption durch die Forschung darstellt.

Ich denke da vor allem an Stoebes grundsitzliche Uberlegungen zur Exegese und zur
Theologie des AT. Die Basler Antrittsvorlesung «Grenzen der Literarkritik im AT» (1962)
nimmt die theologischen Absichten alttestamentlicher Erzéhler konsequent ernst und
zieht daraus methodische Konsequenzen, die von Verdchtern wie Verehrern der Quellen-
scheidung beachtet werden miissen. Und bereits bevor strukturalistische Exegese breit
diskutiert wurde, lieferte Stoebe wenig beachtete Beobachtungen in seinen Aufsidtzen
«Gedanken zur Heldensage in den Samuelbiichern» und «Geprigte Form und geschicht-
lich individuelle Erfahrung im AT».

Dabei ist Stoebe leidenschaftlich interessiert an den Lebensvollziigen, welche die Form
préigen, ohne sich im Formalen einfangen zu lassen. Das Bewegte, ja Quirlige des Lebens,
das sich unsern systematisierenden Anliegen entzieht, wirkt bis in Stoebes Argumentation
und Sprache hinein (insofern nahm sich der Herausgeber H.-D. Neef eine schier unmogli-
che Aufgabe vor, zu jedem hier abgedruckten Aufsatz ein ca. zehnzeiliges Résumé vor-
anzustellen).

Wo die Lebensbeziige zu wenig beachtet werden, droht eine schematische Anwendung
exegetischer Methoden und eine aufsplitternde Betrachtungsweise biblischer Texte. Dage-
gen wendet sich die theologische Betrachtungsweise, welche sich hinter dem bescheidenen
Titel «Uberlegungen zur Theologie des AT» verbirgt. Was 1965 eine Auseinandersetzung
mit G. von Rad war, ist heute wichtig fiir die aktuelle Diskussion einer «biblischen
Theologie»: Stoebe beobachtet als Exeget (nicht: als Systematiker) eine heilsgeschichtli-
che Sicht alttestamentlicher Erzdhler, welche keine blosse Aneinanderreihung einzelner



Rezensionen 81

Fakten (bzw. Geschichten), sondern die Geschichte Jahwes mit seinem Volk als eine unter
seiner Fiihrung zuriickgelegte Strecke sehen. Insofern weist jeder Punkt dieser Strecke,
und also auch die einzelne Erzdhlung, tiber sich hinaus und ist vom Anfang wie vom Ziel
bestimmt.

Ebenso theologisch zu wiirdigen sind die meisten weiteren Aufsdtze, wo sich die
Forschung bisher vorwiegend nur auf der historischen Ebene mit Détail-Beobachtungen
oder Hypothesen Stoebes auseinandergesetzt hat: Textkritik an der Goliath-Perikope auf
Grund theologischer Interessen der Erzidhler und Tradenten. Die traditionskritische Un-
tersuchung der Jugendgeschichte Davids («David und Mikal») interessiert sich ebenso fiir
die theologische Sicht der Erzihler wie die jiingeren Aufsitze «Topographie und Uberlie-
ferung der Schlacht von Mikmas» (I Sam 13f.) sowie «David und der Ammoniterkrieg».
Zwei Aufsiatze widmen sich dem Propheten Amos. Theologie und Seelsorge verbinden
sich besonders deutlich in «Jeremia, Prophet und Seelsorger», «Heilung und Glaube»
sowie in einer eigentiimlichen Aufnahme des Schicksal-Begriffs («Siindenbewusstsein und
Glaubensuniversalismus» in Gen 3).

Schliesslich werfen zwei archiologische Aufsitze zur Siloah-Inschrift und zu Davids
Einnahme Jerusalems Fragen auf, die auch durch die grossen Grabungen von Y. Shilo noch
nicht gelost sind.

Dem Herausgeber ist zu danken fiir diesen erfreulichen (iibrigens mit Registern er-
schlossenen) Band mit vielen Einsichten, die lange noch nicht erschépfend aufgenommen
worden sind.

Edgar Kellenberger, Liestal

Hans Dieter Betz, Essays on the Sermon on the Mount. Philadelphia: Fortress Press, 1985.

pp. xvii, 170. _

Over against the popular view of the Sermon on the Mount as the simple, straight-
forward, practical heart of Jesus’ teaching is the reality that, as Betz estimates it, ‘scholar-
ship still finds itself in the process of unraveling this apparently confused and opaque body
of teaching . . .’ (ix). The seven pieces presented here (all previously published, and all but
two originally in German) address various aspects of the Sermon on the Mount in an
exhaustive and provocative way, but a way that will be tough going for those without the
appropriate background: This is a book for scholars, and by a scholar of the highest caliber.

Underlying the several studies (which concern the Sermon on the Mount’s literary
genre, its hermeneutical principles, its relation to the historical Jesus, its interest in Greek
theories of vision, etc.) is Betz’s thesis that the Sermon on the Mount is a pre-Matthean
composition. That, of course, is nothing startling. Betz’s plot rapidly thickens, though,
when he begins dissolving the pre-Matthean composition itself into a bewildering mosaic of
sources, by means of an unrestrained employment of form criticism, redaction criticism,
literary criticism, a history of religions approach, and a dazzling display of Hellenistic and
Graeco-Roman erudition. (With respect to the latter, Betz complains that ‘modern New
Testament scholarship is frequently marked by a strange prejudice against Greek ideas . . .
96, n. 32). If indeed it is a matter of prejudice — I say, ‘if’ — then Betz is clearly the one to
dispell it!

Related to the central thesis is the more specific thesis that the Sermon on the Mount
consists of material redacted as a polemic against the ‘lawlessness’ of Pauline, Gentile
Christianity. A concentration of some of the arguments for this view is provided on
pp.- 20f.: «Do not think that I have come to destroy the law and the prophets’ (Matt. 6:17 a)



82 Rezensionen

is a false Jesus-saying directed against law-free Gentile Christianity, the reference to ‘the
insignificant person’ in the Kingdom of God (Matt. 5:19) is a reference to Paul (cf. Paul’s
word-play on his own name (paulus = ‘little’) in I Cor. 5:19), those rejected ones who cry
‘Lord, Lord’, in Matt 7:21 represent adherents of the Pauline Christology, and those who
build upon the ‘rock’ in Matt. 7:24ff. are no doubt those who espouse Petrine rather than
Pauline Christianity. In fact, the outburst of Betzian energy on the Sermon on the Mount,
reflected in the present essays published over the years 1975-1984, was as Betz tells us in the
Preface, stimulated by his work on the forthcoming Hermeneia Commentary on Galatians:
There was forced upon him, he says, ‘the extraordinarily intimate, more precisely ad-
versarial, relationship of the Epistle to the Galatians and the Sermons on the Mount. ..
x).

Beyond these central concerns, and aside from what one may think of them, the
discussions move in seemingly innumerable other and more specific directions, providing
illumination on a plethora of additional matters.

Some, to be sure, will have hesitations over what may be perceived as Betz’s radical and
far-flung methodological techniques. Others will not be so easily dispossessed of the
New-Moses motivation in the Matthean portrait of Jesus. And though the tension between
the Matthean legalism and the Pauline alegalism is real, not everyone will be persuaded
that it is as strong as Betz represents it, or even of the same nature — after all, they do both
issue in the new law of love. But anyone who takes the trouble to follow Betz down the
road to any one of his conclusions cannot fail to be challenged, if not persuaded.

Ed. L. Miller, Boulder, Colorado

David Wenham, The Rediscovery of Jesus’ Eschatological Discourse, Gospel Perspectives 4,

JSOT Press, Sheffield 1984. XI+406 S., £16.00/8.95 (pb.).

Dieses Buch kann fiir gesunde Unruhe in der Synoptikerforschung sorgen. Es handelt
sich um eine unter F.F. Bruce (Manchester) angefertigte Dissertation. D. Wenham lehrt
jetzt als Dozent fiir Neues Testament am anglikanischen Priesterseminar Wycliffe Hall in
Oxford. Er war Direktor des Tyndale House Gospels Research Project (Cambridge). Aus
dieser Arbeit sind vier weithin beachtete Sammelbidnde (Gospel Perspectives 1/2: Studies
of History and Tradition in the Four Gospels [1980]; 3: Studies in Midrash and Historiogra-
phy [1983], 5: The Jesus Tradition Outside the Gospels [1985] und auch die zu besprechen-
de Monographie hervorgegangen.

Wenhams These lautet: Obwohl Matthdus und Lukas auch Markus kannten, folgen alle
drei Evangelisten ausserdem derselben griechischen vorsynoptischen Tradition einer
eschatologischen Rede Jesu. Matthius hat sie am vollstindigsten erhalten (ausser Mt
24-25 auch 10, 17-20), Markus am meisten gekiirzt (Mk 13), Lukas am stérksten in Aufbau
und Wortlaut eingegriffen (Lk 12, 11£. 35-48; 17, 22-37; 21, 5-36). Wenham versucht sogar
eine Rekonstruktion des Inhalts und des Aufbaus der urspriinglichen Rede (359-364), die
zumindest in Teilen auch Paulus und dem Verfasser der Johannes-Apokalypse bekannt war
(51-100). Da es Querverweise zu anderen Evangelientraditionen (Bergpredigt, Aussen-
dungsrede, Passionsgeschichte) gibt, konnte es sich um ein Stiick aus einem Urevangelium
handeln, das schon um 50 n. Chr. bekannt war und vielleicht aus dem sich in Jerusalem
sammelnden Zwolferkreis stammt (367£.; 373). Wenham hilt fiir moglich, dass nicht bloss
die einzelnen Traditionen, sondern sogar die Struktur der Rede auf Jesus selbst zuriickgeht
(3731.).



Rezensionen 83

Kritiker sollten sich bewusst bleiben, dass diese verhéltnisméssig konservativ klingen-
den Ergebnisse nicht einfach postuliert werden. Der Hauptteil des Buches (15-353) besteht
aus eingehenden Einzelanalysen, bei denen sich der Verfasser, wenn auch nicht unkritisch,
des tiblichen traditions-, form- und redaktionsgeschichtlichen Handwerkszeugs bedient.
Um sich nicht zu schnell in Details zu verlieren, sondern gleich den Grundzug der Arbeit in
den Blick zu bekommen, hat ein anderer Rezensent (J. Swetnam, Bibl 66, 1985, 424) mit
Recht geraten, zuerst die klar formulierte Zusammenfassung am Schluss zu lesen (355-
374). Doch ist auch der analytische Teil wegen des sehr logischen Vorgehens und des klaren
Stils des Autors keine mithsame, sondern eine stellenweise geradezu spannende Lektiire.

Die Arbeit Wenhams verstdrkt die Stimmen jener, welche die strenge Zwei-Quellen-
Hypothese fiir ein zu schematisches Losungsmodell halten, ja tiberhaupt mit einer eher
komplexen Erkldrung des synoptischen Phinomens rechnen. Am wenigsten iiberzeugt hat
mich selbst die Behandlung der lukanischen Stiicke. Erkliren sich die Sonderfassungen des
Lukas wirklich in so hohem Mass als die durch seine Redaktion gegangene Wiedergabe
einer mit den anderen beiden Synoptikern gemeinsamen schriftlichen Tradition? Zeichnen
sich die Sonderfassungen des dritten Evangeliums nicht oft dadurch aus, dass sie so wenig
lukanisch sind, sich aber in charakteristischen Merkmalen mit Sonderiiberlieferungsstiik-
ken beriithren? Zu einer vor allem vor Matthius liegenden Tradition gibt es offensichtlich
Beziehungen, aber kannte sie Lukas wirklich in derselben Form? Natiirlich ist in diesem
Zusammenhang die Frage besonders wichtig, ob sich manche synoptischen Variationen als
Ubersetzungsvarianten aus dem Aramiischen oder Hebriischen erkliren lassen. Auch
scheint es mir fraglich, ob gerade die Langformen von «Reden», z.B. die matthiische
Bergpredigt, wirklich néher bei Jesus stehen als die Kurzfassungen.

Das allerdings weist Wenham in vielen seiner Analysen nach: Auch in der traditio
triplex kommt den Synoptikern durchaus abwechselnd Prioritdt zu und das spricht ent-
schieden gegen das einfache Zwei-Quellen-Modell. Angesichts neuerlich gedusserter
Skepsis gegeniiber einer weitergehenden Kenntnis von Jesus-Uberlieferungen durch Pau-
lus (F. Neirynck, Paul and the Sayings of Jesus, in: A. Vanhoye, L’ap6tre Paul. Personna-
lité, style et conception du ministére [BEThL 73], Leuven 1986, 265-321) stellt Wenhams
Werk eine Fundgrube gegenteiliger Beobachtungen dar. Es ist sehr zu wiinschen, dass der
Verfasser an diesem Thema bleibt, zu dem er iiber die Dissertation hinaus weitere wichtige
Beitrige veroffentlicht hat (Paul and the Synoptic Apocalypse, in: Gospel Perspectives 2,
345-375; Paul’s Use of the Jesus Tradition: Three samples, in: Gospel Perspectives 5, 7-37;
2 Corinthians 1:17.18: Echo of a Dominical Logion, NT 28, 1986, 271-279). Entgegen der
eigenen Bescheidenheit des Autors im Schlusswort darf man sagen, dass es sich bei seiner
Arbeit um einen der wichtigsten Beitriige zur synoptischen Uberlieferung in den letzten

Jahren handelt.
Rainer Riesner, Tiibingen

Franz Overbecks unerledigte Anfragen an das Christentum, hg. von Rudolf Brindle und

Ekkehard W. Stegemann, Miinchen, Kaiser Verlag 1988.

Die Theologische Fakultét der Universitit Basel wollte Franz Overbeck, ihren vor 150
Jahren geborenen ehemaligen Professor, durch die Veranstaltung eines Symposiums ins
Gedichtnis rufen, das sich zum Ziel setzte, sich aus verschiedenen Blickwinkeln seinen
Anfragen an das Christentum und die Theologie zu stellen. Die Beitrige dieser interdiszi-
plindren und internationalen Veranstaltung liegen nun in dem von den Basler Professoren
R. Brindle und E. Stegemann herausgegebenen Band vor. Ein wiirdiges Erinnerungszei-



84 Rezensionen

chen, welches bezeugt, dass Overbecks Werk und insbesondere seine Anfragen an das
historische Christentum unsere Gegenwart angehen. Wer heute ernsthaft Theologie treibt,
wird sie kaum umgehen konnen. Durch Vergessen oder Nichtbeachtung werden diese
Anfragen nicht erledigt.

Von den vier Teilen des Bandes behandeln zwei die geschichtliche Lage, in der
Overbeck lebte und wirkte, widhrend die Aufsédtze der beiden letzten Teile sich den fiir
Overbeck zentralen Sachfragen widmen: der Eschatologie und dem frithen Christen-
tum.

Unter dem Titel «Overbeck und Basel» werden die politischen, sozialen und kirchli-
chen Spannungen in der Stadt um 1870 nachgezeichnet sowie die Kritik der Moderne in
Basel, an der Bachofens Anti-Philologie gleichermassen beteiligt war wie Overbecks
Anti-Theologie und Nietzsches Polemik in seinen Unzeitgeméssen Betrachtungen. Jakob
Burckhardt, der vierte Zeitgenosse und Zeitkritiker kommt merkwiirdigerweise kaum zu
Worte. Die drei Vortridge von L. Gossman, M. Burckhardt und M. Stauffacher machen das
Milieu bekannt, in dem der wurzellose Overbeck, der sich nirgends zu Hause fiihlte — nach
eigenen Worten — ein «Asyl» gefunden hat. Daher sein «Pietdtsverhiltnis» zu der Stadt, die
ihm, der als Professor der Theologie «weder Theologe noch Christ» war, die Bedingungen
fiir seine Lebensfithrung schuf.

Dem merkwiirdigen «Zwillingspaar», Overbeck und Nietzsche, diesen Aussenseitern
des hochkultivierten und zugleich durch «Erwerbsinn» geprégten biirgerlichen Stadtstaats,
ist ein eigenes Kapitel gewidmet (II), welches die Vortrige von K. Pestalozzi und H. Can-
¢ik und H. Cancik-Lindemaier enthilt.

Die beiden Aussenseiter waren durch die Kritik der Moderne verbunden. Am Mass-
stab des urspiinglichen Christentums gemessen kommen Overbeck die zeitgendssischen
Theologien, sowohl die positive wie auch die liberale, als Verrat und Deformation vor. Sie
haben das Ziel, das wesentlich weltverneinende, «asketische» Christentum - in eigenem
Interesse — der modernen Kultur zu akkomodieren, die ihrerseits von dem «Bildungsphili-
ster» (Nietzsches Wort) in Betrieb gehalten wurde. Es geht den Basler Freunden (nach
K. Pestalozzi sogar dem gemeinsamen Gegner, David Strauss) um die nachchristlichen
Religions- und Lebensformen, «die heute noch zur Wahl stehen».

H. Cancik und H. Cancik-Lindemaier untersuchen die Rolle und das Bild Jesu bei
Overbeck und Nietzsche unter dem Titel «Der psychologische Typus des Erlosers und die
Moglichkeit seiner Darstellung bei Franz Overbeck und Friedrich Nietzsche».

Im Kapitel IV «Overbeck und das frithe Christentum» behandeln M. Rese und
R.Briindle Positionen und Ausserungen Overbecks, welche die neutestamentliche Wis-
senschaft angehen. Rese zeigt auf, wie Philipp Vielhauer «gewisse Ausserungen Over-
becks schlicht missverstanden hat» und wie sich seine Missverstindnisse fiir die neutesta-
mentliche Wissenschaft, besonders fiir die Lukas-Forschung seit 1950 doch als mehr oder
weniger fruchtbar auswiesen.

Zwei wichtige Punkte der ambivalenten Nachwirkung von Overbeck werden besonders
beleuchtet: die Differenz zwischen «christlicher Urliteratur» und «urchristlicher Literatur»
sowie die Frage nach den «<Formen» bei Overbeck, die Vielhauer — nach Rese ohne Recht —
fiir die Herausbildung der spéteren Formgeschichte in Anspruch nehmen will.

R. Bréndle nimmt Overbecks Studie iiber den pseudo-justinianischen Brief an Diognet
unter die Lupe und kommt zu dem (im Titel ausgedruckten) Ergebnis: es handle sich dabei
um eine «historische Konstruktion in polemischer Absicht». Die Spétdatierung des Briefes
diene — so Brindle — dem Kampf Overbecks gegen die liberale Theologie, die «meint, ein
Christentum entdeckt zu haben, dessen Versohnung mit der Weltbildung kaum noch ein



Rezensionen 85

Problem ist» (Zitat von Overbeck). In der Tat konne dieser Brief unmdoglich im zweiten
oder dritten Jahrhundert, in vorkonstantinischer Zeit, entstanden sein.

Die polemische Absicht, die neuere Theologie zu diskreditieren und dem von ihr
propagierten Biindnis von Christentum und Kultur jeden Halt in der vorkonstantinischen
Zeit zu entziehen, verleitete Overbeck nach Brindles Meinung zu einer unhaltbaren
historischen Konstruktion.

Die grundsitzlichen, theologischen Auseinandersetzungen mit Overbeck sind im
Teil III. untergebracht: «Overbeck und die Eschatologie». Die hier befindlichen Beitrige
von D. Schellong, H. Ott und E. Stegemann werden von N. Peter unter dem Aspekt der
modernititsspezifischen Problematik des Verhiltnisses von Theologie und Historie» be-
fragt.

D. Schellong nimmt die erste ernsthafte theologische Overbeck-Rezeption, diejenige
von K.Barth (1920) auf, welche zu den wichtigsten Stiicken von den «Anfingen der
dialektischen Theologie» gehort. Mit Overbecks Hilfe bestreitet Barth die theologische
und religiose Apologetik, welche Natur, Geschichte und Psyche direkt mit Gott verbinden
will, um das Empfehlenswerte des Glaubens der Moderne plausibel zu machen.

Die zentrale Frage betrifft die Moglichkeit oder Unmdoglichkeit der Vermittlung zwi-
schen dem eschatologisch bestimmten Urchristentum und dem historischen Christentum.
Zwei Grundpositionen stehen dabei einander gegeniiber:

1) Das authentische Urchristentum vertragt sich nicht mit der Geschichte; «die bis zur
Beriihrungsangst gesteigerte Scheu vor jeglicher positiven Vermittlung des Christentums
mit der Welt und der Kultur», wie Stegemann formuliert.

2) Die Gewissheit, dass «Wissenschaft und Theologie, Moderne und Christentum sich
nicht grundsitzlich ausschliessen . . .» (N. Peter).

H. Ott versucht dieser Alternative (oder sogar Aporie? —wie N. Peter meint) durch den
Versuch zu entgehen, unter Weiterbauen an P. Schiitz’ Overbeck-Rezeption zu einem
andersartigen, nicht-kausalen Versténdnis von Zeit zu kommen. Bei Schiitz findet Ott eine
eigenwillige Interpretation im Blick auf die Sachfrage: Geschichte und Eschatologie. Wie
Bultmann, so plddiert auch Schiitz fiir einen Absprung von dem Feld der kausalen Zeit,
weil ja innerhalb dieser «das Christentum als geschichtliches Ereignis zu Ende (ist)».
Overbeck sei sowohl ein Zeuge des finis christianismi als auch negativer Zeuge fiir die ganz
andere Wirklichkeit der Parusie und des «in der Geschichte nicht resorbierbaren eigentlich
und urspriinglich Christlichen». Das Schliisselwort anhand der Uberlegung von P. Schiitz,
der in die ontologische Dimension des Ringens um das Zeitverstdndnis vorgestossen ist,
heisst: «parusiale Zeit». Dieser prizisionsbedingte Begriff verweist auf eine Dimension,
die immer da ist, jeden Zeitmoment «durchschlédgt». Sie sei «Zukunft, die schon Anwesen-
heit ist, ohne sich in der Anwesenheit zu erschopfen». Sie ist eine Zeit, «in welcher der
Mensch im Glauben seine volle Existenz lebt . . .».

Die Overbeck-Rezeption des visiondren Denkers P. Schiitz, ist mehr als Interpretation
in einem hermeneutisch weiten Sinne; sie ist eine «dialogische Aneignung», die das
fruchtbare Missverstiandnis nicht ausschliesst. Es gehe nicht darum, schreibt H. Ott, ob
Schiitz Overbeck richtig und treu interpretiert, indem er das, was jener wollte, richtig trifft;
wichtiger sei vielmehr, was Overbeck bei ihm ausgelst hat.

Dies diirfte m. E. auch fiir H. Otts Vermittlungsposition gelten. Er lédsst sich nicht auf
die einzige Alternative festlegen: ist Vermittlung die Aufgabe der Theologie oder ist sie
eine verriterische Unterhdndlerei? Overbeck, bzw. Schiitz 16sen bei ihm die ontologische
Vorfrage, die eine methodologische Notwendigkeit ist, aus, welche die Theologie vor
blosser Rhetorik bewahrt und die dazu verhilft, wirklich theologisch zu denken. Es ist



86 Rezensionen

jedoch dabei zu fragen — wie iibrigens auch im Blick auf E. Stegemanns Forderung der
durchgédngigen Historisierung des bei Overbeck zur Normativitidt erhobenen Urchristen-
tums —, ob dabei die urwuchtige Anfrage Overbecks nicht entschérft wird. Sie wird als
Impuls oder Denkanstoss in die je eigene Sicht einverleibt, was jedoch weder ihre Beant-
wortung noch ihre Erledigung ist.

Wihrend Schellong, im Anschluss an K. Barth, darauf insistiert, «dass auf der ge-
schichtlichen Ebene das Christentum kraftlos und auch verfélscht existiert», und gegen
jegliche geschichtstheologische Vermittlung Stellung nimmt (Geschichte als Offenbarerin
des Vaters an die Menschen!), will E. Stegemann durch eine Overbeck iibertreffende,
konsequente Historisierung der urchristlichen Eschatologie dem Sinn dieses Glaubensele-
mentes gerecht werden. Die Kehrseite der Eschatologie in judisch-christlicher Tradition
sei die «Unversohnlichkeit gegeniiber dem Leiden und dem Unrecht auch der Vergangen-
heit. . .». Dies wird in der radikalen Historisierung gezeigt, wie auch — gleichsam ideolo-
giekritisch — der geschichtliche Sinn der als Katastrophentheorie verstandenen Apokalyp-
tik. Es gehe in ihr um den Aufweis dessen, «in welchem Dienst und Interesse, unter
welchen Umstinden und mit welcher Absicht die apokalyptische Idee eines Endes der Zeit
und einer Zeit des Endes geboren und entfaltet wurde».

Stegemann macht in seinem Beitrag, soweit ich sehe, keinen Unterschied zwischen
Eschatologie einerseits, Apokalyptik und messianischer Idee andererseits. Der Ubergang
von der einen zu der anderen scheint ihm — im Namen der biblischen Tradition — keine
Schwierigkeit zu bereiten, und interpretiert nun die urchristliche Eschatologie von der
.messianischen Idee im Judentum her als «das unbedingte Festhalten an Gerechtigkeit und
Solidaritat in und trotz der Geschichte des Unrechts und des Leidens. Sie ist auch der
Rachetraum der Gequélten».

Die Frage, ob Eschatologie und Apokalyptik Zwillingsschwestern sind, scheint fiir
mich doch nicht so eindeutig bejahend entschieden zu sein wie in Stegemanns Theologie.
Und die Funktion: «Rachetraum» gibt eher den Ideologiekritikern Marx und Nietzsche als
der neutestamentlichen Eschatologie recht.

N. Peter, der kritische Gesprédchspartner von Schellong, Ott und Stegemann vertritt in
seinem Diskussionsvotum die im Punkt 2 genannte Voraussetzung hinsichtlich der Ver-
mittlung. Er hilt Schellong, der die Amalgamierung von Christentum und Moderne,
Theologie und Historie als biirgerliche Anpassungsbewegung ablehnt, entgegen, er be-
freie sich von den «akzeptierten Argumentationszwingen und Rechtfertigungsregeln, die
sich in einer differenzierten Wissenschaftskultur herausgebildet haben». Thm wie auch
K. Barth wird ein Riickfall ins vormoderne Denken hinter der historischen Aufkldrung
nachgesagt. Er lehne «eine Vermittlung seiner Wort-Gottes-Theorie mit dem Wissen-
schaftsbegriff der Moderne ab». Unter Berufung auf die «scientific community» und ihre
historischen Argumentationsregeln kann freilich diese Ablehnung nur als Mangel (dis-)
qualifiziert werden, dhnlich wie Barths Verfahren der «Selbstbestimmung».

Zu fragen ist indessen, wieweit man sich selbst heute gegen die Anfrage Overbecks
immunisiert und den Weg ihres Verstehens verstellt, wenn der «Wissenschaftsbegriff der
Moderne» eine absolute, nicht mehr hinterfragbare Giiltigkeit innerhalb der Theologie
beigemessen wird. Die berechtigt oder unberechtigt fiir normativ gehaltene Sicht der
Dinge innerhalb der vornehmen «scientific community» diirfte die offene Sicht auf Over-
becks Werk verhindern. Die Behandlung der Theologie mit einer «Overbeck-Schockthe-
rapie» diirfte doch nicht — auch heute nicht! — so abwegig sein.

Unerledigt bleibt m. E. - trotz wiirdigen Erledigungen — weiterhin die aus der Sache her
auf uns zukommende Forderung der Wahl zwischen einem jeder Zeit gegeniiber sich auf



Rezensionen 87

sich selbst stellenden und einem wissenschaftlich vermittelten, salon-oder kampffihigen,
gerechtfertigten Christentum. Muss man diese Situation mit N. Peter eine «Auswegslosig-
keit» nennen oder mit K. Barth als den Weg der Theologie annehmen, der immer wieder in
die Wiiste fithrt, wo man nur suchen, bitten und anklopfen kann?

Ervin Vilyi-Nagy, Budapest

Christian Moller, Lehre vom Gemeindeaufbau. Band 1: Konzepte — Programme — Wege.

Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1987. 272 S.

«Gemeindeaufbau» ist heute zu einem Symbol geworden, mit dem verschiedene Bewe-
gungen ihr Programm fiir die Arbeit in den Kirchgemeinden und ihr Kirchenversténdnis
umschreiben. Moller greift mit diesem Buch somit eine aktuelle Frage auf und bietet
umfassende Informationen iiber diese Bewegungen und Material zu ihrer Beurteilung. Er
stellt zunéchst verschiedene Bestrebungen dar, Gemeindeaufbau volkskirchlich zu betrei-
ben: als Gemeinwesenarbeit, unterstiitzt durch Gemeindeberatung und Gemeindepid-
agogik. Er zeigt in diesem Zusammenhang, wie fragwiirdig der Begriff Volkskirche in
seinen verschiedenen Bedeutungen ist und wie auch empirische Daten dieses Phinomen
nicht ganz erfassen kdnnen. Dann geht er auf die verschiedenen Gruppen und Organi-
sationen ein, die den missionarischen Gemeindeaufbau betreiben: Er erinnert an die
Postulate von Neu Delhi, 1961: «die missionarische Struktur der Gemeinde» und «die
Kirche fiir andere». Er berichtet {iber die Impulse des Kongresses fiir Welt-Evangelisation
in Lausanne 1974, iiber die Bestrebungen von Th. Sorg und iiber die Organisation, die von
E Chr. und A. Schwarz unter dem Stichwort «iiberschaubare Gemeinde» aufgebaut wird.
Auch das kybernetische Programm von M. Seitz und M. Herbst, die von McGavran ausge-
loste Gemeindewachstumsbewegung und die charismatische Bewegung, die Mission durch
geistliche Gemeindeerneuerung betreibt, werden dargestellt. (Hier miisste fiir Leser in der
Schweiz noch ein Abschnitt iiber die Bewegung «Mut zur Gemeinde» eingefiigt werden).

Was das Buch von Chr. Méller besonders instruktiv macht, ist die Aufarbeitung histori-
scher Zusammenhinge: in diesem Band greift er zuriick auf die Entwicklung der letzten
100 Jahre. Er schildert die Bemiithungen des Dresdener Pfarrers Emil Sulze, iiberschauba-
re Seelsorgegemeinden zu schaffen, interpretiert den Standpunkt seines Gegners Bern-
hard Dorries und anderer Theologen, die sich vor 1914 fiir Neukonzeptionen kirchlicher
Arbeit eingesetzt haben. Eingehend beschiftigt sich Moller mit Bruno Gutmann, der als
erster fiir seine Missionsarbeit in Afrika den Begriff Gemeindeaufbau gebraucht hat.

Mit liebevollem Verstandnis referiert Moller auch iiber die Auffassungen der Berneu-
chener und P. Tillichs, durch die Symbolkraft des Gottesdienstes und durch eine liturgische
Spiritualitat die Gemeinde zu erneuern. Dann macht er die Kritik der frithen dialektischen
Theologie an der Beschiftigung der Kirche mit sich selbst und an der Uberbewertung von
erfahrbarer Gemeinschaft auf Kosten der Gemeinde der Horenden verstandlich. Schliess-
lich schildert er in interessanten Einzelheiten, wie die Bekennende Kirche den Gemeinde-
aufbau vom Gottesdienst her konzipierte und wie in der Nachkriegszeit P. Brunner dieses
Konzept vertieft hat. Auch die Kirchenreformideen von E. Lange und anderen kommen
zur Sprache.

Moller hat kritische Vorbehalte gegeniiber allen Bestrebungen, Gemeinde Christi
durch Methoden und Strategien, auch durch geistliche Aktivititen von Menschen, aufzu-
bauen. Er weiss einen besseren Weg: «Kein Mensch baut die Kirche, sondern Christus
allein. Wer die Kirche bauen will, ist gewiss schon am Werk der Zerstorung, denn er wird
einen Gotzentempel bauen,» so D.Bonhoeffer 1933 in einer Predigt iiber Mt 16, 13£f.



88 Rezensionen

Moller sagt mit andern Worten dasselbe. Seine Kritik an vielem, was unter dem Stichwort
Gemeindeaufbau betrieben wird, wird verstiirkt durch Briefe eines Pfarrers aus der DDR,
die zwischen die Kapitel eingeschoben sind. Auf die totale Sdkularisierung seiner Kirchge-
meinde (nur zwei alte Frauen kommen zum Gottesdienst) reagiert dieser Pfarrer, indem er
erst recht an seiner steilen Wort-Gottes-Theologie festhilt. Die Gemeinde wird nur durch
das verkiindigte Wort Gottes geschaffen. Darum: Gottesdienst-feiern, das Wort Gottes
treu verkiindigen, ohne es an menschliche Bediirfnisse anzupassen, und beten! Alles, was
der Pfarrer dariiber hinaus unternehmen wollte, wire von Ubel. Auch fiir Moller ist
Gemeinde Christi ‘creatura verbi’. Sie kann nur «erglaubt» werden. Er greift immer wieder
auf solche fiir ihn unzweifelhaft giiltige ekklesiologische Grundannahmen zuriick. Es
scheint fiir ihn keine Moglichkeit zu geben, Gemeinde Christi auch anders zu verstehen, so
dass sie nicht im Zentrum des Heilshandelns Gottes steht und dass ihr Sein nicht zu einem
Glaubensgegenstand wird.

Walter Neidhart, Basel

Jorgos Canacakis, Ich sehe deine Trinen. Trauern, Klagen, Leben konnen, Stuttgart 1987.

Kreuz-Verlag. 235 S., DM 24.80.

Der griechische Psychotherapeut J. Canacakis hat eine Therapie zur Behandlung von
Trauer verschiedener Art entwickelt. Fiir ihn ist Trauer nicht als solche eine Krankheit,
sondern die spontane, normale und selbstverstindliche Antwort von Kérper und Seele auf
einen Verlust. Sie macht nur kérperlich und seelisch krank, wenn sie sich nicht in angemes-
sener Form ausdriicken kann. Die Unfihigkeit zu trauern ist aber aus verschiedenen
Griinden fiir zahlreiche Zeitgenossen bestimmend. Traditionsgebundene Kulturen kennen
Trauerrituale, die eine normale Bewiltigung der Trauer erméglichen. Der Verfasser er-
zahlt von einer solchen institutionalisierten Trauer in Dérfern des Peloponnes und bietet
mit Text und Noten Trauergesiéinge, die von Frauen des Dorfes gedichtet und vorgetragen
werden. Er berichtet iiber von ihm durchgefiihrte Felduntersuchungen in diesen Dorfern
zur Erfassung der psycho-hygienischen Funktion dieser Riten. Seine Therapie fiir Men-
schen der BRD, der Schweiz und Griechenlands, die diese hilfreichen Riten nicht mehr
kennen, besteht aus mehrtéigigen Trauerseminaren, in denen die Teilnehmer durch Grup-
pengespriache, durch Gestaltiibungen und kreative Titigkeit (Briefeschreiben, Malen,
Tanzen) lernen, alle ihre durch den Verlust verursachten Gefiihle (Schmerz, Angst, Wut
usw.) tief zu empfinden, mit Tridnen darauf zu reagieren und sie in verschiedener Weise
darzustellen. Er erzihlt viel iiber eigene Trauererfahrungen und iiber Erlebnisse von
Seminarteilnehmern und lédsst auch diese selber zu Wort kommen.

Fiir die Theorie-Diskussion iiber die Phasen des Trauerprozesses scheint mir wichtig,
dass der Verfasser diese als «Trans-Zyklen» bezeichnet und betont: «Sie haben fliessende
und grenziiberschreitende Uberginge. Sie wiederholen sich kreisformig. Oft fangen sie an
oder enden willkiirlich an einem Punkt des sich wiederholenden Kreislaufs. Die Wiederho-
lungen dhneln sich mit der Zeit immer weniger und gleichen schliesslich einer Spirale . . .»
Mit solchen Thesen durchbricht er den iiblichen Schematismus verschiedener Phasentheo-
rien.

Das volkstiimlich geschriebene Buch, das den Leser oft per Du anredet, ihn berét und
ermutigt, eignet sich dazu, einem Betroffenen in die Hand gegeben zu werden, auch wenn
der Verfaser nicht meint, dass man durch Biicherlesen allein die Trauer bewiltigen kénne.

Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 89

Stephan E. Miiller, Personal-soziale Entfaltung des Gewissens im Jugendalter. Eine moralan-

thropologische Studie, Matthias-Griinewald-Verlag, Mainz 1984. 288 S.

In dieser Wiirzburger Dissertation im Fach Moraltheologie geht es um die Fragen: Wie
entfaltet sich das Gewissen des Jugendlichen zur Selbstindigkeit? Welche Hilfe erwartet er
bewusst und unbewusst bei diesem Prozess? Beantwortet werden diese Fragen mit Hilfe
der Moralanthropologie nach W. Heinen (Miinster), eine Denkrichtung, die m.E. als
Synthese von geisteswissenschaftlicher Psychologie (u.a. Stufenmodell von Ph. Lersch)
mit katholischer Dogmatik zu umschreiben ist. Der Verfasser interpretiert den Reifungs-
prozess (teilweise auch mit Hilfe von Jung’schen Kategorien) als ein Sicherkennen, Sichan-
nehmen, Sichwandeln, als Loslosung von den Eltern und zugleich Auss6hnung mit ihnen.
Bei Fixierungen an einen Elternteil wird die Gewissensbildung gestort und bleibt stecken.
Zum Ablosungsprozess gehort nach der Auffassung des Verfassers «die altersgemisse
Hinweisung und Hinfiihrung des Jugendlichen zu Jesus Christus, dem Gottes- und Men-
schensohn, zu Gott-Vater und dem Heiligen Geist sowie zur Gemeinschaft der Kirche . . .
Schliesslich verhilft die Teilnahme an der Eucharistie als Opfermahl, in dessen Zentrum
die Wandlung steht, zum Hineinwachsen in die Opfergesinnung Christi.

Auf Grund dieser Sicht einer optimalen Ausformung eines katholischen Gewissens
kommt der Verfasser zu recht negativen Urteilen iiber das Erscheinungsbild Jugendlicher
in der Gegenwart: «In den 70er Jahren sind die aggressiven Manifestationen jugendlicher
Werde- und Reifungsnot zuriickgegangen. Dafiir zeigten sich vermehrt alarmierende re-
signative und regressive Verhaltungsweisen Jugendlicher . . . Zuniéchst ist das Suchtphéno-
men zu nennen . . . Neben der Genussmittelsucht gibt es noch zahlreiche andere Formen
der Sucht. Da in dem siichtigen Streben das Moment der Betidubung und der Flucht aus
einer als unertriglich empfundenen Wirklichkeit eine wichtige Rolle spielt, ist in diesem
Zusammenhang auch die Popmusik zu nennen, die von zahlreichen Jugendlichen in sucht-
dhnlicher Form gehort und konsumiert wird . . . Der in die Betdubung fliehende Jugendli-
che fragt letzlich eindringlich nach seinem Lebenssinn, der ohne glaubiges Wissen um den
Ursprung und das Ziel des Menschen in Gott nicht gefunden werden kann. . .»

Diese Zitate scheinen mir fiir die Sichtweise des Verfasers charakteristisch zu sein.

Walter Neidhart, Basel

Samuel Laeuchli, Die Biihne des Unheils. Das Menschheitsdrama im mythischen Spiel,

Kreuz-Verlag, Stuttgart 1988. 238 S. DM 29.80.

Der Verfasser erzihlt von einem Mimesis-Seminar wihrend eines Semesters, in dem
zum Thema Heilung aus der Bibel Jeremia, Nikodemus, Adam und Eva und Judas, aus der
Antike die Geburt des Heilers Asklepius und aus dem alten Orient Inanna und Ereshkigal
gespielt wurden. Teilnehmer waren Menschen aus sehr verschiedenem religiésen und
kulturellen Hintergrund. Dass sie von den Stoffen und von der Methode, die das Rollen-
spiel mit Elementen der Gestalt-Psychotherapie kombiniert, existentiell gepackt waren,
merkt der Leser des Buchs in jedem Kapitel. Doch ihm bleibt nichts anderes, als dies alles
von Ferne zur Kenntnis zu nehmen und vieles nicht recht zu verstehen. Laeuchli entschul-
digt sich dafiir: «Der Leser hat vielleicht empfunden, dass die Darstellung oft zu fragmen-
tarisch ist, die Ubergénge zu abrupt . . .» Vieles, was in den Spielen zur Sprache gekommen
ist, war zu personlich, als dass der Seminarleiter dariiber berichten diirfte. Warum schreibt
er das Buch trotzdem? Es ging ihm darum, dem Leser «einen Begriff von der Vielfalt, von
Konflikten und ganz scharfen Auseinandersetzungen, von Humor und Gemeinschaft zu



90 Rezensionen

geben. Dass das Aufbrechen von Angst und Furcht, von Wut und Dunkel zu einer
Gemeinschaft fiihrt, ist wohl eine der ersten Entdeckungen gewesen, die wir in dieser
Arbeit gemacht haben.» Der Leser des Buchs ist bei dieser Gemeinschaft nicht dabei. Was
kann er von der Lektiire erwarten? Neue Einsichten iiber Heilung - Heil — Unheil? Weil an
diesem Workshop so viel Unbewusstes ans Tageslicht kommt, weil daran lebendige Men-
schen (und erst noch komplizierte Intellektuelle) beteiligt sind, werden die Fragen kaum
beantwortet, sondern nur verschérft, und neue Probleme werden aufgeworfen. «Am
Schluss des Kurses kommt mir selber zuweilen eine erschiitternde Einsicht: Du weisst
eigentlich nicht, was <Heilung> bedeutet!» «Begriffe von Heilung und Un-Heil werden
unter Umsténden auswechselbar. Dass Heil Unbheil ist, gehort zum Schwersten, was ich
immer wieder lernen muss. Das Sieg-Heil der schreienden Massen verfolgt mich noch
heute. Es war Un-Heil . . . Mir sagte einmal ein seine Familie systematisch vernichtender
steinreicher Geschiftsmann stolz, er sei iiberhaupt nie krank... Der Mann war tod-
krank.» So formuliert Laeuchli das Ergebnis des Buchs fiir mich, der am Workshop nicht
teilgenommen, sondern nur dariiber gelesen hat.

Walter Neidhart, Basel

Helmut Hark, Vom Kirchentraum zur Traum-Kirche. Triume tiefenpsychologisch gedeutet,

Walter Verlag Olten 1987. 229 S.

Der Verfasser erzihlt aus seiner Praxis als Ehe- und Lebensberater eine Fiille von
Trdumen, in denen Kirchenrdume oder kirchliche resp. religiose Themen vorkommen,
und konstatiert, dass Menschen mit einer kirchlichen Frommigkeit oft in ihren Traumen
aus der Kirche herausstreben, wihrend kirchlich Distanzierte in den Traumen oft den
Zugang zur Kirche suchen. Evangelische Christen trdumen davon, einer katholischen
Messe beizuwohnen, und triumende Katholiken horen eine evangelische Predigt. Auch
religiose Gestalten und Bilder aus nicht-christlichen Religionen tauchen bei Christen auf.
Das Bemerkenswerte an all diesen Trdumen: sie passen so gut zur Traumlehre von
C.G.Jung, dass sie sich ohne Schwierigkeiten deuten lassen. Nur ab und zu miissen
Amplifikationen weiterhelfen: Aus der Zahl 500 wird die Zahl 5 als «Zahl des ganzen und
des natiirlichen Menschen». Der Totenschadel gilt als Kugel und wird Symbol der Ganz-
werdung. Da und dort ergénzt Hark sein Material durch Traume, die von andern publiziert
wurden: so den Traum von K. Barth, in welchem er 1951 den ganzen Aufbau der Versoh-
nungslehre vor sich sah, und den Traum Barth’s vom Sehen der Holle, den E. Busch
berichtet hat. Auch diese Traume werden Biographie-fern nach Jung gedeutet: der Aufbau
der Versohnungslehre (Siindenbekenntnis — Versohnung des Menschen — Wirken des
Heiligen Geistes — christliches Glaubensleben in Glaube, Hoffnung und Liebe) entspricht
dem Individuationsweg (Einsicht in den Schatten — Vereinigung der seelisch Gegensitze —
Psychodynamik der Symbole und der Traume — ganzheitliches Leben, in dem Leibliches,
Seelisches und Geistiges verbunden sind).

Im letzten Teil des Buchs bietet Hark ein Symbol-Lexikon, mit dessen Hilfe der
Triumer Symbole wie Altar, Berg, Baum, Zeichen der Evangelisten, Rad, Ruine u.a.m.
selber — ohne individuelle Besonderheiten zu beriicksichtigen — deuten kann. Traume
haben nach Hark eine genau beschriebene psychohygienische Funktion. Sie sind «Gottes
vergessene Sprache» (so der Titel einer fritheren Publikation des Verfassers), die er zu
tibersetzen weiss. Es scheint keine Trdume zu geben, die fiir ihn ritselhaft bleiben. Wohl
dem Manne, der die von der empirischen Forschung noch nicht gelésten Probleme der
niichtlichen REM-Phasen verstehen und erklidren kann!

Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 91

Jacob Firet, Dynamics in Pastoring. William B.Eerdmann Publishing Company, Grand

Rapids, Michigan 1986. 317 S.

Das Buch ist die Ubersetzung der 1968 erschienenen Dissertation («Het agogisch
Moment in het pastoral Optreden») des Verfassers, der als Professor fiir Praktische
Theologie an der Freien Universitdt Amsterdam lehrt. In Holland ist es zu einem viel
beniitzten Lehrbuch in der Seelsorgerbildung geworden. Der Verfasser geht aus von einer
an den Reformatoren und der dialektischen Theologie orientierten Lehre vom Wort
Gottes: Gott schafft unser Heil, indem er uns sein Wort gibt, das «Ich-bin» im Alten und
das Mensch gewordene Gotteswort im Neuen Testament. Dieses Wort wird durch den
Dienst des Pfarrers in Kerygma, Didache und Paraklesia bezeugt und tibermittelt. Durch
seinen Dienst wird Gott unter den Menschen gegenwirtig, wie das schon beim Volk Israel
durch Menschen geschehen ist («Du fiihrtest dein Volk wie eine Herde durch die Hand von
Mose und Aaron», Ps 77,21). Die I"Jbermittlung vollzieht sich in der Kraft des Heiligen
Geistes durch eine echte menschliche Beziehung. Der Heilige Geist beniitzt die Zeugen
des Wortes nicht bloss als Instrumente, als Lautsprecher oder als Kommentatoren, son-
dern in «thepnomer Reziprozitit» (van Ruler) riistet er sie durch Charismen dazu aus, das
zu werden, wozu sie durch ihre Erschaffung bestimmt sind: dass sie selbst-motiviert,
autonom und kreativ am Wirken Gottes teilnehmen. Firet betont die Mitwirkung der
Zeugen als aktive Subjekte an Gottes Heilswerk, mochte aber, um Missverstidndnisse zu
vermeiden, nicht von Synergismus sprechen.

Der Pfarrer kann nun fiir seinen Dienst viel von den Sozialwissenschaften lernen, weil
diese mit ihren Erkenntnismitteln einige Aspekte der Mensch-zu-Mensch-Beziehung ge-
nau erforscht haben und der Glaubige diese Erkenntnisse nicht der Bibel entnehmen kann.
Fiir Firet ist ein Aspekt besonders wichtig: der agogische. Weil der Seelsorger ermahnt,
ermutigt, trostet, handelt er agogisch, d.h. er mochte beim Partner bestimmte Verinde-
rungen bewirken, ihn zur Liebe Gottes zuriickrufen oder ihn aus einem Leben in Trauer
oder Siinde zum Frieden mit Gott fithren. Firet stellt aus fundierter Kenntnis der nicht-
theologischen Literatur zusammen, was die Sozialwissenschaften iiber diesen agogischen
Faktor wissen, insbesondere was Péd-agogen tiber die Beziehung Erzieher-Zogling leh-
ren. Er referiert z. B. iiber den kontextuellen Einfluss in der Erziehung und betont mit
Berufung auf verschiedene Autoren die Ebenbiirtigkeit und Gleichwertigkeit von Erzieher
und Zogling. Fiir die seelsorgerliche Beziehung iibernimmt er dies als grundlegendes
Postulat. «The growth promoter who does enter the relationship as equal, does not enter
the relationship, he only does not come close to the other; he cannot even maintain
distance: he is simply not there.» Weitere teilweise von psychotherapeutischen Methoden
iibernommene Postulate fiir die Seelsorge sind Echtheit, Glaubwiirdigkeit, Selbstwahr-
nehmung (z. B. beziiglich der eigenen Motive), kritische Distanz zur eigenen Neigung, den
andern zu manipulieren, Empathie und aktive Teilnahme. In einem Schlusskapitel be-
schreibt Firet die Ausbildungsformen, die zu dieser Art Seelsorge fiihren.

Bedeutsam ist an diesem Buch m. E., dass dem Verfasser eine in sich stimmige Synthese
zwischen seiner Wort-Gottes-Theologie und einer uneingeschrinkten Lernbereitschaft fiir
sozialwissenschaftliche Einsichten gegliickt ist. Diese Verkniipfung hat er mit Hilfe seiner
Pneumatologie hergestellt.

Walter Neidhart, Basel



92 Rezensionen

Ernst Adomeit/Theo Sorg (Hg.). Das Haus der lebendigen Steine. Gemeinde — bauen in der

Volkskirche, Schriftenmissions-Verlag, Neukirchen-Vluyn 1987. 95 S.

Im Februar 1987 fand in Stuttgart ein stark besuchter Theologen-Kongress zum Thema
Gemeindeaufbau statt. Die vorliegende Publikation enthélt die dort gehaltenen Bibelar-
beiten von A.Haarbeck, K.-P. Hertsch und P. Stuhlmacher, eine Predigt von Th. Sorg,
ferner die Referate: M. Kruse sprach iiber das Schliisselthema «PfarrerIn sein zwischen
Hoffen und Verzagen». Ihm ging es darum, die anwesenden Pfarrer sensibel zu machen,
sowohl fiir die grossen Moglichkeiten, als auch fiir die tiefen Gefdhrdungen ihres Amtes».
M. Seitz begriindete aus der Auswanderung zahlreicher Gemeindeglieder aus der Mitte
der Gemeinde an die Rénder und der Erosion des Glaubenswissens und der Ablosung der
Lehre durch subjektives und kollektives Meinen die Notwendigkeit eines neuen missiona-
rischen Aufbruchs. Er rief die Anwesenden auf : «Kiimmert euch nicht nur um die bereits
Gewonnenen! Fasst die vom Glauben Abgekommenen bewusst ins Auge.» G. Ruhbach
berichtete iiber Modelle geistlicher Erneuerung der Pfarrerschaft aus der Kirchenge-
schichte und gab Anweisungen fiir eine heutige geistliche Existenz des Pfarrers: Wider-
stand gegen den herrschenden Trend zur Resignation, Absage an den praktischen Atheis-
mus, Bereitschaft, die Ausdriicklichkeit des Glaubens zu wollen, téglich eine bestimmte
Zeit ausgrenzen fiir das geistliche Leben vor Gott.

Walter Neidhart, Basel

Ellinor Barz, Goétter und Planeten. Grundlagen archetypischer Astrologie, Kreuz-Verlag

Stuttgart 1988. 282 S.

Die alte Astrologie war deterministisch. Das Horoskop lehrte, was fiir einen bestimm-
ten Menschen kommen muss. Wenn er weise war, fand er sich damit ab. C.G. Jung hat die
Theorie aufgestellt, die Astrologie sei nichts anderes als eine Projektion innerseelischer
Inhalte, und hat damit einen neuen Umgang mit dem Horoskop ermoglicht. Dieses zeigt
dem Individuum, wie er sich zu seinen eigenen Gegebenheiten verhalten kann, welche
Chancen und Gefahren fiir das seelische Wachstum er beachten sollte. Es hilft, die
psychische Konstellation zu verstehen, welche die eigene Entwicklung nur in den Grund-
linien festlegt und die er selbst durch sein Verhalten positiv oder negativ ausgestalten kann.
Die Verfasserin, am Jung-Institut ausgebildete Psychotherapeutin, geht von diesem neuen
Verstandnis der Astrologie aus. Sie erzihlt, vor allem nach Hesiod, die Mythen der Gotter,
deren Namen in den Planeten weiterleben, interpretiert die Mythen archetypisch und
beschreibt die Bedeutungen der Tierkreiszeichen und der jeweils sichtbaren Planeten als
Gestimmtheiten des Menschen im Lauf des Sonnenjahrs. Diese Bedeutungen haben nach
ihrer Meinung nichts mit den Fixsternen zu tun, die in den Sternbildern zu Figuren
kombiniert sind, sondern mit den jahreszeitlich verschiedenen Qualitdten der Sonne. Die
Verschiedenheit der Individuen, die im gleichen Tierkreiszeichen geboren sind, erklért sie
mit der Lehre von den Hiusern, die anweist, wie die genaue Geburtszeit und der Geburts-
ort zu beriicksichtigen sind. Indem sie dann auch noch auf die Lehre von den Quadranten,
den Elementen, den Paaren und den Aspekten (Sextil, Quadrat, Trigon, Opposition)
eingeht, merkt der Leser, wie kompliziert die Kunst der Interpretation eines Horoskops
ist, wie viele Auswahlmoglichkeiten dem Deuter zur Verfiigung stehen und wie wichtig
seine Versprachlichung der geometrisch beschriebenen Daten des Horoskops ist.

Die Verfasserin bietet jedoch in diesem Buch keine astrologischen Deutungen im
einzelnen, sondern will grundlegendes Versténdnis fiir die Sache vermitteln. Das ist ihr



Rezensionen 93

sicher gelungen. An einer Stelle relativiert sie die Bedeutung des individuellen Horoskops:
«Jeder Mensch hat alle seelischen Reaktionsmuster, wie sie in den Tierkreiszeichen erfasst
sind, mehr oder weniger ausgeprigt zur Verfiigung, ebenso wie er in geringerem oder
stirkeren Masse mit allen Lebensbereichen, die sich in den Hiusern manifestieren, kon-
frontiert ist.» Ist dann aber die Deutung des Horoskops noch etwas anderes als das (oder
ein) Thema, das zwischen Therapeut und Klient zur Sprache kommt, so frage ich mich.
Walter Neidhart, Basel

John J.O’Meara, La Jeunesse de Saint Augustin. Introduction a la lecture des Confessions.
Traduit de I’Anglais par Jeanne Henri Marrou, Vestigia 3. Editions Universitaires Fribourg
Suisse 1988. 279 p.

Das Buch ist ein Neudruck der franzésischen Ubersetzung des 1954 erschienen Buchs
«The Young Augustine». J.J.O’Meara bietet einen ausfithrlichen Kommentar zum Erzihl-
strang der Konfessionen und liefert dazu viele Informationen aus der Zeit- und Theologie-
geschichte. Immer wieder nimmt er Stellung zu umstrittenen Fragen der Historiziat von
Augustins Darstellungen und erwigt dabei den bei Augustin wirksamen Einfluss von
literarischen Topoi. Griindlich geht er auf die Begegnung mit Ciceros Hortensius ein und
wiirdigt die symbolische Bedeutung dieser ersten «Bekehrung» und ihren Zusammenhang
mit der manichéischen Phase. Auch iiber den Manichdismus bietet O’Meara viele Einzel-
heiten und diskutiert dann ausfiihrlich den Einfluss der Neuplatoniker auf Augustin und
die Frage, welche Auffassungen eher auf Plotin und welche auf Porphyrius zuriickzufiihren
sind. In den einschldgigen Texten in Gottes-Staat, Contra Academicos und Confessiones,
so interpretiert O’Meara, meine Augustin jeweils Porphyrius, den er besser kenne als
Plotin. Bei der Bekehrung Augustins unterscheidet der Verfasser die Unterwerfung der
Intelligenz und diejenige des Willens und zieht interessante Analogien aus den Biogra-
phien von Newman und Rousseau heran. Er setzt sich mit den vielen vorgeschlagenen
Deutungen des Gartenerlebnisses auseinander und kommt zum Schluss, die Historizitit
des Tolle-lege zu bejahen. Das Buch schliesst mit der Ostia-Vision, in der er kein ekstati-
sches oder mystisches Erlebnis sieht, sondern eine von Mutter und Sohn gemeinsam
vollzogene Erfahrung, in der Denken und Fiihlen eins geworden sind.

Da und dort stosst man in den Ausfithrungen von O’Meara auf affektgeladene Ableh-
nungen psychologischer Deutungen Augustins.

Walter Neidhart, Basel

Walter J. Hollenweger, Geist und Materie. Interkulturelle Theologie III. Chr. Kaiser Verlag

Miinchen 1988. 415S., DM 38.-

Interkulturelle Theologie, wie Hollenweger sie betreibt, ist ein weites Forschungsge-
biet, das sich nicht auf Themen der traditionellen Theologie beschrinkt. Die Vortrige
dieses dritten Bandes geben Einblick in die Vielgestaltigkeit der Probleme; Gottesdienste
fir und mit Kranken, theologische Deutungen von Heilungen innerhalb und ausserhalb
der Schulmedizin — parapsychologische Sachverhalte und ihre theologische Beurteilung —
Besessenheit und Exorzismus. Das Gesprich mit den Religionen fithrt Hollenweger,
indem er sich mit der Bedeutung des «inneren Lichts» bei den Quikern, mit der Beurtei-
lung der New Religious Movements und mit dem Jesus-Versténdnis im Islam befasst. Der
religiose Pluralismus ist fiir ihn Gabe und Aufgabe. Da nach seiner Meinung keine Gesell-
schaft ohne «civil religion» auskommt, sieht er fiir die Kirche eine Chance darin, dass sie



94 Rezensionen

einzelne Funktionen der «civil religion» iibernimmt und christlich umdeutet. Dazu geho-
ren auch Gottesdienste nicht-traditioneller Art (Gottesdienste mit Nicht-Christen, religio-
se Feiern am Volkstrauertag mit einer christlichen Variation von «Ich hatt’ einen Kamera-
den», Jodelgottesdienst in einer Gemeinde im Berner Oberland u.a.m.) Fiir solche neuen
Aktivititen einer «Kirche fiir andere» brauchen die kirchlichen Gremien Aussenseiter:
engagierte Christen, die von aussen kommen und mit ihren Ideen alte, verkrustete Vorstel-
lungen aufbrechen. Zum Gesprich mit den Religionen gehort eine christliche Religions-
theologie. Hollenweger typisiert einige Formen der Auseinandersetzung zwischen Chri-
stentum und Religionen: das kolonialisierende Modell mit seinem vergeblichen Kampf
gegen den Synkretismus, das aufkldrerische und das dialogische Modell, fiir das er selber
pladiert. Als Kriterium fiir den Dialog nimmt er den Begriff von R. Friedli «Fremdheit als
Heimat» auf und betont, dass der Dialog die Bereitschaft, sich verwunden zu lassen und
sich zu verédndern, einschliesst.

Ein Thema, das Hollenweger seit seinen ersten Publikationen beschéftigt hat, ist die
Pneumatologie. In diesem Band setzt er sich kritisch mit dem «<filioque» der westlichen
Kirchen auseinander («Der Geist muss durch das Nadelohr der Christologie hindurch. Der
Geist kann nichts Neues tun. Er wird an christologischen Kategorien gemessen. Diese
werden bestimmt durch die kirchlichen Behorden.») Er entfaltet ferner die Fiille der
biblischen Bedeutungen von Ruach und Pneuma, wirbt um Versténdnis fiir Antitrinitarier
und interpretiert die Trinitdtslehre als dauernd notwendige Anfrage an die Theologie und
das unitarische Gottesverstindnis der Juden und der Moslem als notwendige Kritik am
Christentum.

Was heute von Naturwissenschaftern und Philosophen iiber eine neue Sicht der Mate-
rie-Geist-Beziehung diskutiert wird, gehort fiir Hollenweger auch in den Zusammenhang
der theologischen Frage nach dem Geist. Darum berichtet er in einem Kapitel tiber den
Denkweg von C.F. von Weizsicker und iiber das sogenannte Ende des naturwissenschaftli-
chen Zeitalters.

Fiir viele der von ihm aufgeworfenen Fragen hat Hollenweger Antworten, die weder
mit den traditionell-christlichen Lehren, noch mit gingigen kritisch-modernen Meinungen
konform sind. Er verurteilt z.B. parapsychologische Phinomene nicht als Teufelswerk,
berichtet aber auch — vermutlich zum Arger aufgeklirter Rationalisten — fundiert iiber
Sachverhalte, die sich mit den an den Universitéten giiltigen Paradigmen absolut nicht
erkliaren lassen. Manches, was er schreibt, erregt Staunen oder Stirnrunzeln, manches reizt
zum Widerspruch. Thm ist das, wenn ich ihn recht verstehe, nicht nur egal, sondern er freut
sich dariiber. Denn Wahrheit, wie er sie sucht, leuchtet auf in dem Prozess, der durch seine
Behauptungen und durch den Widerspruch gegen sie ausgelost wird.

Hollenweger gehort zu den wenigen theologischen Autoren, deren Biicher fiir mich
keine langweiligen Partien enthalten. Er schreibt nicht nur {iber schwierige Probleme
immer klar und versténdlich, er formt als begabter Erzihler auch komplizierte Sachverhal-
te in eine («zwar erfundene, aber wahre» — so schreibt er) Geschichte um, so dass der Leser
kurzweilig iiber das Komplizierte ins Bild gesetzt wird. Die Geschichte von Professor
Unrat, der in Paris ein merkwiirdiges Zusammentreffen verschiedener parapsychologi-
scher Phinomene erlebt, ist in dieser Hinsicht ein Meisterstiick.

Walter Neidhart, Basel



Rezensionen 95

Walter Bernet, Weltliche Seelsorge. Elemente einer Theorie des Einzelnen. Ziirich 1988,

Theologischer Verlag. 158 S., Fr. 24.—-

«Einen Stand von weltlichen Seelsorgern», so hat S. Freud in einem Brief an O. Pfister
die Psychoanalytiker genannt. Fiir Bernet gibt es keinen zutreffenderen Begriff fiir heutige
protestantische Seelsorge. Sie kann sich nicht als Spezialfall der kirchlichen «cura anima-
rum generalis> verstehen und beanspruchen, «das Eigentliche», das Heil, zu vermitteln. Sie
sollte auch nicht wie die Seelsorgebewegung der 60er Jahre bloss theoriefeindlich Metho-
den der Gesprichsfithrung von der Psychotherapie iibernehmen. «Ohne Theorie bleibt
alle Praxis taub und blind». Die Seelsorge bedarf einer Theorie, welche insbesondere die
Frage nach der Bedeutung des Einzelnen kldrt. Bernet skizziert hinsichtlich dieser Frage
die Geschichte des Pfarr-Instituts bis zur Dialektischen Theologie, fiir die der Einzelne
kein Thema war. Dann stellt er das Verstédndnis des Einzelnen in der Hermeneutik Schlei-
ermachers und Diltheys dar und begriindet, warum er den Beitrag von Freud fiir die
gegenwirtige hermeneutische Diskussion so hoch einschitzt. Schon Kant hatte mit seiner
Kritik der Metaphysik und mit dem Aufdecken der Paralogismen der reinen Vernunft das
Versténdnis der Seele grundlegend verdndert. «Auch die Vernunft ist endlich, auch sie ist
nicht absolut. Auch sie ermoglicht keinen Anschluss an ein Divinum, an ein Ganzes, an ein
Heil. .. Sie gewihrt keine Erlosung. Damit wird die Vernunft nun auch bescheidener. Sie
weiss, was sie kann. Das gehort zur Bescheidenheit. Aber es gehort auch zur Bescheiden-
heit zu wissen, was man nicht kann.» Dass das Denken des Menschen und noch mehr seine
Sprache nicht ohne Illusion auskommt, aber dass er diese kritisch als Illusion durchschaut,
verleiht ihm Einsicht in seine Endlichkeit. So kann Bernet sagen: «Die Illusion ist die
Monstranz der Endlichkeit.»

Kant hat mit seiner Kritik der reinen Vernunft dem Selbstbewusstsein des Menschen
eine weitere Krinkung zugefiigt, und Bernet kombiniert in origineller Weise die Kant’sche
Metaphysik-Kritik mit der Krédnkung, die Freud mit seiner Erforschung des Unbewussten
als Quelle der Illusion verursacht hat. Seelsorge hat fiir Bernet die Aufgabe, «den verein-
zelten Menschen zu rekonstruieren hin zum Einzelnen.» Als ihr Modell beschreibt er die
Psychoanalyse hinsichtlich der Rolle der Deutung, der freien Assoziation, der gleich-
schwebenden Aufmerksamkeit des Analytikers, des Widerstands, der I"Jbertragung und
des Prinzips der Versagung. Seelsorge unterscheidet sich von der Psychoanalyse nach
Bernet zunichst durch das, was von ihr erwartet wird: Man geht aus andern Griinden zum
Seelsorger als zum Analytiker. Der Seelsorger 16st ferner, anders als der Analytiker, den
Menschen nicht aus seinem sozialen Geflecht heraus. Er nimmt Kontakt mit Angehorigen
auf, macht Besuche. In analytischer Sicht agiert er und modifiziert die Grundregel, nach
welcher sich der Therapeut jedes Agieren zu versagen hat. Das Recht dazu verleiht ihm die
Nennung (nicht die Verkiindigung!) Gottes. Indem Gott genannt wird, bleibt klar, dass
alles Antworten und Agieren des Seelsorgers im Sinn von 1Kor7, 29ff. als etwas Vorlaufi-
ges gemeint ist («als hitte ich nicht»). «Indem Gott genannt wird, ist — etwa mystisch
gesprochen — das Nichts genannt, analytisch gesprochen eine Illusion, philosophisch-
kritisch gesprochen ein Paralogismus. Fin Gegenstand der Ahnung wird genannt, der die
Endlichkeit der Vernunft im Bewusstsein wachhilt, und der als Illusion, als Nichts denk-
notwendig ist.» Das ist fiir Bernet auch der Sinn des Kreuzes Jesu: «Am Kreuz wird Gott
nicht ohnmichtig, aber Gott versagt sich. Er versagt sich als Antwort und als Antworten-
der. Er versagt alle Antwort. Er versagt aber auch den Menschen, die auf das Kreuz sehen,
allzuviel iiber ihn zu sagen. Am Kreuz wird Gott zum Inbegriff der Frage.»

Bernet deckt mit seiner Seelsorge-Theorie das Theorie-Defizit vieler heutiger Seelsor-
ge-Konzepte auf und bietet eine einleuchtende Moglichkeit an, Seelsorge im nachmeta-



96 Rezensionen

physischen Zeitalter zu verstehen. Schwierig fiir die Rezeption dieses Buches diirfte sein,
dass das Sterben der Metaphysik fiir die Mehrzahl der Seelsorger und der Empfanger von

Seelsorge noch gar nicht geschehen ist.
Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

