
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 1

Artikel: Begegnung und Inhalt : zur Priorität der Beziehungsebene in der
kirchlichen Praxis

Autor: Müller, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begegnung und Inhalt

Zur Priorität der Beziehungsebene in der kirchlichen Praxis*

Ich werde das Thema1 an drei Paradigmen entwickeln. Zuerst an einem
Fallbeispiel: Störungen im Kirchgemeinderat. Dann, nach einem pneumato-
logischen Zwischenruf, am Paradigma Kasualgottesdienste und drittens,
sehr knapp, am Umgang mit Texten.

1. Paradigma: Störungen im Kirchgemeinderat

Ich schildere diesen Fall ausführlich; einmal weil er mir, gerade in den
Details, sehr bezeichnend erscheint - und weil ich eben an diesem wenig
spektakulären Beispiel2 die folgenden theoretischen Erörterungen entwik-
keln möchte.

1.1. Ein Fallbericht

In einer Kirchgemeinde schwelt seit längerer Zeit ein Konflikt, dessen Kristallisationspunkt

die Stellungnahme einzelner Pfarrer und Kirchgemeinderäte zu politischen Tagesfragen

zu sein scheint. Der Konflikt wird zwar schon über Monate verspürt; vor, nach und
zwischen den Kirchgemeinderatssitzungen finden zahlreiche und lange Telefongespräche
statt; einzelne Mitglieder treffen sich öfters, und es bilden sich Cliquen. Kompetenzen und
Dienstwege werden völlig undurchsichtig. In den Sitzungen selber wird von alledem nicht
direkt gesprochen. Man begrüsst sich freundlich und höflich; die Sitzordnung freilich ist
durchaus nicht mehr zufällig. Man kann fast sicher sein, dass das Votum bestimmter
Ratsmitglieder sofort die Reaktion bestimmter anderer provozieren wird.

Einzelne schweigen konsequent oder schliessen sich, wenn sie direkt angesprochen
werden, dem Votum «ihres» Pfarrers an. Animositäten sind an der Tagesordnung. Die
Sitzungen werden immer länger, die Fortsetzung in verschiedenen Restaurants oder bei
einzelnen zuhause ebenso.

Der Präsident kann seine Frustration nicht mehr unterdrücken. Er spricht die unbefriedigende

Situation an und schlägt vor, sich zu einem gemeinsamen Essen ausserhalb der
ordentlichen Sitzung zusammenzufinden; er verbindet damit die ausdrücklich formulierte
Hoffnung, sich dadurch persönlich besser kennenzulernen und die doch oft etwas gespannte

Atmosphäre im Rat zu verbessern.

* Öffentliche Antrittsvorlesung an der Theologischen Fakultät der Universität Basel

vom 14. November 1988.
1 Eine Bemerkung zum Sprachgebrauch: Ich verwende den Begriff «Begegnung» in

einem sehr weiten Sinn, weitgehend synonym mit «Beziehung».
2 Der Fallbericht ist so wiedergegeben, dass die Anonymität gewahrt bleibt.



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 65

Der Vorschlag wird fast einstimmig angenommen. Ein Pfarrer meint freilich, dass er
kaum Zeit für eine solche Zusammenkunft finden werde; selbstverständlich sei er nicht
dagegen, aber er selber suche freundschaftliche Begegnungen lieber ausserhalb der
offiziellen Gremien, womit er gewiss überhaupt keine Geringschätzung der Ratsmitglieder
ausdrücken wolle.

Einer der Sozialarbeiter schlägt vor, zur nächsten ordentlichen Sitzung einen
Gemeindeberater einzuladen, um die schwelenden Konflikte endlich aufzuarbeiten. Eine Rätin
kontert sogleich: Ihrer Meinung nach - und sie wisse, dass andere im Rat ebenso denken -
stelle es ihrem Kreis ein schlechtes Zeugnis aus, wenn sie nicht einmal fähig sein sollten,
ihre Probleme selber zu lösen. Ein Aussenstehender kenne ihre Gemeinde ja gar nicht. Sie
sei auch skeptisch gegenüber Leuten, die mit ihrem Schulwissen und bestimmten
gruppendynamischen Methoden in etwas eingreifen, was doch nur im offenen, persönlichen
Gespräch zu regeln sei. Eben das fehle, das offene Gespräch - und dazu brauche sie jedenfalls
keinen Sozialberater. Ganz abgesehen davon, dass ein solcher Berater in der Regel sehr
viel koste. Eine der Pfarrer bemerkt dazu, er vertraue lieber auf das Wirken des Heiligen
Geistes als auf irgendwelche menschlichen Techniken.

Nach langem Hin und Her beschliesst der Rat mehrheitlich, die zweite Hälfte einer
Sitzung für ein solches Gespräch unter sich zu reservieren. Das Essen findet statt; ausser
einem der Pfarrer haben sich noch drei Mitglieder entschuldigen lassen. Es wird ein recht
lustiger Abend.

Das darauf folgende offene Gespräch gestaltet sich sehr schwierig. Man beschliesst,
möglichst unkompliziert zusammen zu sprechen und meint damit: ohne Gesprächsleitung
und bestimmte Strukturierung. Der Präsident bittet um eine sachliche Diskussion; auf
emotionale Äusserungen, so verständlich sie auch seien, möge doch möglichst verzichtet
werden.

Schon bald wird Pfarrer A. angesprochen. Ein Kirchgemeinderat argumentiert gegen
dessen politische Stellungnahmen. «Als Bürger hat natürlich jeder Pfarrer ein Recht auf
solche Stellungnahmen, aber sie sollten doch ausgewogen und nicht parteiisch sein», sagt
er zum Schluss. Ein anderes Mitglied bemerkt, sie müsse jetzt doch auch einmal von dem
sprechen, was viele Leute in der Gemeinde vor den Kopf stosse: dass die Frau von Pfarrer
A. berufstätig sei, sie beide also Doppelverdiener. Wie das denn mit seiner politischen
Überzeugung zu vereinbaren sei?

Ein Rat referiert sehr ausführlich über die Beschlüsse der Synode zur Pfarrerbesoldung
im Blick auf die Mitarbeit der Pfarrfrau, was wiederum mehrere Voten zur Frage nach der
Entlohnung freiwilliger Mitarbeiter nach sich zieht. Schliesslich steht die offene Jugendarbeit

zur Diskussion: Einige Votanten bemängeln, dass hier viel Arbeit für Jugendliche
aufgewendet werde, die doch eigentlich mit der Ortsgemeinde nichts zu tun haben wollen,
der Kirche also fernstehen.

Der Präsident schliesst die Sitzung, indem er der Überzeugung Ausdruck gibt, dass nun
doch manches ausgesprochen worden sei. Zum Schluss wird ein Lied aus dem Kirchengesangbuch

gesungen.

1.2. Ein Kommunikationsmodell

Die geschilderten Szenen sind alltäglich. Sie bewirken allerdings auch,
weil sie keineswegs selten vorkommen und oft unlösbar scheinen, viel Fru-



66 Christoph Müller, Begegnung und Inhalt

stration und Hilflosigkeit. Das wird allerdings gerade in der Kirche oft
verdeckt oder verharmlost.

Analoge Erfahrungen überall dort, wo Menschen miteinander kommunizieren

(z.B. auch hier an der Universität), haben zu sozialpsychologischen
Konzepten geführt, die gleichsam einen Code zur Entschlüsselung der oft
sehr verwirrlichen Sprache von Kommunikatiosprozessen und v. a. von
Kommunikationsstörungen zu formulieren versuchen.

Ich nehme im Folgenden, etwas modifiziert, die Kommunikationstheorie
von F. Schulz von Thun3 auf - nicht in der Meinung, hier sei nun das Ei des

Kolumbus gefunden, aber doch von der Erfahrung her, dass verschiedene

wichtige Phänomene dadurch deutlicher in den Blick genommen werden
können.

Nach diesem Ansatz ist jede zwischen Menschen erfolgende Äusserung,
sei sie nun verbal oder averbal, immer mehrdimensional: Sie erfolgt
- auf der Inhalts- oder Sachebene und

- auf der Beziehungsebene.
Bei der Beziehungsebene wird differenziert zwischen

- der Selbstoffenbarung (man kann hier auch von Selbstdarstellung spre¬
chen), dann

- derpersönlichen Qualifizierung (hier zeige ich, was ich vom anderen halte

- und dieser spürt, wie ich zu ihm stehe), und schliesslich

- dem Appell.
Wenn Menschen miteinander kommunizieren, erfolgen also gleichzeitig

mindestens vier Botschaften:
1. eine inhaltliche, sachhaltige
2. die Selbstoffenbarung
3. die persönliche Qualifizierung der Beziehung
4. der Appell
Ich erläutere diese vier Aspekte bzw. Botschaften, indem ich Beispiele aus
der skizzierten Kirchgemeinde bringe.

1.2.1. Inhalts-Aspekt.
Ein Sachverhalt wird dargestellt, ein Inhalt übermittelt, eine Aussage

gemacht. Der Kirchgemeinderat z.B., der bemerkt, jeder Pfarrer habe als

Bürger das Recht, politische Stellungnahmen abzugeben, bringt damit einen
für ihn wichtigen Sachverhalt zum Ausdruck.

3 B. Fittkau, H.-M. Müller-Wolf, F. Schulz von Thun, Kommunizieren lernen (und
umlernen). Trainingskonzeptionen und Erfahrungen, Braunschweig 41984, 9-100.



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 67

1.2.2. Selbstoffenbarung.
In jeder Äusserung teile ich auch mit (ob ich will oder nicht! es geschieht

faktisch auf jeden Fall), wie ich mich selber im Gegenüber zum anderen
verstehe und jetzt erfahre. Dabei ist stets beides im Spiel: die gewollte
Selbstdarstellung als auch die unfreiwillige Selbstenthüllung. Der genannte
Kirchgemeinderat etwa teilt mit, was sein subjektives, ihm wohl bewusstes
Pfarrerverständnis charakterisiert. Er zeigt freilich noch mehr von sich
selbst: So ist etwa kaum anzunehmen, dass er sich klar darüber ist, welches
Verhältnis zur christlichen Botschaft er gegenüber Pfarrer A. ins Spiel
bringt, wenn er von ihm Ausgewogenheit und Unparteilichkeit erwartet.
Ebensowenig wird ihm deutlich sein, welcher kollektiven Vorstellung von
Religion, welcher «Civil Religion»4 er damit folgt.

1.2.3. Persönliche Qualifizierung der Beziehung.
Diese dritte Botschaft zeigt, wie der sich Äussernde zum anderen steht,

was er von ihm hält. «Für diese Seite der Nachricht hat der Empfänger ein
besonders empfindliches Ohr; denn hier fühlt er sich als Person in bestimmter

Weise behandelt (oder misshandelt).»5 Pfarrer A. hört zweifellos nicht
nur eine sachliche Mitteilung, wenn der schon zitierte Kirchgemeinderat
redet, auch nicht nur dessen Selbstdarstellung und -enthüllung. Er spürt,
selbst wenn (oder wohl gerade weil) er nicht direkt angesprochen wird, was
dieser Mann von ihm hält. Auch wenn das, was er spürt, mit dem, was der
andere intendiert, nicht übereinstimmen sollte: Er wird auf jeden Fall
irgendeine Beziehungsbestimmung vernehmen - und sei es diejenige der
Indifferenz.

1.2.4. Appell.
Wenn wir miteinander kommunizieren, teilen wir nicht nur mit, was wir

vom andern halten oder wie wir unsere Beziehung (jedenfalls im jetzigen
Zeitpunkt) sehen. Wir teilen auch mit (ob wir wollen oder nicht), was wir
vom andern erwarten.6

4 Vgl. den informativen Überblick von R. Schieder, Civil Religion, VF 33 (1988) H. 2,
29^13; W. Hollenweger, Geist und Materie. Interkulturelle Theologie III, München 1988,
173 ff.

5 F. Schulz von Thun, a.a.O. 19.
6 Der Appell-Aspekt ist vom 3. Aspekt (dem der Beziehungsbestimmung) deshalb zu

unterscheiden, weil der gleiche Appell ganz verschieden gesendet werden kann, «so, dass

der Empfänger sich vollwertig oder herabsetzend behandelt fühlt» (F. Schulz von Thun,
a.a.O. 20).



68 Christoph Müller; Begegnung und Inhalt

Im Votum jenes Kirchgemeinderates ist der Appell offensichtlich, wenn
er sagt, die Stellungnahmen des Pfarrers sollten ausgewogen sein. Weniger
offensichtlich ist, dass schon die Wörter «ausgewogen» und «parteiisch»
keineswegs neutral gebraucht werden, sondern «gefühlsmässig wertende
Anteile im Schlepptau haben»7, die in sich selber bereits appellhaltig sind.

Der Kommunikationszusammenhang wird noch komplexer dadurch,
dass nur sehr selten alle vier genannten Botschaften offensichtlich fassbar
sind; meistens ist nur ein Aspekt im Vordergrund, was aber nicht bedeuten

muss, dass er auch tatsächlich der wichtigste ist. Viel öfters als wir vermuten,
ist die nicht offensichtliche Botschaft die tatsächlich dominierende. Wenn
dies nicht bemerkt wird, sind Missverständnisse unvermeidlich.

1.3. Zur Diagnose von Kommunikationsstörungen

Kommunikationsstörungen sind fast immer dadurch gekennzeichnet,
dass die Kommunikation in verdeckter Weise vor sich geht, ohne dass dies
bewusst gemacht und durch Meta-Kommunikation (also den Versuch, die
Kommunikation selber zum Gegenstand der Reflexion zu machen)
möglicherweise bearbeitet werden kann.8

Die Szenen aus der Kirchgemeinde stellen eine ganze Sammlung solch
verdeckter und dann zwangsläufig verzerrter Kommunikation dar, wie sie

übrigens auch in anderen Bereichen kirchlicher Praxis, im Alltag (auch an
der Universität) vorkommen.

Ich nenne vier Beobachtungen:

1.3.1. Die Sachebene wird zum Alibi dafür, Intentionen der Beziehungsebene
auszuagieren.

Der Kirchgemeinderatspräsident vertritt den gängigen Standpunkt, ein
Gespräch werde dann sachlich, wenn die anderen Aspekte beiseitegestellt
werden. Dieser Appell zur Sachlichkeit führt nun aber dazu, dass die anderen

Strebungen «gleichsam in den Untergrund gehen und die Kommunikation

aus dem Verborgenen bestimmen»9. Von Thun schreibt deshalb sehr

7 A.a.O. 77.
8 Vgl. F. Schulz von Thun, a.a.O. 9ff. ; 16; 30; 55 f.; 68; 98; grundlegend: P. Watzlawick,

J.H. Beavin, D.D. Jackson, Menschliche Kommunikation. Formen, Störungen, Parado-
xien, Bern/Stuttgart/Wien 41974.

9 F. Schulz von Thun, a.a.O. 29.



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 69

pointiert: «Je mehr wir die nicht-sachlichen Anteile aus der Kommunikation
zu verbannen trachten, desto unheilvoller wirken sie sich aus.»10

Ich weise auf ein paar Möglichkeiten:

- Persönliche Auseinandersetzungen werden auf dem verdeckenden Umweg

über (schein)sachliche Argumente ausagiert; z.B. bei der Kirchge-
meinderätin, der es keineswegs primär um eine sachliche Diskussion über
die Berufstätigkeit der Pfarrfrau, sondern um einen persönlichen Angriff
auf Pfarrer A. bzw. seine Frau geht.

- Scheinbar sachliche Argumente werden zum «Vehikel der Selbstdarstel¬

lung und Selbstrechtfertigung»11 etwa dort, wo einer der Räte ein viel zu
langes Referat über die Synodebeschlüsse hält und manches viel komplizierter

formuliert als nötig. Das ist dann nicht etwa zu «intellektuell», zu
«hoch» formuliert, sondern Schminke der Selbstdarstellung. Oder:

- Zahlreiche Ausdrücke, die einen Sachverhalt «objektiv» zu kennzeichnen

scheinen, sind verdeckte Appelle an Werthaltungen, die keineswegs
neutral sind. Oder:

- Manche Argumente sind, bei Lichte besehen, handfeste Unterstellungen,

die den Gesprächspartner persönlich treffen; so etwa die Reaktion
auf den Vorschlag des Sozialarbeiters.
In all diesen Fällen wird die Sachdimension zum Alibi dafür, Intentionen

aus der Beziehungsebene auszuagieren.

1.3.2.

Die Beziehungsebene wird vorgeschoben, um Probleme aufder Sachebene

(zu der etwa auch der Diskurs über Arbeitsmethoden, Organisations- und
Gemeindestrukturen sowie Konfliktlösungen gehören würde) zu verdecken.

Man will sich lieber «persönlich begegnen»: beim Essen, bei zahlreichen
inoffiziellen Treffen. Kompetenz- und Organisationsprobleme, die primär
auf der Sachebene angegangen werden müssten, werden personalisiert.
Hierarchien werden nicht benannt, sondern über Selbstdarstellungen
ausagiert. Die «Sitzitis» wird zum untrüglichen Anzeichen dafür, dass eben die
Sachverhalte, die wirklich zur Sprache kommen müssten, nicht offen
benannt werden. Besonders grotesk wird die Situation dann, wenn die
Beziehungsebene nicht nur von Sachverhalten, sondern ebenso vom faktischen
Kommunikationsgeschehen abgetrennt, und dann nur noch verbal behauptet

wird. Okko Herlyn spricht treffend von einem weitverbreiteten klerikalen

Jargon, in dem Ausdrücke wie «Gemeinschaft», «Begegnung», «auf den

10 A.a.O. 30.
11 Ebd.



70 Christoph Müller, Begegnung und Inhalt

anderen zugehen» - ich ergänze: «Partnerschaft», «Kollegialität» - «einen
nicht unerheblichen Raum erbaulichen Geredes einnehmen... Wie gemein
man sich etwa in kirchlichen Gremien auch gegeneinander verhalten mag,
man nennt einander ungerührt <Bruder> und <Schwester>. Wie hartnäckig
sich gemeindliche Cliquen etwa bei einem Gemeindefest auch gegeneinander

abschotten, es ist später dann wieder einmal zur <Begegnung> gekommen.

Wie wenig etwa die Teilnehmer an einem Gottesdienst auch voneinander

wissen, ja wie geradezu absichtsvoll sie auch voneinander abrücken, die

Ideologie der <Gemeinschaft> darf unwidersprochen Predigt, Gebete und
Lieder nachhaltigst durchziehen»12. Die Kirche liegt hier trefflich im Trend
öffentlicher Scheinintimität.

1.3.3.

Wird in der Kommunikation ein oder werden mehrere der genannten
konstitutiven Aspekte konsequent verdeckt, so nenne ich dies ein «Segre-

gat».
Wo Segregate unerkannt dominieren, wird das als Lösungsstrategie

vorgeschlagene «offene Gespräch» nur zur Quelle weiterer Konflikte. Gerade die

«Lösung» wird zum Problem.13

Analog verhält es sich dort, wo theologische «Inhalte» als Segregate
weitergegeben werden, indem für diese «Inhalte» eine «Objektivität» jenseits
irgendwelcher menschlicher Vermittlungen, also auch losgelöst von ihrer
Beziehungsdimension (z.B. zwischen Prediger und Gemeinde) behauptet
wird. Die Verleugnung der Beziehungsdimension (und der damit implizierten
Subjektivität) bewirkt aber keineswegs eine «strenge» «Objektivität» (z.B.
«der» Predigt, «des» Wortes Gottes, «des» Kerygmas usw.), sondern lediglich

unreflektierte und unverantwortete Selbstoffenbarungen, Beziehungsqualifizierungen

und Appelle, die dazu noch als «Wort Gottes» usw. ausgegeben
werden.

1.3.4.

Begegnungen haben dann eine Chance, wenn sie nicht segregiert sind,
sondern alle Aspekte möglichst angemessen zu ihrem Recht kommen, so
dass sie nicht verdeckt oder maskiert ausagiert werden müssen.
Das hat folgende Konsequenzen:

n O. Herlyn, Theologie der Gottesdienstgestaltung, Neukirchen-Vluyn 1988,105.
13 Vgl. F. Schulz von Thun, a.a.O. 13; E.T. Gendlin, Focusing. Technik der Selbsthilfe

bei der Lösung persönlicher Probleme, Salzburg 1981,131.



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 71

- Immer wieder ist darauf zu achten, inwiefern und wo die eigentliche
Kommunikation sich verdeckt, hinter Fassaden abspielt.

- Um dies überhaupt zu Gesicht zu bekommen, sind direkte redliche
Rückmeldungen (also «feedback»)14 unerlässlich. Ebenso unerlässlich ist es,
«soziale Situationen»15 zu schaffen, in denen Meta-Kommunikation
überhaupt erst möglich wird.

- Weil dies innerhalb eines gestörten Kommunikationssystems oft keine
Aussicht auf Erfolg haben kann, ist die Beratung bzw. Begleitung durch
Aussenstehende notwendig (z.B. Supervision; ein Seelsorger für den

Seelsorger). Man versucht sonst, sich am eigenen Schopf aus dem Sumpf
zu ziehen - oder man merkt nicht (auch nicht durch langjährige Praxis!),
was eigentlich geschieht. Die geschilderte Schein-Aussprache des

Kirchgemeinderats ist ein typisches Beispiel.

Pneumatologischer Zwischenruf

Einer der Pfarrer hat sich in der Diskussion im Kirchgemeinderat auf den

«Heiligen Geist» berufen und ihm «menschliche Techniken» entgegengestellt.

Ich halte die damit behauptete Alternative für verhängnisvoll. Er tut
damit etwas, was in der Theologie sehr oft geschieht: Statt Phänomene zu
unterscheiden und in sachgemässer Weise aufeinander zu beziehen, wird ein

Gegensatz aufgebaut.16
Ich möchte statt der irreführenden Alternative den gewiss sehr skizzenhaften

Versuch einer Verhältnisbestimmung versuchen.17

Das Bekenntnis zum Heiligen Geist bringt dann die Erfahrung zum
Ausdruck, dass gelingende Kommunikation nicht erzwungen werden kann;
es entlastet damit von einer unmöglichen Forderung, die lediglich die

Verzerrung und Zerstörung von Beziehungen zur Folge hätte.
Mit dem Bekenntnis zum Heiligen Geist äussere ich gleichzeitig die

Hoffnung, dass unverzerrte und nicht segregierte Kommunikation jedenfalls

14 Vgl. P. Watzlawick u.a., a.a.O. (Anm. 8) s.v. «Rückkopplung».
15 Vgl. D. Funke, Verkündigung zwischen Tradition und Interaktion. Praktisch-theologische

Studien zur Themenzentrierten Interaktion (TZI) nach Ruth C. Cohn, Frankfurt/
Bern/New York/Nancy 1984,105; 221ff.; 317ff.

16 Dass solche Alternativen oft eingängig sind und radikal scheinen, garantiert noch
keineswegs ihre Wahrheit - im Gegenteil.

17 Ausführliche Darlegungen dazu finden sich in meiner Habilitationsschrift Exegese
und Wirklichkeit. Vorarbeiten zu einer ganzheitlicheren Hermeneutik, Bern 1987, 222ff.



72 Christoph Müller, Begegnung und Inhalt

ansatzweise, anfanghaft erfahren werden kann. - Eben deshalb ist es sinnvoll

und geboten, mit unseren Möglichkeiten und Begabungen daran
mitzuarbeiten, Bedingungen für gelingende Kommunikation schaffen zu helfen.

«Heiliger Geist» wird damit nicht als imaginäres Subjekt vorgestellt, das

Menschen aus ihrer eigenen Verantwortung entlässt. Mit «Heiliger Geist» ist
vielmehr die immer wieder überraschende und unwahrscheinliche Erfahrung

angesprochen, dass Menschen zu eigener, vom Evangelium inspirierter
Verantwortung ermutigt und darin bestärkt werden.

Der Glaube an den Heiligen Geist dient dann nicht zur Bemäntelung
eines autoritären Habitus oder einer abgeschobenen eigenen Verantwortung;

der Glaube an den Heiligen Geist kann nicht dazu herhalten, mit
(schein)theologischen Argumenten die Weigerung zu verschleiern, einen
Wirklichkeitszusammenhang möglichst sorgfältig und präzis wahrzunehmen
und damit sachgemäss umzugehen.

Ich nenne diese Bemäntelung «Theologismus».
Der klerikale Jargon, den Herlyn glossiert, besteht ebenso aus solchen

Theologismen, wie all jene Strategien, mit denen sowohl in Theologie wie in
kirchlicher Praxis bedrängende und unbequeme empirische Sachverhalte
(schein)theologisch übergangen, abqualifiziert, verdrängt oder umgebogen
werden.

2. Paradigma: Kasual-Gottesdienste

In einem Gespräch, das ich als Feldprediger mit einer kleinen Gruppe von Soldaten
führe, erzählen die Teilnehmer sehr beeindruckend von ihren Erfahrungen mit der Kirche.

Einer berichtet von einem Trau-Gottesdienst, an dem er als Brautführer teilnahm.
«Ich war noch nie so aufmerksam und gespannt bei einem Gottesdienst dabei», berichtet

er. «Man merkte sofort, dass der Pfarrer die Feier zusammen mit dem Brautpaar
vorbereitet hatte. Was mein Freund und seine Frau selber sagten, das war genau sie - und
so treffend! Ich kenne ja ihre Geschichte miteinander nicht schlecht. Und das war einfach
da. Es hat mir selber sehr viel gebracht. Ich würde sonst nie einen Gottesdienst besuchen -
es sagt mir nichts. Aber zu diesem Pfarrer bin ich nun schon einige Male mit meiner Frau
am Sonntag hingefahren.»

Seine eigene Trauung sei so verlaufen, wie das eben sonst wohl üblich sei - und er habe
sich damals gedacht, so sei das in der Kirche. «Ja, wir mussten damals zum Pfarrer ins
Pfarrhaus. Er hat uns erklärt, was die Ehe bedeute, etwa eine Stunde lang. - Dann sind wir
wieder gegangen.» Die Taufe des ersten Kindes sei ähnlich verlaufen. «Weshalb tauft man
eigentlich Kinder?», fragt er zum Schluss.

Ein anderer sagt, er habe seine beiden Buben nicht taufen lassen. «Bei diesem Pfarrer?
Unmöglich!» Ein dritter erzählt sehr bewegend von der Geburt ihres ersten Kindes; die



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 73

Taufe habe ihm da viel bedeutet, sie hätten dabei auch eine andere junge Familie kennengelernt.

Einer bemerkt zum Schluss des Gesprächs trocken, das sei ja schon komisch - er habe

gar nicht gedacht, dass man über so etwas reden könne - und dazu noch mit einem Pfarrer.
In einer anderen Runde erzählt ein älterer Offizier von seinen Erfahrungen mit

Beerdigungen. Er müsse recht oft als Vertreter seiner Firma zu solchen Feiern. «Ich weiss jetzt,
was etwa gesagt wird. Nach dem Lebenslauf stelle ich ab.» Ein anderer bemerkt, er sei sehr
froh darüber gewesen, dass ihre Pfarrerin öfters seine Mutter besucht habe, als der Vater
gestorben sei. Es sei für ihn so wichtig gewesen zu wissen, dass jemand für sie Zeit habe.

Ich gehe mit Th. Müller einig, dass Kasualgottesdienste nicht ein
«Nebenschauplatz für theologisches Nachdenken und pfarramtliches Handeln»18

sind, sondern ein «Prüffeld für Theologie überhaupt»19 - deshalb nämlich,
weil sie sich hier gezwungen sieht, «sich auf die tatsächliche Wirklichkeit
tatsächlicher Menschen» zu beziehen«20.

Ich beschränke mich im folgenden auf einige zusammenfassende Hinweise.

2.1.

Es wird bei Kasualgottesdiensten offensichtlich, dass Gottesdienstprobleme

häufig nicht «innerliturgisch -d.h. durch Veränderung der
Kommunikationsstrukturen des Gottesdienstes selbst - lösbar sind, sondern nur im
Gesamtzusammenhang kirchlicher Kommunikation angegangen und
gegebenenfalls gelöst werden können»21.

In seinem schon zitierten Buch «Theologie der Gottesdienstgestaltung»
bringt O. Herlyn im Blick auf kommunikative Gemeindepraxis und den (in
solcher Praxis situierten!) sonntäglichen Gottesdienst beachtliche und pro-
vokative Überlegungen.22 Er stellt auch eine ganze Reihe von gangbaren
Wegen vor, auf denen eine qualifizierte Mitbestimmung und Mitgestaltung
durch die Beteiligten ermöglicht werden kann.23 H. Barié hat im speziellen
bedenkenswerte Vorschläge im Blick auf die Mitwirkung der Konfirmanden

18 Th. Müller, Konfirmation-Hochzeit-Taufe-Bestattung. Sinn und Aufgabe der
Kasualgottesdienste, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1988, 68.

19 A.a.O. 36.
20 Ebd.
21 K.-H. Bieritz, Art. Liturgie E. Liturgie zwischen Volkskirche und säkularisierter

Gesellschaft, in: V. Drehsen u.a. (Hg.) Wörterbuch des Christentums, Gütersloh/Zürich
1988, 740.

22 A.a.O. (Anm. 12).
23 Ebd. 58-171.



74 Christoph Müller, Begegnung und Inhalt

vorgelegt, die sich ebenfalls auf den ganzen Kommunikationsprozess
«Gottesdienst» bezieht und nicht mit der Erarbeitung der Predigt oder dem
Läuten der Kirchenglocken beginnt und endet.24 Die Rede vom «Priester-
tum aller Gläubigen» bekommt dann Hand und Fuss, Kopf und Bauch.

2.2.

Was ich in den Gesprächen im Militärdienst über die Erfahrungen mit
Konfirmationen, Trauungen, Taufen und Beerdigungen gehört habe, hat
mich sehr getroffen und ermutigt, oft auch erschreckt. Es wird hier sehr

deutlich, dass «absolute» theologische Normen (also beziehungslos gewordene

Inhalte!) «schnell zu destruktiven Idealen» - «und menschliche Bedürfnisse,

wenn sie nicht ernstgenommen werden, zu destruktiven Realitäten
werden»25.

2.3.

Eine Kommunikation, die nicht auf der Beziehungsebene vollzieht, was
sie inhaltlich besagt, wird in sich selber widersprüchlich.26

Ich nenne zwei bezeichnende Beispiele:

- Die Konfirmanden werden genötigt, die Gottesdienste ihres Pfarrers zu besuchen. Die
Gottesdienste werden aber so vollzogen, als ob diese Jugendlichen nicht anwesend
wären.

- Die Pfarrerin findet keine Zeit, vor dem Taufgottesdienst die Eltern und Paten des

Kindes, die sie noch nie gesehen hat, zu begrüssen. Sie liest dann aber in der Liturgie
ausführliche Lehrstücke über die Aufnahme des Täuflings in die Gemeinde - und über
die Bedeutung christlicher Gemeinschaft.

Inhalte, die beziehungslos und widersprüchlich sind, sprechen nicht mehr
an; und was nicht mehr anspricht, kann nur noch autoritär behauptet
werden.27 Es fehlt nicht an zahlreichen Theologismen, die diesen Sachverhalt
verkleistern.

24 H. Barié, Predigt braucht Konfirmanden. Wege zu einer einheitlichen Verkündigung
an Jugendliche und Erwachsene, Stuttgart 1988.

25 Th. Müller, a.a.O. 36.
26 Vgl. P. Watzlawick u.a. a.a.O. (Anm.8)zum Thema «Doppelbindung» (Register

s.v.). Ich halte eine Untersuchung dieses Phänomens im Bereich kirchlicher Praxis und
akademischer Theologie für dringend notwendig.

27 Vgl. die sehr bedenkenswerten Beobachtungen und Überlegungen von K.-H. Bie-
ritz, Dass das Wort im Schwange gehe. Reformatorischer Gottesdienst als Überlieferungsund

Zeichenprozess, JLH 25 (1985) 90-103, bes. 103.



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 75

2.4.

M. Schibilsky zeigt in seinem eindrücklichen Buch «Alltagsweit und
Sonntagskirche»28, dass die Kausalgottesdienste «so gut oder so schlecht

(sind) wie die Gespräche, die sie begleiten».29 Wenn hier keine Begegnung
zustande kommt, wenn der Pfarrer nicht bereit ist, in diesen Gesprächen die

«Predigt der Gemeindeglieder anzuhören»,30 fehlt eine unabdingbare
Voraussetzung für die Gestaltung des Gottesdienstes.

2.5.

Begegnungen, erst recht Begegnungen zwischen verschiedenen «Welten»,

können nicht einfach gemacht oder gleichsam befohlen werden. Das

Gelingen von Kommunikation ist nicht unabhängig von den Bedingungen,
unter denen sie zustande kommt. Ich halte es für eine grundlegende Frage,
welche Bedingungen beachtet werden müssen, damit z.B. die Gespräche
mit einem Traupaar überhaupt eine Chance haben, zu einem Gespräch zu
werden, das diesen Namen verdient.31

Bibelkenntnis, gesunder Menschenverstand und Spontaneität können
dabei sehr hilfreich sein; es gibt aber immer wieder Begegnungen, in denen

spürbar wird, dass dies nicht genügt: Wenn z.B. ein richtiges Gespräch
einfach nicht zustande kommt; wenn die Pfarrerin sich abgelehnt oder
missbraucht fühlt; wenn sie den Eindruck hat, sich immer wieder in Nebensächlichkeiten

zu verlieren und nur sehr oberflächlich zur Sache zu kommen;
wenn sie umgekehrt spürt, dass ihre theologischen Ausführungen ein
Gespräch blockieren - usw.

Gesunder Menschenverstand und Spontaneität reichen dann so wenig
aus, wie wenn ich von diesen Voraussetzungen her einen aramäischen Text
lesen sollte.32

28 M. Schibilsky, Alltagswelt und Sonntagskirche. Gemeindearbeit im Industriegebiet,
München/Mainz 1983.

29 A.a.O. 167.
30 A.a.O. 168.
31 Vgl. Chr. Müller, Beteiligung von Eltern und Taufpaten bei der Vorbereitung und

Durchführung der Taufe, ThPr 23 (1988) 115-123.
32 Es ist sehr wohl sachgemäss, wenn J. Scharfenberg mehr als ein Viertel seiner

«Einführung in die Pastoralpsychologie» (Göttingen 1985, 157-232) dem Kapitel «Wie
lernt man Pastoralpsychologie?» widmet.



76 Christoph Müller, Begegnung und Inhalt

2.6.

Lebendige Beziehungen sind immer sehr vielschichtig und vielfältig
vermittelt: durch gemeinsame Erfahrungen und Hoffnungen, durch Arbeit,
Beruf, Interessen, soziale Klasse, gesellschaftliche Konventionen, Vereine,
Civil Religion, Glauben, Theologien, Ideologien usw.

Die Vielfalt und die Bedeutung solcher Vermittlungen wird missachtet,
wenn Beziehungen eindimensional reduziert werden; wenn etwa in der
Beziehung zum Traumpaar diese beiden Menschen nur als isolierte Individuen

gesehen werden und nicht in den Blick kommt, dass die beiden
gesellschaftliche Konventionen wie z.B. diejenige der üblichen Arbeitsteilung
zwischen Mann und Frau als selbstverständlich voraussetzen - ohne deren
Folgen im Blick auf die Berufstätigkeit der Frau zu bedenken; wenn Ängste
vor den «Schwierigkeiten des Zusammenlebens und Zweifel, ob man nicht
besser nicht geheiratet hätte»33, tabuisiert und verdrängt werden usw.

Die Gespräche und der Gottesdienst werden dadurch keineswegs persönlicher,

dass sie auf ein individualistisches Ich-Du hin personalisiert werden34,

weil dann zentrale Erfahrungen der Beteiligten ausgesperrt werden.
Es ist naheliegend, der dadurch angesprochenen Schwierigkeit auszuweichen,

indem ein allgemein-überpersönliches «Kerygma» verkündet wird.
Freilich wird dann der elementare Sachverhalt missachtet, dass die
Beziehungsdimension unvermeidlicherweise im Spiel ist - und hier in jedem Fall
mehrere Botschaften vermittelt werden: die Selbstdarstellung bzw. -enthül-
lung des Pfarrers (gerade wenn er das subjektiv nicht will!); Appelle und
persönliche Qualifizierungen der Beziehung zur Hochzeitsgesellschaft und
zum Traupaar. Dieses fühlt sich in jedem Fall in bestimmter Weise persönlich
behandelt oder misshandelt.

3. Paradigma: Texte als Texte-in-bestimmten-
Kommunikationszusammenhängen

Texte (erst recht einzelne Wörter und Sätze!) werden dadurch, dass sie in
einem bestimmten Kommunikationszusammenhang gebraucht (auch nur
schon gelesen oder rezitiert) werden, eben durch diesen Zusammenhang neu
interpretiert: Sie geraten nämlich unvermeidlicherweise in Beziehungen

33 W. Neidhart, Das paulinische Verständnis der Liebe und die Sexualität.
Pastoraltheologische Überlegungen, ThZ 40 (1984) 256.

34 Vgl. die wichtigen Hinweise von M. Wester, Konkrete Verkündigung. Schritte zu
einer praxisbezogenen Gemeindearbeit, Stuttgart/Berlin 1974, 40; 55f.; 61; 154.



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 77

und Bezugssysteme, die mit den ursprünglichen nie identisch sind; und
dadurch ändert auch ihre Bedeutung.

Drei Beispiele sollen dies verdeutlichen:

- In der von Eberhard Bethge rekonstruierten Christologie-Vorlesung
Dietrich Bonhoeffer's aus dem Sommersemester 1933 heisst es: «Der Proletarier

sagt nicht: Jesus ist Gott. Aber mit dem Wort von dem guten
Menschen Jesu sagt er jedenfalls mehr, als wenn der Bürger sagt: Jesus ist
Gott.»35 Das Bekenntnis «Jesus ist Gott» bedeutet also je nach Bezugssystem

etwas ganz anderes.36

- Wenn in einem Hochzeitsgottesdienst I Kor 13 rezitiert wird, steht nie
einfach der paulinische Brief-Text da. Wie bereits Paulus, so situiert ihn
auch die Pfarrerin (unvermeidlicherweise!) in ihrem Verständnis oder
Missverständnis von Agape und Sexualität, was in der Art ihrer Lesung schon
deutlich werden kann. Erst recht bringt das Paar diesen Text oder einzelne
Sätze in einen bestimmten, möglicherweise für beide sehr unterschiedlichen

Zusammenhang mit ihrem Bild oder Wunschbild von Liebe.37

- Ein paulinischer Tauftext, zitiert bei einer Säuglingstaufe, wird in diesem

(gegenüber einer urchristlichen Erwachsenentaufe ganz anderen!) Kontext

auch anders rezipiert.38 Der Pfarrer kann sich nicht darauf berufen,
sich doch an die Bibel oder die Agende gehalten zu haben; darin würde
sich lediglich eine verhängnisvolle Überschätzung seiner Intention
äussern, die er dazu noch mit dem Text, der nie einfach wiederholbar ist,
verwechselt. Was nach getreuer Evangeliumsvermittlung aussieht, wäre
also, bei Lichte besehen, unverantworteter Subjektivismus.

Texte, biblische (auch andere), sind als Texte-in-bestimmten-Bezugssy-
stemen nie verfügbar. So ist es auch keineswegs selbstverständlich, sie
darauf zu befragen, was sie «uns zu sagen haben». Bin ich denn als reicher

35 D. Bonhoeffer, Wer ist und war Jesus Christus? Seine Geschichte und sein Geheimnis,

Hamburg 1962, 20. In der Fortsetzung heisst es: «Gott ist für ihn etwas, was der Kirche
angehört. Aber in den Fabrikräumen kann Jesus gegenwärtig sein als der Sozialist.» Vgl.
auch C. Boff, Theologie und Praxis. Die erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theologie

der Befreiung, München/Mainz 1983, 85 mit Anm. 2 und 292.
36 Damit ist die Aufgabe der Dogmatik nicht erledigt, sondern erst recht gestellt!
37 Vgl. W. Neidhart, a.a.O. (Anm. 33).
38 Es gibt keine «immaculata conceptio spiritus». Der Hörer besitzt bereits «Kriterien

und vorgeformte Denkbahnen. Das heisst mit anderen Worten: Was ich sage oder predige,
ist etwas anderes als das, was er hört. Ja, für den Prozess der Kommunikation (und der
Kommunion) ist in erster Linie nicht das entscheidend, was ich sage, sondern das, was der
andere hört. Darum braucht es ein feedback im Gespräch». (W. J. Hollenweger, Erfahrungen

der Leibhaftigkeit. Interkulturelle Theologie I, München 1979,177).



78 Christoph Müller; Begegnung und Inhalt

Westeuropäer einfach so befugt, Worte in den Mund zu nehmen, die den

Lebenskampf einer verfolgten Randgruppe des römischen Imperiums
ausdrücken? Was gibt mir das Recht, mir die Rolle des direkt Angesprochenen
herauszunehmen?39

Werden Texte als Texte-in-bestimmten-Beziehungszusammenhängen
respektiert, können nicht «Aussagen» (als Essenz) abstrahiert und übertragen
werden. Die Inhaltsdimension wird ohne Beziehungsdimension der Willkür
ausgeliefert. Bloss ideengeschichtliche Exegese der Bibel entpuppt sich
weitgehend als ideologische Überformung. Die Auslegungsgeschichte der Bibel
spricht hier eine deutliche Sprache. Ebenso aufschlussreich wie entlarvend
(auch erschreckend!) ist etwa die sehr unterschiedliche Rezeption und
Wirkung der beiden «Staats»-Texte Rom 13 und Apk 13 - oder der exegetische
Umgang mit dem sogenannten Antijudaismus im Neuen Testament.

Eine die Texte respektierende Verstehensbemühung kann also vom Ganzen

des jeweiligen Kommunikationszusammenhangs nicht absehen; ebensowenig

darf das eigene Bezugssystem unterschlagen werden. Einer allein ist
dazu nicht imstand. Biblische Texte zu verstehen, ist nur in einem konzilia-
ren Prozess gemeinsamer Wahrheitssuche möglich. Solentiname war ein
Beispiel. Manche Versuche eines ganzheitlicheren Umgangs mit biblischen
Texten, in denen konsequente kritische Historisierung eine wichtige Funktion

erhält, zeigen verheissungsvolle Perspektiven.

* * *

Wir befinden uns immer schon in bestimmten Kommunikationszusammenhängen.

Vieles dabei ist elementar: elementare Bedürfnisse, Sehnsüchte,

Ängste, Hoffnungen.
Das Einfachste ist oft das Schwierigste. Das Elementare wird leicht

übersehen, missachtet oder verzerrt.
Ich erinnere mich an den Besuch eines sehr bekannten Predigers. Wir

sassen beim Kaffee - und gerieten in ein heftiges Streitgespräch über die
Reichweite der Liebe Gottes. Mein kleiner Bub kam zu uns, bat um ein
Stück Kuchen und wollte mir auf den Schoss klettern. Der Besuch fühlte sich

gestört, wies das Kind brüsk ab und dozierte weiter über die Liebe Gottes.
Das Einfachste ist oft das schwierigste und das Elementare wird leicht

übersehen.

39 Vgl. D. Nestle, Die Ursprünge des Neuen Testaments oder: Vom Wort Gottes, das

unter die Räuber fiel, Freiburg/Basel/Wien 1983.



Christoph Müller, Begegnung und Inhalt 79

In einer Geschichte A. de Mello's heisst es:

«Entschuldigung», sagte ein Fisch aus dem Ozean zu einem anderen. «Du
bist älter und erfahrener als ich und kannst mir wahrscheinlich helfen. Sag

mir, wo kann ich die Sache finden, die man Ozean nennt? Ich habe vergeblich

überall danach gesucht.»
«Der Ozean», sagte der ältere Fisch, «ist das, worin du jetzt schwimmst.»
«Das? Aber das ist ja nur Wasser. Ich suche den Ozean», sagte der

jüngere Fisch sehr enttäuscht und schwamm davon, um anderswo zu
suchen.40

Christoph Müller, Basel

40 A. de Mello, Warum der Vogel singt, Freiburg/Basel/Wien 61988,18.


	Begegnung und Inhalt : zur Priorität der Beziehungsebene in der kirchlichen Praxis

