
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 46 (1990)

Heft: 1

Artikel: August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

Autor: Geiger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


August Bebels Stellung zu Christentum und
religiösem Sozialismus

I. Die Entchristlichung Europas und die Sozialdemokratie

In seiner Thesenreihe «Der Sozialismus als Kirchenfrage» schreibt der
junge Paul Tillich im Jahre 1919: «Es hat auch eine Anzahl sozialdemokratischer

Führer, namentlich der deutschen Sozialdemokratie, am Ende des

vorigen Jahrhunderts Äusserungen getan, die nicht nur Feindschaft gegen
die Kirche, sondern gegen das Christentum und die Religion überhaupt
verraten.»1 Den gleichen Befund hat schon fünfzehn Jahre früher der Kieler
Kirchenhistoriker Hans von Schubert in seinen «Grundzügen der
Kirchengeschichte» um einiges härter und schonungsloser konstatiert: «Der
Eindruck einer kritischen Zeit wächst... Die Gegensätze haben sich weiter
ausgelebt. Erstens der zwischen Glauben und Unglauben: im Kreise der
Gebildeten, die in den monistischen Phantasien eines Häckel, in der bewusst
antichristlichen Herrenmoral Nietzsches und in dem ausschweifenden
Impressionismus einer naturalistischen und dekadenten Kunst einen Ersatz
suchten - im Volke, aus dem heraus die elenden Attentate auf den Heldenkaiser

kamen, das in der Organisation der Sozialdemokratie zugleich eine

organisierte Welt voll tatsächlicher Kirchen- und Christentumsfeindschaft
schuf, unter offizieller Degradation der Religion zur Privatsache, in demselben

Augenblick, da das Volk zur Mitarbeit an der Kirche aufgerufen wurde.
Durch alle Kulturvölker aber ging die scheussliche Missgeburt des Anarchismus.»2

Die neueste Forschung ist in solchen Feststellungen deutlich
zurückhaltender. Louis Specker etwa - der Biograph des Weberpfarrers Howard
Eugster-Züst - bezeichnet «die traditionelle Ansicht, wonach Sozialismus
und Religionsfeindlichkeit ein unzertrennliches Brüderpaar bilden», als

«grobes Vorurteil».3 Er weist auf die frühsozialistischen Theoretiker hin, die
deutlich von christlichen Motivationen bewegt waren, und fordert differenzierte

Betrachtungen, die auf die pauschale Verwendung der Begriffe
«Sozialismus» und «Christentum» verzichten. Freilich kann auch er nicht
übersehen, dass vor allem im Bereiche des marxistischen Sozialismus eine ent-

1 P. Tillich, Christentum und soziale Gestaltung, Ges. Werke Bd. II, 1962,17.
2 H. v. Schubert, Grundzüge der Kirchengeschichte, ein Überblick, 19042, 294.
3 L. Specker, Sozialdemokratie und Christentum, Reformatio, Oktober 1976, 554.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 21

schiedene Kirchen- und Religionsfeindlichkeit massgebend geworden ist.
«Die verschiedenen Christentümer verschmolzen zu einem einheitlichen
Feinbild.»4 Alle geforderten Differenzierungen - so nötig und wichtig sie

sind - können nicht darüber hinwegführen, dass weite Bereiche der neuzeitlichen

Arbeiterbewegung und des Sozialismus in ihren Beziehungen zu
Christentum und Religion zum mindesten indifferent sind und dass sie durch
starke kirchenkritische und kirchenfeindliche Kräfte geprägt sind.

Wie ist das zu erklären? Wie ist es dazu gekommen? Die Frage kann uns
weder von einem kirchlichen noch von einem sozialistischen Standpunkt aus

gleichgültig lassen. Sicher muss sie im weiteren Horizont des Themas der
Entchristlichung Europas oder der Entchristlichung der Neuzeit gestellt und
gewürdigt werden. Religionskritik und Kirchenfeindlichkeit kennzeichnen
ja nicht nur die moderne Arbeiterbewegung und die sozialistischen
Parteiorganisationen. Mit Recht ist darauf aufmerksam gemacht worden, dass diese

Strömungen älter sind als die sozialistischen Organisationen und dass sie vor
allem von Denkern formuliert wurden, die einer bürgerlichen Welt- und
Lebensanschauung zugerechnet werden müssen.5 Die Frage, ob überhaupt
von einer wesenhaften Christianisierung Europas in irgend einer Epoche
gesprochen werden könne, wird immer wieder neu gestellt.6 Sicher ist, dass

die durch viele Jahrhunderte hindurch weithin unangefochtene christliche
und kirchliche Begründung abendländischen Menschseins vom 17. Jahrhundert

an immer deutlicher und immer radikaler problematisiert wurde. Von
den einen schonungslos vorangetrieben, von den andern entsetzt bekämpft
und von den wohl eindrücklichsten und tiefsten Gestaltern der Neuzeit als

Verschiebung von grösster Tragweite erkannt, trotzdem aber als
unausweichlicher Vorgang akzeptiert, scheint sich diese Entchristlichung unserer
Welt als umfassendes Geschick zu vollziehen, das die Gesamtheit unserer
modernen Denk-Gemeinschafts- und Gesellschaftsformen umfasst und nur
in dieser Totalität gesehen werden kann.

Dennoch bleibt es sinnvoll, der besonderen Frage nach der Beziehung
zwischen Arbeiterbewegung und sozialistischer Partei zu Christentum, Kir-

4 A.a.O. 555.
5 P. Tillich, a.a.O. 17. Vgl. auch H. Hermelink, Das Christentum in der Menschheitsgeschichte.

Von der französischen Revolution bis zur Gegenwart, Bd. I, Revolution und
Restauration, 1789-1835. 1951, 4. Kap. «Déchristianisation», 48ff. Vgl. ferner P. Hazard:
La crise de la conscience européenne (1680-1715), tome I, 1935, 2. partie: contre les

croyances traditionelles, 158ff.
6 Vgl. J. Delumeau, Le christianisme va-t-il mourir? 1977. Ebenso das bedeutsame

Buch von O. Chadwick, The Secularization of the European Mind in the nineteenth
Century, 1975, T977.



22 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

che und Religion weiter nachzugehen. Die umfassende Entchristlichung
vollzieht sich im einzelnen ja sehr verschiedenartig und keineswegs geradlinig.

Das Verhältnis des Bürgertums zu den christlichen Kirchen hat sich
anders gestaltet als das der Sozialdemokraten. Wir werden den weiteren
Horizont unseres Themas stets vor Augen haben müssen. Innerhalb dieses

weiteren Horizontes bleibt aber die besondere Frage nach dem Gegenüber
von Sozialdemokratie und Kirche angesichts der relativen Geschlossenheit
und angesichts der Geschichtsmächtigkeit der sozialistischen Bewegung
berechtigt. Wichtige Hinweise zum Verständnis dieses Gegenüber liegen vor:
einmal die religions- und kirchenkritische Haltung von Karl Marx und Friedrich

Engels, die die Sozialdemokratie vor allem Deutschlands in den Jahren
der ersten und der zweiten Internationale massgebend geprägt haben, ferner
die Feststellung einer deutlichen Klassengebundenheit der Grosskirchen,
die sich in ihren massgebenden Leitern weithin aus bürgerlichen
Gesellschaftsschichten rekrutierten. Das Bedürfnis besteht, diese Hinweise neu
und genau zu veranschaulichen. Wir misstrauen mit Recht jenen Antworten,
die wir als pauschalierend empfinden. Wir haben das Verlangen, möglichst
aus der Nähe, möglichst unvoreingenommen neu unterrichtet zu werden.

In dieser Absicht wenden wir uns August Bebel (1840-1913) zu. Dieser
Schritt scheint darum lohnend, weil hier gewisse Vorbedingungen erfüllt
sind, die als wichtig bezeichnet werden müssen. Einmal erweist sich die
Quellenlage für eine Untersuchung als günstig. Es existieren eine verhältnismässig

grosse Anzahl von Texten und Dokumenten, die einer historischkritischen

und einer gesellschaftskritischen Befragung standhalten und die
uns sowohl darüber Auskunft geben, wie Bebel gedacht und gehandelt hat,
als auch darüber, welche menschlichen, gesellschaftlichen und
religiöskirchlichen Erfahrungen er von seiner Kindheit an bis ins Alter gemacht hat.
Ferner ist Bebel nicht nur überzeugter Sozialdemokrat marxistischer
Prägung, sondern auch massgebender und verantwortlicher Miterbauer der
sozialdemokratischen Partei Deutschlands vor dem ersten Weltkrieg, der
nicht zufällig Arbeiter-Bismarck genannt wurde. Schliesslich hat Bebel zeit
seines Lebes in einer von christlichen und kirchlichen Traditionen und
Impulsen bestimmten Umgebung gelebt und gewirkt und hat auf die Christlichkeit

und Kirchlichkeit seiner Zeit bewusst und deutlich reagiert.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 23

II. August Bebel - Pionier der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung

Ferdinand August Bebel ist am 22. Februar 1840 als Sohn des preussi-
schen Berufs-Unteroffiziers Johann Gottlieb Bebel und der Wilhelmine
Johanna geb. Simon in Deutz bei Köln zur Welt gekommen.7 Noch nicht
vierjährig, verlor er den Vater, der 35jährig im Garnisonslazarett Köln starb.
Auch der Stiefvater, der Bruder des Vaters, mit dem Bebels Mutter sich zwei
Jahre nach dem Tode ihres ersten Mannes verheiratete, starb bald, und im
Alter von 13 Jahren (1853) wurde Bebel durch den Tod der 49jährigen
Mutter Vollwaise. Die Verhältnisse der Bebeischen Familie sind nicht
proletarisch, sondern eher kleinbürgerlich zu nennen. Eine ausgesprochene
Ärmlichkeit ist nicht zu übersehen. Durch Jahre hindurch hat Bebel unter
wirtschaftlichen Bedrängnissen gelitten. Sein Wunsch, das Bergfach zu studieren,

scheiterte an den fehlenden finanziellen Mitteln. Auch der Besuch des

Gymnasiums kam nicht in Frage. Bebels Bildung ist Volksschulbildung und
das Beträchtliche, was Bebel sich darüber hinaus aneignete, tat er als
Autodidakt. Ein auffallender Lese- und Lerneifer kennzeichnet schon den Jüngling

in den Jahren seiner Drechslerlehre. Er machte sich vertraut mit der
Geschichte Griechenlands, Roms und Preussens, las Hackländer, Walter
Scott und viele andere mehr.8 Seine Freude am Umgang mit der Geschichte
blieb ihm sein Leben lang erhalten. Das zeigt sein wohl bekanntestes Buch
«Die Frau und der Sozialismus», wie auch seine Absicht, nach 1890 eine

Parteigeschichte der deutschen Sozialdemokratie zu schreiben - ein
Unternehmen, das Bebel in der Überfülle seiner politischen Alltagsverpflichtungen

schliesslich an Franz Mehring delegieren musste. Im Laufe der Jahre
erwarb sich Bebel im Alleingang eine Bildung, die um einiges über die
Bildung eines durchschnittlichen Akademikers der damaligen Zeit lag. Er
war in der Lage, das Thema «Akademiker und Sozialismus» durchaus an-

7 Wir beziehen uns v.a. auf folgende Werke Bebels und auf folgende Literatur über
Bebel: Über Religion, Kirche und Sozialismus; siehe Anm. 111; 124; 141; 153; 165. - Die
Frau und der Sozialismus, 1879. Dreissig Jahre später, am 31. 10. 1909, schrieb Bebel die
Vorrede zur 50. Auflage. Wir zitieren nach der 64., Dietz-Verlag Berlin, 1976. - Ch. Fourier,

Sein Leben und seine Theorien, 1888. - Aus meinem Leben. I.—III. Teil, 1910, 1911,

1914. - F. und V. Adler, Briefwechsel mit August Bebel und Karl Kautsky, 1954. -
H. Hirsch, August Bebel, Sein Leben in Dokumenten, Reden und Schriften, 1968
(Ausführliche Sammlung zahlreicher Bebelscher Texte aus allen Bereichen seiner Tätigkeit,
ergänzt durch Urteile über Bebel von zahlreichen Zeitgenossen).

8 Hirsch 62.



24 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

spruchsvoll zu behandeln und sich mit dem Revisionisten Eduard Bernstein
und mit dem französischen Sozialisten Jean Jaurès zu messen.9 Ein Misstrauen

gegen die Intellektuellen in der Arbeiterbewegung hat ihn aber nie
verlassen, und auf dem Dresdner Parteitag (1903) hat er der Versammlung
zugerufen: «Seht euch jeden Parteigenossen an, aber wenn es ein Akademiker

ist oder ein Intellektueller, dann seht ihn Euch doppelt und dreifach
an.»10 Nach dem Abschluss seiner Lehre und nach etlichen Wanderjahren
machte er sich 1863 als Drechslermeister selbständig und fabrizierte
«Türdrücker und Fenstergriffe aus Büffelhorn».11 1866 verheiratete er sich mit
Johanna Otto und wurde in Leipzig eingebürgert. Im Laufe der Jahre
(endgültig 1889) konnte Bebel als erfolgreicher Schriftsteller und hochangeforderter

Parlamentarier und Politiker auf seine unternehmerische Tätigkeit
mehr und mehr verzichten. Seine Einkommensverhältnisse verbesserten
sich und er starb im August 1913 als nicht unvermöglicher Mann in der
Schweiz.

Schon als Jugendlicher war August Bebel von den politischen Problemen
fasziniert. Zunächst erfasste auch ihn die monarchische Gesinnung seines
Elternhauses und er bekämpfte den Sozialismus Lassallescher Prägung.
Dann aber wandte er sich entschieden dem Marxismus zu. 1861 trat er dem

Leipziger Arbeiterbildungsverein bei und schloss eine feste Freundschaft
mit Wilhelm Liebknecht. 1867 wurde er in den Reichstag des Norddeutschen
Bundes gewählt und wurde damit im Alter von 27 Jahren der erste
sozialdemokratische Parlamentarier Deutschlands. Er blieb bis zu seinem Tode

Mitglied des Reichstages und führte die Existenz eines einflussreichen und
starken Vollblutpolitikers. Unter seiner Führung entwickelte sich die deutsche

Sozialdemokratie zu einer immer grösser werdenden revolutionären
Massenpartei. Einer, der kein Sozialdemokrat sein wollte - Friedrich
Naumann - hat im Jahre 1903 über ihn geurteilt: «In jedem Augenblick, wo er
nicht Weltgeschichte phantasiert, ist er von einer beneidenswerten Deutlichkeit

und Klarheit in den einzelnen Dingen Einer hat den revolutionären
Marx verstanden, den ganzen Menschen voll gefrorener Leidenschaft:
Bebel.»12 Auch Leo Trotzkis Urteil ist sehr anerkennend (1918): «Er spiegelte
die Epoche der allmählichen und langsamen Entwicklung der Arbeiterklasse

wider. Zugleich mit Mut und eiserner Energie war ihm die äusserste
Vorsicht bei allen Bewegungen, das tastende Sondieren des Bodens, die

9 Hirsch 89 ff.
10 Hirsch 385.
11 Hirsch 118.
12 Hirsch 327 f.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 25

Strategie des Abwartens und der Vorbereitungen zu eigen.»13 Als im Jahre
1882 die (falsche) Meldung über Bebels Tod in den Zeitungen zu lesen war,
reagierte Karl Marx darauf geradezu konsterniert: «Es ist entsetzlich, das

grösste Unglück unserer Partei! Er war eine einzige Erscheinung innerhalb
der deutschen (man kann sagen, innerhalb der europäischem) Arbeiterklasse

.»14

Bebels politischer Alltag war hart in mehrfacher Beziehung. Es brauchte
einen ausserordentlichen Mut und einen unerschütterlichen Glauben an die

Entwicklung des Sozialismus, um unter den Bedingungen des zweiten
Reiches, vor allem unter den Einschränkungen und Diskriminierungen des

Sozialistengesetzes (1878-1890) als sozialdemokratischer Politiker durchzuhalten.

Bebel selbst hat sich während der zwölfjährigen Dauer des

Sozialistengesetzes als «den in Deutschland am meisten polizeilich verfolgten
Menschen» bezeichnet.15 Seine Schilderungen über polizeiliche Beschattung und
Bespitzelung gegen ihn, den man in einer Reichstagsdebatte 1886 den

«Allergefährlichsten» nannte, füllen viele Seiten.16 Es blieb auch nicht bei

Verdächtigungen. Schon 1868 kam es zu einer ersten Verurteilung zu drei
Wochen Gefängnis wegen «Verbreitung staatsgefährlicher Lehren». 1870-71

befand er sich während Monaten in Untersuchungshaft, und 1872 wurde er

wegen Vorbereitung zu Hochverrat zu zwei Jahren Festung und wegen
Majestätsbeleidigung zu neun Monaten Gefängnis verurteilt - weitere
Freiheitsstrafen und Gerichtsverfahren folgten. Es ist hier nicht der Ort, die
Geschichte der sozialdemokratischen Partei in der Ära Bismarcks und
Wilhelms des II. und die Rolle Bebels in dieser Geschichte nachzuzeichnen.
Nicht zu übersehen ist Bebels Bedeutung und sein vitaler Einsatz für die
Partei und für die Arbeiterbewegung im gesamten. Er lebte unaufhörlich
agitierend, organisierend, argumentierend, innerhalb und ausserhalb
Deutschlands von einem Ort zum anderen reisend, Artikel und Bücher
schreibend, an ungezählten Orten redend, beschwörend und predigend. Bei
dem allem vermochte er es zu vermeiden, ein blosser Manager der Parteipolitik

zu werden. Seine Leidenschaft für die bedrängten Zeitgenossen war
echt, und zahlreiche Vorstösse zugunsten bedrängter Randgruppen erweisen

eine beeindruckende Kenntnis empirischer Zusammenhänge und den
Willen zu dauerhafter Vermenschlichung der Verhältnisse. So hat er Forde-

13 Hirsch 411 f.
14 Hirsch 410.
15 Hirsch 333. Vgl. dazu W. Döls, Sozialistenfrage und Revolutionsfurcht in ihrem

Zusammenhang mit den angeblichen Staatsstreichsplänen Bismarcks, Hist. Studien,
Heft 337,1960.

16 Hirsch 333 ff.



26 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

rungen nach Untersuchungen über die Lage der Arbeiter erhoben.17
Insbesondere hat er das Elend der Bäckereiarbeiter aufgezeigt: «...bei dem
Bäckereiarbeiter findet man es ganz in der Ordnung, dass er in überheizten,
stauberfüllten, oft lichtlosen und unterirdisch gelegenen Räumen in 365

Nächten, bei einer weit höheren Temperatur..., 12 und mehr Stunden im
Schweisse seines Angesichts schufte..., in vielen Fällen sind die Schweine
und in allen Fällen die Pferde unserer christlichen Junker besser untergebracht

und gepflegt als die deutschen Bäckereiarbeiter.. ,»18

Bekannt geworden ist Bebel durch seinen Einsatz für die gesellschaftliche
und politische Gleichberechtigung der Frau. Er hat sich aber auch mit den
Problemen der Prostitution, der Dienstboten, der Unfallversicherungsge-
setzgebung, der Volksbildung und mit vielen anderen Alltags- und
Gesellschaftsfragen beschäftigt.19 Besonders eindrücklich erscheint heute, dass

Bebel den Mut hatte, von seinen sozialistischen Überzeugungen aus Haupt-

17 Hirsch 305.
18 Hirsch 307. Bebel hat 1890 eine Schrift herausgegeben: Zur Lage der Arbeiter in den

Bäckereien.
19 Hirsch 129ff.; 131; 134ff.; 163ff.; 183. Unter historischen Gesichtspunkten erscheint

die heutige Kritik feministischer Herkunft an Bebels Beitrag zur Frauenemanzipation nur
bedingt berechtigt. Vgl. M.L. Janssen-Jurreit, Sexismus, Über die Abtreibung der
Frauenfrage, 1976, v.a. das 11. Kapitel: Die Väter des Sozialismus, Patriarchen oder Erlöser der
Frauen? 191 ff., bes. 214ff. z. B. S. 217: «Während Bebel die Frau als die erste bezeichnet,
die in die Knechtschaft kam, ereignet sich bei Engels die Unterdrückung der Frau parallel
mit der Bildung des 1. Klassenunterschiedes. Frauenunterdrückung und Sklaverei treten
gleichzeitig in der Geschichte auf. Weder Bebel noch Engels zeigen jedoch irgendein
Interesse an der Frage, warum wohl (oder warum nicht) sich die Frauen in der Geschichte

gewehrt bzw. ob sie je den Zusammenfall ihrer Interessen mit denen der versklavten
Männer selbst gesehen haben. Dasselbe Interesse, das Marx und Engels in ihren langen
historischen Studien zu Emanzipationsbewegungen, Revolutionen und Aufständen zu der
Erkenntnis gebracht hatte, dass alle bisherige Geschichte eine Geschichte von
Klassenkämpfen war, Hessen sie bei der Erforschung der Frauenbewegung und der Teilnahme der
Frauen am Klassenkampf fehlen.»
In seinem Buch «Engagierte Analysen» (1978) kommt H.E. Richter zu wesentlich positiveren

Feststellungen über Bebels Äusserungen zur Frauenfrage: «100 Jahre nach Erscheinen

dieses Buches leben hierzulande der Kapitalismus und mit ihm viele ungelöste soziale

Fragen fort. Dazu zählen die verbleibende Benachteiligung der Frauen in Bildung und
Ausbildung, im Beschäftigungsrisiko, in der Arbeitszuteilung, in den beruflichen
Aufstiegschancen, in der Bezahlung, in diversen rechtlichen Bestimmungen - und dies trotz
der längst verfassungsmässig fixierten Gleichberechtigungsgarantie. Bebels Grundidee,
dass die Frauenfrage von der Gesellschaftspolitik schlechthin nicht zu trennen und somit
nicht isoliert von dieser zu lösen sei, ist gültig geblieben. Aber die Frauenfrage hat sich zur
Frage einer generellen Umstrukturierung des Geschlechtsverhältnisses überhaupt erweitert.

Und der Lösung dieser Aufgabe muss in gesellschaftspolitischem Zusammenhang
eine neue Priorität zuerkannt werden.» (28f.)



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 27

momente der damaligen deutsch-nationalen Politik in Frage zu stellen und
sich damit in Widerspruch zu vielfach unantastbaren Überzeugungen des

Bürgertums zu setzen. Gegen den Reichskanzler hat er 1881 den Vorwurf des

Antisemitismus erhoben, und durch Jahrzehnte hindurch hat er sich als

«prinzipieller Gegner der Todesstrafe» bezeichnet.20 In der zweiten Phase
des deutsch-französischen Krieges 1870-1871 hat er mit den anderen
sozialdemokratischen Abgeordneten im Reichstag des norddeutschen Bundes die
Mittel für die Fortsetzung des Krieges verweigert und sich gegen die Annek-
tion von Elsass und Lothringen ausgesprochen.21 Er hat das Nationalitätsprinzip

als «ein durchaus reaktionäres Prinzip» bezeichnet, wenn er auch

(wie seine Debatte mit Jean Jaurès zeigt) von national bestimmten
Argumentationen sich nicht immer frei zu machen wusste.22 Unerbittlich war
seine Kritik an der deutschen Kolonialpolitik. Das Vorgehen der deutschen
Militärmacht in China hat er ebenso verworfen wie er für den Hereroaufstand

den grösseren Teil der Schuld dem Verhalten der deutschen Behörden
zuschrieb.23 Die ganze Kolonialisierung Afrikas durch europäische Militärmächte

hat er verworfen.24
So sehr August Bebel als praktisch-pragmatischer Politiker anzusprechen

ist, so sehr war er doch auch sozialistischer Theoretiker, der über seine

Grundüberzeugung nachdachte, sie entwickelte, zur Diskussion stellte und
nach möglichst vielen Seiten explizierte. Bebel hat betont: «Ich habe mein
Leben lang nicht auf Marx geschworen und nicht auf Engels.»25 «Kein
denkender Mensch verkauft sich einer Partei mit Haut und Haaren.»26

Trotzdem liegt es auf der Hand, dass August Bebel als Marxist zu bezeichnen
ist und dass er sich selbst als solchen gehalten hat. Er hat das Kommunistische

Manifest von 1848 als die «beste und genialste Agitationsschrift» des

20 Hirsch 167; 128f. 1893 veröffentlichte Bebel eine Rede, die er anlässlich eines
sozialdemokratischen Parteitages in Berlin gehalten hatte: Sozialdemokratie und Antisemitismus.

Mit zwei Nachträgen. 21906.
21 Hirsch 157 ff.
22 Hirsch 206 ff.
23 Hirsch 187ff.; 219ff.
24 Hirsch 308.
25 Hirsch 324.
26 Hirsch 388.



28 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

Sozialismus überhaupt bezeichnet.27 Den Revisionismus lehnte er ab, und
auch Karl Kautsky und Franz Mehring, die Chefideologen der damaligen
deutschen Sozialdemokratie, schrieben ihm «viel zu gemässigt».28 Die
Frühsozialisten - Fourier, Saint Simon, Owen, Cabet - hat er gekannt,29 wusste
sich von ihnen aber deutlich geschieden. «Jene waren Utopisten, und wir,
wir sind praktische Leute.30 Das heisst, jene hielten es entsprechend ihrem
unentwickelteren Zeitalter>31 für genügend, den herrschenden Klassen die

Korruptheit der bestehenden Gesellschaftsschicht darzulegen und durch die

Errichtung von sozialistischen Alternativgesellschaften an ihre bessere
Einsicht zu appellieren. Damit haben sie die ökonomischen Gesetzmässigkeiten
der Geschichte entscheidend unterschätzt, die aus dem Feudalismus mit
Notwendigkeit, die bürgerliche Gesellschaft heraustreten Hessen und diese
wiederum mit Notwendigkeit der neuen, besseren Gesellschaft des Sozialismus

entgegentreiben. Ziel der Sozialdemokratie ist <die Aufhebung der
Ausbeutung und Unterdrückung des Menschen durch den Menschen in
jeder Form, auf sozialem, politischem und wirtschaftlichem Gebiet>32, ist <die

Verwandlung des kapitalistischen Privateigentums an Produktionsmitteln

in gesellschaftliches Eigentum, und die Umwandlung der Warenproduktion

in sozialistische, für und durch die Gesellschaft betriebene Produktion),

um so anstelle von Elend und Unterdrückung höchste Wohlfahrt und
<allseitige harmonische Vervollkommnung) zu setzen.33

Ein exakter Vergleich der Marxschen und der Bebeischen Analysen und
sozialistischen Entwürfe würde vielleicht zum Ergebnis führen, dass bei
Bebel eine gewisse Vereinfachung und Popularisierung der Marxschen
Erkenntnisse vorliegt. Bei der nicht philosophisch-spekulativen, sondern stark
praktisch-politischen Zielsetzung Bebels wäre das weder verwunderlich

27 Hirsch 95 f. Friedrich Engels hat August Bebel und Eduard Bernstein zu Erben
seines literarischen Nachlasses sowie des Briefwechsels zwischen ihm und Karl Marx
eingesetzt. Vgl. Der Briefwechsel zwischen Friedrich Engels und Karl Marx 1844-1883,

Herausgegeben von A. Bebel und E. Bernstein. Erster bis vierter Band, 1913, siehe

Vorwort zum ersten Band S.V. Dem Urteil Susanna Müllers ist zuzustimmen: «Bis zur
Annahme des Erfurter Programmes waren August Bebel und insbesondere Wilhelm
Liebknecht nach Lassalle die massgebenden Programmatiker der Sozialdemokratie. In der
Persönlichkeit Bebels verkörpert sich die Entwicklung der Partei vom Eklektizismus zum
programmatischen Bekenntnis zum Marxismus.» (Das Problem der Freiheit im Sozialismus,

Internationale Bibliothek 78,1974).
28 Hirsch 386.
29 Vgl. Bebels Buch über Charles Fourier. Anm. 6.
30 Hirsch 177.
31 Hirsch 177.
32 Hirsch 102.
33 Hirsch 181.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 29

noch belastend. Lässt man den Sozialismus Bebelscher Prägung auf sich

wirken, so gewinnt man den Eindruck eines überlegten und abgewogenen,
vor allem aber eines handfesten und ungebrochenen Denkens. Bebels
Sozialismus ist vor dem ersten Weltkrieg entworfen und angestrebt worden. Ihm
ist der Verrat an den Zielsetzungen und Hoffnungen der internationalen
sozialistischen Bewegung, wie ihn die sozialdemokratischen Parteien der
europäischen Mächte im entscheidenden Augenblick des Ausbruchs des

ersten Weltkrieges begingen, erspart geblieben. Er hat die Oktoberrevolution

in Russland nicht mehr erlebt. Name und Programm von W. I. Lenin
standen noch nicht vor ihm. Die Spaltung der sozialistischen Parteien
zwischen der zweiten und der dritten Internationale, die tiefe Zersplitterung,
Verunsicherung und Wirkungslosigkeit der sozialistischen Bewegung in der

Zwischenkriegszeit musste er nicht mehr an sich erfahren und mit sich
verarbeiten. Sozialismus war für ihn eine «Bewegung, die in allen Kulturländern

der Erde fortgesetzt wird und immer mehr sich ausbreitet, immer
weitere Kreise in ihre Bestrebungen hineinzieht.»...34 Sozialismus - für
Bebel eine jungfräuliche Erscheinung, ein imponierend geschlossenes Ganzes,

eine heile Welt, getragen von unerschütterlichen geschichtlichen
Notwendigkeiten, der «schönste und grösste Befreiungskampf..., den die Welt
je gesehen», den Bauern und Arbeiter vereint zu kämpfen berufen sind, um
«die Menschheit aus den Banden der materiellen Not und der geistigen
Unfreiheit zu erlösen.»35

Vier Hinweise vermögen den Bebeischen Sozialismus zu veranschaulichen

und zu charakterisieren.
a) Stark ist bei Bebel die Betonung des deterministischen Momentes im

Verlauf der Geschichte. Zwar wird man ihn nicht als dogmatischen
Materialisten oder als metaphysischen Deterministen bezeichnen wollen. Der
Einsatz der Subjektivität behält in der Dialektik der geschichtlichen
Entwicklung eine nicht wegzudenkende Selbständigkeit. Im theoretischen
Erwägen liegt der Ton aber auf dem Hinweis der ökonomischen
Gesetzmässigkeiten. «Der Mensch folgt stets nur den Umständen und Verhältnissen,

die ihn umgeben und ihn zu seinem Handeln nötigen. Es ist also
auch mit der Freiheit seines Handelns sehr windig bestellt.»36 Wenn es

auch denkbar ist, dass «besonders günstig veranlagte Naturen sich über
ihr niederes Klasseninteresse erheben können und erheben, also Ideali-

34 Hirsch 93 f.
35 Hirsch 407.
36 Hirsch 71.



30 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

sten werden...», so kehrt Bebel doch bewusst zu dem Satz zurück: «Man
denkt nicht, was man will, man denkt, was man muss. Das Denkenmüssen

nach einer bestimmten Richtung ist gegeben durch die sozialen
Interessen.. ,»37 Bebel kann daher formulieren: «Wir huldigen dem
Gesetz der Entwicklung.» In diesem Satz ist Hoffnung und gleichzeitig die

nötige Bescheidung enthalten. Das Ziel einer erneuerten, echt menschlichen

Gesellschaft ist in der geschichtlichen Entwicklung angelegt und
daher blossen subjektiven Träumen und Erwartungen weit überlegen. Es
kann dieses Ziel aber nicht eher erreicht werden, «als bis die allgemeine
Entwicklung, die wir durch die Organisation der Arbeiterklasse für den

Kampf zu fördern suchen, so weit vorgeschritten ist, dass unsere Macht
ausreicht zur Umgestaltung der Gesellschaft.»38 Die sozialistische Hoffnung

ist weit davon entfernt, auf blossen menschlichen Willensanstrengungen

zu basieren. Es handelt sich vielmehr um eine «so einfache,
selbstverständliche und so naturnotwendige Folgerung, dass ich nicht
glaube, dass noch ein einziger Mensch ihr widersprechen kann.»39 In der
Auseinandersetzung mit Jaurès hat Bebel von dem «mathematisch
vorauszuberechnenden Augenblick» gesprochen, in dem das Wasser die
Insel überschwemmt», d.h. in dem die Verhältnisse so umschlagen, dass

die Übernahme von Macht und Verantwortung durch das Proletariat sich
einstellt.40

b) Was Bebel das «Gesetz der Entwicklung» nennt, kann er auch durch die

Verwendung des Begriffs «Natur» ausdrücken. Natur ist das Fundament,
die tragende Substanz dessen, was ist, was wird und was zu erwarten ist.
Aufgabe einer vernünftigen Gesellschaft ist es, «die Natur in ihre Rechte
einzusetzen.»41 Es ist die zerstörerische Entwicklung des kapitalistischen
Gesellschaftssystems, welche die Natur zur «Unnatur» pervertierte. Im
umfangreichen Buche «Die Frau und der Sozialismus» bildet die
Gegensätzlichkeit zwischen Naturzweckmässigkeit und Widernatürlichkeit auf
weite Strecken den philosophischen Grundsatz von Bebels Ausführungen.

Gewissermassen selbstverständlich ist für Bebel die Voraussetzung,
dass die Natur in ihrer verschiedenartigen Dimension und in ihrer
Entwicklungstendenz erkennbar und verstehbar ist. Darum ist
wissenschaftliche Erkenntnis für den Sozialismus von so hohem Rang: sie

vermag sowohl die kosmische und physikalische wie auch die geschichtliche,

37 Hirsch 95.
38 Hirsch 319.
39 Hirsch 179.
40 Hirsch 216.
41 Hirsch 341.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 31

gesellschaftliche und politische Wirklichkeit verstehend zu durchdringen
und damit Handlungsanweisung für die Gegenwart und die Zukunft zu
liefern. Die Forderungen der Sozialdemokratie sind aus diesem Grunde
berechtigt, weil «... mit Hilfe all der grossartigen vorgeschrittenen Mittel,

die Wissenschaft und Technik uns in die Hand geben und die wir
heute erst in einem verhältnismässig kleinen Kreise von Betrieben auf
den Gebieten der Industrie, der Gewerbe, der Landwirtschaft angewendet

sehen, in organisierter, planmässiger Weise auf die gesamte
gesellschaftliche Arbeit angewendet, uns die reichliche Befriedigung aller
Bedürfnisse ermöglicht.»42 Bebels Zutrauen in naturwissenschaftliches und
geschichtliches Denken erscheint ungebrochen und beinahe grenzenlos.
Im Abschnitt über «Erziehung zur Ehe» wirft es Bebel dem bürgerlichen
Bildungsweg für die Frau vor, dass er durch Unterricht in «Musik,
Belletristik, Kunst, Poesie» das «Gemütsleben und die Phantasie der Frau»
entwickelt (wodurch nur «ihre Nervenreizbarkeit und Phantasie» erhöht
wird), und fordert, dass auch bei ihr «die Verstandestätigkeit entwickelt
und sie mit den praktischen Seiten des Lebens vertraut gemacht wird.»43

Hier sehen wir uns von Bebel und vom sozialistischen Denken seiner

Epoche beinahe historisch geschieden: Weder wissenschaftstheoretische
noch ökologische Probleme, die uns heute in Atem halten, haben ihn,
den Aufklärer, auch nur an der Oberfläche beschäftigt. «... eins haben
wir notwendig, insbesondere diejenigen, die sich zur Sozialdemokratie
bekennen: Wir müssen studieren, wir müssen beobachten und wir müssen

lernen, lernen und abermals lernen.»44

c) Bebels sozialistisches Denken ist bestimmt durch einen kaum angefochtenen

Optimismus. Zwar finden sich auch bei ihm gelegentlich warnende
Äusserungen gegenüber verfrühten Zukunftserwartungen.45 Aber der
Groll, der sich angesichts enttäuschender Entwicklung in der Arbeiterbewegung

etwa in den Briefen des alten Karl Marx ausspricht, ist ihm
fremd. Bebel glaubt an die siegreiche Entfaltung des Sozialismus als einer
umfassenden Bewegung. Er glaubt auch an den Sieg der Sozialdemokratie

in den einzelnen Ländern, auch in Deutschland, und das trotz allen
Verfolgungen und Schmähungen, denen er selbst ausgesetzt war. «Wenn
einer Optimist ist, so bin ich es» sagt er als 71jähriger auf dem Parteitag in
Jena 1911. Was er als «unser Kämpfen und Streben» bezeichnet, «damit
endlich die Sonne der Gleichheit, der Gerechtigkeit und der Brüderlich-

42 Die Frau und der Sozialismus, 102.
43 Die Frau und der Sozialismus, 172f.
44 Hirsch 324.
45 Hirsch 321; 402.



32 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

keit über allen leuchte, die Menschenantlitz tragen, ist für ihn ein Appell,
der von unerschütterlicher Gewissheit getragen ist.»46 Rosa Luxemburg
hat über Bebel geurteilt, dass «das sozialistische Endziel des Weges ihm
nie zum fernen, schwachschimmernden Sternchen verblasste, sondern
stets wie eine strahlende und wärmende Sonne in allen Farben leuchtete»

- nur so konnte er «zum geliebten Führer der Millionen» werden.47

Mögen auch die Gegner der Sozialisten alle Machtmittel in Staat und
Gesellschaft in ihrer Fland haben, die Schule «mit Zehntausenden und
Aberzehntausenden von Lehrern, von denen keiner es wagen darf, auch

nur mit einem Worte eine sozialistische Gesinnung zu verraten», die
Kirche, die Universitäten, die gesamte Polizeigewalt und die ganze
Militärmacht, dazu «die Existenz von Unzähligen»48 - «der Zustand einer die

gegenwärtigen ökonomischen und militärischen Verhältnisse verschlingenden

Katastrophe kommt, und dass er kommt, dass er gewissermassen
in der Luft liegt, darüber sind sich auch bei Ihnen alle wirklich einsichtigen

Köpfe, die sich mit dieser Frage ernsthaft beschäftigt haben, einig;
das können Sie, glaube ich, nicht bestreiten.»49 Noch 1907 gab Bebel der
Erwartung Ausdruck, dass der nächste Krieg der letzte sei und das ganze
bürgerliche System aufs Spiel setzen würde.50 Solcher Fortschrittsglaube,
solche Zukunftserwartung hat etwas Starkes und Eindrückliches an sich.

Trotzdem ist auch hier unsere Distanz zu Bebel unübersehbar. «Theologie

der Hoffnung» vermag sich nicht auf immanente Entwicklungsvorgänge

abzustützen. Sie spricht von glaubender Hoffnung, von spes contra
spem (Rom 4,18: «welcher gegen alle Hoffnung auf Hoffnung hin glaubte.»)

Das ist keineswegs im Sinne einer Abschwächung unserer Hoffnung
gemeint, aber die Verschiebung der Grundlagen unserer Hoffnung ist
nicht zu verschweigen,

d) Bebels Sozialismus ist revolutionärer Sozialismus. In der «Gartenlaube»
wurde über Bebels Jungfernrede im Reichstag berichtet, es sei gewesen,
«als rausche der Sturmvogel der Revolution durch das Haus».51 Es ist
denn auch der Vorwurf umstürzlerischer Umtriebe, der Bebel Zeit seines

Lebens begleitet hat und der ihm gegenüber jenes tiefe Misstrauen schuf,
das seine bürgerlichen Gegner gegen ihn hegten - wie das Thema «Revolution»

bis zum heutigen Tage den emotional geladensten Streitpunkt

46 Hirsch 283.
47 Hirsch 411.
48 Hirsch 94.
49 Hirsch 238.
50 Hirsch 41.
51 Hirsch 152.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 33

zwischen Bürgerlichen und Sozialisten bildet. Der preussische Minister
von Puttkammer hat im Reichstag (1886) das deutsche Fürstentum und
die preussische Monarchie als das vielleicht einzige «Bollwerk» gegen
diejenigen Umsturzbestrebungen bezeichnet, «als deren Hauptrepräsentanten

ich den Herrn Abgeordneten Bebel erkenne».52 Freilich kann
August Bebel nicht einfach als unbesonnener oder gar primitiver Revolutionär

gesehen werden. Er hat sich, in enger Anlehnung an die von Marx
und Engels vorgezeichnete, zwischen Putschismus und blossem
Reformismus hindurchzielende Linie, recht differenziert zur Frage der «Revolution»

geäussert. Seine Grundvoraussetzung bildet die Einsicht, dass

sich die Revolution nicht frei planen und realisieren lässt, sondern dass

die unaufhaltsame geschichtliche Entwicklung sie in dem dieser Entwicklung

entsprechenden Zeitpunkt aus sich heraustreten lässt.53 Das nötigt
zu unaufhörlicher Aktivität, um diese Entwicklung in Ganz zu halten und
voranzutreiben. Das verlangt aber auch Zurückhaltung und bewahrt vor
unzeitgemässen Putschversuchen. Bebel ist überzeugt: «Alle Verhältnisse

befinden sich in Gärung»54, d.h. dass die dem Kapitalismus selbst
innewohnende Bewegung revolutionäre Bedingungen schafft, und er
weist darauf hin, dass die von der englischen Revolution in der Mitte des
17. Jahrhunderts an nicht mehr abbrechenden Revolutionen «ohne
Ausnahme bürgerliche Revolutionen» waren, dass also das Bürgertum selbst

nur als revolutionäre geschichtliche Erscheinung verstanden werden
kann (dass demnach das Bürgertum keine Berechtigung hat, der
Sozialdemokratie revolutionäre Gesinnung vorzuwerfen).55 Von diesen

Voraussetzungen aus kann Bebel die in Gang befindliche kapitalistisch-sozialistische

Revolution in ihrem Ablauf verschiedenartig bestimmen. Er hat
die Pariser Kommune verstanden und gebilligt. («Die Kommune hat
gehandelt, wie sie nach Lage der Dinge handeln musste, und wer ihr
Verfahren nicht billigt, wird es wenigstens erklärlich finden und
entschuldigen.»)56 Er hat auch der russischen Revolution von 1905 seine Sympathie

ausgesprochen.57 Er kann sagen, «dass die Durchführung eines
internationalen Arbeiterprogrammes nur auf dem Wege der Gewalt möglich
sei, zu der man sich rüsten müsse.»58 Er konnte aber auch - ohne sich von

52 Hirsch 242.
53 Hirsch 275; 281; 317 f.
54 Hirsch 407.
55 Hirsch 281.
56 Aus meinem Leben II, 366.
57 Hirsch 320.
58 Hirsch 392.



34 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

seinen Voraussetzungen aus zu widersprechen59 - betonen, «dass eine

gewaltsame Revolution kaum mehr nötig sei und, wenn sie komme, nicht
von uns gemacht werde.»60 Es war wiederum aufrichtig gemeint, wenn er
in seiner «Abrechnung mit dem Zentrum» (1902) nicht ohne Heftigkeit
erklärte: «Es ist Blödsinn, wenn man Ihnen sagt, die Sozialdemokratie
wolle die heutigen Zustände mit Gewalt ändern, sie will, so weit dieses

von ihr abhängt, die friedliche Entwicklung.»61 Entscheidend für Bebel
war das Ziel der Vergesellschaftung der Produktionsmittel - dieses Ziel
konnte je nach den Umständen durchaus auch auf friedlichem Wege
erreicht werden. Von diesem Ziel erwartete er mit massiver
Selbstverständlichkeit die entscheidende äussere, aber auch innere Erneuerung
der Gesellschaft zu einer wirklichen «Gemeinschaft der Menschen».62

III. August Bebel gegenüber der christlichen Tradition
und der christlichen Kirche

Der Sozialist August Bebel lebte in einem Deutschland, das nicht nur
durch starke christliche Traditionen geprägt war, sondern in dem die christlichen

Kirchen einen fühlbaren pädagogischen und gesellschaftlichen Einfluss
ausübten. Bebel war Protestant. Eine Woche nach seiner Geburt wurde er
durch den Divisionspfarrer Grashof getauft. 14jährig wurde er von
Oberpfarrer Friedrich Foertsch konfirmiert, und da er sein «religiöses Examen
bei der Konfirmation in der Kirche sehr gut» bestand, entschloss sich ein mit
Bebels Mutter befreundeter Drechslermeister, in der Annahme, er sei auch
sonst ein «brauchbarer Kerl», den Jüngling in die Lehre zu nehmen.63 Bebel
hat auch sonst mit der Kirche (bzw. ihren Vertretern) keine schlechten

persönlichen Erfahrungen gemacht. Der erwähnte Konfirmator (nach
Bebels Worten «ein sehr ehrenwerter Mann und durchaus kein Frömmling»)64

sorgte nach dem frühen Tode von Bebels Vater hingebend und wirkungsvoll
für die verwaisten Kinder: Er bekümmerte sich um ihre Unterbringung,
bewilligte fortlaufend Beträge für ihre Bekleidung, verhalf zu einer
Reduzierung des Lehrgeldes und konnte später aus einem Waisenfonds dem

59 Hirsch 105: «Die grössten Revolutionäre, das sind nicht die Sozialdemokraten, das

sind ihre ausgesprochenen Feinde, die Stumm, die Krupp, die Heyl usw., das sind die
Revolutionäre par excellence, die die Massen zu Sozialdemokraten machen.»

60 Hirsch 105.
61 Hirsch 275.
62 Die Frau und der Sozialismus 267.
63 Aus meinem Leben I, 21.
64 Aus meinem Leben 1,11.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 35

Gesellen eine vollständige Ausrüstung verschaffen.65 Auch seine Mitgliedschaft

bei katholischen Gesellenvereinen in Freiburg und Salzburg (während
seiner Wanderjahre) blieb ihm in guter Erinnerung. Er lernte dort einen sehr

offenen Katholizismus kennen, junge und lebenslustige Kaplane, mit denen

er «die vergnügtesten Abende» erlebte, und die Bildungsarbeit der Vereine
vermochte das lebhafte politische Interesse des jungen Mannes eine Zeitlang
zu befriedigen. Den Gründer der Gesellenvereine, den ehemaligen
Schuhmachergesellen Pfarrer Kolping, hörte Bebel bei einem Vortrag in Freiburg
i. Br.66 Auch jüdisches Milieu lernte er aus der Nähe kennen: Als 20jähriger
arbeitete er während einigen Wochen bei dem israelitischen Drechslermeister

Nathan Simon, und später gehörten die Juden Paul Singer und Victor
Adler zu seinen nahen Freunden.67 Trotz diesen nicht ungünstigen
Jugenderfahrungen scheint es im Leben August Bebels nie zu einer wesentlichen

Berührung mit dem Evangelium und der christlichen Kirche und Gemeinschaft

gekommen zu sein. «Religion, für die ich keinen Sinn hatte - und
meine Mutter, eine aufgeklärte und freidenkende Frau, quälte uns zu Hause
nicht damit -, lernte ich nur, weil ich musste.»68 Aus dem Jahre 1900 stammt
der lapidare Satz: «Das Kirchenleben war mir mein Leben lang verhasst.»69

Wir stehen hier vor dem auf seine Weise beunruhigenden Phänomen, dass es

den christlichen Kirchen in ungezählten Fällen nicht gelungen ist, neuzeitlichen

Menschen der verschiedensten Herkunft den evangelischen Impuls von
Leben, Freiheit und Hoffnung zu vermitteln. Konrad Farner hat konstatiert:
«Mir ist Gott in meinem Leben nie begegnet.»70 Auch Jean-Paul Sartre
scheint das Christentum nur in gröbster klerikaler Verfremdung kennen
gelernt zu haben.71 Die Biographien von Arbeitern und Arbeiterführern aus
dem 19. und 20. Jahrhundert, die wir kennen, ergeben sehr oft ein ähnliches
Resultat wie im Entwicklungsgang Bebels: Die christliche Kirche wird wohl
zur Kenntnis genommen und erfahren, aber nicht als Trägerin von Befreiung
und Menschlichkeit, sondern als autoritäre und repressive Institution, die

negative Empfindungen auslöst.72 Eine Ausnahme bildet vielleicht Rosa

65 Hirsch 58.
66 Aus meinem Leben I, 27 f.
67 Hirsch 20. Vgl. Bebels Briefwechsel mit Victor Adler Anm. 6.
68 Hirsch 52.
69 Hirsch 133.
70 Aus dem Gedächtnis zitiert.
71 Mündliche Mitteilung von Georges Casalis aufgrund eines Gespräches mit Sartre.
72 Vgl. W. Holek, Lebensgang eines deutsch-tschechischen Handarbeiters, 1909. (Mit

einem Vorwort herausgegeben von P. Göhre). Proletarische Lebensläufe, Autobiographische

Dokumente zur Entstehung der Zweiten Kultur in Deutschland. Bd. 1, Anfänge bis
1914, hrsg. v. W. Emmerich, 1974.



36 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

Luxemburg: In ihrem Leben scheint es für einen Augenblick zu einer positiven

Erfahrung mit dem Evangelium gekommen zu sein. Auch Hermann
Greulich hatte zu Christentum und Kirche eine freiere Beziehung als August
Bebel und vor ihm Karl Marx und Friedrich Engels.73 Bebel hat die Kirche
als Mensch, Sozialist und Politiker abgelehnt und verworfen. Folgende
Überlegungen scheinen uns dabei wichtig:
a) Unmittelbar und heftig reagiert Bebel auf die Kirche der Gegenwart, wie

er sie vor sich sieht und erlebt und als wichtiges Instrument des kapitalistischen

Gesellschaftssystems beurteilt. In der Reichstagsdebatte über das

Unfallversicherungsgesetz (1881) hat Bebel dem Christentum abgesprochen,

dass es «eine Gleichberechtigung aller Menschen» kenne, «höchstens

die Gleichberechtigung in der Knechtschaft».74 Er spricht von der
«Priesterschaft, die immer im Dienste der Herrschenden steht»75. In der
Abrechnung mit dem Zentrum (1902) wehrt er sich dagegen, dass die

Religion als Machtmittel «zur Aufrechterhaltung der heutigen
Gesellschaftsordnung» benützt werde.76 «Wer hat die Leibeigenschaft in
Deutschland bekämpft? DIE KIRCHE? Wer das behauptet, der lügt in
seinen Hals hinein.»77 Hier erhält mit den Bischöfen von Bamberg und
Würzburg Martin Luther Schläge, da er mit seinem Anhang auf Seite der
Herren stand und die Bauernbewegung «furchtbar blutig» unterdrücken
half.78 Die Kirche ist es, die die Erde zum Jammertal macht, die das

notleidende Volk mit dem Jenseits vertröstet, die den Antagonismus der
Geschlechter aufrecht erhält und eine freie Bewegung, ein gegenseitiges
Vertrauen und eine gegenseitige Ergänzung von Mann und Frau verhindert.

Sie ist es, die sich wie die Polizei, die Prostitution, das stehende
Heer und die Unternehmerschaft als notwendige soziale Institution der

73 H. Hirsch, Rosa Luxemburg. In Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 1969, bes.

12; 16; Rosa Luxemburg, Kirche und Sozialismus. Mit einer Einführung von D. Solle und
K. Schmidt. Erstausgabe pseudonym 1905, Neuausgabe, s.a. (nach 1971); E. Weckerle,
Hermann Greulich. Ein Sohn des Volkes, 1947; W. Abendroth, Ein Leben in der
Arbeiterbewegung. Gespräche aufgezeichnet und herausgegeben von B. Dietrich und J. Pereis,
1976. (Vgl. dazu L. Specker, Sozialdemokratie und Christentum, a.a.O. Anm. 3.) Der
Briefwechsel zwischen Ch. Blumhardt und H. Eugster-Züst zeigt, dass H. Greulich in
mehr als nur oberflächlichem Kontakt zu Eugster-Züst stand und dass er auch Verbindungen

zu Blumhardt hatte, vgl. Anm. 141.
74 Hirsch 169.
75 Hirsch 174.
76 Hirsch 275.
77 Hirsch 279.
78 Hirsch 279.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 37

bürgerlichen Gesellschaft integrieren lässt.79 Die Kirche ist es, die sich
leider viel zu viel um die Arbeiter kümmert, aber «einzig und allein, um
sie in sklavischer Abhängigkeit von den Unternehmern zu erhalten».80

Was können in der gegenwärtigen Gesellschaft <die jüdischen Güter-
schlächter> bedeuten? Sie sind die reinen Stümper gegenüber ihren
<christlichen> Konkurrenten. Gewiss hilft der Jude bei der Zerstörung des

bäuerlichen Besitzes, aber er ist nur ein Maulwurf, wo andere Löwen
sind.»81 Es sind «Junker und Pfaffen und Bourgeoisie», die den Arbeitern
den Fuss auf den Nacken setzen und ihre Stellung missbrauchen. Darum
ist das Zentrum, das angeblich das Christentum verteidigt, die Militär-
und Flottenvorlagen aber mit grossem Hallo akzeptiert, «nicht auf den
Frieden, sondern auf den Krieg, auf den Massenmord gerichtet...»82,
und «wenn heute ein Christus käme, er würde nicht die Sozialdemokraten,

wohl aber die Zentrumsleute zum Tempel, d.h. zum Reichstag,
hinausjagen.»83 Besonders bissig geht Bebel mit dem christlichen Militarismus

ins Gericht: «Und kommt es dann zum Kriege, dann steigen die
Geistlichen auf 50000 Kanzeln in Deutschland und beten zu ihrem Gott,
er möge den Deutschen den Sieg verleihen. Unglücklicherweise machen
das die Franzosen, die Engländer, die Spanier ebenso, und... so kommt
dieser (sc. einzige internationale Gott) in die scheussliche Verlegenheit,
wem er denn eigentlich helfen soll.84 In summa: Das Gute, das während
der Herrschaft des Christentums entstanden, gehört ihm nicht, und das

viele Üble und Schlimme, das es gebracht, das wollen wir nicht; das ist mit
zwei Worten unser Standpunkt».85

b) In Bebels Auseinandersetzung mit der christlichen Religion spielt die
historische Argumentation eine wesentliche Rolle. Bebel hat keine Mühe
gescheut, die Geschichte der Kirche von ihren Anfängen an kennen zu
lernen, und sicher hat er über die Kirchengeschichte weit mehr Kenntnisse

gewonnen, als umgekehrt zeitgenössische Theologen über Sozialgeschichte

oder gar über ökonomische Probleme und die Entstehung
sozialistischer und kommunistischer Programme aufzuweisen hatten. Gewiss
kann Bebel nicht als Forscher bezeichnet werden. Er ist fleissiger Sammler

und Eklektiker und keineswegs frei von dem, was wir heute eine

79 Hirsch 275, Die Frau und der Sozialismus, 208.
80 Hirsch 280.
81 Hirsch 316.
82 Hirsch 277.
83 Hirsch 278.
84 Hirsch 315.
85 Christentum und Sozialismus, Ausgabe 1958, 32, vgl. Anm. 111.



38 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

ideologische Geschichtsbetrachtung nennen. Was er liest und zur Kenntnis

nimmt, wird von ihm in einen immer schon feststehenden Rahmen
eingeordnet und dient der Bestätigung der negativen Geschichtsschau,
die Bebel sich vom Christentum gemacht hat. Der Rahmen, den Bebel
von der Geschichte der Kirche akzeptiert hat, knüpft an an Konzepte, die
im Deismus und im radikalen Pietismus entworfen wurden und die man
unter den Begriff der «Verfallsidee» subsumieren kann, wie sie auch von
andern Sozialisten, etwa von Rosa Luxemburg,86 verwendet worden ist.
Nach diesem Schema ist die christliche Kirche nach verheissungsvollen
Anfängen ihren bestimmenden Ursprüngen untreu geworden und hat
eine nicht wieder rückgängig gemachte Pervertierung erlebt, die aus ihr
jene Realität werden liess, die im vorherigen Abschnitt beschrieben wurde.

Voraussetzung ist die Überzeugung, dass das Christentum bis heute
einen unablässigen Wandlungs-, d.h. Anpassungsprozess durchgemacht
hat. Allein die Tatsache, dass es sich «vom ersten Jahrhundert seines

Bestehens an bis heute beständig modifiziert und der Entwicklung, welche

die Kultur annahm, anbequemt hat», sicherte ihm seinen Bestand.87

Positiv zu werten sind die Anfänge. Sie haben die entscheidenden
Hoffnungsgüter der Menschheit - Freiheit, Gleichheit, Menschlichkeit,
Brüderlichkeit - freigesetzt. Erstaunlich freundlich wertet Bebel sodann die
alte Kirche.88 Er zitiert Clemens I. von Rom, Ambrosius, Chrysostomus,
Augustin, Gregor d.Gr. und folgert aus ihren Schriften: «Sie sehen,
mehrere dieser Kirchengrössen waren ohne Ausnahme Kommunisten,
die das für gerecht und vernünftig und als Gottes Gebot ansahen, was die

heutigen Vertreter der Kirche auf das entschiedenste bekämpfen.»89
Dann aber konstatiert Bebel tiefen Verfall. Das Mittelalter ist durch eine

«gewaltige Kulturlücke» gekennzeichnet, die «von der Zerstörung des

römischen Reiches an bis zum Beginn der Renaissance im 15. Jahrhundert

uns entgegengähnt.»90 Die moderne Kultur ist nur als «antichristliche
Kultur» zu verstehen, die sich auf der Basis der griechisch-römischen
Antike, des islamisch-arabischen Verbindungsgliedes und der europäischen

Entwicklung auf dem Boden der Renaissance gegen die hemmenden

und schädigenden Kräfte des Christentums durchzusetzen vermochte.91

Eine reiche Fundgrube von Bebels historischen Deutungen und

86 Vgl. die Literaturhinweise Anm. 73.
87 Hirsch 270.
88 Ein ähnliches Geschichtsbild entwirft auch Rosa Luxemburg, ebenso Konrad Farner.
89 Hirsch 282, Aus meinem Leben I, 40.
90 Hirsch 30.
91 Hirsch 266.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 39

Wertungen bildet sein Buch über «Die Frau und der Sozialismus». Das
Resultat ist monoton: Das Christentum beinhaltet trotz einzelner
Lichtpunkte (in den Problemen der Sexualität z.B. Martin Luther!) in der

Durchführung von mancherlei Rache- und Kreuzzügen, in der Arbeitsweise

seiner Missionen nicht nur die Unterdrückung der Frau, sondern
des Menschen überhaupt, es trieft äusserlich von «Moral, Religion und
Sittlichkeit», führte aber zu einem Zeitalter unüberbietbarer Heuchelei.92
«Was in der sogenannten christlichen Welt die Stellung der Frau allmählich

verbesserte, war nicht das Christentum, sondern die im Kampfe
wider die christliche Auffassung gewonnene Kultur des Abendlandes.»93

c) Neben dem Instrument historischer Kritik und Aufklärung benutzt Bebel

- etwas weniger zentral - auch philosophische und weltanschauliche Kritik,

um die Gehaltlosigkeit religiös-christlicher Vorstellungen aufzuweisen.

Seiner Meinung nach besteht zwischen wissenschaftlich denkendem
Erkennen und Glauben ein nicht überbrückbarer Widerspruch. «Die
Christen sagen: Not lehrt beten. Wir Sozialisten sagen: Not lehrt
denken.»94 Das Christentum lehnt die «Freiheit des Denkens, den
wissenschaftlichen, den kontinuierlichen menschlichen Fortschritt überhaupt»
ab, «es sagt: <arbeite> - ja, soweit es nötig ist, um zu existieren, aber vor
allen Dingen <bete> - und Beten und Denken stehen miteinander im
Widerspruch.»95 Zum Aufzeigen dieses Widerspruchs bedient sich Bebel
im einzelnen sowohl genuin marxistischer wie naturwissenschaftlicher
Argumente. Wohl kann er (feuerbachisch) die Entstehung von Religion
als Folge roher Naturerkenntnis beschreiben, die mit fortschreitender
Erkenntnis sich selbst überflüssig mache.96 Er kann aber auch (marxistisch)

Christus und das Christentum sowie die Reformation Luthers als

echt empanzipatorisches Sehnen nach Erlösung und Veränderung
interpretieren, als Ausdruck einer Opposition «gegen den bestialischen
Materialismus», der unter den Grossen und Reichen des römischen Reiches
herrschte als «Auflehnung gegen die Missachtung und die Unterdrückung
der Massen-.»97 Was geschichtlich sinnvoll erscheint, kann aber für die

Gegenwart nicht mehr aufrecht erhalten werden. Die Geistlichkeit («die
stets eine feine Nase hat, sobald es sich für sie um Vorteile oder Schaden

handelt») weiss, warum sie den Darwinismus wie die wirkliche Wissen-

92 Die Frau und der Sozialismus 223.
93 Die Frau und der Sozialismus, 87.
94 Hirsch 103.
95 Hirsch 169.
96 Hirsch 267.
97 Die Frau und der Sozialismus, 83.



40 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

schaft als eine eminent demokratische Wissenschaft - also sozialistisch
oder atheistisch - denunziert.98 Darwinismus - in Bebels Urteil uneingeschränkt

positiv gewertet - führt in der Tat unausweichlich zum Atheismus,

und die Versuche, Darwin doch noch als religiös zu qualifizieren,
müssen als gescheitert betrachtet werden.99 Darwin selbst hat Dr.
L. Buchner mitgeteilt, «dass er seit seinem vierzigsten Lebensjahr - also
seit 1849 - nichts mehr glaube, weil er keine Beweise für den Glauben
habe erlangen können». Darwin ist daher dem zwar kirchenfeindlichen,
aber dennoch religiösen Monismus eines Haeckel und der bürgerlichen
Biologie Virchows eindeutig überlegen. Wer denkt, braucht keinen Glauben

mehr.100

d) Für die Gestaltung der menschlichen Gesellschaft beinhalten diese

Überzeugungen Bebels die strikte Forderung nach einer Trennung zwischen
Kirche und Staat. Die moderne Staatsidee hat mit dem Christentum «gar
nichts gemeinsam». Sie verdankt ihren «positiven praktischen Ausdruck»
vielmehr «der grossen französischen Revolution von 1789», und diese ist
nach kirchlichem Urteil ja keineswegs «aus christlicher Gesittung erwachsen».101

Energisch wendet sich Bebel gegen das Selbstverständnis des

deutschen Reiches als eines «christlichen Staates».102 Der moderne Staat
ist «ein paritätischer Staat, in dem jeder glauben kann, was er will, und der
deshalb die Freiheit der religiösen Überzeugung als Staatsgrundsatz
proklamiert hat... Der Staat hat mit dem Christentum nicht zu tun, er ist die

politische Institution der herrschenden Klassen und hat sich also
ausschliesslich mit weltlichen Dingen zu befassen.»103 Wie in den Vereinigten
Staaten haben Religion und staatliche Einrichtungen scharf voneinander
getrennt zu sein, und die postulierte Privatisierung der Religion soll
Raum für gezielte atheistische Agitation lassen, wie sie sich nach Bebels
wissenschaftlichen und sozialistischen Überzeugungen als notwendig er-

104
wies.

e) Es gehört zu Bebels Wertung des Christentums, dass sein scharfer Kampf

98 Die Frau und der Sozialismus, 294. Bebel hat sich während der Verbüssung seiner
Haftstrafe gründlich mit Darwin auseinandergesetzt, vgl. Hirsch, 253.

99 Vgl. dazu G. Altner, Charles Darwin und Ernst Haeckel. Ein Vergleich nach
theologischen Aspekten mit einem Geleitwort von W. E. Ankel, ThSt 85,1966.

100 Die Frau und der Sozialismus, 293ff.
101 Hirsch 169.
102 Hirsch 198.
103 Hirsch 282.
104 Hirsch 40.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 41

nur der pervertierten, rein klassengebundenen Kirche, nicht aber dem

gilt, was er als eigentlichen Kern der christlichen Botschaft meinte erkennen

zu können. Gewiss lehnte Bebel mit der herrschaftsausübenden
Struktur der institutionalisierten Kirche auch den theologischen und
dogmatischen Gehalt der christlichen Verkündigung ab; die klassische Gottes-

und Trinitätslehre, die Christologie und die Sakramente waren seiner

Meinung nach den Eingriffen der kritischen Vernunft der Neuzeit restlos

zum Opfer gefallen und keiner Erneuerung würdig. Dennoch gehört
Bebel nicht zu denen, die eine «Umwertung aller Werte» verlangten.
Vielmehr enthält der rechtverstandene christliche Glaube Wertungen,
Ziele und Hoffnungen, die denen des Sozialismus völlig entsprechen, und
wäre die Kirche ihren Ursprüngen treu geblieben, so hätte sie in der
Geschichte der Menschheit eine ganz andere Bedeutung gewonnen und
die sozialistische Bewegung überflüssig gemacht. Zwei Jahre vor dem
Erscheinen von Hermann Kutters «Sie müssen» (1904) hat Bebel in seiner
«Abrechnung mit dem Zentrum» einen Zentralsatz Kutters im Reichstag

vorweggenommen: «Wir wollen verwirklichen, was das Christentum bisher

vergebens erstrebte.»105 Vor allem sind es die Realitäten von Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit, von Versöhnung und Friede, die für
Bebels sozialistische Überzeugung höchsten Stellenwert hatten und die er
gleichzeitig als wesenhaft christlich erkannte. Es zeigt sich hier der stark
idealistische, oft die Grenze des Pathetischen erreichende, keineswegs
auf bloss gesellschaftliches Funktionieren reduzierbare Sozialismus der
Bebeischen Epoche. «Wir wollen den Völkerbund, den Völkerfrieden.
Wir treten für alle Massnahmen ein, die geeignet sind, das Wohl des

einzelnen wie das der Gesamtheit zu heben und die Völker zu einigen.
Wir kämpfen und protestieren gegen alles, was geeignet ist, die Völker zu
verhetzen, sowie dagegen, dass man die Kulturfortschritte dazu benützt,
um die Mordwerkzeuge, durch die sich die Völker gegenseitig hinschlachten

sollen, immer mehr zu vervollkommnen. Allen diesen kulturwidrigen
Zuständen wollen wir ein Ende machen, und darum unser Kämpfen und
Streben, damit endlich die Sonne der Gleichheit, der Gerechtigkeit und
der Brüderlichkeit über alle leuchte, die Menschenantlitz tragen.»106 Was
Bebel verwirklichen will, ist die christliche Botschaft, dass alle Menschen
«Brüder und Schwestern» seien,107 und seinen Vortrag «Akademiker und

105 Hirsch 281.
106 Hirsch 283.
107 Hirsch 281.



42 Max Geiger, August Bebels Stellimg zu Christentum und religiösem Sozialismus

Sozialismus» schliesst er mit den Sätzen: «In den nächsten Tagen wird in
100000 christlichen Kirchen von den Kanzeln das Wort erschallen: Friede
auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen! Jahrhunderte und
Jahrtausende ist das Wort vergeblich erschallt. Sorgen Sie alle mit dafür, dass

endlich dieses Wort zur Tat und zur Wahrheit werde!»108

f) So sehr sich August Bebel von den Einflüssen der christlichen Tradition
zu emanzipieren versuchte, so sehr er die Gestaltung eines nicht mehr
religiösen, nicht mehr bürgerlichen, sondern eines rein menschlichen und
insofern sozialistischen Lebens erstrebte - es ist ihm doch nicht gelungen,
sich von den Prägungen der ihn umgebenden bürgerlichen Gesellschaft
wirklich und sichtbar zu befreien. Was die höchsten menschlichen Werte
betrifft, so wollte er das auch nicht (wie wir das im vorherigen Punkt
dargelegt haben). Es ist aber auffallend, dass er sich vom Schatten
kleinbürgerlicher, stark moralisch gefärbter Wert- und Lebensvorstellungen
nicht zu trennen vermochte. Wir täuschen uns wohl nicht, wenn wir
meinen, dass er auch darin echter Vertreter der breiten sozialistischen

Bewegung seiner Zeit gewesen ist, und dass seine Beliebtheit bei den
Massen damit zusammenhängt. Gewiss war Bebel nicht mehr kirchlich
und auch nicht mehr religiös. Was er aber als das erhoffte sozialistische
Menschenbild der Zukunft entwarf, reduzierte sich ihm unbewusst und

gegen seine Absicht immer wieder in sehr kleinbürgerlichen Massstäben.
Er war bis hin zu seiner Kleidung und zur Führung seines privaten und
familiären Lebens keineswegs der Typus jener Linkshegelianer, die die
Gesellschaft schockierten, sie in ihren Werturteilen attackierten und aus
ihren Institutionen und Gruppierungen ausscherten. Die grossen Visionen

der klassenlosen Gesellschaft, wie sie Karl Marx träumte und von
denen er sprach, wurden von Bebel zwar keinesfalls zurückgenommen,
sie erhielten aber in seiner Sprache und Vorstellungsweise eine oft blasse

und allgemeine Färbung und vermochten sich, wo sie veranschaulicht
werden sollten, immer wieder nur in eher kleinkarierten Dimensionen
auszusprechen. Was Bebel nach Auskunft der sächsischen Polizei nach
seiner Entlassung aus einer neunmonatigen Gefängnisstrafe am 18.

August 1887 im sozialdemokratischen «Gasthaus zum goldenen Ross» beim
Anlass einer für ihn von 500 Parteigenossen organisierten Ovation
wiederfuhr, hat daher vielleicht doch mehr als nur anekdotischen Charakter.
Als Bebel auf der Versammlung erschien, trug (wiederum nach dem
Protokoll der Polizei) der sozialdemokratische Gesangsverein «Alpen-
glühn» das Lied «Das ist der Tag des Herrn» vor, dem noch mehrere

108 Hirsch 108.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 43

andere Gesänge folgten.109 Bebels Loslösung von Kirche und Religion
war nicht begleitet von einer Emanzipation von der bürgerlich-christlichen

Welt seiner Zeit. Man lese daraufhin Bebels Buch «Die Frau und
der Sozialismus», das gewiss nicht zu Unrecht als die stärkste sozialistische

Agitationsschrift seiner Zeit bezeichnet worden ist. Bebels Angriffe
auf die Heuchelei des bürgerlichen Zeitalters werden hier immer wieder
von ausgesprochen moralisierenden Urteilen aus vorgetragen. «Ihre (s.c.
der Frau) geistige Nahrung besteht oft nur im Lesen zweideutiger Romane

und in Zotenlektüre, im Besuch frivoler Theaterstücke, im Genuss
sinnenkitzelnder Musik, in berauschenden Nervenstimulanzien, in
Unterhaltungen über die Skandalaffairen aller Art.»110 Zeigt sich hier die
sozialistische Vision der Zukunft? Finden wir hier einen Ausdruck der
«Freiheit der Kinder Gottes?» Sowohl von sozialistischen wie von christlichen

Voraussetzungen gesehen erscheint August Bebel mehr als einmal
jenen Niederungen enger menschlicher Gemeinschaftsformen verhaftet,
von denen er sich mit seinen Abwehrgebärden gegen Kirche und Religion
gerade frei machen wollte.

IV. August Bebel und der religiöse Sozialismus

Neben seiner fortwährenden literarischen und politischen Beschäftigung
mit den Themen «Religion» und «Kirche» hat sich Bebel im Laufe seines
Lebens einige Male in direkter Weise Vertretern von Theologie und Kirche
gegenübergesehen, die ihn zu besonderen Stellungnahmen herausforderten
und die im einzelnen besondere Lichter auf sein Verständnis der christlichen
Kirchen werfen. Seine Kontrahenten sind verschiedenartig; bald katholische,

bald protestantische Theologen, bald kirchenkritische Schriftsteller.
Die Anlässe zur Auseinandersetzung erstrecken sich über Jahrzehnte. In
mancher Hinsicht äussert Bebel dabei Überzeugungen, die wir bereits zur
Kenntnis genommen haben, es fehlt aber auch nicht an überraschenden
Wendungen und Reaktionen. Merkwürdig ist, dass die Reihe mit einem
harten Schlagabtausch beginnt, dass dann aber offenere und feiner modulierte

Begegnungen folgen, die - ein Jahr vor Bebels Tod - in eine reine, fast
euphorische Durtonart einmünden. Wir berichten über diese Konfrontationen

in chronologischer Reihenfolge.

109 Hirsch 391 f.
110 Die Frau und der Sozialismus, 156.



44 Max Geiger; August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

1. Im Jahre 1875 (Bebel war damals 35 Jahre alt) kam es zu einer Polemik
zwischen Bebel und dem katholischen Kaplan Wilhelm Hohoff in Hüffe.111

Anlass dazu bot ein Teilabdruck einer Bebeischen Broschüre «Die
parlamentarische Tätigkeit des Deutschen Reichstages und der Landtage und die
Sozialdemokratie» in der Zeitung «Volksstaat» in Leipzig. Als katholischer
Kleriker fühlte sich Kaplan Hohoff durch die Bebeischen Anschuldigungen
«aufs äusserste kompromittiert». In einem Brief an die Redaktion des

«Volksstaats» warf er Bebel Illoyalität vor: Er mache die Kirche verantwortlich

für die Fehler ihrer Bekenner und die Religion für die Mängel und
Sünden ihrer Glieder; was einzelne verschuldeten, lege der sozialistische
Parlamentarier der Gesamtheit zur Last. Mit Berufung auf Franz von Assisi,
Vinzenz von Paul und zeitgenössische Gläubige verteidigte Hohoff die Reinheit

und Uneigennützigkeit des Glaubens zahlreicher Glieder der Kirche
und unterstrich, dass ausser den Schulmeistern und den Nachtwächtern
keine Beamtenkategorie dürftiger besoldet sei als der niedere katholische
Klerus. «Ich kann Ihnen beweisen, dass ich pekuniär schlechter gestellt bin
als ein Lakai oder eine Kammerjungfer.»112 Bebel muss die damit vollzogene
Herausforderung willkommen gewesen sein. Wie ein Hornusser holte er zu

m Christentum und Sozialismus. Eine religiöse Polemik zwischen Herrn Kaplan
Hohoff in Hüffe und August Bebel, dem Verfasser der Schrift: Die parlamentarische Tätigkeit
des Deutschen Reichstages und der Landtage und die Sozialdemokratie. Erste Auflage
1874. (Die Schrift enthält zwei Beiträge: Brief des Kaplans Hohoff an den «Volksstaat»,
ferner Antwort August Bebels). Die Auseinandersetzung August Bebels mit Kaplan
Hohoff ist nebst weiteren Abschnitten aus Bebels Buch <Die Frau und der Sozialismus)
unter dem Titel «Ist Religion für das Volk nötig? August Bebel über Christentum und
Kirche» 1958 neu herausgegeben worden.
Die erste Veröffentlichung von Bebels Antwort an W. Hohoff erfolgte in der Zeitung «Der
Volksstaat», dem Organ der sozialdemokratischen Arbeiterpartei und der internationalen
Gewerksgenossenschaften. Leipzig, Nr. 21, 20.2.1874; Nr. 24, 27.2.1874; Nr. 25,1.3.1874.
Dass August Bebel seinen Ausfall gegen die katholische Kirche ausgerechnet an Kaplan
Hohoff durchexerzierte, entbehrt nicht einer merkwürdigen Pointe. Kaum ein anderer
unter den katholischen Theologen des ausgehenden 19. Jh.s war für die Forderungen des

Sozialismus so aufgeschlossen wie Hohoff und anerkannte die Berechtigung der
Marxschen Kapitalismuskritik so uneingeschränkt wie er. Das kommt freilich in seinem
Brief an den «Volksstaat», der Bebel zu seiner Polemik veranlasste, noch wenig zum
Ausdruck. Aber es bleibt denkwürdig, dass der Prügelknabe Bebels ein Vertreter der
katholischen Kirche war, den W. Dirks heute «Priester und Sozialist» nennt. Zu W.
Hohoff vgl. W. Dirks, Wilhelm Hohoff. Rede zum 50. Todestag am 10. Februar 1973 in
Paderborn. Veröffentlicht in: Fragezeichen - bildungspolitische Zeitschrift. Paderborn,
6. Jahrgang, Heft 5/6 1972/73, ferner K. Kreppel, Entscheidung für den Sozialismus. Die
politische Biographie Pastor Wilhelm Hohoffs 1848-1923. Mit einem Vorwort von Walter
Dirks, 1974.

m Ist Religion für das Volk nötig? 7 ff.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 45

einem mächtigen Schlage aus und lancierte unter Verwendung der ihm zur
Verfügung stehenden geschichtlichen und naturwissenschaftlichen
Argumente einen massiven Angriff gegen die katholische Kirche, das Christentum

und die Religion überhaupt. Er zielte dahin, bei aller Anerkennung der
subjektiven Aufrichtigkeit von Tausenden von Gläubigen seine grundsätzliche

und schonungslose Verwerfung der Kirche als solcher zu rechtfertigen
und zu begründen. Was ist das Christentum? Menschenwerk wie jede andere

Religion, die Verschiebung alles Unverstandenen auf übersinnliche Wesen
wie das nur auf niedriger Kulturstufe ohne klare Vorstellung von der Natur
und den Naturereignissen möglich war. Was ist die auf solche Fundamenten
entstandene Kirche anderes als die Herrschaft einer Priesterkaste, die von
den herrschenden Klassen jedes einzelnen Volks unterstützt wird und die

«jeder Aufklärung und Weiterentwicklung des Menschen» entgegentritt,
Instrument zur «Unterdrückung der Menschheit» und nicht etwa eine
Stiftung «Göttlicher Offenbarung».113 Kein «mit den Forschungen und Entdek-
kungen der Naturwissenschaft einigermassen vertrautes Hirn» kann sich

weiterhin auf den Boden des auf Prügelkonzilien erstrittenen trinitarischen
und christologischen Dogmas stellen. Es handelt sich bei diesen «von den

Kirchenversammlungen zusammengestellten, zusammengestrittenen und
zusammengezankten Dogmen» um «rein menschliche Vorgänge», keineswegs

um «göttliche Offenbarungen».114 Gegen das Christentum und seine

angebliche «Wahrheit» spricht weiterhin der Umstand, dass die vergleichende

Religionsgeschichte beweist, dass es sich bei den christlichen Kultformen
und Glaubensvorstellungen kaum je um «selbständige, originale Ideen»,
sondern um die Nachahmung, sei es ägyptischer, sei es buddhistischer Vorlagen,

handelt.115

Auch die Bibel - gewiss ein «kulturhistorisches Werk von grosser Bedeutung»

ist der historischen und gesellschaftlichen Kritik schonungslos preisgegeben

und erweist sich «notwendig voll der stärksten und unlöslichsten
Widersprüche». «Kein Buch in der Welt hat denn auch mehr Menschen ins
Irrenhaus gebracht als die Bibel.»116 Die vorhandenen Handschriften der
Bibel weisen mehr als 50000 Abweichungen auf, die Beseitigung des
Christentums ist daher «vom Standpunkt des Fortschritts der Menschheit» aus
«eine Notwendigkeit»117. Auch die Berufung auf die christliche Moral hilft
nicht weiter: «Die Religion der Liebe, die christliche, ist seit mehr als

113 Ist Religion für das Volk nötig? 15.
114 Ist Religion für das Volk nötig? 17 ff.
115 Ist Religion für das Volk nötig? 20 ff.
116 Ist Religion für das Volk nötig? 23.
117 Ist Religion für das Volk nötig? 26.



46 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

achtzehn Jahrhunderten gegen alle Andersdenkenden eine Religion des

Hasses, der Verfolgung, der Unterdrückung gewesen..., und wenn es sich

um Krieg und Massenmord handelt, sind die Priester aller christlichen
Konfessionen noch heute bereit, ihren Segen zu geben.»118 «Das Christentum hat
die Menschheit in der Knechtschaft und Unterdrückung gehalten und ist bis
auf den heutigen Tag als vornehmstes Werkzeug politischer und sozialer
Ausbeutung benützt worden und hat dazu gedient» - man vergleiche nur die
Zustände, wie sie im päpstlichen Kirchenstaat herrschten.119 Darum gehört
das katholische Volk, «das sich müht, sorgt und arbeitet», auf die Seite der
Arbeiter und Sozialisten, die Führer der Kirche aber haben als «Hauptverteidiger

der Vorrechte, der Standes- und Klassenherrschaft» zu gelten.120

Hohoffs Ansicht, «wonach das Christentum dasselbe erstreben soll wie der
Sozialismus», trifft nicht zu. Vielmehr gilt: «Christentum und Sozialismus
stehen sich gegenüber wie Feuer und Wasser.»121

Im Vorwort zu einer neuen Auflage hat Bebel festgehalten, der Inhalt
seiner Schrift gegen Hohoff habe im Laufe der Jahre «heftigen Widerspruch
und fanatische Anfechtung gefunden.»122 Ebensosehr haben Bebels
Äusserungen weiteste Resonanz gefunden, sonst hätte seine Publikation nicht «ich
weiss nicht wieviel Auflagen» erlebt.123 Eigentlich wundert man sich darüber,
dass eine religions- und kirchenkritische Schrift wie diese einen solchen
Sturm zu erregen vermochte. Viele der hier vorgebrachten Argumente
scheinen uns völlig offene Türen einzurennen, andere haben für uns längst
nicht die Evidenz, die der Verfasser ihnen zuerkannte. Die starke Wirkung
von Bebels Anti-Hohoff zeigt, wie wenig Kirche und christliche Öffentlichkeit

bereit und geübt waren, unbeschadet des Glaubens an die in der Bibel
bekundete «göttliche Offenbarung» den menschlich-geschichtlichen Aspekt
der biblischen Schriften ernst zu nehmen und einer begründeten Kritik
Raum zu geben. Indem Bebel (gemeinsam mit zahlreichen andern Zeitgenossen

aus den verschiedensten Lagern) das Recht solcher Kritik postulierte
und erzwang, indem er auf die Wandlungen des Religionsbezuges der
bürgerlichen Gesellschaft aufmerksam machte, die nach freidenkerischen
Ansätzen (Feuerbach, David Friedrich Strauss) aus Angst vor der Sozialdemokratie

dem kirchlichen Ordnungsrahmen wieder einzufügen sich anschickte,

118 Ist Religion für das Volk nötig? 27.
119 Ist Religion für das Volk nötig? 28; 30 f.
120 Ist Religion für das Volk nötig? 33.
121 Ist Religion für das Volk nötig? 34.
122 Ist Religion für das Volk nötig? 5.
123 Ist Religion für das Volk nötig? 5. Die genaue Zahl der zahlreichen Auflagen ist nicht

auszumachen.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 47

hat er Gedanken formuliert, die für den christlichen Glauben durchaus nicht
nur negative Konsequenzen in sich schlössen und deren Recht wir gerade
heute nicht bestreiten sollten. Im übrigen ist der Schluss des Anti-Hohoff,
Christentum und Sozialismus verhielten sich zueinander wie Feuer und
Wasser (wie wir das in früheren Zusammenhängen bereits ausgeführt haben
und im folgenden noch zu präzisieren haben), nicht Bebels letztes Wort zur
Frage von Religion und Kirche geblieben.

2. Im Laufe seiner Bemühungen um die Klärung des Gegenüber von
Sozialismus und Christentum hat August Bebel die Abhandlung «Etude sur
les doctrines sociales du christianisme» der Autoren Yves Guyot und Sigis-
mond Lacroix ins Deutsche übersetzt und unter dem Titel «Die wahre
Gestalt des Christenthums» im Jahre 1876 veröffentlicht. In einer ausführlichen

Erklärung hat sich Bebel zu diesem Werk, dem er in manchen Punkten
völlig zustimmte, ergänzend geäussert und dabei zu den Fragen Geschichte,
Philosophie, Religion, Christentum und Protestantismus Meinungen
ausgesprochen, die für seine Sicht der Zusammenhänge wichtig sind.124

In Stil und Ton unterscheiden sich Bebels Erläuterungen zu den «Etudes

...» nicht unwesentlich von seiner antireligiösen Polemik gegen Hohoff.
Er schreibt weniger aggressiv, differenzierter und zeigt sich bereit, besonders

in den historischen Ausführungen mehr in die Einzelheiten zu gehen.
Wir heben hervor, was uns zum Verständnis von Bebels Geschichtsverständnis

und in seiner Wertung von Religion und Kirche wichtig zu sein scheint.
Zunächst wird aufs neue deutlich, dass Bebel von seinem marxistisch-sozialistischen

Ansatz aus Geschichte nicht als einen durch hervorragende
Einzelgestalten bestimmten, sondern weit mehr als einen durch soziale und ökonomische

Herrschaftsverhältnisse bestimmten Prozess zu sehen genötigt ist.
Die in den «Etudes...» vorgebrachte Parole «Hass dem Plato!»125 (weil
nämlich Plato als eine Hauptsäule reaktionärer Weltanschauung zu gelten
habe) scheint ihm daher verfehlt. «Nicht in der Persönlichkeit, sondern in
den materiellen Existenzbedingungen eines Zeitalters, d.h. in dem
gesellschaftlichen Zustand, aus dem heraus sich die Anschauungen einer Epoche
entwickeln, liegt der Schwerpunkt.»126 Es ist deutlich, dass sich Bebel mit
diesem Ansatz starken Strömungen der damals gültigen bürgerlichen und
geistesgeschichtlichen Geschichtsbetrachtung, die der genialischen Bedeu-

124 Glossen zu Yves Guyots und Sigismond Lacroix «Die wahre Gestalt des Christentums»

(Etudes sur les doctrines sociales du christianisme). Nebst einem Anhange: Über die
gegenwärtige und zukünftige Stellung der Frau. Erste Auflage 1878, im Jahre 1908 erschien
eine vierte, durchgesehene Auflage.

125 Glossen 1.
126 Glossen 2.



48 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

tung der Einzelpersönlichkeit einen viel stärkeren Wirkungsbereich
zuerkannte, frontal entgegenstellte. Seine Betrachtungsweise verschaffte ihm
auch den Schlüssel zur Erklärung der jahrhundertelangen Geltung des Plato-
nismus, und in der Verlängerung dieses Piatonismus - des Christentums.
Solange die sozialen Gegensätze einer auf Sklaverei, Leibeigenschaft und
Klassenherrschaft beruhenden Gesellschaft unangetastet blieben, «mussten
sich tief angelegte Naturen, welche den Verfall der Gesellschaft erkannten,
durch spekulative Untersuchungen eine neue Welt aufzubauen versuchen.
Sie verfielen der Utopie,»127 Darum Piatonismus, darum das Christentum:
Die Produkte einer in den sozialen Zuständen früherer menschheitlicher
Epochen wurzelnden Bemühung, als «die Entwicklungsgesetze der Menschheit

noch unbekannt waren»,128 der Versuch, das geistige Bedürfnis einer
bestimmten Schicht von «unter materiellem, physischem und geistigem
Druck seufzenden Massen» zu befriedigen.129 Auch der «Cäsarismus» ist
nach Bebel keineswegs eine geschichtliche Folge des Piatonismus, sondern
die eine wie die andere Erscheinung ist «das nothwendige Produkt einer in
Klassenkämpfen liegenden und sich zersetzenden Gesellschaft».130 «Der
Hang zum Mystischen und Übernatürlichen wird stets da vorhanden sein, wo
Elend und Armuth oder Übersättigung in Folge von Schwelgerei mit
Unwissenheit verbunden ist»,131 also durch das ganze Mittelalter hindurch. Auch
neuzeitliche Begebenheiten - «der <heilige> Krieg von 1870 hat es uns erst
gezeigt» - lassen erkennen, wie «Krieg, Seuchen und Unglücksfälle» in die
Flucht nach «jedem religiösen Charlatanismus» jagen.132 Religiöse Bewegungen

sind daher ausnahmslos sozialer und politischer Natur, auch dort, wo
sich die Menschen dieser Zusammenhänge gar nicht bewusst sind. So war
Luther «sein Leben lang ein bornierter Pfaff, dem alle politischen
Bestrebungen fern lagen», und doch waren die politischen und sozialen Veränderungen

der Reformationszeit weitsichtiger als die kirchlichen.133 Bebel hebt
hier in längeren Ausführungen hervor, dass von Luther an bis in die Gegenwart

«der Protestantismus keinen Vorzug vor dem Katholizismus hat».134

«Das protestantische Bonzentum ist seit der Zeit seines Bestandes stets und
überall das unbedingte und gefügige Werkzeug der Regierungen gewe-

127 Glossen 3.
128 Glossen 4.
129 Glossen 6.
130 Glossen 6.
131 Glossen 10.
132 Glossen 12.
133 Glossen 13.
134 Glossen 14.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 49

sen.»135 Die Bourgeoisie, auch die protestantische, hat sich auf Grund ihres
«wohl erkannten sozialen Interesses»136 ihrer voltairianischen und feuerba-
chischen Neigungen entledigt und sich als «Ausbeuterin der Arbeiterklasse»137

nicht nur dem Caesarismus, sondern auch der Kirche übergeben. Aber
die «Entwicklung geht ihren Gang», und die sich vorbereitende letzte grosse
soziale Umwälzung ist dadurch geprägt, dass sie nicht nach neuen Religionsformen

sucht, sondern «die Religion überhaupt negiert», und, «indem sie als

ihr Ziel die Vernichtung aller Herrschaft auf ihre Fahne geschrieben, sie alle
Formen dieser Herrschaft, also die sozialen und politischen wie die religiösen,

zu beseitigen trachtet».138 Konservative und Liberale aller Lager und
Interessen vereinigen sich «gegen die Vertreter der neuen revolutionären
Weltanschauung» zu einer einzigen grossen reaktionären Partei. Darum
kann nur «eine mächtige Umgestaltung der sozialen Verhältnisse, beruhend
auf der Gleichheit aller und unterstützt durch die moderne Wissenschaft...
dem Zaesarismus und der Herrschaft des Christentums ein Ende machen.
Nur eine Macht kann diese Umgestaltung vollziehen - der Sozialismus.»139

3. In den letzten Jahren des ausgehenden 19. und in der ersten Zeit des

beginnenden 20. Jahrhunderts hat im Leben August Bebels eine Begegnung
stattgefunden, die uns in besonderer Weise berührt und auch fasziniert, über
die wir aber auf Grund der uns zur Verfügung stehenden Quellen nur in
Andeutungen berichten können. Es ist sicher, dass sich Bebel und Christoph
Blumhardt140 getroffen haben. In den mir zur Verfügung stehenden Schriften
und Briefen Bebels bin ich zwar dem Namen Blumhardts nirgends begegnet.
Auch die dreibändige Selbstbiographie Bebels nennt den eigenwilligen
württembergischen Christen nicht. Aber in dem (ungedruckten) Briefwechsel
zwischen Blumhardt und dem Weberpfarrer Howard Eugster-Züst ist unter

135 Glossen 20.
136 Glossen 21.
137 Glossen 21.
138 Glossen 27.
139 Glossen 30. Vgl. dazu: Die Frau und der Sozialismus, 24. Kap., Die Zukunft der

Religion, 485ff.
140 In Möttlingen als Sohn von Johann Christoph Blumhardt 1842 geboren, studierte

Christoph Blumhardt Theologie und trat 1869 nach einigen Jahren Vikarstätigkeit in Bad
Boll an die Seite des Vaters. Nach dessen Tod übernahm er 1880 die Leitung von Bad Boll,
von der er sich erst in seinen letzten Lebensjahren zurückzog. Von 1900-1906 war Blumhardt

sozialdemokratisches Mitglied des Württembergischen Landtages. Nach seinem
Beitritt zur sozialdemokratischen Partei entzogen ihm die kirchlichen Behörden den
Pfarrertitel. In seinen späteren Lebensjahren zog sich Blumhardt wieder von der parteipolitischen

Tätigkeit zurück und widmete sich ganz seiner Verkündigungsaufgabe und seiner
seelsorgerischen Tätigkeit. Er starb 1919. Seine Wirkung auf die Begründer des religiösen
Sozialismus in der Schweiz, Hermann Kutter und Leonhard Ragaz, ist offenkundig.



50 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

dem 5. Juli 1900 zu lesen: «Ist Bebel, als er in Stuttgart war, wohl auch zu Dir
gekommen? Diese Frage hat mich oft bewegt.»141 Und in einem aus Bad
Boll, der Wirkungsstätte Blumhardts geschriebenen Brief an eine Frau Fie-
big wird am 30. September 1901 von Blumhardt erzählt. «Also Hr. Pfr. kam
vergnügt und befriedigt am Samstag heim. Er hat viele interessante Leute
kennengelernt und sich mit ihnen ausgesprochen. Sehr befriedigt sprach er
scheints über Bebel.»142 Es ist sicher anzunehmen, dass Blumhardt Bebel an
mehr als einem sozialdemokratischen Parteitag gehört und wohl auch
gesprochen hat.143 Leider hat sich uns bis jetzt keine Nachricht über den Inhalt
der Blumhardt-Bebelschen Gespräche eröffnet. Es sind damals zwei Zeitgenossen

zusammengetroffen, die sich, von sehr verschiedenen Anmarschwegen

herkommend, vor vergleichbare, ja entsprechende Horizonte gestellt
sahen, die in wesentlichen Punkten ihre Zeit und die in Angriff zu nehmenden

politischen Aufgaben ähnlich beurteilten, so sehr sie in der Begründung
ihrer Sicht und ihrer Urteile verschieden argumentierten. Der erwähnte
Briefwechsel Blumhardt-Eugster-Züst wie auch die Briefe Blumhardts an
seinen Schwiegersohn Richard Wilhelm144 zeigen, wie weit und geradezu
explosiv Blumhardt sich aus dem Vorstellungsbereich der damaligen
deutschen Theologie herausbewegt hatte und wie sehr sich seine Einsichten und
Überzeugungen mit denen Bebels und der Sozialdemokratie deckten. Auch
für Blumhardt ist zwischen dem «Pfaffenregiment» und den von Gott geliebten

«Massen, die selig werden müssen», ein unüberbrückbarer Gegensatz145.

Auch er fühlte sich von der Kirche als Institution geradezu grundsätzlich
losgelöst und befreit.146 Auch er wusste sich «unter das Proletariat
geworfen».147 Auch er war bereit, der «Vernunft» eine weit höhere Dignität
zuzuerkennen.148 Auch Blumhardt spricht vom «Geist des Fortschritts» unbefan-

141 Es handelt sich um den Brief Nr. 29. Der Briefwechsel befindet sich als Nr. 114/8-114/

25 im Nachlass Howard Eugster-Züst (1861-1932) in der Appenzell-Ausserrhodischen
Kantonsbibliothek in Trogen. Wichtige Hinweise zum Verhältnis Blumhardt-Bebel
verdanke ich Dr. Louis Specker, Rorschach, und Klaus-Jürgen Meier, Tübingen.

142 Brief im Blumhardt-Archiv Bad Boll.
143 Am Parteitag in Dresden (1903) trat Bebel als Redner auf (siehe Handbuch der

sozialdemokratischen Parteitage von 1863-1909. 1910,104 f.). Aber Ch. Blumhardt nahm
an diesem Parteitag nach mündlichen Angaben von Johannes Harder nicht teil. Er liebte es

nicht, «herumzureisen».
144 Chr. Blumhardt, Christus in der Welt. Briefe an Richard Wilhelm, herausgegeben

von A. Rieh, 1958.
145 Christus in der Welt 34.
146 Christus in der Welt 38.
147 Christus in der Welt 45.
148 Christus in der Welt 26.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 51

gen-positiv und bezeichnete die Haltung der liberalen Parteien als von der
Angst durch die Sozialdemokratie geprägte Reaktion (wenn er schon dieser
wiederum die Weisheit absprach, die Achtung der Gegner zu gewinnen).149
Seine Kapitalismuskritik ist nicht nur von ähnlicher Schärfe wie diejenige
der Sozialisten, er bedient sich auch ähnlicher Begriffe. «Es ist eben das

Capital, das überall gleiche Stimme und Ton hat, dieses will den Frieden
haben, damit es seine Ausbeutergeschäfte ungestört bei der dumpfen Volksmasse

machen kann... Das soziale Ringen der unteren Klassen wird nicht
verstanden und als verbrecherisch gebrandmarkt, weil es allerdings revolutionär

ist gegenüber dem Bestehenden.150 Ebenso grundsätzlich und
entschieden ist Blumhardts Verneinung der offiziellen Deutschlandpolitik:
«Der Feind, der in den Nationalitäten steckt, ist der Feind Gottes... Nicht
die Kriegsscharen, sondern die Scharen der Armen und Bedrückten sind
sein (sc. Gottes) Volk der Zukunft.»151 Bei all diesen Übereinstimmungen
und tief angelegten Konvergenzen bleibt freilich der Unterschied, dass dort,
wo Bebel von «Natur», von «Entwicklung», von der Realität der strahlenden
Idealitäten Freiheit, Gleichheit und Versöhnung spricht, Blumhardt «Reich
Gottes» und «Jesus Christus» sagt: «...Jesus lebt und siegt mehr und
mehr.»152 Und Blumhardt denkt offenbar nicht daran, den Namen Jesus

Christus und die Herrschaft Christi als Chiffren zu verstehen, die gegen
irgendwelche anderen Begriffe austauschbar gemacht werden könnten.

Die Beziehung Bebel-Blumhardt sieht sich an wie die Errichtung einer
sehr schmalen Brücke, die zwischen zwei abgrundtief getrennten Talseiten
geschlagen werden sollte. Vielleicht ist diese Brücke noch etwas breiter und
tragfähiger, als wir zurzeit wissen. Howard Eugster-Züst, der schon genannte

Blumhardt-Verehrer, hat sich seinerseits an den Historiographen der
deutschen Sozialdemokratie, Franz Mehring, gewendet, «...ich... bin...
dankbar, dass Du Mehring geschrieben. Es gilt jedenfalls eine weitere
Verbindung, und die Herren sollen uns kennenlernen. Du musst Dir aber
bewusst werden, dass Du damit den ersten Schritt getan hast, dem ein
zweiter folgen wird, einfältig und ganz das Volk der Proletarier als das

Zukunftsvolk Jesu Christi zu (unleserliches Wort).»153 Im Kreise der Blum-

149 Christus in der Welt 169.
150 Brief 46 an Eugster-Züst vom 13.12.1902.
151 Christus in der Welt 134.
152 Christus in der Welt 166.
153 Brief 21 vom 15.1.1900. Franz Mehring (1846-1919), Politiker und Schriftsteller auf

dem linken Flügel der deutschen Sozialdemokratie. Wichtig als Historiker durch seine
Geschichte der deutschen Sozialdemokratie (4 Bde., 1897/98) und durch seine Karl-Marx-
Biographie (1918).



52 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

hardt-Freunde behielt Bebel einen guten Namen. Aus besonderen Gründen
(von denen gleich gesprochen werden soll) hat Hermann Kutter in seinem
Buch «Die Revolution des Christentums» (1908) Bebel zitiert.154 Und Karl
Barth hat als Pfarrer von Safenwil nach Bebels Tod ausführlich zu seiner
Gemeinde über diesen Sozialisten gesprochen und seine entschieden positive

Würdigung gegen den dagegen ausgesprochenen Widerspruch vierzehn
Tage später noch einmal bestätigt. «Heute vor vierzehn Tagen ist in Zürich
ein Mann zur Erde bestattet worden, dessen Leben und Wirken zweifellos
auch eine solche Gottesstimme gewesen ist, der man im Grunde nicht
widersprechen kann. Es ist der alte August Bebel, der Führer der deutschen
Sozialdemokratie. Wenige unsrer Zeitgenossen sind zu ihren Lebzeiten so

leidenschaftlich angegriffen worden, wenige Menschen überhaupt haben auf
eine so lange Kampfes- und Leidensgeschichte zurückblicken dürfen wie
dieser Streiter für das Ideal einer neuen Menschheit. Aber nun dieses Leben
abgeschlossen ist, gestehen alle nüchtern und überlegen Denkenden, weit
über die Grenzen seiner Partei hinaus, das das ein schönes, grosszügiges
Leben gewesen sei, dass es etwas Grossartiges sei um einen solchen Mann,
der sich so ganz hingab und einsetzte für den Aufstieg der Arbeiterklasse,
für den Völkerfrieden, für eine gerechte, ehrliche Weltordnung.»155 Das auf
vielen Kanzeln der Schweiz oder gar Deutschlands so oder ähnlich auf
Bebels Tod reagiert wurde, ist freilich nicht anzunehmen. Es war eine recht
einsame und isolierte Schweizer Stimme, die sich im sonntäglichen Gottesdienst,

im Talar, zum Sozialisten Bebel bekannte.
Ein briefliches Urteil über Bebel nach dessen Tod haben wir auch von

Howard Eugster-Züst. Er schreibt am 19. August 1913 an Christoph Blumhardt:

«Letzten Sonntag stand ich am Sarge Bebels. Fünfzehn Reden sind
auf dem Friedhof gehalten worden. Ich bin froh, dass ich nach der ersten
fortgehen musste. Auf Bebels Kraft und Geist und die Fortschritte des

Sozialismus gründet sich keine Hoffnung für die Menschheit. Das sind üble
Gerüchte! Aber in ihm war etwas wirksam, was von dem <Ich will selbst
reden> in den letzten 70 Jahren ausgegangen ist, und dem wollen wir die
Ehre geben beim Abschluss dieses reichen Menschenlebens. Wie wichtig ist
doch, dass wir die stetsfort stillen Hörenden bleiben und alles, alles von dem

grossen Ich erwarten, das sich kund gibt unter uns.» (Zum Briefwechsel
Blumhardt-Eugster-Züst vgl. Anm. 141.) Barth und Eugster urteilen über
Bebel nicht einfach gleichlautend. Aber bei aller Zurückhaltung (in der sich
des späteren Blumhardts Stellung zur Sozialdemokratie widerspiegelt) ist

154 S. 18; 144.
155 K. Barth, Gesamtausgabe, I Predigten 1913,1976, 434; 438; 470.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 53

doch auch Eugsters Äusserung über Bebel anerkennend und positiv. Zwei
einsame Stimmen, die eine Berührung zwischen Kirche und Sozialdemokratie

beinhalten, die es also doch gegeben hat.
4. Im Jahre 1904 erschien im Albert Müller-Verlag Zürich ein Buch des

reformierten Pfarrers Hermann Kutter, der seit einigen Jahren in der Zürcher

Kirchgemeinde Neumünster wirkte: «Sie müssen. Ein offenes Wort an
die christliche Gesellschaft.» Eine zweite, unveränderte Auflage des Buches
erschien im gleichen Jahre bei Hermann Walther in Berlin. Es war nicht
Kutters erstes Buch. Neben zahlreichen Aufsätzen in verschiedenen
Zeitschriften hatte er 1897 und 1898 (als er noch Pfarrer in der bernischen
Gemeinde Vinelz war) zwei wissenschaftliche Bücher aus dem Gebiet der
Patristik und der Mediaevistik veröffentlicht,1561901 dann einen Predigtband
über Lukastexte «Die Welt des Vaters» und 1902 ein systematisches Werk
philosophisch-theologischen Inhalts: «Das Unmittelbare, eine Menschheitsfrage.»

Schon im Buch über den mittelalterlichen Theologen Wilhelm von
St. Thierry klingt die soziale Frage an, und in den beiden nächsten Büchern
verstärkt sich das Interesse daran deutlich. Dennoch bildet «Sie müssen»
einen Neuanfang. Es ist das erste einer Reihe von rasch folgenden weiteren
«Kampfbüchern»,157 in denen nicht einfach die soziale Problematik der Neuzeit,

sondern die sozialdemokratische Bewegung als solche thematisiert
wird. Im Unterschied zur damaligen Theologie im deutschen Raum bedeutete

Kutters Vorstoss insofern die Wahl einer neuen Tonart, als er sich die
sozialistische (auch von Bebel geäusserte) These zu eigen machte, der
Sozialismus als geschichtliche und politische Bewegung habe das Erbe der christlichen

Kirche angetreten und suche das zu verwirklichen, was die Christen
eigentlich von ihrem evangelischen Ansatz her durchsetzen müssten. Kutter
will den Gott der Väter keinesfalls relativieren und auf die Seite stellen. Im
Gegenteil: Sein leidenschaftliches Bemühen zielt dahin, die Christenheit zu
diesem Gott zurückzuführen. Dieser Gott bedient sich nun der Sozialdemokratie

zur Durchsetzung seiner Herrschaft, zur Auflösung von «Übel und
Sünde, Schlechtigkeit und Finsternis», zur «Überwindung des Argen» und
zur Durchführung der «Liebe zum Geringen.»158 Die von den Christen und
Theologen gegen die Sozialdemokratie vorgebrachten Einwände (die
Sozialdemokratie leugnet das Dasein Gottes, sie zerstört die christliche Wahrheit,

sie erstrebt Alleinherrschaft durch gewaltsamen Umsturz der Verhält-

156 Clemens Alexandrinus und das Neue Testament, 1897, Wilhelm von St. Thierry, ein

Repräsentant der mittelalterlichen Frömmigkeit, 1898.
157 Gerechtigkeit (Römerbrief Kap. I—VIII). Ein altes Wort an die moderne Christenheit,

1905, Wir Pfarrer, 1907, Die Revolution des Christentums 1908.
158 Sie müssen, 7.



54 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

nisse, sie anerkennt weder Sünde noch Geist und verwirft Recht, Moral und
Vaterland) haben demgegenüber kein Gewicht. Die Kirche hat nicht nur die

Bedeutung der sozialen Frage zu beachten, sie muss anerkennen, dass der
lebendige Gott in der Sozialdemokratie sein Werk treibt. Es ist nicht zu
übersehen, dass Kutters Ausführungen auf Blumhardtschen Gedanken
aufbauen - Kutter ist zehnmal in Bad Boll Gast in Blumhardts Haus gewesen.
Blumhardt dürfte Kutter auch die Anregung zu seinem Titel geliefert haben.
In einer seiner zwischen 1896 und 1900 gehaltenen Andachten über Joh 14,

23.24 sagt Blumhardt: «Ja, sie müssen - ohne dass sie an Christus glauben,
müssen sie seinen Willen tun, und zuletzt wird Christus als der ihnen erscheinen,

von dem heute alles Gute ausgeht...»159 Was bei Blumhardt mehr
zeugnishaft-aphoristisch ausgesprochen ist, hat Kutter dann systematisch
ausgebaut und zu einer theologischen Gesamtschau entwickelt. Er verstand

es, sprachlich beeindruckend, philosophisch geschult und persönlich mutig
(das Buch trug ihm ein Abberufungsverfahren seiner Kirchgenossen ein, das

vor allem von den pietistischen oder orthodox gesinnten unter ihnen in Gang
gesetzt wurde, ohne freilich zum Erfolg zu kommen) das Thema Sozialdemokratie

literarisch und theologisch zur Bedeutung zu erheben.
Es dürfte mit dem in Berlin erfolgten Erscheinen der zweiten Auflage von

«Sie müssen» zusammenhängen, dass August Bebel auf Kutters Buch
aufmerksam wurde. Dass er das Buch nicht nur las, sondern ihm auch gleich
eine ausführliche Besprechung widmete, darf nicht als Selbstverständlichkeit

gewertet werden. Schliesslich war Kutter eine «Pfaffe», installierter
Pfarrer einer protestantischen Landeskirche und daher der Vertreter einer
«Klasse», von der Bebel wenig Gutes erwartete. Dennoch schrieb er seinen

Aufsatz, der Sonntag, den 22. Mai 1904, in der ersten Beilage des Berliner
Volksblattes «Vorwärts»160 erschien und der dann unter der Überschrift «Sie

müssen» am 25. Mai 1904 auch auf der ersten Seite der Zeitung «Schwäbische

Tagwacht» abgedruckt wurde. Zwar ist die Autorschaft Bebels nur auf
Grund der Initialen A.B. indiziert. Dennoch haben wir sicheren Anlass, in
Bebel den Verfasser zu sehen. Einmal ist es Bebels Sprache, die wir vernehmen.

Ferner wird in einem im Jahre 1911 versandten Prospekt des Verlags
Eugen Diederichs, Jena161 (der neben anderen Büchern Kutters 1910 «Sie

müssen» in dritter Auflage publiziert hatte), aus der Besprechung des Berliner

Vorwärts unter Hinweis auf August Bebel zitiert.

159 Chr. Blumhardt, Eine Auswahl aus seinen Predigten, Andachten und Schriften,
herausgegeben von R. Lejeune, 3. Band, 1936, 307f.

160 21. Jahrgang, Nr. 119.
161 Im Besitz von Andreas Lindt, Bern.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 55

Man wird Verständnis dafür haben, dass Bebel es nicht als seine Aufgabe
ansieht, sich mit Kutter «über die Richtigkeit oder Unrichtigkeit seiner

religiös-philosophischen Auffassungen auseinanderzusetzen». Lapidar stellt
er fest: «Für uns kommen diese nicht in Betracht.» Man wird es auch

verstehen, dass Bebel mit einer gewissen hämischen Lust darauf aufmerksam

macht, wie in dem Buche «Sie müssen» «... ein Geistlicher mit der
Bibel in der Hand diejenigen angreift und widerlegt, die sich sonst als

Erbpächter aller Bibelweisheit und des Christentums betrachten», wie hier
nicht nur die Kirche in ihrer Gesamtheit, sondern auch angeblich sozial

aufgeschlossene Protestanten wie Adolf Stoecker und Friedrich Naumann
angegriffen und zurückgewiesen werden. Bebel hebt hervor, was Kutter
bejahend und anerkennend über die Sozialdemokratie aussagt und berichtet
besonders ausführlich über das, was der «orthodoxe Pfarrer» über das Thema

«Revolution» ausführt. «Wo immer man das Neue Testament aufschlage.

Die Gesellschaft hat kein Recht, über Revolution zu klagen. Dieser
Vorwurf ist in ihrem Munde - wir wiederholen es - eine unerträgliche
Heuchelei.» Auch Kutters Betonung der Herrschaft des Mammon über
Gesellschaft und Kirche wird von Bebel sorgsam registriert. In mancher
Hinsicht scheint der Zürcher Pfarrer nach Bebels Urteil den Sozialismus
besser verstanden zu haben als manche Sozialdemokraten. Im Zusammenhang

unserer Bemühung um ein Verständnis Bebels gewinnt der Schlussatz
seiner Rezension Gewicht: «Mag Kutter von seinem religiösen Standpunkt
aus, furchtlos wie er ist, erklären: <Gottes Verheissungen erfüllen sich in der
Socialdemokratie, sie müssen>, wir nehmen auch diese <Mission> mit in den
Kauf und begrüssen jeden als Bundesgenossen, aus welchem Lager er immer
stammt, der unsre Bestrebungen aufrichtig unterstützt und die bestehende
sociale Ordnung bekämpft.» Nicht nur erweist sich Bebel hier frei, auch
kirchliche Stimmen aufmerksam und zustimmend zur Kenntnis zu nehmen,
er lässt sich sogar theologische Begründungen gefallen (wenn er auch nichts
mit ihnen anzufangen weiss), wenn sie im Dienste der sozialistischen Zielsetzung

die Möglichkeit zur Kooperation eröffnen. Auch von sozialdemokratischer

Seite erweist sich hier die Bereitschaft zu einem Brückenschlag zu
kirchlich gesinnten Zeitgenossen, wie bescheiden wir diese Versuche auch
einzuschätzen haben. Bebel und Kutter standen miteinander in brieflichem
Verkehr. In einem von der Familie Hermann Kutters zusammengestellten
Briefverzeichnis ist für das Jahr 1910 der Eingang eines Briefes notiert, der
die Frage «Christentum und Sozialismus» behandelt haben muss. Leider ist
der Brief verloren gegangen. Auch Briefe Kutters an Bebel (die wohl
geschrieben worden sein dürften) lassen sich nicht mehr auftreiben.



56 Max Geiger; August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

5. In seiner Bettagspredigt 1913 hat der Safenwiler Pfarrer Karl Barth
seiner Gemeinde im Rückblick auf das vergangene Jahr folgendes in Erinnerung

gerufen: «Zweimal seit dem letzten Bettag hatte unser Land die Ehre,
besondere Veranstaltungen zur Erhaltung des Weltfriedens auf seinem
Boden sich abspielen zu sehen. Im November vereinigten sich in Basel die

Abgeordneten der sozialdemokratischen Arbeiterschaft aller Länder, in den

geheiligten Räumen des Basler Münsters haben sie in internationaler
Einmütigkeit und Entschlossenheit dem Kriege den Krieg erklärt...»162 Von
vielen der über 500 Delegierten (aus 24 sozialdemokratischen Parteien) ist
dieser internationale Friedenskongress als ausserordentlich eindrückliche
und starke Versammlung empfungen worden. In seinen Schlussworten
sprach August Bebel von einer «Tagung, die in den Annalen der Internationalen

Arbeiter-Assoziation mit goldenen Lettern eingetragen werden
wird.»163 Wir haben Anlass, von einem Kulminations- und Schlusspunkt des

Vorkriegs-Sozialismus zu reden, von einem Sozialismus, der sich uns in
geradezu jungfräulicher Reinheit und schönster Idealität darstellt, ungebrochen

in seinen Hoffnungen, eindeutig in seiner Sprache, scheinbar
unerschütterlich in seinem Vertrauen auf den «Bund der Arbeiter der Welt, die

grosse allgemeine Internationale», die sich in einer heillos gespaltenen
bürgerlichen Welt rüstet, «den Kampf mit allen Feinden aufzunehmen.»164 Bis
sich dann, zwanzig Monate später, die grosse Ernüchterung und Enttäuschung

einstellte, als die sozialdemokratischen Parteien in ihren Ländern
den Kriegskrediten der bürgerlichen Regierungen ihre Zustimmung gaben,
die Kraft der Internationalen sich als Täuschung erwies und die Szenerie des

weltweiten Sozialismus sich ausserordentlich komplizierte und verdüsterte.
Aber als das geschah, war Bebel tot. Markus Mattmüller hat im zweiten
Band seiner Ragaz-Biographie den «denkwürdigen Friedenskongress der
Sozialistischen Internationale» in seiner Vorgeschichte, seiner Durchführung

und seiner Bedeutung ausführlich und bis in die Einzelheiten dargestellt

und erläutert.165 Am 24. November, an einem Sonntagnachmittag,
bewegte sich ein imposanter Demonstrationszug vom Kasernenhof in das festlich

illuminierte Münster, wo vor etwa fünfeinhalbtausend Zuhörern acht
bekannte sozialistische Redner aus den verschiedensten Ländern ihrer
Friedensbereitschaft Ausdruck gaben, ohne dass freilich vom Kongress (auch
nicht in den Montagsverhandlungen in der Burgvogtei) eine klare Anwei-

162 K. Barth, Predigten 1913 (vgl. Anm. 155), 478.
163 Hirsch 229.
164 Hirsch 230.
165 M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus. Eine Biographie.

Bd. II 1968, 3-17.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 57

sung für das Verhalten der Arbeiterschaft bei einer Kriegsdrohung gegeben
wurde und ohne dass es gelang, die bestehenden Gegensätze wirklich zu
überwinden. Was in unserem Zusammenhang interessiert, ist die Frage nach
der Berührung zwischen internationaler Arbeiterbewegung und reformierter

Kirche. Wie ist es möglich geworden, dass die kirchlichen Behörden
Basels ihre Zustimmung zur Benützung des Münsters gegeben haben? Wie
lässt sich diese Zustimmung werten und wie haben die Vertreter der
Arbeiterorganisation darauf reagiert? Mattmüller berichtet über diese
Vorgeschichte auf Grund eines von Antistes Arnold von Salis zusammengestellten
Dossiers.166 Wir haben aus den Akten des Basler Kirchenrates Einsicht in
das Protokoll des für die Bewilligung zuständigen Kirchenvorstandes der
Münstergemeinde nehmen können, der in seiner Sitzung vom 13. November
1912 (also erst elf Tage vor der Durchführung des Kongresses!) die «Bewilligung

des Münsters für die Friedenskundgebung des internationalen Arbei-
tercongresses auf den 24. Nov.» erteilte. Nach dem Bericht dieses Protokolls

- der sich mit den Informationen, die Mattmüller mitteilt, nicht völlig zur
Deckung bringen lässt - wurde ein Gesuch des «internationalen Socialisten-

congresses» um die Münsterbewilligung für eine Friedensversammlung vom
Präsidenten (Antistes von Salis) «mit wohlerwogenen Gründen» zuerst
abgewiesen. Die Gesuchsteller - der freisinnige Synodale G. Krebs und
Gesinnungsfreunde - rekurrierten darauf an den Kirchenvorstand und machten
darauf aufmerksam, «dass die officielle Bezeichnung der Versammlung
nicht laute internationaler Socialisten>, sondern internationaler Arbeiter-
congress>.» Es folgte darauf eine Diskussion, an der sich die Pfarrer Handmann,

Birnstiel, Geizer, Rektor Flatt, Prof. Vischer und der Präsident
beteiligten (Nationalrat Oberst Iselin als weiteres Mitglied des Kirchenvorstandes

war nicht anwesend). In der Abstimmung, an der sich der Präsident
nicht beteiligte, wurde einstimmig folgende Antwort an die Gesuchsteller
beschlossen: «In Beantwortung Ihres Schreibens vom 12. November bewilligt

der Kirchenvorstand der Münstergemeinde die Benützung der Münster-
Kirche für den Zweck der Friedenskundgebung des internationalen Arbei-
tercongresses auf den 24. Nov. von nachmittags 3 Uhr an, in der Vorraussetzung,

dass die Würde des Ortes sowohl durch die Redner als auch durch die

Versammlung gewahrt bleibe. Für die Benützung gelten die reglementarischen

Bestimmungen.»
Es ist nicht allzuviel, was über die tieferen Beweggründe, die schliesslich

zur Bewilligung führten, aus diesem Protokoll zu entnehmen ist. Deutlich
ist, dass die Bezeichnung der Friedenskundgebung als eine solche des «inter-

166 Akten des Basler Kirchenrates.



58 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

nationalen Arbeitercongresses» gegenüber der Nennung des «internationalen

Socialistencongresses» eine Erleichterung für die bewilligende Behörde
bildete - offenbar wirkte «Arbeitercongress» allgemeiner, unverbindlicher
und weniger provozierend als der parteipolitisch akzentuierte Begriff des

«Socialistencongresses». Aber auch so muss die Erteilung der Bewilligung
überraschend, ja in gewissem Sinne erstaunlich genannt werden. Wenn man
die Zusammensetzung der kirchlichen Leitungsgremien der Basler Kirche
im zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts untersucht, so zeigt sich, dass

diese Kirche fast vollständig von Vertretern der mittleren und oberen
Gesellschaftsschicht der Stadt repräsentiert wurde, unter denen Arbeitervertreter

oder gar aktive Sozialisten gänzlich fehlten.167 Es dürfte zutreffen,
wenn die Zustimmung zum Gesuch mit der bis 1908 am Münster zu Basel
sich erstreckenden Wirksamkeit von Leonhard Ragaz in Verbindung
gebracht wird. Auch der Hinweis auf die nicht nur vereinzelten Blumhardtfreunde

unter den Basler Protestanten hat seine Berechtigung,168 obwohl
Blumhardt im damaligen Zeitpunkt längst nicht mehr politisch aktiv war und
sich wieder sehr viel stärker auf Verkündigung und Glaube an die kommende

Gottesherrschaft konzentriert hatte. Ob die Entsprechung des Gesuches
als Hinweis auf die in der Schweiz anders gelagerten Verhältnisse im Gegenüber

von Kirche und Sozialdemokratie gewertet werden darf, ob sich darin
ein Anzeichen auf eine bejahendere Beurteilung der Arbeiterbewegung
durch die Kirche ausspricht, ist schwer zu beurteilen. Es scheint, dass die
kirchlichen Stimmen, die teilweise heftig den Beschluss der Basler Kirche
kritisierten, vor allem aus Deutschland stammten.169

Im zweiten Jahresbericht der Evangelisch-reformierten Kirche des Kantons

Basel-Stadt (nach iherer 1911 erfolgten Trennung vom Staate) findet
sich der Passus, dass der Kirchenleitung nach der Durchführung der
Friedenskundgebung «.. .vom Kongressbureau sowohl, als von der Geschäftsleitung

der sozialdemokratischen Partei der Schweiz warme Dankschreiben,
von anderer Seite aber auch gegenteilige Meinungsäusserungen
einliefen.»170 Unter denen, die nicht nur warm, sondern geradezu herzlich dankten,

befanden sich nicht nur schweizerische Sozialdemokraten, sondern
auch August Bebel. In seinen Schlussworten am 25. November sprach er
folgende Wort: «Dann aber, Parteigenossen, möchte ich auch der Kirche

167 Das zeigen die im Archiv des Basler Kirchenrates einsehbaren Verzeichnisse der
kirchlichen Gremien (Kirchenrat, Synode, Kirchenvorstände) in den zwei ersten
Jahrzehnten des 20. Jh.s.

168 M. Mattmüller a.a.O. B. II, 14.
169 M. Mattmüller a.a.O. B. II, 13.
170 Archiv des Basler Kirchenrates, Jahresbericht 1912, 16.



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 59

besonders danken (Beifall). Ich freue mich, dass gerade ich als Atheist den
kirchlichen Behörden Dank aussprechen kann, dass sie uns gestern das

prachtvolle Münster zur Verfügung gestellt und uns mit Glockenläuten
empfangen haben, als käme ein Grosser der Erde, ein Bischof oder ein Papst
(Eleiterkeit und Beifall). Parteigenossen, dieses Zeichen wirklich christlicher

Toleranz ist leider in der Christenheit nur gar zu selten. Das Gegenteil
ist heute die allgemeine Anschauung in der Christenheit, und besonders uns
gegenüber, die wir als Feinde der Religion, der Ehe und der Familie dargestellt

werden, als die Umstürzler, die alles durcheinanderwerfen wollen. Ich
bin freilich der Überzeugung, dass, wenn heute der christliche Heiland
wiederkäme und diese vielen christlichen Gemeinden, diese Hunderte von
Millionen sähe, sie sich heute Christen nennen, es aber nur dem Namen nach

sind, dass er dann nicht in ihren Reihen, sondern in unserem Heer stehen
würde (stürmischer Beifall).»171 In seinen weiteren Ausführungen hat Bebel
recht massiv die Heuchelei der christlichen Kirchen angeprangert und die

Vermutung ausgesprochen, dass die christlichen Prediger, die die
Weihnachtsbotschaft ausrufen, «vielleicht mit noch grösserer Wollust auf die
Kanzel steigen und das Volk zu dem männermordenden, menschenvernichtenden,

alles zerstörenden Kriege zu begeistern» im Stande sein könnten.172

Dass auch Sozialisten ihre Ideale verraten und in verderbliche Kriegsbegeisterung

verfallen könnten, schien ihm zu jenem Zeitpunkt offenbar gänzlich
unmöglich. Trotz dieser negativen Akzente überwiegt in Bebels Ausführungen

der positive, der dankbare Ton. Es ist nicht zu verkennen, dass er den
erlebten Hautkontakt zwischen Kirche und organisierter Arbeiterschaft be-

grüsst und dass er damit auch für die verhärteten deutschen Verhältnisse die

Gegebenheit eines Zusammengehens nicht einfach von sich gewiesen hat.

V Christentum und Sozialdemokratie

Wir sind ausgegangen von der Frage nach der Beziehung zwischen der
christlichen Kirche und der Sozialdemokratie. Wir haben diese Beziehung
als eine gestörte und verschüttete bezeichnet, wenn wir uns auch vor
einseitig-pauschalen Urteilen warnen liessen. Wir kommen zum Schluss auf unsere

Eingangsfrage zurück: Was ist im Umgang mit August Bebel über das

Verhältnis von Christentum und Kirche zur modernen Arbeiterbewegung
und zum Sozialismus zu konstatieren und zu vernehmen? Eine eindeutig-

171 Hirsch 230.
172 Hirsch 230.



60 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

undialektische Antwort lässt sich nicht geben. Wir werden zu Feststellungen
auf zwei Ebenen genötigt:

Zunächst zeigt sich die Beziehung stark durch Gegensatz bestimmt.
Christentum und Sozialismus, so hat es Bebel in seinem «Antihohoff» ausgesprochen,

verhalten sich zueinander wie Feuer und Wasser. Bebels Stellung zu
Kirche und christlichem Glauben entspricht dieser Überzeugung. Im
sozialdemokratischen Parteiempfinden sind die christlichen Kirchen sowohl
Instrumente der bürgerlichen Klassenherrschaft als auch Hüterinnen von
wissenschaftlich unhaltbaren Glaubensvorstellungen. Für die notwendigen
Forderungen der Arbeiterklasse haben sie kein Verständnis, und es ist von
ihnen als grossen gesellschaftlichen Organisationen nichts, aber auch gar
nichts Hilfreiches zu erwarten. Mit der bürgerlich-konservativen reaktionären

Herrschaftsschicht sind auch sie zu bekämpfen, und mit dem sich
vollziehenden Wandel in den Strukturen der gesellschaftlichen Verhältnisse werden

sie von innen heraus, gewissermassen von selbst, überflüssig und überfällig

werden. Unter den Vertretern von Kirche und Theologie, denen Bebel
sich gegenüber sah, hatten zahlenmässig die meisten gegenüber der
Sozialdemokratie eine entsprechend negative und ablehnende Einstellung. Erinnern

wir uns an die Aussagen Hans von Schuberts: Die organisierte
Arbeiterbewegung ist Ausdrucksform einer kämpferischen Gottlosigkeit, ein
Feind, mit dem zu paktieren verboten sein müsste.

Prüft man diese Gegensätzlichkeiten aufgrund der historischen
Bedingungen, unter denen sie entstanden, so stösst man auf eine doppelte zeitbedingte

Belastung, die nur schon ein Gespräch zwischen den beiden feindlichen

Schichten und Gruppen ausserordentlich erschwerten und verunmög-
lichten. Der Sozialismus zeigt sich belastet durch eine massive, von
kritischen Erwägungen so gut wie völlig unangefochtenen
Wissenschaftsgläubigkeit. Naturwissenschaft, Gesellschafts- und Geschichtswissenschaft

führen zu immer gefestigteren Erkenntnissen, und diese Erkenntnisse
fordern ein Denken, in dem religiöse Ansätze und Überzeugungen keinen
Platz mehr haben, sondern sich als Ausdrucksformen früherer, «zurückgebliebener»

Kulturstufen erweisen. Die Überzeugung, mit Hilfe des Denkens
den Glauben nicht nur überflüssig machen zu können, sondern ihn als

falsifizierbar und gegen fortschrittliche Erkenntnis gerichtet zu beweisen,
teilte in unserem Zeitraum freilich nicht nur die Sozialdemokratie, sondern

vor ihr und mit ihr die an den Schulen und Universitäten vertretene «Wissen-
schaft> überhaupt. Die besonders wissenschaftsgläubigen Sozialdemokraten
(die sich über die Zusammenhänge ihres Wissenschaftsglaubens mit dem
Denken und Handeln der bürgerlichen «Klasse» wenig Gedanken machten)
meinten sich in grosser subjektiver Aufrichtigkeit in unanfechtbarer Posi-



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 61

tion: als «Denkende» und «Wissende» musste ihnen der Glaube an Gott und
erst recht die kirchliche Formulierung dieses Gottesglaubens im trinitari-
schen und christologischen Dogma und im Selbstverständnis der Kirche als

endgültig überholter Ausdruck eines unhaltbar gewordenen Aberglaubens
erscheinen.

So konnte der Antrieb, sich mit «Kirche» zu beschäftigen, nur ein negativer

sein und sich nur auf die gesellschaftspolitische Ebene beziehen. So

etwas wie ein Dialog oder gar die Entdeckung von Gemeinsamkeiten konnte
sich von diesen Voraussetzungen aus nur schwer entwickeln. Die zeitbedingte

Belastung der Kirche zeigt sich als eine zweifache, wobei sich die zuerst
erwähnte als weniger tief veranlagt und leichter zu beheben (oder jedenfalls
aufzulockern) erwies als die zweite. Die Kirche, der Bebel und seine
Sozialdemokraten gegenüberstanden, war in starker Weise blockiert durch
Werturteile und Vorstellungen ihrer nationalen und kulturellen Tradition. Sie

war durchdrungen vom Gefühl der Rechtsmässigkeit und der ausserordentlichen

Würde dieser Tradition, und sie war weithin ausserstande, sich dieser
überlieferten Autorität kritisch und distanziert gegenüberzustellen. Es
schien ihr selbstverständlich, dass die Grundwerte dieser Tradition mit der
biblischen Botschaft deckungsgleich waren. Trotz der weitverbreiteten
Beschäftigung mit Geschichte fehlte in auffallender Weise der geschichtliche
Sinn: Die Beobachtung der in der Gegenwart und der jüngsten Vergangenheit

sich vollziehenden einschneidenden Veränderungen im Gefüge der
menschlichen Gesellschaft, der neu auftauchenden Situationen und Probleme

und die Bereitschaft, die Fragen des Glaubens und des Lebens mit
neuen, und nicht nur mit den bekannten und eingespielten Lösungsmitteln
in Angriff zu nehmen. Es fehlte die Fähigkeit, die gesellschaftliche und
intellektuelle Interessengebundenheit der massgebenden Kirche und der
massgebenden Theologie wahrzunehmen, und so wurde das Auftreten der
neuzeitlichen Arbeiterbewegung in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
mit entschiedenen, ja mit entsetzten Abwehrbewegungen zur Kenntnis
genommen.

Im weiteren zeigt sich die Kirche in ihrem Empfinden und Reagieren
gegenüber der Sozialdemokratie aufs stärkste bestimmt durch eine emotionale

und weithin irrationale Angst vor revolutionären Veränderungen. Der
Sozialismus drohte daraufhin zu tendieren, umstürzlerisch und zerstörerisch
die Grundlagen menschlichen Zusammenseins und damit auch die Möglichkeiten

einer geordneten, den Menschen hilfreichen kirchlichen Verkündigung

und Tätigkeit einzureissen und einer eigentlich chaotischen Unordnung

Tür und Tor zu öffnen. Nicht zufällig sind die theologischen Urteile
über den Anarchismus (wir erinnern noch einmal an Hans von Schubert)



62 Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

noch sehr viel härter als diejenigen über den Sozialismus. Es ist eine
UrAngst (deren Vorhandensein historisch übrigens von der Antike über die
Reformation und Leibniz bis in die neueste Zeit aufgewiesen werden kann),
die darüber erschrickt, dass von einer kleinen Minderheit von Verschwörern
und Zerstörern das Gewordene, Gewachsene, Bekannte und Bewährte
mutwillig einer in ihren Folgen gar nicht absehbaren Umwertung ausgeliefert

werden sollte. Man darf nicht übersehen, dass die Sprache der sozialistischen

Agitation solche Ängste oft provoziert hat und sie schonungslos
provozieren wollte. Man wird sich auch darüber klar sein, dass man sich hier
(man denke an das Gewicht des biblischen Gegensatzes von Schöpfung und
Chaos und an die Horizonte der biblischen Apokalyptik und Eschatologie)
vor einer zeitgeschichtlichen Ausformung einer umfassenden menschheitlichen

Grundproblematik befindet. Trotzdem ist es immer wieder schwer
verständlich, dass die Kirchenchristen die Tragweite der im Bürgertum und
im wirtschaftlichen Liberalismus selbst sich vollziehenden wahrhaft
revolutionären Veränderungen nicht zu sehen imstande waren und dass sie ein
weithin statisches und quietistisches Verständnis des Glaubens bejahten, das

von den exegetischen Neuinterpretationen zentraler biblischer Begriffe wie
«Reich Gottes» und «Herrschaft Gottes» unberührt blieb und für die
dynamische Dimension der biblischen Verkündigung kein Sensorium hatte. Es ist
verständlich, dass unter diesen Voraussetzungen Christentum und Sozialismus

oft und oft geschieden blieben wie Feuer und Wasser. Die Beschäftigung

mit Bebel zeigt aber auch, dass sich trotz dieser trennenden Kräfte
vereinzelt und zaghaft genug Berührungspunkte bildeten, die beiden Seiten

zur Erkenntnis wesentlicher Gemeinsamkeiten verholfen. Wir wiederholen,
dass diese Feststellung auch im Blick auf die verhärteten deutschen Verhältnisse

getroffen werden kann. Vor allem im Kontakt zwischen einzelnen
Gliedern der Kirche und einzelnen Sozialdemokraten zeigte es sich, dass

Christentum und Sozialismus eine gemeinsame Verpflichtung gegenüber
den Benachteiligten und Geschädigten der menschlichen Gesellschaft
wahrzunehmen hatten, und darüber hinaus vermochten in bestimmten Stunden

gemeinsame, vom Idealismus gebildete und getragene Grundbegriffe wie
Gleichheit, Freiheit und Brüderlichkeit oder Versöhnung und Frieden eine

wenigstens für den Augenblick verbindende Kraft entfalten.
Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, die Geschichte von Christentum

und Sozialismus im Gegenüber der beiden Bewegungen über den durch die
Wirksamkeit August Bebels gesetzten Zeitraum hinaus zu verfolgen. Wir
empfinden im Vorkriegssozialismus der Heroen und Pioniere noch heute
vieles, das uns in direkter Aktualität unmittelbar anspricht. Wir empfinden
freilich auch eine erhebliche historische Distanz und sehen, dass wir als



Max Geiger, August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus 63

Christen und als Sozialisten uns in einer gegenüber gestern sehr veränderten
Welt zu bewähren haben. In mancher Hinsicht ist der Kontakt für uns
leichter. Die erwähnten beidseitigen zeitbedingten Belastungen sind zwar
nicht überwunden, wohl aber in vielem abgebaut. (Hier ist etwa an die

neuerdings von André Dumas formulierte Aufforderung an den Marxismus
zu erinnern, auf seine «Wissenschaftlichkeit» zu verzichten und sich bescheidener

als «Bewegung» oder «Impuls» oder «Interpretation» zu verstehen.173)

Die Erkenntnis, an einer gemeinsamen Aufgabe zu stehen, hat sich
verstärkt. Umgekehrt ist die Wahrnehmung von Gemeinsamkeiten und die

Bewältigung der allseitigen Schwierigkeiten auch komplizierter geworden.
Die verbindende Kraft idealistischer, christlich-sozialistischer Grundbegriffe

ist in einem bedrohlichen Ausmass erschüttert. Unmöglich, dass ein
sozialistischer Friedenskongress im Basler Münster heute nur entfernt jene
Emotionen und Hoffnungen zu wecken vermöchte, wie das im Jahre 1912

geschehen ist. Unsere Hoffnung und unsere Hoffnungen, so oft wir auch von
ihnen reden, sind hüben und drüben sehr schmal, sehr funktionalisiert und
weithin substanzarm geworden. Es ist denkbar, dass Christen und Sozialisten

durch die Notwendigkeit, einer eindimensionalen und vielfältig bedrohten

Gesellschaft neue Impulse von Hoffnung zu vermitteln, bei allen
bleibenden Gegensätzlichkeiten künftig näher zu einander hin geschoben werden,

als das in der Vergangenheit der Fall war.
Max Geiger

(Aus dem Nachlass herausgegeben von Reiner Jansen, Frenkendorf)

173 A. Dumas, Circonscrire les objectifs, Réforme Nr. 1686-1687,16. und 23. Juli 1977.


	August Bebels Stellung zu Christentum und religiösem Sozialismus

