Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Die Mauer des Paradieses : zur mystica theologica des Nicolaus
Cusanus in "De visione Dei"

Autor: Haug, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Mauer des Paradieses
Zur mystica theologia des Nicolaus Cusanus in <De visione Dei>

Das 4. Laterankonzil von 1215 hat das Verhéltnis zwischen dem Endlichen
und dem Ewigen auf die klassische Analogieformel von der Ahnlichkeit bei
je grosserer Unéhnlichkeit gebracht: inter Creatorem et creaturam non potest
tanta similitudo notari, quin inter eos maior dissimilitudo notanda.' Diese
Formel ist darauf ausgerichtet, zweierlei Gefahren abzuwehren: zum einen
soll sie, indem sie an der Ahnlichkeit festhalt, der radikalen Negativierung
des Irdischen vorbauen und zum andern durch das Postulat einer Differenz,
die als je grosser zu gelten hat, eine pantheistische Vergottlichung der Welt
verhindern. So iliberzeugend diese Formel in der Entschiedenheit ihrer dop-
pelten Frontstellung ist, so wenig wird man die prekdre Spannung verken-
nen kénnen, die sie in sich triagt. Denn was heisst Ahnlichkeit letztlich noch,
wenn die Unéhnlichkeit prinzipiell iberwiegt? Wird damit nicht alles, was
sich als Ahnlichkeit oder Verihnlichung darstellt, am Ende von der Diffe-
renz aufgezehrt?

Man kann versuchen, mit der Formel zu leben, indem man sie dynamisch
interpretiert, dies in der Hoffnung, ihre innere Widerspriichlichkeit dadurch
zu liberwinden, dass man das Verhiltnis, das sie zum Ausdruck bringt, iiber
einen Prozess ausfaltet. Ahnlichkeit wiirde in diesem Fall bedeuten, dass ein
durchaus positiv verstandener Weg denkbar ist, ein Weg der Vervollkomm-
nung und Anndherung an Gott, wihrend Uné#hnlichkeit heissen miisste,
dass dieser Weg immer an einen Punkt fithrt, an dem er dem Absoluten
gegeniiber versagt. Man mag einwenden, dass durch diese Ausfaltung der
Formel iiber einen Prozess ihre prekidre Spannung nicht wirklich aufgehoben
sei. Denn wenn diese Spannung sich auch zunéchst in die treibende Kraft des
Prozesses umsetzt, so fithrt dieser doch nur um so dringlicher in die konkrete
Erfahrung des Widerspruchs hinein, bis die Differenz am Ende erneut und
mit ganzer Radikalitét aufbricht. Diesen Einwand wird man kaum entkraf-
ten konnen. Doch lésst er sich moglicherweise abmildern. Denn man kann
sagen, es brauche die Ahnlichkeit von der je grosseren Differenz aus riick-

' H. Denzinger, Enchiridion Symbolorum. Definitionum et Declarationum de rebus fidei et
morum, Freiburg i. Br. 1955, 432. Vgl. zur Geschichte der Formel E. Przywara, Analogia entis,
Einsiedeln 1962, 104 ff.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 217

blickend nicht véllig diskreditiert zu werden, sondern es sei denkbar, dass
die gottliche Gnade, die allein iiber die Differenzerfahrung hinwegzutragen
vermag, ihre Nachsicht riickwirkend auch dem Status der vorliufigen Ahn-
lichkeit zukommen lasse, dies im Sinne jener andern Formel, deren die
Analogieformel zu ihrer Ergidnzung bedarf: gratia perficit naturam. Positi-
viert als neue Lebensform kann das heissen: irdisches Dasein wird zum Lob
Gottes.

So gesehen lisst sich die prozesshafte Ausfaltung der Analogieformel
auch als Modell einer Gotteserfahrung auffassen, die, insofern sie gnaden-
haft die Differenzschranke iibersteigt, als mystisch gekennzeichnet werden
darf. Ich gebrauche «mystisch> hiermit also nicht im Sinne irgendeines mehr
oder weniger nebuldsen Einungs-Erlebnisses, sondern als strengen theolo-
gisch-philosophischen Begriff. Er definiert sich als eine Differenzerfahrung,
die das Bewusstsein in sich schliesst, dass der unendliche Abgrund zwischen
Gott und Geschopf nur durch ein Entgegenkommen Gottes iiberbriickt
werden kann.? Die verschiedenen Formen mystischer Erfahrung lassen sich
dann als unterschiedliche Moglichkeiten auffassen, der Ahnlichkeit Raum
zu geben, den Umbruch in die Differenz herbeizufiihren und den Gnaden-
akt darzustellen. Ich habe einige der Varianten, die ein solches Modell
bietet, beim Engelberger Mystik-Symposium von 1984 vorgestellt.> An jener
Tagung hat auch der durch diese Festschrift Geehrte teilgenommen, und so
niitze ich denn die Gelegenheit, das damalige Gespréich mit meinem Freund
und einstigen Lehrer dankbar wieder aufzunehmen.

Zu einer solchen Fortsetzung der Diskussion sehe ich mich insbesondere
deshalb gedringt, weil es mir inzwischen unabdingbar erscheint, doch auch
tber die historischen Voraussetzungen und Grenzen des vorgestellten Mo-
dells nachzudenken. Ich habe seinerzeit zwar dafiir eine idealtypische und
damit universale Giiltigkeit beansprucht, doch schliesst dies nicht aus, dass
geschichtliche Differenzierungen in Betracht zu ziehen sind. So darf nicht
iibersehen werden, dass die Formel von 1215 einem Reflexionsstand zu
verdanken ist, der es erlaubte, die Frage auf hoher philosophischer Abstrak-
tionsebene durchzuspielen. Damit l4sst sich die Formel zwar iiber die Zeiten
hinweg mit Positionen von entsprechendem Niveau zusammensehen, so dass

* Dies als Replik auf eine gewisse Tendenz heutiger Philosophiehistoriker, mit dem miss-
brauchten Begriff <mystisch> auch gleich die Sache iiber Bord zu werfen.

* Zur Grundlegung einer Theorie mystischen Sprechens, in: Abendldndische Mystik im Mit-
telalter. Symposion Kloster Engelberg 1984, Stuttgart 1986, 494-508.



218 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

mystische Prozesse aus unterschiedlichen Epochen anhand des aus der Ana-
logieformel entwickelten Modells beschrieben werden kdénnen. Auf der
andern Seite ist jedoch zu bedenken, dass das Bewusstsein jener prekéren
Spannung, die die Formel prigt, nicht jederzeit vorausgesetzt werden kann
und folglich zu bestimmten Zeiten auch mit Darstellungen mystischer Pro-
zesse zu rechnen ist, die nicht jenes Problembewusstsein zeigen, das hinter
der klassischen Analogieformel steht. Es ist insbesondere an die Mystik des
12. Jahrhunderts zu erinnern, die im Hinblick auf das Verhiltnis von Ahn-
lichkeit und Differenz auffillige Unschérfen zeigt. Das «St. Trudperter Ho-
helied> oder auch Bernhards Hohelied-Predigten entfalten Wege zur Unio,
auf denen das Verhiltnis zwischen der Annidherung und dem mystischen
Uberstieg nicht nachdriicklich zum Problem wird. Die mystische Hohelied-
exegese erscheint hier als eine Einiibung in die Begegnung zwischen der
liebenden Seele und ihrem Bréutigam Christus, die augenblickshaft immer
neu zum Einssein fithren kann — dies als Vorwegnahme oder Ahnung kiinfti-
ger, endgiiltiger Unio —, ohne dass etwas von jener programmatischen oder
gar forcierten Differenzerfahrung zu spiiren wire, an der man sich spéter oft
geradezu aufreiben wird. Gegeniiber der Mystik des 12. Jahrhunderts diirfte
also das Modell nur insofern von heuristischem Nutzen sein, als es erlaubt,
deutlich zu machen, dass die Spannung, durch die es geprégt ist, sich dort
nicht voll ausgewirkt hat, dass vielmehr Ahnlichkeit und Differenz als weit-
gehend positiv verstandene Ubung bzw. gelegentlicher gnadenhafter raptus
ohne grosse Hirte zusammengesehen worden sind.*

Es gibt jedoch nicht nur im Vorfeld der grossen Mystik des 13./14. Jahr-
hunderts, sondern auch nach ihr wiederum Positionen, zu deren Darstellung
das Modell zwar herangezogen werden kann, wobei aber zugleich seine
historischen Grenzen sichtbar werden. Um eine dieser spéteren Positionen
soll es im folgenden gehen: um die mystica theologia des Nicolaus Cusanus.

Wenn ich somit vorweg schon einen gewissen Vorbehalt gegeniiber der
Tauglichkeit des Modells im Falle des Cusaners anmelde, so kdnnte dies
Verwunderung hervorrufen, denn auf den ersten Blick scheint sich die Be-
wegung seines Philosophierens in geradezu idealer Weise dem traditionellen
Modell zu fiigen. So arbeitet er, was die Annéherung des Menschen an Gott
betrifft, dezidiert mit dem Begriff der similitudo; sie versteht sich bei ihm,

* Vel. R. Hummel, Mystische Modelle im 12. Jahrhundert: <St. Trudperter Hoheslied>, Bern-
hard von Clairvaux, Wilhelm von St. Thierry, Diss. Tiibingen 1989.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 219

unzweifelhaft, als positiver Weg der Verdhnlichung. Ihm gegeniiber aber
baut er — formelgerecht — die Unéhnlichkeit als radikale Schranke auf: sie-
erscheint eindrucksvoll im Bild von der <Mauer des Paradieses>, und diese
meint, wie zu zeigen sein wird, die Schranke der Ratio als Form der Diffe-
renz zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen. Der Uberstieg ist als
«Sprung> gekennzeichnet. Wird mit all dem der Formel nicht in iberzeugen-
der Weise Geniige getan? Man wird zogern, die Frage zu bejahen, denn
wenn man genauer zusieht, ist das traditionelle Modell hier in so besonderer
Weise realisiert, dass einem Zweifel kommen, ob damit das Konzept, das in
der Formel steckt, noch wirklich abgedeckt wird.

Ein Haupteindruck, der sich bei der Lektiire der Cusanischen Philoso-
phie immer wieder einstellt, ist der einer ungewohnlichen Dynamik. Es
handelt sich um ein Denken, das in einer rastlosen Bewegung von immer
neuen Ansitzen her sein Ziel zu erreichen sucht. Dahinter steht jedoch nicht
ein modern-zweifelndes Ungeniigen, das von einem Vorstoss zum néchsten
treibt, es ist vielmehr so, dass die Wahrheit dieses Philosophierens in der
intellektuellen Bewegung selbst liegt. Das schliesst in sich, dass die Wahrheit
nicht als fester Besitz verstanden werden kann, sondern aus der Selbsterfah-
rung des Denkprozesses resultiert. So ist es denn auch nicht tiberraschend,
dass dem Cusaner schon zu seiner Zeit dieser Dynamismus zum Vorwurf
gemacht worden ist. Sein Kritiker Johannes Wenck sah darin eine Form des
Denkens, die, indem sie immer nur Annidherung bleibe, ohne jemals ihren
Gegenstand zu erreichen, letztlich die Wahrheit auflose; eine Erkenntnis,
die als unendlicher Prozess verstanden wiirde, miisse das aristotelisch-
thomistische Erkenntniskonzept und damit jede feste Sinnordnung zersto-
ren.’ Cusanus hat in seiner Antwort an Wenck nochmals deutlich gemacht,
in welche Perspektive sein dynamisches Denken zu stellen ist und wodurch
er sich legitimiert sieht, die scholastische Erkenntnislehre zuriickzulassen: es
ist die Perspektive seiner <Docta ignorantia>, der Gedanke also vom Uber-
steigen des Wissens im Wissen um das Nichtwissen, vom Erreichen des
Unerreichbaren iiber die Einsicht in seine Unerreichbarkeit (I, 519ff.).°

* E. Vansteenberghe, Le «De Ignota Litteratura» de Jean Wenck de Herrenberg contre
Nicolas de Cuse. Texte inédit et étude. Miinster 1910 (Beitrége zur Geschichte der Philosophie des
Miittelalters, Bd. VIII, Heft 6).

¢ Ich zitiere nach: Nikolaus von Kues, Philosophisch-historische Schriften, hg. und eingef. v.
L. Gabriel, Bde. I-III, Wien 1982.



220 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

So markant hiermit aber auch das Moment der Differenz herausgearbei-
tet ist, so wenig fiihrt dies bei Cusanus zu einer dezidiert negativen mysti-
schen Theologie, wie sie von der Gegenseite, von Vinzenz von Aggsbach,
ihm gegeniiber angemahnt worden ist.” Cusanus begegnet dieser Kritik aus
dem radikal-mystischen Lager, indem er an der intellektuellen Bewegung
auf die Grenzen der Erkenntnis zu festhilt. Sein Philosophieren basiert
somit nicht auf einer Negatio im Ansatz; es fiihrt nicht zum Verzicht auf die
denkerische Aktivitit zugunsten eines alles in sich aufhebenden affektiv-
mystischen Umbruchs.® Die similitudo behilt gerade als Bewegung ihr
Recht.

Aus dieser doppelten Auseinandersetzung und Abgrenzung ist eines der
reifsten Werke des Cusaners hervorgegangen, ein Werk, das auf kithner
Reflexionshohe einen Gratweg zu gehen versucht zwischen einer traditio-
nell-positiven Theologie und der Mystik der totalen Negation: <De visione
Dei> von 1453 (111, 93-219).

Cusanus wendet sich in diesem Werk an die Mdnche von Tegernsee, die
durch die Kontroversen um seine Philosophie unsicher geworden waren.’ Er
will ihnen eine Einfithrung in die mystische Theologie geben, so wie er sie
verstanden wissen méchte, indem er sich bemiiht, das, was sein philosophi-
sches Konzept an mystischen Aspekten in sich schliesst, herauszustellen und
zu erldutern. Die Einleitung macht diese Absicht deutlich, denn sie ruft eine
Reihe von Stichwortern auf, die ein mystisches Konzept traditioneller Art
signalisieren (III, 94). So kniipft Cusanus mit dem Begriff der mystica theo-
logia an die entsprechende Schrift des Vaters der abendlédndischen Mystik,
des Dionysius Areopagita, an. Dann folgt eine Art Minimaldefinition des-
sen, was unter Mystik zu verstehen ist: die Enthiillung von Wunderbarem
jenseits des sinnlichen, verstandesméssigen und vernunftmaéssigen Sehens,
eine Enthiillung, die sich in heiligster Dunkelheit vollziche und zu der er

" Grundlegend zu dieser Auseinandersetzung: E. Vansteenberghe, Autour de la Docte igno-
rance. Une controverse sur la théologie mystique au XV* siécle, Miinster 1915 (Beitridge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. XVI, Hefte 2—4), Kap. IV-VI. Die Schriften
Vinzenz’ von Aggsbach ebd. 1891f.

® Vgl. insbes. den Brief an den Abt und die Briider von Tegernsee vom 14. Sept. 1453, ebd. 113
ff. Mit Bezug auf Vinzenz: Necesse est enim omnem amantem ad unionem amati ignote consurgen-
tem premittere cognicionem qualemcumaque, quia penitus ignotum nec amatur, nec reperitur, eciam-
si reperiretur non apprehenderetur. Ideo via illa ubi quis niteretur consurgere ignote non est nec
secura, nec in scriptis tradenda (115).

’ Vgl. den Briefwechsel zwischen dem Tegernseer Abt Kaspar Ainsdorffer und Cusanus von
1452/53, Vansteenberghe (wie A. 7), Nr. 3-5, 109 ff.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 221

experimentaliter hinzufiihren beabsichtige.” Und er fihrt fort: «Wenn Ihr
dort seid, werdet Ihr spiiren, dass das unzugingliche Licht gegenwirtig ist,
und dann wird jeder aus sich selbst heraus und auf die Weise, die ihm von
Gott gegeben ist, versuchen, immer nidher hinzukommen und schon vorweg
jenes Mahl ewiger Gliickseligkeit in wunderbarstem Vorgeschmack zu ko-
sten, zu dem wir im Wort des Lebens durch das Evangelium Christi berufen
sind» (III, 94). Abgesehen von dem, was hier an gédngigen mystischen Vor-
stellungen zitiert oder evoziert wird, ist zu beachten, welche Funktion Cusa-
nus seiner Schrift im Prozess der mystischen Erfahrung zuweist, die er bei
den Tegernseer Monchen anstossen mochte: sein Philosophieren versteht
sich als Medium ebendieser Erfahrung, als ein beispielhaftes Experiment,
das jeden Leser soweit bringen soll, dass er hinterher aus eigener Kraft
seinen je eigenen Weg zu gehen vermag. Und so wird bezeichnenderweise
vom IV. Abschnitt an die Reflexion den Adressaten selbst in den Mund
gelegt, und zwar in Form einer ihnen iibertragenen Apostrophe Gottes: in te
(dem Empfianger der Schrift) excitabitur speculatio provocaberisque et dices:
Domine. .. (111, 102). Der Text ist also auf den Nachvollzug hin entworfen.
Das Wort ist der Weg; dies in dem Sinne, dass es insofern den mystischen
Weg zu erdffnen vermag (Pandam nunc . . . circa facilitatem mysticae theolo-
giae [II1, 94]), als das menschliche Wort Geschenk des gottlichen Wortes ist,
das allein sich selbst er6ffnen kann (qui solum se ipsum pandere potest [111,
94]). Der Zugang zum gottlichen Wort erfolgt somit prinzipiell als antwor-
tendes Sprechen aus dem geschenkten Wort heraus. Auch dies hat als
Grundzug des idealtypischen Modells zu gelten: die Bedingung der Moglich-
keit mystischer Erfahrung besteht darin, dass Gottes Zuwendung zum Men-
schen immer schon vorausgegangen ist. Und mystische Sprache ist folglich
Sprache als Antwort auf die Ansprache Gottes bis hin zu dem Punkt, an dem
Gott die Antwort in sein Wort zuriicknimmt. Und dies und nur dies unter-
scheidet mystisches Sprechen von allen andern Formen der Rede." Cusanus
greift also gleich in den ersten Sétzen seiner Adresse programmatisch diesen
Gedanken des antwortenden Sprechens auf und bindet damit seine Schrift
an das traditionelle Modell.

Bekanntlich pflegen sich Darstellungen mystischer Erfahrung an seman-
tischen Leitsystemen zu orientieren. Es stehen traditionell eine Reihe sol-

" ut pro captu vestro enarrare queam mirabilia, quae supra omnem sensibilem, rationalem et
intellectualem visum revelantur. Conabor autem simplicissimo atque communissimo modo vos
experimentaliter in sacratissimam obscuritatem manuducere (II1, 94).

" Haug (wie A. 3), 495f.



222 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

cher Systeme zur Verfiigung,” z.B. mystische Erfahrung als voluntativ-
ethische Bewegung oder als Exegese in der erotischen Bildsphére des <Ho-
henliedes> oder als ontologische Spekulation. Cusanus greift keine dieser
gingigsten Moglichkeiten auf, er verwendet vielmehr, wie der Titel der
Schrift es schon signalisiert, die visio als Darstellungs- und Explikationsme-
dium. Es versteht sich dabei von selbst, dass in Verbindung mit dem Sehen
sein Korrelat, das Bild, eine besondere Bedeutung gewinnen muss, ja man
wird wohl sagen diirfen, dass der Cusaner gerade deshalb die visio als
Medium gewidhlt habe, weil der Weg iiber Bilder und Gleichnisse fiihren
sollte.

Der Einsatz erfolgt dann auch erwartungsgemaiss auf dieser Ebene (III,
94ff.): Er legt seinem Schreiben an die Tegernseer Monche eines jener
Renaissanceportriits bei, die in der Weise gemalt sind, dass sie den Betrach-
ter, an welchen Punkt er sich auch immer hinstellen mag, anzublicken schei-
nen. Bewegt sich der Betrachter, folgt ihm der Blick des abgebildeten Ge-
sichtes; sind mehrere Betrachter im Raum, so glaubt jeder, dass ihm der
Blick des Portritierten gelte.” Cusanus versteht dies als ein Gleichnis fiir das
Verhiéltnis zwischen gottlichem und menschlichem Sehen: Gott sieht gleich-
zeitig alles in gleicher Weise, er ist mit seinem Blick jederzeit und jenseits der
Zeit bei jedem einzelnen. Menschliches Sehen hingegen ist bedingtes Sehen,
es ist an Raum und Zeit gebunden, und es ist deshalb verschieden, entspre-
chend den wechselnden subjektiven und objektiven Bedingungen. Indem
das absolute oder <abstrakte> Sehen Gottes all dem enthoben ist, was be-
dingtes Sehen kennzeichnet, ist es zugleich ein Sehen, das das bedingte
Sehen erst moglich macht; es umfasst dieses in der Weise, dass konkretes
Sehen nur als durch das absolute Sehen existent gedacht werden kann. Gott
ist das Sehen des Sehens: ich sehe, weil Gott mich sieht; ja weil Gott mich
ansieht, ldsst er mich ihn sehen, und dies, obschon er dem menschlichen
Sehen entzogen ist (III, 100; 108). Dabei manifestiert sich die je grossere
Differenz darin, dass das menschliche Sehen zunidchst immer nur auf ein
Bild Gottes stosst, auf die Vorstellung, die der Mensch sich seiner Natur
gemiss von Gott macht. Dieses vorgestellte oder auch gemalte Bild von
Gottes Antlitz ist aber nur die umbra seines wahren Gesichtes, des Gesichtes
der Gesichter (exemplar omnium facierum [II1, 112]), das jenseits jeden
Begriffs von Gesicht liegt. Verbunden mit der Vorstellung des Sehens heisst

2 Zu diesem Verfahren vgl. ebd. 496ff.
® Vgl. dazu den Brief des Cusanus vom 14. Sept. 1453, Vansteenberghe (wie A. 7), 116; zur
Sache ebd. 37f. A. L.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 223

dies: das Gesicht der Gesichter enthiillt sich nur im Dunkeln, konkret
sichtbar ist allein die Vielzahl der Gesichter in Raum und Zeit, die verhillt
auf das exemplar verweisen.

Das Modell mystischer Erfahrung auf der Basis der unihnlichen Ahnlich-
keit impliziert, dass die Leitsysteme, iiber die die Bewegung zur Unio hin
dargestellt werden kann, prinzipiell austauschbar sind.'"* So iiberrascht es
denn nicht, dass Cusanus den Prozess, den er anhand des Sehens durchge-
spielt hat, auf alle andern Akte menschlichen Erfahrens iibertrigt. Gott ist
nicht nur das absolute Sehen, sondern auch das absolute Horen, Schmek-
ken, Riechen, Beriihren, Empfinden, Lieben, Verstehen und Denken, und
indem Gott all dies ist, ist er auch hierbei jeweils der Grund fiir die analogen
menschlichen Akte. Aber nun kann Cusanus noch einen Schritt weiterge-
hen, indem er feststellt, dass die unterschiedlichen Akte nicht nur ihr exemi-
plar in Gott haben, sondern dass sie dabei zugleich in Gott zusammenfallen.
So sagt er denn z. B., Gottes Sehen sei sein Lieben (111, 102; 104; 134). Aber
nicht nur alle Akte griinden in dem einen Grund, der Gott ist, sondern alles
Seiende iiberhaupt: Gott ist exemplar des Menschen, er ist exemplar aller
Dinge, er ist essentia essentiarum (III, 128ff.). Oder anders gesagt: alle
Verschiedenheit ist in thm Identitét. Und deshalb haben auch die vielfdltigen
Akte, wenn sie sich ihrem Grund zuwenden, immer nur das eine Ziel: Gott
selbst, der die Bedingung ihrer Méglichkeit im einzelnen ist; weil Gott den
Menschen sieht, liebt, denkt usw., kann der Mensch ihn seinerseits sehen,
lieben, denken usw. Dieses Antworten des Menschen auf die Zuwendung
Gottes versteht Cusanus nun als die Fihigkeit zur similitudo, d.h., die
Ahnlichkeit mit Gott ist identisch mit der Empfinglichkeit fiir das, was der
Mensch an gottlicher Zuwendung erféhrt. Er kann diese Zuwendung anneh-
men oder auch nicht, so dass die Verdhnlichung also in seinen freien Willen
gestellt ist. Der Mensch hat dabei zwar nicht die Moglichkeit, sich dem Blick
oder der Liebe Gottes zu entziehen, aber er hat die Freiheit, nicht zuriickzu-
blicken bzw. nicht wieder zu lieben (III, 106; 110).

Indem Cusanus also alle menschlichen Akte auf Gott hin als ein antwor-
tendes Aufnehmen der géttlichen Zuwendung versteht, schafft er sich einen
positiven Spielraum fiir die similitudo und damit die Basis fiir eine Ethik: da
Gott auch das Gute, die Barmherzigkeit, die Gerechtigkeit ist, kann ich, auf
seine Giite, Barmherzigkeit, Gerechtigkeit antwortend, meinerseits gut,
barmherzig, gerecht werden (111, 104; 106).

“ Haug (wie A. 3), 498 ff.



224 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

Aber solche dezidiert ethischen Uberlegungen bleiben in <De visione Dei>
doch auffillig vereinzelt, und dies nicht ohne Grund, denn die auf Gott
antwortenden Akte des Menschen besitzen ihre Positivitit darin, dass sie als
Bewegungen zu Gott hin verstanden werden, und das heisst, dass sie da-
durch an ihr Ziel kommen, dass sie sich selbst {ibersteigen. Die similitudo ist
bei Cusanus nie Status, sondern immer Akt auf dem Weg zur Differenz. Es
macht Schwierigkeiten, unter solchen Bedingungen wirklich Welt ins System
einzubringen. Dies zwar nicht von Gott aus gesehen, denn er kann ja auch
als essentia essentiarum definiert werden, aber doch vom Menschen aus
gesehen, dessen similitudo ganz in jenen Akten aufgeht, die auf die Gottes-
erfahrung zielen. Gott aber ist nur jenseits aller Akte erreichbar, jenseits
jener radikalen Differenz, hinter der alle diversitas unitas ist, hinter der alle
Gegensitze zusammenfallen. Der Weg zu Gott fiihrt iiber diese Grenze,
d.h. tiber das Denken der unitas. Cusanus nennt diese coincidentia contra-
dictoriorum die <Mauer des Paradieses> (III, 132; 138; 144; 158, usw.). Das
Tor, das durch diese Mauer fiihrt, aber wird von der ratio bewacht. Nur wer
sie liberwindet, kann ins Paradies eintreten, das heisst, Gott jenseits des
Zusammenfalls der Gegensiitze erfahren.”

Der mystische Weg besteht bei Cusanus also darin, dass man sich in all
seinem Tun: im Sehen, im Lieben, im Denken usw., zuriickwendet zu jenem
Grund, aus dem dieses Sehen, Lieben und Denken fliesst. Diesen Grund
erreiche ich aber nur, wenn ich die Bedingtheit meiner Akte in ihrem Ver-
héltnis zum Unbedingten ihres Grundes begreife, wenn ich im Sehen das
Sehen, im Lieben das Lieben, im Erkennen das Erkennen iibersteige, wenn
ich also die Ratio iiberwinde und durch die Mauer des Paradieses durchbre-
che. Anders gesagt: Das, wofiir das Paradies steht, das Unendliche, wird
erfahren in der Reflexion der intentionalen Akte auf sich selbst, im Blick
darauf, dass sie ihr Ziel immer nur in ihren intentionalen Gegenstinden
haben, im Bild, in der Vorstellung, im Begriff, die gerade in ihrer Bindung
an die jeweiligen Akte iiber sich selbst hinausweisen. Diesseits dieser
Schranke bewegt man sich in einem Bereich perspektivischer Erfahrungen,
individueller Erfahrungen. Der Mensch erscheint hierbei als Gefangener

5 cuius (der Paradiesmauer) portam custodit spiritus altissimus rationis, qui nisi vincatur non
patebit ingressus. Ultra igitur coincidentiam contradictoriorum videri poteris et nequaquam citra
(111, 132). Zur Begrifflichkeit: coincidentia contrariorum/contradictoriorum vgl. K. Flasch, Die
Metaphysik des Einen bei Nikolaus von Kues. Problemgeschichtliche Stellung und systematische
Bedeutung, Leiden 1973, 155 ff.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 225

der Strukturen seines Vorstellens, Empfindens und Denkens: er ist gefangen
im rationalen Prinzip des Satzes vom Widerspruch. Aber die Erkenntnis
dieses Prinzips ist zugleich seine Freiheit; es ist die Freiheit des Intellekts,
der die coincidentia contradictoriorum denken kann. Bedeutet dies, dass in
der Denkbarkeit des Undenkbaren, im Sieg des Intellekts iiber die Ratio die
Differenz zwischen dem Endlichen und dem Ewigen zu iiberwinden ist?'

In jedem Fall hat Cusanus damit die klassische Formel zum Verhiltnis des
Gottlichen zum Irdischen, die Formel von der Ahnlichkeit bei je grosserer
Unihnlichkeit, in eigentiimlicher Weise umformuliert. Die Ahnlichkeit wird
in erster Linie als eine capacitas des Menschen verstanden, nicht mehr als
eine Bestimmung des ontologischen Status des Irdischen schlechthin. Die
Welt fillt aus dem menschlichen Blick, an ihre Stelle tritt ihre Erscheinung in
Vorstellungen, Empfindungen und Begriffen unter dem Aspekt der spezifi-
schen geistigen Organisation des Menschen; das Interesse richtet sich auf
diese ihm eigene Struktur der Erfahrung bzw. die sich aus ihr ergebenden
Vorstellungen, Empfindungen und Begriffe. Indem der Mensch bei seiner
Erfahrung auf die Grenzen seiner Erfahrungsmoglichkeiten zugeht, geht er
auf das zu, was jenseits von ihnen liegt: Gott.

Es gibt nun zwar eine Reihe von Stellen in <De visione Dei>, an denen
auch ontologisch argumentiert wird. So sagt Cusanus, dass Gottes Sehen das
Sein des Menschen sei: der Mensch ist, weil Gott ihn sieht (III, 104). Oder:
Gott spricht zum Nichts, und das Nichts wird dadurch Etwas (111, 136). Aber
dieser ontologische Aspekt kann nicht wirklich in das neu formulierte Mo-
dell integriert werden. Sein und Akt miissen zwar in Gott zusammengesehen
werden: indem Gott agiert, verleiht er auch Sein. Beim Menschen hingegen
fallen Sein und Akt auseinander, er vermag auf Gottes Seinsverleihung nur
mit Akten zu antworten. Die similitudo als Prozess der Verdhnlichung kann
sich streng genommen nicht auf das Sein beziehen, wenn diese Veréhnli-
chung véllig in Akten aufgeht.

Deshalb wird der mystische Prozess hier auch nicht als ontologischer
Durchbruch auf einen Seinsgrund verstanden, sondern als Wende aus der
Reflexion der menschlichen Akte auf sich selbst heraus. Damit aber ist der
ontologisch-kosmische Aspekt, der der abendlidndischen Mystik von ihren
neuplatonischen Urspriingen her eigen war, preisgegeben. Der mystische

' Dazu grundlegend: Flasch, ebd. 177ff., insbes. zu <De visione Dei>, 194 ff. Er bestimmt die
Funktion der Cusanischen Philosophie als «denkende Uberwindung des Widerspruchsatzes»
(217).



226 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

Denker des Cusanus steigt nicht mehr nach affirmativem Modell einen
Stufenweg nach oben oder nach dem negativen Modell hinunter in die
Gottferne, um Gott iiber die grosstmogliche Distanz zu ihm zu erreichen,
sondern er bewegt sich nur noch im Kosmos seines eigenen geistigen Gefii-
ges. Zwar bedient sich Cusanus fiir die Formulierung der Ubertrittserfah-
rung der traditionellen mystischen Sprache, er verwendet z.B. im Zusam-
menhang des Sehens Lichtvokabeln, die Paradoxa von der lichten Dunkel-
heit usw., aber diese Sprache ist nicht mehr welthaltig, sondern sie bezieht
sich auf das System, in dem sie sich bewegt.

Man mag vielleicht einwenden, der traditionellen Mystik sei dieser
Aspekt als Sprachproblem immer schon bewusst gewesen, und in dem Mas-
se, in dem sie sich auch als sprachlichen Prozess verstanden habe, habe sie
ganz im Sinne von Cusanus die Grenzen ihres Sprechens, ihrer Begrifflich-
keit reflektiert und in charakteristischen Formen — jenen Formen, die sich
auch bei Cusanus wiederfinden - ihre eigenen Grenzen zu iibersteigen ver-
sucht bzw. die Sprache an sich selbst scheitern lassen. Der entscheidende
Unterschied liegt jedoch darin, dass die Sprache in der traditionellen Mystik
einer Erfahrung korrespondierte, die als eine Erfahrung in der Welt und an
der Welt realisiert wurde. Die Sprache begleitete diese Erfahrung bis an die
Grenzen des Sagbaren. Bei Cusanus aber geht es nun darum, die geistigen
Akte des Sprechens, Vorstellens, Denkens selbst auszuschreiten und aus
ihrer eigenen Relativitit heraus den mystischen Ubergang zu evozieren.
Man kann sagen, es sei dies eine Mystik an der Grenze des menschlichen
Denkens und nicht mehr an der Grenze des menschlichen Seins.

Wenn aber diese Grenzerfahrung als ein intellektueller Akt beschrieben
wird, der darauf gerichtet ist, im Wissen um das Nichtwissen das wahre
Wissen zu erreichen, sollte man dann zur Kennzeichnung dieses Vorgangs
nicht besser auf den Begriff <Mystik> verzichten? Kurt Flasch schldgt dies in
seiner Cusanus-Interpretation vor, um stattdessen von einer «Metaphysik
des Einen» zu sprechen. Die Koinzidenzlehre des Cusanus habe nichts mit
irgendwelchen «mystischen Erlebnissen» zu tun,"” sondern es gehe dabei
«um den Konflikt von Verstandeslogik und Einheitsmetaphysik», d.h. «um
den Kampf einer Metaphysik, die sich als Einsicht in die Moglichkeitsbedin-
gungen des Verstandes, also transzendental versteht gegen eine Logik, die
das zureichende Instrument alles Wissens, auch des Wissens von Gott und
von Vernunft zu sein beansprucht».”® Das ist eine iiberzeugende Neubestim-

" Ebd. 192.
" Ebd. 193.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 227

mung der philosophischen Position des Cusaners, und man sollte nicht hinter
sie zuriickfallen. Zugleich versteht Flasch diese Einheitsmetaphysik aber als
einen Vorstoss in philosophiegeschichtliches Neuland, denn sie ziele darauf,
den Widerspruch zwischen affirmativer und negativer Theologie zu iiber-
winden. Er beruft sich dabei insbesondere auf den beriihmten Brief vom
14. September 1453 nach Tegernsee, in dem Cusanus unmissverstidndlich
vom Ungeniigen sowohl des positiven wie des negativen Weges zu Gott
spricht: beide vermogen ihr Ziel nicht zu erreichen, da Gott positiv immer
nur verhiillt zu erkennen ist, widhrend er auf dem Wege der Negation letzt-
lich im Nichts verschwindet.” Der Koinzidenzlehre hingegen — so kommen-
tiert Flasch —, und nur ihr allein, sei es moglich, «aus der Alternative von
negativer oder positiver Theologie herauszutreten, in der sich die ganze
philosophische Tradition bewegt».” «Positive und negative Theologie sind
dann nicht mehr zwei Phasen der Gotteserkenntnis, schon gar nicht zwei
Theologien. Sonst siegt immer einseitig die negative Theologie».” Man
stehe nunmehr jenseits von beidem, da hier der Satz vom Widerspruch
zuriickgelassen sei, der bisher «die Einheit von affirmativer und negativer
Theologie zu finden verhindert» habe.” Im Blick auf die Analogieformel
wiirde dies heissen, dass es damit erstmals gelungen wire, das Analogiemo-
dell der unihnlichen Ahnlichkeit zu {iberwinden.

Das ist eine kiihne Schlussfolgerung. Aber vermag sie wirklich zu iiber-
zeugen? In welcher Weise wiire denn diese Uberwindung des Analogiemo-
dells zu denken? Flasch antwortet: «...wo die Widerspriiche gleichzeitig
gedacht werden, da ist der sie Denkende und sein Inhalt iiber sie hinaus. Das
gilt fiir die absolute Einheit ebenso wie fiir den, der sie denkt».? Dem ist
jedoch entgegenzuhalten, dass der Denkakt, bei dem die coincidentia ge-
dacht wird, sich nicht auch selbst iibersteigen kann, jedenfalls nicht, ohne
dass dieses Ubersteigen selbst wieder ein Akt wire, der erneut tiberstiegen
werden miisste, und so ad infinitum. Es bleibt somit festzuhalten, dass es
menschlich nicht moglich ist, aus dem Analogiemodell auszubrechen. Der
Akt, in dem ich die coincidentia denke, kann deshalb nichts anderes als eine
hochste Form positiver Theologie sein, eine hochste Erfiillung dessen also,

¥ Vansteenberghe (wie A. 7), 114.
* Flasch (wie A. 15), 197.

# Ebd. 199.

2 Ebd. 201.

» Ebd. 203.



228 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

was similitudo zu sein vermag. Dies aber miisste zu einer Akzentuierung des
Modells fithren, bei der aufgrund dieser unendlichen positiven Bewegung
letztlich doch der Ahnlichkeit das Ubergewicht zufiele.

Flasch scheint dieses Problem nicht bewusst geworden zu sein,* aber
Cusanus hat die Gefahr klar erkannt, und er hat ihr vorgebaut. So hélt er
fest, dass, wenn schon das Sehen und das Horen in sich kein Geniligen
finden, dann schon gar nicht der Intellekt im Intellekt (quoniam si visus non
[satiatur] visu, nec auris auditu, tunc minus intellectum intellectu [111, 166]).
Das Sehen Gottes geschehe vielmehr in raptu quodam mentali (ebd.). Und
nach diesem Stichwort taucht dann im Kapitel darnach konsequenterweise
doch noch jenes Moment des Modells auf, das bei der Analyse des Denkpro-
zesses aus dem Blick geraten zu sein schien: die entgegenkommende Gnade
Gottes als unabdingbare Voraussetzung fiir die Uberwindung der Differenz.
Cusanus erinnert an jene Erfahrung des Apostels Paulus, bei der er iiber die
Mauer der coincidentia ins Paradies entriickt worden sei; und dann spricht er
von sich selbst: Conatus sum me subicere raptui confisus de infinita bonitate
tua, ut viderem te invisibilem et visionem revelatam irrevelabilem. Quo autem
perveni tu scis. EEgo autem nescio et sufficit mihi gratia tua, qua me certum
reddis te incomprehensibilem esse et erigis in spem firmam, quod ad fruitio-
nem tui te duce perveniam (111, 174).

Die Gnade Gottes besteht fiir Cusanus somit einerseits in der Vermitt-
lung des Wissens darum, dass Gott denkend nicht erfasst werden kann — also
die docta ignorantia als Gnadengeschenk —, und anderseits in der Hoffnung,
dass Gott ihn doch zu sich fiihrt. Der Weg und der Durchbruch durch die
Mauer des Paradieses verdanken sich in gleicher Weise gottlichem Entge-

* Doch finden sich bei ihm zumindest Ansitze, die in diese Richtung weisen. So bemerkt er:
«Der Schritt oder (wie Cusanus selbst sagt) der Sprung in die Koinzidenz des Widerspriichlichen
ist nach Cusanus ein Verlassen unserer selbst, ein Sichhineinwerfen in die Finsternis, se in
caliginem inicere. Insofern ist die Koinzidenzlehre nicht nur eine »Theorie«. Was man unter
Anerkennung der Spaltung von »Theorie« und »Leben« heute »Existenz« nennt, ist von ihr
getroffen» (ebd. 200). Aber wie kann eine Lehre «nicht nur eine Theorie» sein, sondern die ganze
«Existenz» treffen? Flasch bleibt die Antwort schuldig. — Sehr nahe stehen wir uns aber bei
folgender Feststellung: Wenn Cusanus vom Deus revelatus und von theologia mystica spreche, so
diirfe dies «nicht zu dem Schluss fiihren, es handele sich hier um reine Offenbarungstheologie
oder um einen Sprung ins mystische Erleben. Es geht um die denkende, philosophische Ermogli-
chung von allem diesem» (ebd. 199). Dem ist zuzustimmen, nur muss, wie ich im folgenden zu
zeigen versuche, das, was auf diese Ermoglichung folgt, ins Gesamtkonzept einbezogen werden,
denn die Ermoglichung von etwas wird sinnvoll nur im Hinblick auf das, was sie ermoglicht.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 229

genkommen. Das Analogiemodell ist somit als iibergreifendes Konzept
zweifellos festgehalten.”

Und dieser Passus steht an keiner beliebigen Stelle, und er ist deshalb
nicht etwa als Konzession des Philosophen an den Theologen beiseite zu
schieben, die zitierten Sétze bilden vielmehr am Ende des XVII. Kapitels
den Abschluss des ersten und grundlegenden Teils von «<De visione Dei>. Der
zweite Teil, der auf dieser Basis dann eine Christologie entwickelt — was im
Rahmen dieses Beitrags nicht mehr ausgefiihrt werden kann —, wird dann
von der Unio durch die Vermittlung des Sohnes handeln. Im iibrigen ist
anzumerken, dass spétestens an dieser Stelle der Traktat im Munde der
Rezipienten kaum mehr sinnvoll sein kann; Cusanus spricht hier, wie gesagt,
nur noch fiir sich und von sich selbst. Man steht an jenem Punkt, an dem der
angebotene Nachvollzug an sein Ende kommt und wo die je persdnliche
Erfahrung einsetzen muss.

Was sich aber durchhilt, ist die Apostrophe Gottes als Darstellungsform,
und das heisst, dass der gesamte Prozess sich als Gotteslob versteht. Dies ist
aber nur eine andere Formulierung der Tatsache, dass der Prozess den Sinn
der similitudo erfiillt, einer similitudo, die, wie dargelegt, immer nur Ant-
wort auf das vorausgegangene Wort Gottes sein kann. Programmatisch
ausgebreitet wird dies librigens in «<De venatione sapientiae>, Kapitel XVIII-
XX, wo es heisst, dass der Mensch gerade als denkender ein Lobgesang

» Das schliesst in sich, dass man auch nicht sagen kann, Cusanus habe den Widerspruch
zwischen affirmativer und negativer Theologie iiberwunden. Wenn er in seinem Brief vom
14. September 1453 schreibt, dass die mystische Theologie nach dem Vorbild des Dionysius iiber
diese Alternative hinweg in die Vereinigung und Einheit springe (saltat supra disiunctionem usque
in copulacionem et coincidenciam: Vansteenberghe [wie A. 7], 114), so meint er damit zunichst
nur in traditioneller Weise, dass man von beiden Wegen aus nicht zum Ziel gelange und deshalb
beide Wege iiberstiegen werden miissen. Die Position jenseits von ihnen kann deshalb als
Koinzidenz der beiden Theologien bezeichnet werden. Die mystische Theologie vermoge diese
Koinzidenz zu denken, und man diirfe diesen Denkprozess nicht zugunsten einer affektiven
Mystik preisgeben. Denn man konne nur denkend emporstreben und nur so das Wissen um das
Nichtwissen erreichen. Aber, so fiigt Cusanus hinzu, die Vereinigung liege jenseits dieser Bewe-
gung und damit auch jenseits des Wissens vom Nichtwissen (qui motus, etsi sit supra seipsum ut sit
ignotum, tamen est ad unionem quesiti eciam modo ignoto [ebd. 115]: «diese Bewegung ist,
wenngleich sie dabei iiber sich selbst, und das heisst iiber das Nichtwissen hinauszielt, doch auf die
Vereinigung mit dem Erstrebten im Nichtwissen gerichtet.» [Flasch ldsst bei seinem Zitat der
Stelle (wie A. 15,201 Fn.) gerade diesen entscheidenden Satz weg!]). Und zur Verdeutlichung der
vom Menschen aus uniiberwindbaren Differenz wird dann — in Ubereinstimmung mit der mysti-
schen Tradition — noch gesagt, dass die Unio in diesem Leben nicht vollkommen zu erreichen sei
(ebd.).



230 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

Gottes sei, dies bis hin zu der Auffassung, dass sogar das Martyrium Christi
als Gotteslob verstanden werden diirfe (I, 84; 86). Das Sein und das Leben
als Lobgesang fiir Gott: das ist die angemessene Replik des Endlichen auf
die Begabung mit Ahnlichkeit und zugleich deren positiv gefasster Vollzug.
Ist Cusanus damit der klassischen Analogielehre mit ihrem Postulat einer
Ahnlichkeit bei je grosserer Differenz nicht doch vollkommen gerecht ge-
worden? Man konnte dies bejahen, wenn das traditionelle Modell hier nicht
zum Rahmen fiir eine geistige Bewegung geworden wire, die in ihrer Art
vollig neu ist. Denn Lobgesang ist der Mensch nach Cusanus vor allem durch
sein Denken, und Denken auf die Differenz hin versteht sich als Reflexion
der intentionalen Akte auf sich selbst. Dieser kontinuierliche Uberstieg ist
ein neuer und weitfilhrender Weg der Veridhnlichung. Die Denkbarkeit des
Undenkbaren bricht sozusagen in die Mauer des Paradieses ein, denn dies
vollzieht sich ja als Kampf mit der Ratio, die im Tor steht. Doch ist dies ein
Kampf, den man aus eigener Kraft zwar punktuell, aber letztlich nicht
gewinnen kann. Man gelangt nur bis unmittelbar vor den Durchbruch zur
visio. Aber dieser Prozess zeigt sich dabei als ein Vorbereiten der Erfahrung
Gottes, das, mag es auch nicht selbst die Erfiillung bringen, doch alle
Negation immer wieder zuriicklédsst. Denn die Negation ist ganz in die Form
der Bewegung eingegangen, oder anders gesagt: die Differenzerfahrung ist,
soweit dies iiberhaupt moglich ist, in den Prozess der Verdhnlichung herein-
genommen; die Differenz wird sozusagen in unendlicher Selbstreflexion
kontinuierlich aufgezehrt, und man gewinnt damit ein Ausserstes an Positi-
vitiat. Das Modell ist damit zwar erfiillt, aber in einer hochst besonderen und
originellen Weise. Selbstversténdlich ist damit aber auch die Wirklichkeit,
auf die sich das Modell bezieht, eine andere geworden. Man bewegt sich in
einer von Menschen entworfenen Welt, und es sind die Grenzen dieses
Entwurfs, um die es bei der Bewegung auf die Differenz hin geht: die Mauer
des Paradieses liegt als coincidentia contrariororum im menschlichen Geist

selbst.
Walter Haug, Tiibingen



	Die Mauer des Paradieses : zur mystica theologica des Nicolaus Cusanus in "De visione Dei"

