
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Die Mauer des Paradieses : zur mystica theologica des Nicolaus
Cusanus in "De visione Dei"

Autor: Haug, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Mauer des Paradieses

Zur mystica theologia des Nicolaus Cusanus in <De visione Dei>

Das 4. Laterankonzil von 1215 hat das Verhältnis zwischen dem Endlichen
und dem Ewigen auf die klassische Analogieformel von der Ähnlichkeit bei
je grösserer Unähnlichkeit gebracht: inter Creatorem et creaturam non potest
tanta similitudo notari, quin inter eos maior dissimilitudo notanda.1 Diese
Formel ist darauf ausgerichtet, zweierlei Gefahren abzuwehren: zum einen
soll sie, indem sie an der Ähnlichkeit festhält, der radikalen Negativierung
des Irdischen vorbauen und zum andern durch das Postulat einer Differenz,
die als je grösser zu gelten hat, eine pantheistische Vergöttlichung der Welt
verhindern. So überzeugend diese Formel in der Entschiedenheit ihrer
doppelten Frontstellung ist, so wenig wird man die prekäre Spannung verkennen

können, die sie in sich trägt. Denn was heisst Ähnlichkeit letztlich noch,
wenn die Unähnlichkeit prinzipiell überwiegt? Wird damit nicht alles, was
sich als Ähnlichkeit oder Verähnlichung darstellt, am Ende von der Differenz

aufgezehrt?
Man kann versuchen, mit der Formel zu leben, indem man sie dynamisch

interpretiert, dies in der Hoffnung, ihre innere Widersprüchlichkeit dadurch
zu überwinden, dass man das Verhältnis, das sie zum Ausdruck bringt, über
einen Prozess ausfaltet. Ähnlichkeit würde in diesem Fall bedeuten, dass ein
durchaus positiv verstandener Weg denkbar ist, ein Weg der Vervollkommnung

und Annäherung an Gott, während Unähnlichkeit heissen müsste,
dass dieser Weg immer an einen Punkt führt, an dem er dem Absoluten
gegenüber versagt. Man mag einwenden, dass durch diese Ausfaltung der
Formel über einen Prozess ihre prekäre Spannung nicht wirklich aufgehoben
sei. Denn wenn diese Spannung sich auch zunächst in die treibende Kraft des

Prozesses umsetzt, so führt dieser doch nur um so dringlicher in die konkrete
Erfahrung des Widerspruchs hinein, bis die Differenz am Ende erneut und
mit ganzer Radikalität aufbricht. Diesen Einwand wird man kaum entkräften

können. Doch lässt er sich möglicherweise abmildern. Denn man kann

sagen, es brauche die Ähnlichkeit von der je grösseren Differenz aus rück-

1 H. Denzinger, Enchiridion Symbolorum. Definitionum et Declarationum de rebus fidei et

morum, Freiburg i. Br. 301955, 432. Vgl. zur Geschichte der Formel E. Przywara, Analogia entis,
Einsiedeln 1962,104 ff.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 217

blickend nicht völlig diskreditiert zu werden, sondern es sei denkbar, dass

die göttliche Gnade, die allein über die Differenzerfahrung hinwegzutragen
vermag, ihre Nachsicht rückwirkend auch dem Status der vorläufigen
Ähnlichkeit zukommen lasse, dies im Sinne jener andern Formel, deren die
Analogieformel zu ihrer Ergänzung bedarf: gratia perficit naturam. Positi-
viert als neue Lebensform kann das heissen: irdisches Dasein wird zum Lob
Gottes.

So gesehen lässt sich die prozesshafte Ausfaltung der Analogieformel
auch als Modell einer Gotteserfahrung auffassen, die, insofern sie gnaden-
haft die Differenzschranke übersteigt, als mystisch gekennzeichnet werden
darf. Ich gebrauche <mystisch> hiermit also nicht im Sinne irgendeines mehr
oder weniger nebulösen Einungs-Erlebnisses, sondern als strengen
theologisch-philosophischen Begriff. Er definiert sich als eine Differenzerfahrung,
die das Bewusstsein in sich schliesst, dass der unendliche Abgrund zwischen
Gott und Geschöpf nur durch ein Entgegenkommen Gottes überbrückt
werden kann.2 Die verschiedenen Formen mystischer Erfahrung lassen sich
dann als unterschiedliche Möglichkeiten auffassen, der Ähnlichkeit Raum
zu geben, den Umbruch in die Differenz herbeizuführen und den Gnadenakt

darzustellen. Ich habe einige der Varianten, die ein solches Modell
bietet, beim Engelberger Mystik-Symposium von 1984 vorgestellt.3 An jener
Tagung hat auch der durch diese Festschrift Geehrte teilgenommen, und so
nütze ich denn die Gelegenheit, das damalige Gespräch mit meinem Freund
und einstigen Lehrer dankbar wieder aufzunehmen.

Zu einer solchen Fortsetzung der Diskussion sehe ich mich insbesondere
deshalb gedrängt, weil es mir inzwischen unabdingbar erscheint, doch auch
über die historischen Voraussetzungen und Grenzen des vorgestellten
Modells nachzudenken. Ich habe seinerzeit zwar dafür eine idealtypische und
damit universale Gültigkeit beansprucht, doch schliesst dies nicht aus, dass

geschichtliche Differenzierungen in Betracht zu ziehen sind. So darf nicht
übersehen werden, dass die Formel von 1215 einem Reflexionsstand zu
verdanken ist, der es erlaubte, die Frage auf hoher philosophischer
Abstraktionsebene durchzuspielen. Damit lässt sich die Formel zwar über die Zeiten
hinweg mit Positionen von entsprechendem Niveau zusammensehen, so dass

2 Dies als Replik auf eine gewisse Tendenz heutiger Philosophiehistoriker, mit dem
missbrauchten Begriff <mystisch> auch gleich die Sache über Bord zu werfen.

3 Zur Grundlegung einer Theorie mystischen Sprechens, in: Abendländische Mystik im
Mittelalter. Symposion Kloster Engelberg 1984, Stuttgart 1986, 494-508.



218 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

mystische Prozesse aus unterschiedlichen Epochen anhand des aus der
Analogieformel entwickelten Modells beschrieben werden können. Auf der
andern Seite ist jedoch zu bedenken, dass das Bewusstsein jener prekären
Spannung, die die Formel prägt, nicht jederzeit vorausgesetzt werden kann
und folglich zu bestimmten Zeiten auch mit Darstellungen mystischer
Prozesse zu rechnen ist, die nicht jenes Problembewusstsein zeigen, das hinter
der klassischen Analogieformel steht. Es ist insbesondere an die Mystik des
12. Jahrhunderts zu erinnern, die im Hinblick auf das Verhältnis von
Ähnlichkeit und Differenz auffällige Unscharfen zeigt. Das <St. Trudperter Ho-
helied> oder auch Bernhards Hohelied-Predigten entfalten Wege zur Unio,
auf denen das Verhältnis zwischen der Annäherung und dem mystischen
Überstieg nicht nachdrücklich zum Problem wird. Die mystische Hoheliedexegese

erscheint hier als eine Einübung in die Begegnung zwischen der
liebenden Seele und ihrem Bräutigam Christus, die augenblickshaft immer
neu zum Einssein führen kann - dies als Vorwegnahme oder Ahnung künftiger,

endgültiger Unio -, ohne dass etwas von jener programmatischen oder

gar forcierten Differenzerfahrung zu spüren wäre, an der man sich später oft
geradezu aufreiben wird. Gegenüber der Mystik des 12. Jahrhunderts dürfte
also das Modell nur insofern von heuristischem Nutzen sein, als es erlaubt,
deutlich zu machen, dass die Spannung, durch die es geprägt ist, sich dort
nicht voll ausgewirkt hat, dass vielmehr Ähnlichkeit und Differenz als

weitgehend positiv verstandene Übung bzw. gelegentlicher gnadenhafter raptus
ohne grosse Härte zusammengesehen worden sind.4

Es gibt jedoch nicht nur im Vorfeld der grossen Mystik des 13./14.

Jahrhunderts, sondern auch nach ihr wiederum Positionen, zu deren Darstellung
das Modell zwar herangezogen werden kann, wobei aber zugleich seine
historischen Grenzen sichtbar werden. Um eine dieser späteren Positionen
soll es im folgenden gehen: um die mystica theologia des Nicolaus Cusanus.

Wenn ich somit vorweg schon einen gewissen Vorbehalt gegenüber der

Tauglichkeit des Modells im Falle des Cusaners anmelde, so könnte dies

Verwunderung hervorrufen, denn auf den ersten Blick scheint sich die

Bewegung seines Philosophierens in geradezu idealer Weise dem traditionellen
Modell zu fügen. So arbeitet er, was die Annäherung des Menschen an Gott
betrifft, dezidiert mit dem Begriff der similitudo\ sie versteht sich bei ihm,

4 Vgl. R. Hummel, Mystische Modelle im 12. Jahrhundert: <St. Trudperter Hoheslied>, Bernhard

von Clairvaux, Wilhelm von St. Thierry, Diss. Tübingen 1989.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 219

unzweifelhaft, als positiver Weg der Verähnlichung. Ihm gegenüber aber
baut er - formelgerecht - die Unähnlichkeit als radikale Schranke auf: sie

erscheint eindrucksvoll im Bild von der <Mauer des Paradieses>, und diese

meint, wie zu zeigen sein wird, die Schranke der Ratio als Form der Differenz

zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen. Der Überstieg ist als

<Sprung> gekennzeichnet. Wird mit all dem der Formel nicht in überzeugender

Weise Genüge getan? Man wird zögern, die Frage zu bejahen, denn

wenn man genauer zusieht, ist das traditionelle Modell hier in so besonderer
Weise realisiert, dass einem Zweifel kommen, ob damit das Konzept, das in
der Formel steckt, noch wirklich abgedeckt wird.

Ein Haupteindruck, der sich bei der Lektüre der Cusanischen Philosophie

immer wieder einstellt, ist der einer ungewöhnlichen Dynamik. Es

handelt sich um ein Denken, das in einer rastlosen Bewegung von immer
neuen Ansätzen her sein Ziel zu erreichen sucht. Dahinter steht jedoch nicht
ein modern-zweifelndes Ungenügen, das von einem Vorstoss zum nächsten

treibt, es ist vielmehr so, dass die Wahrheit dieses Philosophierens in der
intellektuellen Bewegung selbst liegt. Das schliesst in sich, dass die Wahrheit
nicht als fester Besitz verstanden werden kann, sondern aus der Selbsterfahrung

des Denkprozesses resultiert. So ist es denn auch nicht überraschend,
dass dem Cusaner schon zu seiner Zeit dieser Dynamismus zum Vorwurf
gemacht worden ist. Sein Kritiker Johannes Wenck sah darin eine Form des

Denkens, die, indem sie immer nur Annäherung bleibe, ohne jemals ihren
Gegenstand zu erreichen, letztlich die Wahrheit auflöse; eine Erkenntnis,
die als unendlicher Prozess verstanden würde, müsse das aristotelisch-
thomistische Erkenntniskonzept und damit jede feste Sinnordnung zerstören.5

Cusanus hat in seiner Antwort an Wenck nochmals deutlich gemacht,
in welche Perspektive sein dynamisches Denken zu stellen ist und wodurch
er sich legitimiert sieht, die scholastische Erkenntnislehre zurückzulassen: es

ist die Perspektive seiner <Docta ignorantia>, der Gedanke also vom
Übersteigen des Wissens im Wissen um das Nichtwissen, vom Erreichen des

Unerreichbaren über die Einsicht in seine Unerreichbarkeit (I, 519ff.).6

5 E. Vansteenberghe, Le «De Ignota Litteratura» de Jean Wenck de Herrenberg contre
Nicolas de Cuse. Texte inédit et étude. Münster 1910 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des

Mittelalters, Bd. VIII, Heft 6).
6 Ich zitiere nach: Nikolaus von Kues, Philosophisch-historische Schriften, hg. und eingef. v.

L. Gabriel, Bde. I-III, Wien 1982.



220 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

So markant hiermit aber auch das Moment der Differenz herausgearbeitet

ist, so wenig führt dies bei Cusanus zu einer dezidiert negativen mystischen

Theologie, wie sie von der Gegenseite, von Vinzenz von Aggsbach,
ihm gegenüber angemahnt worden ist.7 Cusanus begegnet dieser Kritik aus
dem radikal-mystischen Lager, indem er an der intellektuellen Bewegung
auf die Grenzen der Erkenntnis zu festhält. Sein Philosophieren basiert
somit nicht auf einer Negatio im Ansatz; es führt nicht zum Verzicht auf die
denkerische Aktivität zugunsten eines alles in sich aufhebenden affektiv-
mystischen Umbruchs.8 Die similitudo behält gerade als Bewegung ihr
Recht.

Aus dieser doppelten Auseinandersetzung und Abgrenzung ist eines der
reifsten Werke des Cusaners hervorgegangen, ein Werk, das auf kühner
Reflexionshöhe einen Gratweg zu gehen versucht zwischen einer
traditionell-positiven Theologie und der Mystik der totalen Negation: <De visione
Dei> von 1453 (III, 93-219).

Cusanus wendet sich in diesem Werk an die Mönche von Tegernsee, die
durch die Kontroversen um seine Philosophie unsicher geworden waren.9 Er
will ihnen eine Einführung in die mystische Theologie geben, so wie er sie

verstanden wissen möchte, indem er sich bemüht, das, was sein philosophisches

Konzept an mystischen Aspekten in sich schliesst, herauszustellen und
zu erläutern. Die Einleitung macht diese Absicht deutlich, denn sie ruft eine
Reihe von Stichwörtern auf, die ein mystisches Konzept traditioneller Art
signalisieren (III, 94). So knüpft Cusanus mit dem Begriff der mystica theo-

logia an die entsprechende Schrift des Vaters der abendländischen Mystik,
des Dionysius Areopagita, an. Dann folgt eine Art Minimaldefinition dessen,

was unter Mystik zu verstehen ist: die Enthüllung von Wunderbarem
jenseits des sinnlichen, verstandesmässigen und vernunftmässigen Sehens,
eine Enthüllung, die sich in heiligster Dunkelheit vollziehe und zu der er

7 Grundlegend zu dieser Auseinandersetzung: E. Vansteenberghe, Autour de la Docte
ignorance. Une controverse sur la théologie mystique au XVe siècle, Münster 1915 (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. XVI, Hefte 2—4), Kap. IV-VI. Die Schriften
Vinzenz' von Aggsbach ebd. 189ff.

8 Vgl. insbes. den Brief an den Abt und die Brüder von Tegernsee vom 14. Sept. 1453, ebd. 113

ff. Mit Bezug auf Vinzenz: Necesse est enim omnem amantem ad unionem amati ignote consurgen-
tem premittere cognicionem qualemcumque, quia penitus ignotum nec amatur, nec reperitur, eciam-

si reperiretur non apprehenderetur. Ideo via illa ubi qais niteretur consurgere ignote non est nec

secura, nec in scriptis tradenda (115).
9 Vgl. den Briefwechsel zwischen dem Tegernseer Abt Kaspar Ainsdorffer und Cusanus von

1452/53, Vansteenberghe (wie A. 7), Nr. 3-5,109ff.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 221

experimentaliter hinzuführen beabsichtige.10 Und er fährt fort: «Wenn Ihr
dort seid, werdet Ihr spüren, dass das unzugängliche Licht gegenwärtig ist,
und dann wird jeder aus sich selbst heraus und auf die Weise, die ihm von
Gott gegeben ist, versuchen, immer näher hinzukommen und schon vorweg
jenes Mahl ewiger Glückseligkeit in wunderbarstem Vorgeschmack zu
kosten, zu dem wir im Wort des Lebens durch das Evangelium Christi berufen
sind» (III, 94). Abgesehen von dem, was hier an gängigen mystischen
Vorstellungen zitiert oder evoziert wird, ist zu beachten, welche Funktion Cusa-

nus seiner Schrift im Prozess der mystischen Erfahrung zuweist, die er bei
den Tegernseer Mönchen anstossen möchte: sein Philosophieren versteht
sich als Medium ebendieser Erfahrung, als ein beispielhaftes Experiment,
das jeden Leser soweit bringen soll, dass er hinterher aus eigener Kraft
seinen je eigenen Weg zu gehen vermag. Und so wird bezeichnenderweise

vom IV. Abschnitt an die Reflexion den Adressaten selbst in den Mund
gelegt, und zwar in Form einer ihnen übertragenen Apostrophe Gottes: in te

(dem Empfänger der Schrift) excitabitur speculatio provocaberisque et dices:

Domine... (III, 102). Der Text ist also auf den Nachvollzug hin entworfen.
Das Wort ist der Weg; dies in dem Sinne, dass es insofern den mystischen
Weg zu eröffnen vermag (Pandam nunc circa facilitatem mysticae theolo-
giae [III, 94]), als das menschliche Wort Geschenk des göttlichen Wortes ist,
das allein sich selbst eröffnen kann (qui solum se ipsum pandere potest [III,
94]). Der Zugang zum göttlichen Wort erfolgt somit prinzipiell als antwortendes

Sprechen aus dem geschenkten Wort heraus. Auch dies hat als

Grundzug des idealtypischen Modells zu gelten: die Bedingung der Möglichkeit

mystischer Erfahrung besteht darin, dass Gottes Zuwendung zum
Menschen immer schon vorausgegangen ist. Und mystische Sprache ist folglich
Sprache als Antwort auf die Ansprache Gottes bis hin zu dem Punkt, an dem
Gott die Antwort in sein Wort zurücknimmt. Und dies und nur dies
unterscheidet mystisches Sprechen von allen andern Formen der Rede.11 Cusanus

greift also gleich in den ersten Sätzen seiner Adresse programmatisch diesen
Gedanken des antwortenden Sprechens auf und bindet damit seine Schrift
an das traditionelle Modell.

Bekanntlich pflegen sich Darstellungen mystischer Erfahrung an semantischen

Leitsystemen zu orientieren. Es stehen traditionell eine Reihe sol-

10 ut pro captu vestro enarrare queam mirabüia, quae supra omnem sensibilem, rationalem et

intellectualem visum revelantur. Conabor autem simplicissimo atque communissimo modo vos

experimentaliter in sacratissimam obscuritatem manuducere (III, 94).
11

Haug (wie A. 3), 495f.



222 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

cher Systeme zur Verfügung,12 z.B. mystische Erfahrung als voluntativ-
ethische Bewegung oder als Exegese in der erotischen Bildsphäre des <Ho-
henliedes> oder als ontologische Spekulation. Cusanus greift keine dieser

gängigsten Möglichkeiten auf, er verwendet vielmehr, wie der Titel der
Schrift es schon signalisiert, die visio als Darstellungs- und Explikationsmedium.

Es versteht sich dabei von selbst, dass in Verbindung mit dem Sehen
sein Korrelat, das Bild, eine besondere Bedeutung gewinnen muss, ja man
wird wohl sagen dürfen, dass der Cusaner gerade deshalb die visio als

Medium gewählt habe, weil der Weg über Bilder und Gleichnisse führen
sollte.

Der Einsatz erfolgt dann auch erwartungsgemäss auf dieser Ebene (III,
94ff.): Er legt seinem Schreiben an die Tegernseer Mönche eines jener
Renaissanceporträts bei, die in der Weise gemalt sind, dass sie den Betrachter,

an welchen Punkt er sich auch immer hinstellen mag, anzublicken scheinen.

Bewegt sich der Betrachter, folgt ihm der Blick des abgebildeten
Gesichtes; sind mehrere Betrachter im Raum, so glaubt jeder, dass ihm der
Blick des Porträtierten gelte.13 Cusanus versteht dies als ein Gleichnis für das

Verhältnis zwischen göttlichem und menschlichem Sehen: Gott sieht gleichzeitig

alles in gleicher Weise, er ist mit seinem Blick jederzeit und jenseits der
Zeit bei jedem einzelnen. Menschliches Sehen hingegen ist bedingtes Sehen,
es ist an Raum und Zeit gebunden, und es ist deshalb verschieden, entsprechend

den wechselnden subjektiven und objektiven Bedingungen. Indem
das absolute oder <abstrakte> Sehen Gottes all dem enthoben ist, was
bedingtes Sehen kennzeichnet, ist es zugleich ein Sehen, das das bedingte
Sehen erst möglich macht; es umfasst dieses in der Weise, dass konkretes
Sehen nur als durch das absolute Sehen existent gedacht werden kann. Gott
ist das Sehen des Sehens: ich sehe, weil Gott mich sieht; ja weil Gott mich
ansieht, lässt er mich ihn sehen, und dies, obschon er dem menschlichen
Sehen entzogen ist (III, 100; 108). Dabei manifestiert sich die je grössere
Differenz darin, dass das menschliche Sehen zunächst immer nur auf ein
Bild Gottes stösst, auf die Vorstellung, die der Mensch sich seiner Natur
gemäss von Gott macht. Dieses vorgestellte oder auch gemalte Bild von
Gottes Antlitz ist aber nur die umbra seines wahren Gesichtes, des Gesichtes
der Gesichter (exemplar omnium facierum [III, 112]), das jenseits jeden
Begriffs von Gesicht liegt. Verbunden mit der Vorstellung des Sehens heisst

12 Zu diesem Verfahren vgl. ebd. 496ff.
13 Vgl. dazu den Brief des Cusanus vom 14. Sept. 1453, Vansteenberghe (wie A. 7), 116; zur

Sache ebd. 37 f. A. 1.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 223

dies: das Gesicht der Gesichter enthüllt sich nur im Dunkeln, konkret
sichtbar ist allein die Vielzahl der Gesichter in Raum und Zeit, die verhüllt
auf das exemplar verweisen.

Das Modell mystischer Erfahrung auf der Basis der unähnlichen Ähnlichkeit

impliziert, dass die Leitsysteme, über die die Bewegung zur Unio hin
dargestellt werden kann, prinzipiell austauschbar sind.14 So überrascht es

denn nicht, dass Cusanus den Prozess, den er anhand des Sehens durchgespielt

hat, auf alle andern Akte menschlichen Erfahrens überträgt. Gott ist
nicht nur das absolute Sehen, sondern auch das absolute Hören, Schmek-
ken, Riechen, Berühren, Empfinden, Lieben, Verstehen und Denken, und
indem Gott all dies ist, ist er auch hierbei jeweils der Grund für die analogen
menschlichen Akte. Aber nun kann Cusanus noch einen Schritt weitergehen,

indem er feststellt, dass die unterschiedlichen Akte nicht nur ihr exemplar

in Gott haben, sondern dass sie dabei zugleich in Gott zusammenfallen.
So sagt er denn z. B., Gottes Sehen sei sein Lieben (III, 102; 104; 134). Aber
nicht nur alle Akte gründen in dem einen Grund, der Gott ist, sondern alles
Seiende überhaupt: Gott ist exemplar des Menschen, er ist exemplar aller
Dinge, er ist essentia essentiarum (III, 128ff.). Oder anders gesagt: alle
Verschiedenheit ist in ihm Identität. Und deshalb haben auch die vielfältigen
Akte, wenn sie sich ihrem Grund zuwenden, immer nur das eine Ziel: Gott
selbst, der die Bedingung ihrer Möglichkeit im einzelnen ist; weil Gott den
Menschen sieht, liebt, denkt usw., kann der Mensch ihn seinerseits sehen,
lieben, denken usw. Dieses Antworten des Menschen auf die Zuwendung
Gottes versteht Cusanus nun als die Fähigkeit zur similitudo, d.h., die
Ähnlichkeit mit Gott ist identisch mit der Empfänglichkeit für das, was der
Mensch an göttlicher Zuwendung erfährt. Er kann diese Zuwendung annehmen

oder auch nicht, so dass die Verähnlichung also in seinen freien Willen
gestellt ist. Der Mensch hat dabei zwar nicht die Möglichkeit, sich dem Blick
oder der Liebe Gottes zu entziehen, aber er hat die Freiheit, nicht zurückzublicken

bzw. nicht wieder zu lieben (III, 106; 110).

Indem Cusanus also alle menschlichen Akte auf Gott hin als ein antwortendes

Aufnehmen der göttlichen Zuwendung versteht, schafft er sich einen
positiven Spielraum für die similitudo und damit die Basis für eine Ethik: da
Gott auch das Gute, die Barmherzigkeit, die Gerechtigkeit ist, kann ich, auf
seine Güte, Barmherzigkeit, Gerechtigkeit antwortend, meinerseits gut,
barmherzig, gerecht werden (III, 104; 106).

14 Haug (wie A. 3), 498 ff.



224 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

Aber solche dezidiert ethischen Überlegungen bleiben in <De visione Dei>

doch auffällig vereinzelt, und dies nicht ohne Grund, denn die auf Gott
antwortenden Akte des Menschen besitzen ihre Positivität darin, dass sie als

Bewegungen zu Gott hin verstanden werden, und das heisst, dass sie
dadurch an ihr Ziel kommen, dass sie sich selbst übersteigen. Die similitudo ist
bei Cusanus nie Status, sondern immer Akt auf dem Weg zur Differenz. Es
macht Schwierigkeiten, unter solchen Bedingungen wirklich Welt ins System
einzubringen. Dies zwar nicht von Gott aus gesehen, denn er kann ja auch
als essentia essentiarum definiert werden, aber doch vom Menschen aus

gesehen, dessen similitudo ganz in jenen Akten aufgeht, die auf die
Gotteserfahrung zielen. Gott aber ist nur jenseits aller Akte erreichbar, jenseits
jener radikalen Differenz, hinter der alle diversitas unitas ist, hinter der alle

Gegensätze zusammenfallen. Der Weg zu Gott führt über diese Grenze,
d.h. über das Denken der unitas. Cusanus nennt diese coincidentia contra-
dictoriorum die <Mauer des Paradieses> (III, 132; 138; 144; 158, usw.). Das
Tor, das durch diese Mauer führt, aber wird von der ratio bewacht. Nur wer
sie überwindet, kann ins Paradies eintreten, das heisst, Gott jenseits des

Zusammenfalls der Gegensätze erfahren.15

Der mystische Weg besteht bei Cusanus also darin, dass man sich in all
seinem Tun: im Sehen, im Lieben, im Denken usw., zurückwendet zu jenem
Grund, aus dem dieses Sehen, Lieben und Denken fliesst. Diesen Grund
erreiche ich aber nur, wenn ich die Bedingtheit meiner Akte in ihrem
Verhältnis zum Unbedingten ihres Grundes begreife, wenn ich im Sehen das

Sehen, im Lieben das Lieben, im Erkennen das Erkennen übersteige, wenn
ich also die Ratio überwinde und durch die Mauer des Paradieses durchbreche.

Anders gesagt: Das, wofür das Paradies steht, das Unendliche, wird
erfahren in der Reflexion der intentionalen Akte auf sich selbst, im Blick
darauf, dass sie ihr Ziel immer nur in ihren intentionalen Gegenständen
haben, im Bild, in der Vorstellung, im Begriff, die gerade in ihrer Bindung
an die jeweiligen Akte über sich selbst hinausweisen. Diesseits dieser
Schranke bewegt man sich in einem Bereich perspektivischer Erfahrungen,
individueller Erfahrungen. Der Mensch erscheint hierbei als Gefangener

15 cuius (der Paradiesmauer) portam custodit Spiritus altissimus rationis, qui nisi vincatur non
patebit ingressus. Ultra igitur coincidentiam contradictoriorum videri poteris et nequaquam citra

(III, 132). Zur Begrifflichkeit: coincidentia contrariorumlcontradictoriorum vgl. K. Flasch, Die
Metaphysik des Einen bei Nikolaus von Kues. Problemgeschichtliche Stellung und systematische

Bedeutung, Leiden 1973,155ff.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 225

der Strukturen seines Vorstellens, Empfindens und Denkens: er ist gefangen
im rationalen Prinzip des Satzes vom Widerspruch. Aber die Erkenntnis
dieses Prinzips ist zugleich seine Freiheit; es ist die Freiheit des Intellekts,
der die coincidentia contradictoriorum denken kann. Bedeutet dies, dass in
der Denkbarkeit des Undenkbaren, im Sieg des Intellekts über die Ratio die
Differenz zwischen dem Endlichen und dem Ewigen zu überwinden ist?16

In jedem Fall hat Cusanus damit die klassische Formel zum Verhältnis des

Göttlichen zum Irdischen, die Formel von der Ähnlichkeit bei je grösserer
Unähnlichkeit, in eigentümlicher Weise umformuliert. Die Ähnlichkeit wird
in erster Linie als eine capacitas des Menschen verstanden, nicht mehr als

eine Bestimmung des ontologischen Status des Irdischen schlechthin. Die
Welt fällt aus dem menschlichen Blick, an ihre Stelle tritt ihre Erscheinung in
Vorstellungen, Empfindungen und Begriffen unter dem Aspekt der spezifischen

geistigen Organisation des Menschen; das Interesse richtet sich auf
diese ihm eigene Struktur der Erfahrung bzw. die sich aus ihr ergebenden
Vorstellungen, Empfindungen und Begriffe. Indem der Mensch bei seiner

Erfahrung auf die Grenzen seiner Erfahrungsmöglichkeiten zugeht, geht er
auf das zu, was jenseits von ihnen liegt: Gott.

Es gibt nun zwar eine Reihe von Stellen in <De visione Dei>, an denen
auch ontologisch argumentiert wird. So sagt Cusanus, dass Gottes Sehen das

Sein des Menschen sei: der Mensch ist, weil Gott ihn sieht (III, 104). Oder:
Gott spricht zum Nichts, und das Nichts wird dadurch Etwas (III, 136). Aber
dieser ontologische Aspekt kann nicht wirklich in das neu formulierte Modell

integriert werden. Sein und Akt müssen zwar in Gott zusammengesehen
werden: indem Gott agiert, verleiht er auch Sein. Beim Menschen hingegen
fallen Sein und Akt auseinander, er vermag auf Gottes Seinsverleihung nur
mit Akten zu antworten. Die similitudo als Prozess der Verähnlichung kann
sich streng genommen nicht auf das Sein beziehen, wenn diese Verähnlichung

völlig in Akten aufgeht.
Deshalb wird der mystische Prozess hier auch nicht als ontologischer

Durchbruch auf einen Seinsgrund verstanden, sondern als Wende aus der
Reflexion der menschlichen Akte auf sich selbst heraus. Damit aber ist der
ontologisch-kosmische Aspekt, der der abendländischen Mystik von ihren
neuplatonischen Ursprüngen her eigen war, preisgegeben. Der mystische

16 Dazu grundlegend: Flasch, ebd. 177ff., insbes. zu <De visione Dei>, 194ff. Er bestimmt die

Funktion der Cusanischen Philosophie als «denkende Überwindung des Widerspruchsatzes»
(217).



226 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

Denker des Cusanus steigt nicht mehr nach affirmativem Modell einen
Stufenweg nach oben oder nach dem negativen Modell hinunter in die
Gottferne, um Gott über die grösstmögliche Distanz zu ihm zu erreichen,
sondern er bewegt sich nur noch im Kosmos seines eigenen geistigen Gefü-

ges. Zwar bedient sich Cusanus für die Formulierung der Übertrittserfahrung

der traditionellen mystischen Sprache, er verwendet z.B. im
Zusammenhang des Sehens Lichtvokabeln, die Paradoxa von der lichten Dunkelheit

usw., aber diese Sprache ist nicht mehr welthaltig, sondern sie bezieht
sich auf das System, in dem sie sich bewegt.

Man mag vielleicht einwenden, der traditionellen Mystik sei dieser

Aspekt als Sprachproblem immer schon bewusst gewesen, und in dem Masse,

in dem sie sich auch als sprachlichen Prozess verstanden habe, habe sie

ganz im Sinne von Cusanus die Grenzen ihres Sprechens, ihrer Begrifflichkeit

reflektiert und in charakteristischen Formen - jenen Formen, die sich

auch bei Cusanus wiederfinden - ihre eigenen Grenzen zu übersteigen
versucht bzw. die Sprache an sich selbst scheitern lassen. Der entscheidende
Unterschied liegt jedoch darin, dass die Sprache in der traditionellen Mystik
einer Erfahrung korrespondierte, die als eine Erfahrung in der Welt und an
der Welt realisiert wurde. Die Sprache begleitete diese Erfahrung bis an die
Grenzen des Sagbaren. Bei Cusanus aber geht es nun darum, die geistigen
Akte des Sprechens, Vorstellens, Denkens selbst auszuschreiten und aus
ihrer eigenen Relativität heraus den mystischen Übergang zu evozieren.
Man kann sagen, es sei dies eine Mystik an der Grenze des menschlichen
Denkens und nicht mehr an der Grenze des menschlichen Seins.

Wenn aber diese Grenzerfahrung als ein intellektueller Akt beschrieben
wird, der darauf gerichtet ist, im Wissen um das Nichtwissen das wahre
Wissen zu erreichen, sollte man dann zur Kennzeichnung dieses Vorgangs
nicht besser auf den Begriff <Mystik> verzichten? Kurt Flasch schlägt dies in
seiner Cusanus-Interpretation vor, um stattdessen von einer «Metaphysik
des Einen» zu sprechen. Die Koinzidenzlehre des Cusanus habe nichts mit
irgendwelchen «mystischen Erlebnissen» zu tun,17 sondern es gehe dabei

«um den Konflikt von Verstandeslogik und Einheitsmetaphysik», d.h. «um
den Kampf einer Metaphysik, die sich als Einsicht in die Möglichkeitsbedingungen

des Verstandes, also transzendental versteht gegen eine Logik, die
das zureichende Instrument alles Wissens, auch des Wissens von Gott und
von Vernunft zu sein beansprucht».18 Das ist eine überzeugende Neubestim-

17 Ebd. 192.
18 Ebd. 193.



W. Hang, Die Mauer des Paradieses 227

mung der philosophischen Position des Cusaners, und man sollte nicht hinter
sie zurückfallen. Zugleich versteht Flasch diese Einheitsmetaphysik aber als

einen Vorstoss in philosophiegeschichtliches Neuland, denn sie ziele darauf,
den Widerspruch zwischen affirmativer und negativer Theologie zu
überwinden. Er beruft sich dabei insbesondere auf den berühmten Brief vom
14. September 1453 nach Tegernsee, in dem Cusanus unmissverständlich
vom Ungenügen sowohl des positiven wie des negativen Weges zu Gott
spricht: beide vermögen ihr Ziel nicht zu erreichen, da Gott positiv immer
nur verhüllt zu erkennen ist, während er auf dem Wege der Negation letztlich

im Nichts verschwindet.19 Der Koinzidenzlehre hingegen - so kommentiert

Flasch -, und nur ihr allein, sei es möglich, «aus der Alternative von
negativer oder positiver Theologie herauszutreten, in der sich die ganze
philosophische Tradition bewegt».20 «Positive und negative Theologie sind
dann nicht mehr zwei Phasen der Gotteserkenntnis, schon gar nicht zwei

Theologien. Sonst siegt immer einseitig die negative Theologie».21 Man
stehe nunmehr jenseits von beidem, da hier der Satz vom Widerspruch
zurückgelassen sei, der bisher «die Einheit von affirmativer und negativer
Theologie zu finden verhindert» habe.22 Im Blick auf die Analogieformel
würde dies heissen, dass es damit erstmals gelungen wäre, das Analogiemodell

der unähnlichen Ähnlichkeit zu überwinden.
Das ist eine kühne Schlussfolgerung. Aber vermag sie wirklich zu

überzeugen? In welcher Weise wäre denn diese Überwindung des Analogiemodells

zu denken? Flasch antwortet: «...wo die Widersprüche gleichzeitig
gedacht werden, da ist der sie Denkende und sein Inhalt über sie hinaus. Das
gilt für die absolute Einheit ebenso wie für den, der sie denkt».23 Dem ist
jedoch entgegenzuhalten, dass der Denkakt, bei dem die coincidentia
gedacht wird, sich nicht auch selbst übersteigen kann, jedenfalls nicht, ohne
dass dieses Übersteigen selbst wieder ein Akt wäre, der erneut überstiegen
werden müsste, und so ad infinitum. Es bleibt somit festzuhalten, dass es

menschlich nicht möglich ist, aus dem Analogiemodell auszubrechen. Der
Akt, in dem ich die coincidentia denke, kann deshalb nichts anderes als eine
höchste Form positiver Theologie sein, eine höchste Erfüllung dessen also,

19 Vansteenberghe (wie A. 7), 114.
20 Flasch (wie A. 15), 197.
21 Ebd. 199.
22 Ebd. 201.
23 Ebd. 203.



228 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

was similitudo zu sein vermag. Dies aber müsste zu einer Akzentuierung des

Modells führen, bei der aufgrund dieser unendlichen positiven Bewegung
letztlich doch der Ähnlichkeit das Übergewicht zufiele.

Flasch scheint dieses Problem nicht bewusst geworden zu sein,24 aber
Cusanus hat die Gefahr klar erkannt, und er hat ihr vorgebaut. So hält er
fest, dass, wenn schon das Sehen und das Hören in sich kein Genügen
finden, dann schon gar nicht der Intellekt im Intellekt (quoniam si visus non
[satiatur] visu, nec auris auditu, tunc minus intellectum intellectu [III, 166]).
Das Sehen Gottes geschehe vielmehr in raptu quodam mentali (ebd.). Und
nach diesem Stichwort taucht dann im Kapitel darnach konsequenterweise
doch noch jenes Moment des Modells auf, das bei der Analyse des Denkprozesses

aus dem Blick geraten zu sein schien: die entgegenkommende Gnade
Gottes als unabdingbare Voraussetzung für die Überwindung der Differenz.
Cusanus erinnert an jene Erfahrung des Apostels Paulus, bei der er über die
Mauer der coincidentia ins Paradies entrückt worden sei; und dann spricht er
von sich selbst: Conatus sum me subicere raptui confisus de infinita bonitate

tua, ut viderem te invisibilem et visionem revelatam irrevelabilem. Quo autem
perveni tu scis. Ego autem nescio et sufficit mihi gratia tua, qua me certum
reddis te incomprehensibilem esse et erigis in spem firmam, quod ad fruitio-
nem tui te duce perveniam (III, 174).

Die Gnade Gottes besteht für Cusanus somit einerseits in der Vermittlung

des Wissens darum, dass Gott denkend nicht erfasst werden kann - also
die docta ignorantia als Gnadengeschenk -, und anderseits in der Hoffnung,
dass Gott ihn doch zu sich führt. Der Weg und der Durchbruch durch die
Mauer des Paradieses verdanken sich in gleicher Weise göttlichem Entge-

24 Doch finden sich bei ihm zumindest Ansätze, die in diese Richtung weisen. So bemerkt er:
«Der Schritt oder (wie Cusanus selbst sagt) der Sprung in die Koinzidenz des Widersprüchlichen
ist nach Cusanus ein Verlassen unserer selbst, ein Sichhineinwerfen in die Finsternis, se in
caliginem inicere. Insofern ist die Koinzidenzlehre nicht nur eine »Theorie«. Was man unter
Anerkennung der Spaltung von »Theorie« und »Leben« heute »Existenz« nennt, ist von ihr
getroffen» (ebd. 200). Aber wie kann eine Lehre «nicht nur eine Theorie» sein, sondern die ganze
«Existenz» treffen? Flasch bleibt die Antwort schuldig. - Sehr nahe stehen wir uns aber bei

folgender Feststellung: Wenn Cusanus vom Deus revelatus und von theologia mystica spreche, so

dürfe dies «nicht zu dem Schluss führen, es handele sich hier um reine Offenbarungstheologie
oder um einen Sprung ins mystische Erleben. Es geht um die denkende, philosophische Ermöglichung

von allem diesem» (ebd. 199). Dem ist zuzustimmen, nur muss, wie ich im folgenden zu

zeigen versuche, das, was auf diese Ermöglichung folgt, ins Gesamtkonzept einbezogen werden,
denn die Ermöglichung von etwas wird sinnvoll nur im Hinblick auf das, was sie ermöglicht.



W. Haug, Die Mauer des Paradieses 229

genkommen. Das Analogiemodell ist somit als übergreifendes Konzept
zweifellos festgehalten.25

Und dieser Passus steht an keiner beliebigen Stelle, und er ist deshalb
nicht etwa als Konzession des Philosophen an den Theologen beiseite zu
schieben, die zitierten Sätze bilden vielmehr am Ende des XVII. Kapitels
den Abschluss des ersten und grundlegenden Teils von <De visione Dei>. Der
zweite Teil, der auf dieser Basis dann eine Christologie entwickelt - was im
Rahmen dieses Beitrags nicht mehr ausgeführt werden kann -, wird dann

von der Unio durch die Vermittlung des Sohnes handeln. Im übrigen ist
anzumerken, dass spätestens an dieser Stelle der Traktat im Munde der
Rezipienten kaum mehr sinnvoll sein kann; Cusanus spricht hier, wie gesagt,
nur noch für sich und von sich selbst. Man steht an jenem Punkt, an dem der
angebotene Nachvollzug an sein Ende kommt und wo die je persönliche
Erfahrung einsetzen muss.

Was sich aber durchhält, ist die Apostrophe Gottes als Darstellungsform,
und das heisst, dass der gesamte Prozess sich als Gotteslob versteht. Dies ist
aber nur eine andere Formulierung der Tatsache, dass der Prozess den Sinn
der similitudo erfüllt, einer similitudo, die, wie dargelegt, immer nur Antwort

auf das vorausgegangene Wort Gottes sein kann. Programmatisch
ausgebreitet wird dies übrigens in <De venatione sapientiae>, Kapitel XVIII-
XX, wo es heisst, dass der Mensch gerade als denkender ein Lobgesang

25 Das schliesst in sich, dass man auch nicht sagen kann, Cusanus habe den Widerspruch
zwischen affirmativer und negativer Theologie überwunden. Wenn er in seinem Brief vom
14. September 1453 schreibt, dass die mystische Theologie nach dem Vorbild des Dionysius über
diese Alternative hinweg in die Vereinigung und Einheit springe (saltat supra disiunctionem usque
in copulacionem et coincidenciam: Vansteenberghe [wie A. 7], 114), so meint er damit zunächst

nur in traditioneller Weise, dass man von beiden Wegen aus nicht zum Ziel gelange und deshalb

beide Wege überstiegen werden müssen. Die Position jenseits von ihnen kann deshalb als

Koinzidenz der beiden Theologien bezeichnet werden. Die mystische Theologie vermöge diese

Koinzidenz zu denken, und man dürfe diesen Denkprozess nicht zugunsten einer affektiven

Mystik preisgeben. Denn man könne nur denkend emporstreben und nur so das Wissen um das

Nichtwissen erreichen. Aber, so fügt Cusanus hinzu, die Vereinigung liege jenseits dieser Bewegung

und damit auch jenseits des Wissens vom Nichtwissen (qui motus, etsi sit supra seipsum ut sit

ignotum, tarnen est ad unionem quesiti eciam modo ignoto [ebd. 115]: <diese Bewegung ist,
wenngleich sie dabei über sich selbst, und das heisst über das Nichtwissen hinauszielt, doch auf die

Vereinigung mit dem Erstrebten im Nichtwissen gerichtete [Flasch lässt bei seinem Zitat der
Stelle (wie A. 15,201 Fn.) gerade diesen entscheidenden Satz weg!]). Und zur Verdeutlichung der

vom Menschen aus unüberwindbaren Differenz wird dann - in Übereinstimmung mit der mystischen

Tradition - noch gesagt, dass die Unio in diesem Leben nicht vollkommen zu erreichen sei

(ebd.).



230 W. Haug, Die Mauer des Paradieses

Gottes sei, dies bis hin zu der Auffassung, dass sogar das Martyrium Christi
als Gotteslob verstanden werden dürfe (I, 84; 86). Das Sein und das Leben
als Lobgesang für Gott: das ist die angemessene Replik des Endlichen auf
die Begabung mit Ähnlichkeit und zugleich deren positiv gefasster Vollzug.

Ist Cusanus damit der klassischen Analogielehre mit ihrem Postulat einer
Ähnlichkeit bei je grösserer Differenz nicht doch vollkommen gerecht
geworden? Man könnte dies bejahen, wenn das traditionelle Modell hier nicht
zum Rahmen für eine geistige Bewegung geworden wäre, die in ihrer Art
völlig neu ist. Denn Lobgesang ist der Mensch nach Cusanus vor allem durch
sein Denken, und Denken auf die Differenz hin versteht sich als Reflexion
der intentionalen Akte auf sich selbst. Dieser kontinuierliche Überstieg ist
ein neuer und weitführender Weg der Verähnlichung. Die Denkbarkeit des

Undenkbaren bricht sozusagen in die Mauer des Paradieses ein, denn dies
vollzieht sich ja als Kampf mit der Ratio, die im Tor steht. Doch ist dies ein
Kampf, den man aus eigener Kraft zwar punktuell, aber letztlich nicht
gewinnen kann. Man gelangt nur bis unmittelbar vor den Durchbruch zur
visio. Aber dieser Prozess zeigt sich dabei als ein Vorbereiten der Erfahrung
Gottes, das, mag es auch nicht selbst die Erfüllung bringen, doch alle

Negation immer wieder zurücklässt. Denn die Negation ist ganz in die Form
der Bewegung eingegangen, oder anders gesagt: die Differenzerfahrung ist,
soweit dies überhaupt möglich ist, in den Prozess der Verähnlichung
hereingenommen; die Differenz wird sozusagen in unendlicher Selbstreflexion
kontinuierlich aufgezehrt, und man gewinnt damit ein Äusserstes an Positi-
vität. Das Modell ist damit zwar erfüllt, aber in einer höchst besonderen und

originellen Weise. Selbstverständlich ist damit aber auch die Wirklichkeit,
auf die sich das Modell bezieht, eine andere geworden. Man bewegt sich in
einer von Menschen entworfenen Welt, und es sind die Grenzen dieses

Entwurfs, um die es bei der Bewegung auf die Differenz hin geht: die Mauer
des Paradieses liegt als coincidentia contrariororum im menschlichen Geist
selbst.

Walter Haug, Tübingen


	Die Mauer des Paradieses : zur mystica theologica des Nicolaus Cusanus in "De visione Dei"

