Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 45 (1989)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Altigyptische Weisheit. Lehren fiir das Leben, eingeleitet, iibersetzt und erlautert von Hellmut
Brunner, Artemis (Die Bibliothek der Alten Welt), Ziirich-Miinchen 1988, 528 S., Fr. 72.—
Der von Hellmut Brunner bearbeitete Band schliesst eine seit Jahren bestehende Liicke.

Zwar konnen gerade die dgyptischen Lebenslehren, «(neben der bildenden Kunst) der wohl

reinste Ausdruck des dgyptischen Welt- und Menschenbildes» (der Verfasser im Lexikon der

Agyptologie, ITI, 9671.), iiber die Fach#gyptologie hinaus ein besonderes Interesse der Theologie

und Alttestamentlichen Wissenschaft, weiterer Nachbardisziplinen sowie eines breiteren Publi-

kums beanspruchen, doch existierte bislang keine Ausgabe, die alle einschlégigen Quellen in

Ubersetzung und unter Aufarbeitung der modernen Forschung bot. Der vorliegende Band gibt

nun die erste Zusammenstellung aller heute bekannten siebzehn (ganz oder teilweise) erhalten

Lebenslehren sowie etwa zwanzig weitere verwandte, bzw. «weisheitlich» gepriigt Texte (Grabin-

schriften, Autobiographien, Spruchdichtung, Briefe u.4.), die sich zeitlich von der Mitte des

3. Jt.s v.Chr. (Djedefhor) bis ins 3. nachchristliche Jh. (Lehren des Silvanus) erstrecken, und 16st

damit die seit langem veraltete Ausgabe F. W. von Bissings (Agyptische Lebensweisheit, 1955) ab.

Von besonderem Wert ist neben der sorgfiltigen Ubersetzung der reichhaltige Kommentar,
der umfangmassig rund die Hilfte des Buches ausmacht (zum Vergleich von Bissing: ein Fiinftel).
Eine umfassende Einfithrung (11-98) macht mit der literarischen Gattung <Lehre> an sich und
ihrer Entwicklung, mit Abfassung und Form der Texte, ihrer Tradierung und Wirkung vertraut;
inhaltlich ausfiihrlicher mit dem Menschen- und Gottesbild, das in ihnen zum Ausdruck kommt.
Hinzu tritt eine Einleitung zu jeder einzelnen Quelle (insgesamt 70 Seiten), die spezifische
Probleme der Uberlieferung der Texte, ihrer geistesgeschichtlichen Situierung und thematischen
Akzente, hervorhebt. Eine Fundgrube fiir das Verstédndnis von schwierigen oder inhaltlich beson-
ders bemerkenswerten Stellen stellt schliesslich der ausfiihrliche Anhang (427-523) dar, der auch
Sekundrliteratur und bisherige Ubersetzungen verzeichnet.

Durch die Sammlung aller einschléigigen Quellen in einem Band ist es bequem moglich, die
vielfdltigen Wandlungen, denen &gyptisches Leben, Denken und Theologisieren im Lauf der
Geschichte unterworfen war, zu verfolgen und nachvollziehen. Aus den verschiedenen Berei-
chen, die einen Einblick in die dgyptische Geisteswelt erlauben (Bewiltigung des Alltags, Cha-
rakterisierung von Menschen, das Problem von Erziehung und Erziehungsfihigkeit, Stellenwert
des Konigtums usw.) sei als fiir den Theologen wohl interessantester Punkt die Verinderung des
Bildes herausgegriffen, das die Lehren von Gott und der menschlichen Existenz in der Welt
hatten: von der durch die Weltordnung (Maat) bestimmten, ruhigen Welt des Ptahhotep (um 2300
v. Chr.), die dem Willen Gottes entspricht und in der sich Erfolg und Misserfolg nach dem eigenen
Handeln richten, hin zu der unsicheren, ja bosen des ptoleméischen Papyrus Insinger, in welcher
der Zusammenhang zwischen dem Tun eines Menschen und seinem Schicksal aufgehoben ist,
Gott nach freiem Willen Gnade zusagen oder abschlagen kann, und dem Frommen als Lebens-
haltung nichts anderes bleibt als sich «in die Arme Gottes zu setzen» (Lehre des Amenemope),
auf Gott zu vertrauen.

Viele der dann in den Proverbien, bei Hiob und Qohelet zentralen Themen stehen somit
schon in den dgyptischen Lehren im Mittelpunkt, so der Tun-Ergehen-Zusammenhang und seine
Bezweiflung, die Verborgenheit Gottes und seines Handelns, Recht und Unrecht. Daher hat
auch fiir den Theologen die Beschiftigung mit ihnen «keineswegs nur historische Griinde»,
sondern fiihrt fast stdndig «auch an das Alte Testament heran und zugleich in das Fragen nach der



376 Rezensionen

Bedeutsamkeit weisheitlichen Denkens iiberhaupt und auch fiir heutige Menschen hinein» (H. D.
Preuss, Einfithrung in die alttestamentliche Weisheitsliteratur, 1987, 23).

Den engeren Beziehungen zwischen dgyptischer und israelitischer Weisheit nachzugehen,
kann dariiber hinaus zwar nicht die Aufgabe des Bandes sein (89). Doch bringt es der sehr weite
Horizont H. Brunners mit sich, dass sich die Auseinandersetzung mit dem biblischen Schrifttum —
nicht immer explizit — durch den ganzen Kommentar hindurchzieht.

Auf den dgyptischen Einfluss auf biblisches und frithchristliches Schrifttum wird hingewiesen
88f., 157 (Cheti — Jesus Sirach), 234 (Amenemope), 416ff. (frithchristliche Literatur). Der
Anhang verzeichnet eine ganze Reihe von Parallelen; 441 (Gen 50,26; Jos 24,29; Ri 2,8), 441 (Prv
11,11), 463 (Prv 2,16-19; 5,1-14; 6,20-35), a.a.O. (Mt 6,5-6, vgl. I Kg 18,271.), 467 (Prv 16,1), 469
(Prv 27,1; Mt 6,34), 480 (Ps 69,29), 482 (AT u. Rom 9,21), 486; 487f. (Midraschim), 488 (Hi
14,19), 490 (Jer 13,23), a.a.0. (Prv 26,27; Qoh 10,9), 491 (Talmud); a.a.O. (Prv 26,27; Qoh 10,8;
Sir 27,26; Archikar), 496 (Prv 13,24), 501 (Mt 5,37), 502f. (Gen 19), 505 (Dt 32,35; Rom 12,19),
522 (Apk 10,10).

Fiir den Zugang zur altidgyptischen Geisteswelt, wie sie sich in den Lehren niederschlégt,
bildet der Band von Hellmut Brunner — sicher das Standardwerk jeder weiteren Beschéftigung
mit dem Gebiet — eine optimale Grundlage.

Thomas Schneider, Basel

Jan Mili¢ Lochman, Christ and Prometheus? A Quest for Theological Identity, WCC Publica-

tion, Geneva 1988. 105 S.

Sein Suchen nach einer theologischen Identitét seit mehr als vier Jahrzehnten beschreibt J. M.
Lochman in diesem spannenden und empfehlenswerten Buch. Bestimmt wurde diese «Pilgerrei-
se» durch die Tatsache, dass er 18 Jahre lang in dem von der kommunistischen Ideologie bestimm-
ten Osten als auch gleich lang im Westen Theologie unterrichtete. In diesem Buch legt er
Rechenschaft ab iiber seine Erinnerung und Hoffnung in diesen unterschiedlichen Kontexten, die
nur von seinem existentiellen Hintergrund her verstehbar sind. Das «proprium christianum»
konne, so meint Lochman, heute nur noch eine 6kumenische Identitit sein, die aber erst entdeckt
werden miisse, wobei «die Erinnerung von gestern unsere Hoffnung heute stirken kann» (Vor-
wort VIIT). Der Titel zeigt die Richtung an: Prometheus ist der «Heilige» der Marxisten und nach
Christus nennen sich die Christen. Es geht also um den Dialog zwischen Christen und Marxisten,
der heute wichtiger als je zuvor ist.

Die Identitétsfrage beleuchtet er unter anthropologischem, theologischem und 6kumeni-
schem Aspekt. In den ersten drei Kapiteln (1-40) reflektiert der Verfasser einige existentielle
Erfahrungen, die er als theologischer Lehrer in der Tschechoslowakei gemacht hat. Er bekennt
sich uneingeschriinkt zur der «radikalen Erbschaft seiner tschechoslowakischen Wurzeln» (1-12),
zum hussitischen Erbe, das neben der Orthodoxie auch die Orthopraxie betont. Jesus als «Konig
der Armen» (Jan Mili¢ und Hus) hat auch in der 6kumenischen Diskussion wieder einen neuen
Stellenwert gewonnen.

Aber die dringend notwendige soziale Einmischung der Kirche kann «nur effektiv sein, wenn
es aus einem durchdachten und dynamischen Glauben kommt» (12). Die geschichtliche Umstin-
de sorgten dafiir, dass die Kirchen in Osteuropa ihre Privilegien verloren und sich in der neuen
Situation als Kirchen in einer sozialistischen Gesellschaft zurechtfinden mussten (Kap. 2).

Die neu gewonnene innere Freiheit ermoglichte aber auch einen ungezwungeneren Dialog
zwischen Christen und Marxisten (Kap. 3). Dabei lernten die Christen, dass der marxistische
Heilige Prometheus auch einen Platz im christlichen Kalender haben kann und eine Herausforde-



Rezensionen 377

rung fiir die christliche Theologie bedeutet (26): Es gibt auch eine «siindhafte Gefangenschaft,
die in den gegebenen Strukturen des Denkens, der Moral, der Politik und der Wirtschaft besteht»
(31).

Die Schwerpunkte sieht er vor allem in der Gottesfrage und dem Humanismus (Kap. 4). In
den pluralistischen Gesellschaft des Westens komme es vor allem auf «die Begeisterung fiir
Wabhrheit und Toleranz» (Kap. 5) an, wobei das Proprium der Christen, dass es eine Rettung in
keinem anderen als Jesus Christus geben konne, unaufgebbar sei, denn «nur in der Spannung
zwischen unbedingter Verpflichtung zur gewussten Wahrheit, die bekannt wird und einer mitfiih-
lenden Empfinglichkeit zu und in Solidaritit mit denen, die anders denken... kénnen wir
glaubhaft Zeugnis fiir Christus ablegen» (60).

Die «Identitit des Wandernden Gottesvolkes» (Kap. 6) charakterisiert die Okumene, denn
wir sind «Wanderer, die beide, Erde und Himmel, lieben» (66). Deshalb ist der Einsatz fiir die
«Menschenrechte» (Kap. 7) einer der Testfille auf der Suche nach einer theologischen Identitiit in
Ost und West» (81) und eine «Herausforderung fiir die Kirchen» (ebd.).

Ein weiteres Charakteristikum der christlichen Identitét ist die Zukunftsorientierung und Offen-
heit (Kap. 8), die «Identitit in Hoffnung» (95).

Die christliche Hoffnung ist «eine Widerstandsbewegung gegen Fatalismus», denn das letzte Wort
der biblischen Apokalypse ist Hoffnung (104) und befreit, auch wenn es nur ein Murmeln ist,
«dass der Sieg der Nacht nicht komplett ist».

Lochman ermutigt mit diesem tiefgriindigen und dennoch leicht lesbaren Buch alle diejeni-
gen, die im tkumenischen Lernprozess im Dialog mit lebenden Religionen und Ideologien
stehen. Man muss dem Verfasser danken fiir dieses zukunftsweisende Buch, das eine grosse Hilfe
fiir die 6kumenische Bewegung ist und einen weiten Leserkreis verdient und sicherlich finden

wird.
Karl Rennstich, Basel

Otto Bichli, Das Alte Testament in der Kirchlichen Dogmatik von Karl Barth, Neukirchener
Verlag Neukirchen-Vluyn 1987. X + 368 S.

Von der «bewegenden Sache», die der junge Barth im Hérsaal H. Gunkels in Berlin im Alten
Testament erkannte und die ihn iiber die Jahrzehnte seines theologischen Schaffens umtrieb,
handelt dieses mitreissende Buch des Pfarrers und Alttestamentlers O. Béchli. Dabei ist sein
Augenmerk ganz auf die Bewegungen in den weiten Landschaften der Kirchlichen Dogmatik
(KD) gerichtet. Doch auch das sog. Parergon wird in die Betrachtung mit einbezogen und die
biographischen, kirchengeschichtlichen, forschungsgeschichtlichen Hintergriinde werden ausge-
leuchtet. Nur ein Zeuge, der (geb. 1920) viele wichtige Ereignisse und Entwicklungen selbst
beobachtet und verfolgt hat, konnte ein solches Buch schreiben. Dazu kommen zwei Grundvor-
aussetzungen, die als gleichrangige Anliegen Béchlis Werk in Spannung halten: Er ist ein Bewun-
derer des Barthschen Werkes und ein Kenner zumal, der allen Details liebevoll nachzugehen
vermag, und er ist ein Wissenschaftler von Format, der sein Metier versteht und den auch die
Sorge um die rechte Auslegung des ATs in Geschichte und Gegenwart umtreibt. Daraus ist ein
Buch entstanden, das spannend zu lesen ist und eine Fiille griindlich recherchierter Informatio-
nen bietet. Das Buch war zum Karl-Barth-Jubildum 1986 schon fertig. Leider wurde die Druckle-
gung iiber Gebiihr verzogert. Der Rezensent dankt dem Verfasser seine Mitarbeit in einer
Seminar-Veranstaltung im Sommer-Semester 1986. Allen Beteiligten bleibt unvergessen, was und
wie O. Bichli damals aus seinem Manuskript vorgetragen hat.

Das Buch legt zunichst dar, wie die riesige Aufgabe bewiltigt werden konnte, da kaum
Vorarbeiten zur Verfiigung sind. Der Verfasser war ganz auf seine eigenen langjdhrigen For-



378 Rezensionen

schungen angewiesen. Die Fiille der im einzelnen verarbeiteten Literatur spricht fiir das anhalten-
de Engagement. Er beklagt zu Recht, dass die Erforschung der Auslegung des ATs seit langem an
Defiziten leidet. Das 1. Kap. beschreibt den beginnenden, bald wieder in Fronten erstarrten
Dialog Barths mit den Bibelauslegern. Die Viter, Briider, Sohne, Zeitgenossen kommen zur
Sprache, inwieweit sie Barth beeindruckt oder gar beeinflusst haben. Wichtig ist — besonders aus
Basler Sicht — das Gesprédch mit W. Baumgartner und W. Vischer. Kap. 2 schildert, wie Barth sich
der exegetischen Aufgabe selbst unterzieht und nennt die ihn dabei leitenden Gesichtspunkte
(Kanon, Geschichte, Dogmatik und Exegese), im zweiten Teil dann unter dem Titel «Themati-
sche Exegese», wie Barth bestimmte «Perikopen» aufnimmt und auslegt, um seinen theologi-
schen Gedankengang zu unterbauen. Hier werden die beriihmt gewordenen Auslegungen von
I Kon 13 (1811f.), von Jeremia und Hiob (210ff.) besprochen. Interessant ist, dass alle «themati-
schen Exegesen» gerade die Felder der theologischen Anthropologie fiillten («Des Menschen
Hochmut», «Des Menschen Tragheit», »Des Menschen Liige»). Der dritte Teil legt dar, wie Barth
bei der Darstellung der Schopfungslehre (III1, § 41) «Exegese als theologischen Kommentar»
betreibt und sich, auch in seinen Gedankengéingen, vom Duktus der biblischen Aussagen leiten
lasst und damit der dicta-probantia-Methode und ihren Gefahren, auch bei Anwendung im
grosseren Masstab, entgeht. Das 3. und letzte Kap. sucht Barths Hermeneutik zu beschreiben.
Unter den Paragraphen: Explicatio und Applicatio, Ethik, Predigt, Kirche in der Zeit werden die
Linien im systematischen Gefiige verfolgt. Der Schlussteil fiithrt zur «bewegenden Sache» des ATs
selbst wieder zuriick.

Im ganzen entsteht das Bild eines gewaltigen Ringens um die lehrhafte Erfassung der atl.
Texte und ihrer theologischen Impulse. Es wird deutlich, wie souverdn Barth Texte zu begreifen
vermochte, wie genau er las und wie er die theologischen Impulse erspiirte. Es wird auch deutlich,
wie souveridn er auf alle Mitsprache oder Hilfe — etwa Baumgartners, er konsultiert ihn immer erst
post festum — und anderer Experten verzichtete. Neben grossartigen Paraphrasen etwa zum
Buche Hiob stehen Passagen, die eine vertiefende Textarbeit vermissen lassen. «Barths Umgang
mit der Biblia Hebraica, dem Waorterbuch — anscheinend Gesenius-Kautzsch — und der Konkor-
danz in Verbindung mit der Benutzung wissenschaftlicher Kommentare ermoglichen ihm Ent-
scheidungen in philologischen Fragen nur in bescheidenem Umfang» (147). Zur Sprache kommt
auch die Vernachlidssigung semantischer Probleme und merkwiirdigerweise der historischen
Fragen zum Kanon. Biéchli stellt heraus, dass sich Barth immer als «Aussenseiter» und «Frei-
schirler» in der atl. Exegese verstanden hat, dabei die Fachkollegen oft nicht ohne Schirfe oder
auch mit Schweigen behandelt hat. Mag das in der theologiegeschichtlichen Situation der
deutsch-sprachigen Forschung der 30iger und 40iger Jahre begriindet sein, berechtigt war es wohl
nur zum Teil. Bachli stellt das alles dar. Mit Liebe zur Wahrheit, ohne alle Hirte. Das Kritische
wird ausgesprochen ohne jeden verletzenden Ton. Denn immer sucht er zu verstehen. Béchli
bewundert Barth, und aus der Bewunderung hat er ein menschlich wie theologisch bewegendes
Buch geschrieben.

Klaus Seybold, Basel

Jan Mili¢ Lochman, Unser Vater. Auslegung des Unservaters, Giitersloh 1988. 152 S.

Vor einigen Jahren legte der Basler Systematiker eine konzise Auslegung der Zehn Gebote
vor (Wegweisung der Freiheit. Abriss der Ethik in der Perspektive des Dekalogs, Giitersloh
1979), der bald darauf eine Interpretation des Credos folgte (Das Glaubensbekenntnis. Grundriss
der Dogmatik im Anschluss an das Credo, Giitersloh 1985). Beide Werke wurden seither in
verschiedene europiische und asiatische Sprachen iibersetzt. Lochmans theologische Weiten-
orientierung in bewusst 6kumenischen Horizonten findet darin eine deutliche Bestitigung. Auf



Rezensionen 379

der damit eingeschlagenen Linie legt er nun eine weitere Deutung eines fiir die weltweite
Christenheit zentralen Textes, des Herrengebets, vor, wodurch sich fiir ihn die «kleine Trilogie»
von «Versuchen» iiber christliche «Grundtexte» abrundet und schliesst (8).

Eine derartige Textinterpretation ldsst sich von der Anlage her nicht referieren oder gar
thetisch knapp zusammenfassen. Das eigene Leseerlebnis erschliesst erst den Zugang zur Art,
wie Lochman einerseits durchgehend theologisch intensiv und nahe am biblischen Text bleibt, um
anderseits immer wieder anders und assoziativ springlebendig zur Erhellung des Verstidndnisses
Beziige iiber die Jahrhunderte der Textgeschichte zu kniipfen. Allenfalls lassen sich einige
Charakteristika benennen, durch die sich diese Auslegung einerseits in die lange Reihe vergleich-
barer Entwiirfe in Geschichte und neuerer Gegenwart einreiht, dank derer sie darin aber auch ein
unverwechselbares und unzweideutiges Profil gewinnt. Es gehort zur intellektuellen Redlichkeit
des Autors, dass er die Texte seiner Vorgidnger nicht verschweigt, sondern offen mit Namen und
Zitat relativ hiufig zu Rate zieht, um daraus besonders gegliickte Einfille, Uberlegungen und
Gedanken zu ibernehmen. An prominentester Stelle steht in dieser Beziehung Karl Barth, von
dem her Lochman die innere Achse und Ausrichtung seiner Theologie empfangen hat. Diese
Prigung ist im ganzen Duktus und bis in einzelne Gedankenreihen und Sitze hinein leicht
erkennbar. Dariiber hinaus hat es nicht nur nostalgischen Charakter, wenn der heutige Schweizer
Biirger mehrfach und gern Namen seiner geistigen und theologischen Viter in der Tschechoslo-
wakeinennt: Comenius (s. die kleine Schrift des Verf. 1982), Masaryk, Kroméi$z, Hromadka und
vor allem Soucek als personlicher Lehrer. Wihrend der Sprachstil Lochmans iiber alle Kapitel
und Einzelfragen hinweg sachbezogen und energiegeladen wirkt, lassen diese Passagen sanfte
Untertone einer Liebe zu, die dem Leser vielleicht nicht nachvollziehbar, aber leicht verstindlich
sind. Im ganzen folgt der Verfasser konsequent und stringent einem Konzept von Theologie, das
sich selbst vom evangelischen Verkiindigungsauftrag her und darauf hin versteht. Lochmans
Buch ist durchgehend Verkiindigung auf anspruchsvollem Katheder-Niveau, das durch die Le-
bendigkeit der Sprache und die oft und bewusst bis in die journalistische Wortwahl aber dennoch
weit dariiber hinaus lesbar und verstehbar ist. Auch diese fundamentale, hermeneutische Aus-
richtung zeigt bei aller Eigenstindigkeit die Herkunft von Barth deutlich. Dazu gehort einerseits
die strenge Textorientierung, die beharrlich nach der theologischen Mitte und sachlichen Bedeu-
tung fragt, um sich gleichzeitig ebenso nachdriicklich im Rahmen alt- und neutestamentlicher
Sprach- und Denktraditionen zu orientieren. Als historisch-kritisch verlissliche Exegeten werden
vornehmlich Jeremias und Lohmeyer herangezogen. Dazu gehort aber auch der durchgehend
unmittelbare Bezug zur Geschichte des christlichen Glaubens — Luther wird mehrfach als Zeuge
genannt — und vor allem eine Situationsnihe, die in die heutige Zeit hineinredet. «Es gibt Stunden
und Situationen, in welchen der Ruf zur entschiedenen Umkehr eine unerwartete Aktualitiit und
ungeheure Wirklichkeitsndhe auch und gerade heute noch erhalten kann. Ich schreibe diese Sétze
einige Monate nach der Tschernobylkatastrophe und einige Wochen nach der Basler Nacht vom
1. November 1986 mit ihren lebensgefihrdenden Konsequenzen. Die Ereignisse haben uns in
unserer Stadt gewaltig erschiittert. Und da war nicht zu iiberhoren, dass in den nachhaltigen und
spiirbar betroffenen Reaktionen auf die Ereignisse immer wieder Rufe nach Umkehr erklingen —
manchmal nur emotional und nicht immer geniigend artikuliert, doch nur zu gut zu verstehen, zu
respektieren und im Grunde sachgerecht...» (54). Dasselbe im Blick auf daraus resultierende
Apokalypse-Angste: «Ich arbeite an der ersten Fassung dieser Auslegung im Februar 1984. Was
hat man alles iiber diese Orwell-Zahl geschrieben! Die <negative Utopie> scheint die Befiirchtun-
gen und Angste der Gegenwart geradezu unheimlich zu treffen. Ich denke an eigene Erfahrungen
der letzten Wochen. Hinter mir liegt die Mitarbeit am Universitdts-Forum meiner Universitit
zum Thema <Angst und Aggression>. Vor mir die Einladung zum Symposion rrwege der Angst>.
Und am Wochenende, wo ich an meinen Texten arbeite, gab die <Basler Zeitung> eine Wochen-



380 Rezensionen

endbeilage heraus, welche auf vollen acht Zeitungsseiten mit zum Teil drastischem Wort und Bild
das Thema der Apokalyptik behandelte ... Seither hat sich die Krise und die ihr entsprechende
Stimmung kaum entschérft, sondern. .. eher vertieft» (138f.). Lochman zeigt sich nicht nur als
vielseitiger Interpret des vorgegebenen Textes, sondern gleichzeitig als engagierter Zeitgenosse,
der Theologie nicht als art pour I'art betreibt, sondern aus der Vollmacht des Wortes etwas
bewegen will. So legt er nicht nur einen historischen und bis heute 6kumenisch-weltweit ge-
brauchten Text aus, sondern es geht darin um «unsere Lebensaussichten im Lichte des Evange-
liums» (7) und um «Perspektiven des Christseins im Anschluss an das Unservater» (9). Im
Zeichen zahlloser Gefihrdungen des Lebens zielt der Autor auf «ein neues Wirklichkeitsverhilt-
nis» (56), das die gegenwirtige Situation niichtern und doch schonungslos im Licht der «Verheis-
sungen» (58) des Evangeliums sehen lehrt und zum «Aufstand» anleitet: «Der Aufstand ist
moglich» (58). Selbst unter der Drohung &usserster Gefahr hilt Lochman am Glauben an den
«Bund Gottes» (75) fest, um dann sprachlich vielleicht paradox, theologisch jedoch sinnvoll von
einer «Apokalypse der Hoffnung» (139) zu sprechen.

Das Buch liest sich primér als bewegte und bewegende Ermutigung an (kiinftige) Pfarrerin-
nen und Pfarrer, die sich im Blick auf die Zeitsituation iiberlgen, woran sie ihre nédchste Predigt-
reihe ausrichten wollen. Lochman bietet in homiletischer Sicht eine Fiille von gedanklichen
Vorgaben, die auf der Kanzel relativ leicht umsetzbar sind. Der verlegerische Erfolg seiner ersten
beiden Binde der «kleinen Trilogie» verdankt sich wahrscheinlich dieser Predigtndhe. Darauf hin
zielt auch das neue Werk. Theologisch interessierte Laien aber werden auf dieser Linie nicht
weniger Anregung und Orientierung erfahren. Fiir entsprechende Gesprichskreise in Gemein-
den aber wiren dafiir schon etwelche theologische Nachhilfen nétig. Mit einiger kompetenter
Assistenz eignet sich das Buch jedoch sehr wohl fiir einen kleinen Club, der zur theologischen
Sache kommen will. Ohne falsche Hemmungen iiberschreitet Lochman auf der ganzen Linie die
Grenzlinien zwischen akademischer Theologie und Gemeindetheologie. Aus innerer Sachkom-
petenz und in weiten 6kumenischen Erfahrungshorizonten denkend, vermag er fiir beide neue
Lichter aufzustecken.

Alfred Jdger, Bethel/Bielefeld

Fritz Buri, Verantwortung iibernehmen. Ein Lesebuch, von Giinther Hauff. Paul Haupt

Bern/Katzmann Verlag Tiibingen, 1987. 160 Seiten, Fr. 16.50.

Fritz Buri — zu dessen 80. Geburtstag dieser Reader erschienen ist — ist nicht leicht zu lesen.
Sein Stil ist alles andere als siiffig; er verlangt ein stindiges, wachsames und konzentriertes
Mitdenken. Buris Theologie ist also keine Sache fiir den eiligen Konsumenten. Das mag manchen
potentiellen Leser abschrecken. Umso verdienstvoller nun das Unterfangen von Giinther Hauff,
der sich an den sperrigen Brocken von Buris Schriften herangewagt und ihn in kleinen - sozusa-
gen mundgerechten — Bissen prisentiert. Hauff konnte dies umso kompetenter tun, als er seit
Jahrzehnten einer der intimsten Kenner des Burischen (Euvres ist (so gab er schon 1971 einen
Sammelband heraus: Fritz Buri «Zur Theologie der Verantwortung»). Das nun vorliegende
Lesebuch eignet sich in hervorragender Weise als erster Einstieg ins Denken Fritz Buris und ist
durchaus auch dem interessierten Laien zuzumuten.

Hauptthema ist die «Verantwortung», deren Tragweite Buri ldngst vor der modernen Verant-
wortungs-Diskussion bewusst gewesen ist. In drei Etappen fiihrt der Herausgeber durchs Thema.
Die erste Etappe ist das «Nachdenken iiber Verantwortung» und gilt der Ausdifferenzierung
dieses Begriffs; die zweite ist dem «Sprechen iiber Verantwortung» gewidmet, besonders der
Relation von Verantwortung und traditioneller Loci der Dogmatik. Die dritte Etappe — «Dialoge
iiber Verantwortung» — fiithrt in die Konkretisierung von Verantwortung, die in weitgespanntem



Rezensionen 381

Gespriach mit Albert Schweitzer, den Basler Kollegen, Hans Kiing und Hans Jonas, den amerika-
nischen und buddhistischen Denkern ihre Gestalt sucht. Es geht also nicht nur ums Theoretisie-
ren iiber einen Begriff, sondern eben auch — wie der Buchtitel besagt — darum, Verantwortung zu
iitbernehmen.

Doch greifen wir noch einmal das eingangs erwéhnte Problem von Buris Stil auf. Was will sein
Stil? Eine Frage, die im dogmatischen Bereich wohl nur selten gestellt wird, obwohl der Stil so
etwas wie die personliche Handschrift des Autors ist. Es ist hier nicht der Ort fiir eine lange
Analyse der z.T. schweren und stark befrachteten Satzperioden. Wir konnen hier nur mit einem
Bild antworten, dessen Struktur in einer von Fritz Buri erlebten und im vorliegenden Lesebuch
berichteten (140) Anekdote iiber Masao Abe bereits enthalten ist:

«An einem kiirzlich auf Hawaii stattgefundenen Treffen von Buddhisten und Christen fragte
ein Japaner, weil er hinter einem fiir seine Person reichlich hohen Pult stand, bevor er mit seiner
Vorlesung begann: Kénnen Sie mich sehen?> Dabei duckte er sich fiir einen Augenblick, so dass
er vollig hinter dem Pult verschwand, um aber gleich wieder aufzutauchen. Tatséchlich sah man
ihn jetzt besser als zuvor. Aber das war nicht nur ein Spass, {iber den das Publikum lachte, und
auch nicht bloss eine technische Sehhilfe. Vielmehr hat uns dieser Buddhist — bewusst oder
unbewusst —in dieser kleinen Szene eine Grundstruktur seines Denkens vorgefiihrt, und — wie ich
meine — nicht nur seines buddhistischen Denkens, sondern des Denkens schlechthin, einschliess-
lich des sogenannten westlichen: Dem Subjekt steht ein Gegenstand im Wege. Es verschwindet in
die Ungegensténdlichkeit, taucht aus dem Nichts jedoch wieder auf, und jetzt erst erkennen wir,
wie es sich mit den Dingen wirklich verhélt.»

Bezogen auf Buris Stil konnten wir diese Anekdote wie folgt iibersetzen: das reichlich hohe
Pult ist der Stil; der kleine Mann Fritz Buri selbst. Er verschwindet hinter seinem Stil ins
Ungegenstindliche, um wieder aufzutauchen und sich selber und dem Leser Klarheit im Denken
zu verschaffen.

Keine Frage: Fritz Buri hat Stil, auch personlichen.

Werner A. Sommer, Lausanne

Imelda Abbt/Alfred Jéger (Hgr.), Weltoffenheit des christlichen Glaubens. Fritz Buri zu ehren.

Paul Haupt Bern/Verlag Katzmann Tiibingen, 1987. 324 Seiten, 1 Foto, Fr. 38.—

Fritz Buris 80. Geburtstag hat noch ein zweites Buch evoziert: eine Festschrift — Antworten
von Schiilern und Freunden auf Buris Ruf nach Verantwortung. Der weitgespannte Rahmen der
Beitrage (mit theologischen, philosophischen, ethischen, wissenschaftstheoretischen, anthropo-
logischen, journalistischen und tiefenpsychologischen Ansitzen) spiegelt schon die Weite des
Horizontes von Fritz Buris eigenem Denken wieder.

Der Band o6ffnet sich mit einem gemalten Portrédt Buris aus der Hand seines Sohnes Samuel
(meines Wissens eines der wenigen echten Portrits aus seiner Werkstatt). Es folgt eine gescheite
Laudatio des Jubilars durch die beiden Herausgeber, die auch fiir eine vollstindige Bibliographie
der Schriften Buris im Anhang besorgt waren.

Die Festschrift gliedert sich in vier Abschnitte, in denen unter dem Stichwort der «theologi-
schen Weltoffenheit» die einzelnen Beitrdge gruppiert sind. Im ersten Abschnitt geht es um das
«Verstehen», das theologische Denken im engeren Sinne (mit Beitrdgen u. a. von Heinrich Ott,
Charley d. Hardwick und Harold H. Oliver). Der zweite Zeil — «Denken» — ist philosophischen
und anthropologischen Aspekten gewidmet, wo u. a. Jeanne Hersch ihre Gedanken zur oekume-
nischen Frage darlegt. Der dritte Abschnitt «Glauben» exemplifiziert die theologische Weltoffen-
heit im interreligiésen Dialog (u.a. John B. Cobb, Jan van Bragt, Ock Hee Shin, Rudolf Brind-
le). Der vierte schliesslich, «<Handeln», zeigt, dass sich die theologische Weltoffenheit auch in der
Praxis bewihrt, ja bewidhren muss (u.a. mit Arbeiten von Jan M. Lochman, Charles S. Miligan,



382 Rezensionen

Walter Neidhart). 21 Autoren insgesamt und ein philosophisch-theologischer Gesprichskreis um
Fritz Buri zeichnen fiir die Artikel, zu denen die Herausgeber kurze Uberleitungstexte geschrie-
ben haben.

In ihrer Vielseitigkeit widerspiegelt die Festschrift die vielfiltigen Anregungen, die von Fritz
Buri ausgegangen sind; Anregungen, die weder vor nationalen, noch religitsen, noch wissen-
schaftlichen Grenzen Halt gemacht haben. Weltoffene, grenzenlose aber nicht masslose Theolo-
gie, denn sie wird bestimmt von Verantwortung.

Werner A. Sommer, Lausanne

Edmund Arens, Kommunikative Handlungen. Die paradigmatische Bedeutung der Gleich-

nisse Jesu fiir eine Handlungstherorie. Patmos-Verlag, Diisseldorf 1982. 424 S.

Unter dem Stichwort Gleichnisse als Metaphern stellt der Verfasser den gegenwirtigen Stand
der Gleichnisforschung dar und berichtet dann iiber die bisherigen Wege der Gleichnisauslegung,
beginnend mit den historisch orientierten Gleichnistheorien (A. Jiillicher, Ch. H. Dodd, J. Jere-
mias, E. Linnemann) {iber die existentialen Interpretationsweisen (E. Fuchs, E. Jiingel, G. Eich-
holz) zu den linguistisch-literaturwissenschaftlichen Theorien (u.a.D.o. Via, E. Giittgemanns).
Er referiert ausfiihrlich iiber die semiotische Theorieentwicklung von Peirce zu Morris und geht
eingehend auf K.-O. Apels Transzendentalpragmatik als Reflexion auf die Bedingungen der
Moglichkeit und Giiltigkeit sprachlicher Kommunikation und auf die Universalpragmatik von
J. Habermas ein.

Seine eigene pragmatische Gleichnistheorie ist der Versuch, Elemente und Anliegen aller
bisherigen Gleichnistheorien zu integrieren. Als fiktional-metaphorische Texte sind sie innovato-
rische Sprachhandlungen. Sie durchbrechen das an der Gesetzesfrommigkeit orientierte Weltver-
stindnis der pharisdischen Gesprichspartner Jesu und eréffnen ihnen die Moglichkeit, Gott und
sein Kommen anders zu verstehen. Sie sind selbst ein Element einer neuen Kommunikationswei-
se und reprisentieren dadurch das kommende Gottesreich. Arens distanziert sich mit diesem
Gleichnisversténdnis von einer enthistorisierenden und poetologischen Auslegungsmethode, wie
sie heute von strukturalistischer und texttheoretischer Seite empfohlen wird.

Die Gleichnisse Jesu wurden durch sein Verhalten ausgelegt, und dieses wurde seinerseits
durch die Gleichnisse interpretiert. Durch den Tod Jesu und den Glauben an seine Auferweckung
hat sich darum fiir uns die Moglichkeit, Gleichnisse angemessen zu verstehen, verdndert. Aus
dem Gleichniserzihler, der die Ndhe vom Gottesreich mit diesen Texten angekiindigt hat, wurde
der zum Messias Gottes eingesetzte, der selber das lebendige Gleichnis Gottes ist.

Walter Neidhart Basel

Alfred Jiger, Diakonie als christliches Unternehmen. Theologische Wirtschaftsethik im Kon-
text diakonischer Unternehmenspolitik. Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh
1986. 365 S.

Viele Werke der Diakonie haben sich in den letzten Jahrzehnten stark gewandelt. In ihrer
Organisationsform gleichen sie einem Unternehmen. Sie sind zwar nicht wie dieses auf Profitma-
ximierung aus, aber sie miissen doch oekonomische Aspekte stark beriicksichtigen. Sie haben in
diesem Zeitraum auch Mitarbeiter angestellt, die nicht mehr im Sinn der Griindervéter christlich-
pietistisch, sondern humanitir, oft sogar atheistisch-humanitér fiir ihren Dienst motiviert sind.
Das traditionelle Selbstverstdndnis dieser Werke ist dadurch revisionsbediirftig. Eine Neubesin-
nung auf die Unternehmenspolitik ist nétig geworden, bei der wirtschaftliche Faktoren, heutige
Erkenntnisse iiber einen funktionierenden Fithrungsstil und humanwissenschaftliche Einsichten
iiber Therapie und Sozialhilfe ebenso ernst genommen werden wie die theologischen Gesichts-



Rezensionen 383

punkte, welche die diakonischen Aufgaben begriinden und ihr Ziele setzen. Diesen ganzen
Problemkomplex nimmt Jéiger in seinem Buch in Angriff, zeigt Losungen auf und 6ffnet Wege,
auf denen Leitungsgremien von diakonischen Institutionen die fiir ihr Werk angemessene Unter-
nehmenspolitik finden werden. Als Systematiker der Kirchlichen Hochschule Bethel steht er in
stindigem Gesprich mit Verantwortungstrigern der Diakonie und kennt ihre Alltagsprobleme.
Er verfiigt zudem iiber ein fundiertes Wissen iiber Wirtschaftsethik, Betriebswissenschaft, Ge-
schichte der Diakonie und iiber die aktuelle diakonie-wissenschaftliche Diskussion. Sein Buch
wird den Leitungsgremien helfen, wenn sie, vielleicht in Klausurtagungen, eine zeitgemisse
Management-Philosophie (resp.-Theologie) erarbeiten. Es ist auch bedeutsam als Arbeit der
Praktischen Theologie, in der (mindestens auf Fakultéts-Ebene) die Diakonie-Wissenschaft nicht
die ihr gebiihrende Rolle spielt. Wie die andern Fécher der Praktischen Theologie in den letzten
Jahrzehnten durch die Auseinandersetzung mit den ihnen benachbarten Humanwissenschaften
(Rhetorik, Pddagogik, Psychotherapie, Soziologie, Kommunikationswissenschaft) neue Einsich-
ten gewonnen haben und praktikabler geworden sind, so hat Jéger fiir die Diakoniewissenschaft
den fruchtbaren Dialog mit der Wirtschaftswissenschaft eréffnet.

Mit seinen geschichtlichen Riickblicken ermoglicht der Verfasser, die gegenwirtige Situation
einer diakonischen Institution differenziert zu analysieren. Das gilt u. a. fiir seinen Versuch, die
Entwicklung der Leitungsstrukturen diakonischer Werke mit vier Idealtypen zu umschreiben.
Beim patrimonialen Grundmodell lag die ganze Fiihrungskompetenz, auch bei oekonomischen
Fragen, in der Hand des charismatischen Griinders. Diese autoritative Fiihrungsform wurde in
der zweiten Generation duch ein symmetrisches Modell abgelost, bei welchem neben dem
theologischen Hausvater ein oekonomischer Beauftragter eingesetzt war und ein oberstes Lei-
tungsgremium die Kontrolle ausiibte. Dieses Modell wurde in der Nachkriegszeit durch das
Funktionsmodell abgeldst, bei welchem die oekonomische Fiithrung gegeniiber der theologischen
Leitung autonom wurde (teilweise durch die Zwei-Reiche-Lehre legitimiert). In jiingster Zeit
wird da und dort das diakonische Management erprobt, bei welchem Oekonomie als integrale
Unternehmenspolitik gilt. Jager tritt fiir dieses letzte Modell ein, freilich verbessert durch eine
dialogfihige Theologie und Ethik, deren Belange allen Mitgliedern der Leitung wichtig sind.

Mit einer dhnlichen Typologie beschreibt Jéger die verschiedenen Fiihrungsformen diakoni-
scher Hiuser: das Familien-Modell, bei welchem der Hausvater alle Fithrungsverantwortung
ausiibte und mit den betreuenden Briidern und Schwestern wie mit seinen erwachsenen Séhnen,
mit den Betreuten wie mit Kindern umging; dann das Pflegedienstmodell, das durch eine funktio-
nale Hierarchie gekennzeichnet ist. Nicht der Heimleiter, sondern der Pflegedienstleiter und die
zustindigen Mitglieder einer Dienstgruppe haben direkten Kontakt mit den Betreuten. In den
Gruppen werden die Betreuten als Fille besprochen, und der dabei beratende Psychologe
«reprisentiert die unbewiltigten personalen Defizite, die dieses Modell hinterldsst». Jiger plé-
diert fiir ein drittes Modell: das personal-therapeutische Gruppenmodell, bei dem in des Thera-
piegruppe partnerschaftliche Beziehungen zu den Betreuten aufgebaut und die Teilautonomie
des Hauses ausgeiibt werden kann

Eine weitere Thematik der Unternehmenspolitik behandelt Jager, indem er ausfiihrlich eine
Liste von Kriterien fiir das Profil von diakonischen Mitarbeitern diskutiert. Er setzt sich energisch
dafiir ein, dass auch sikularistisch motivierte Mitarbeiter akzeptiert werden, sofern sie «in ihrer
Praxis zeigen, dass sie dialogisch offen fiir die personale und fachliche Grundachse der Hand-
lungssituation und damit auf ihre Weise fiir die Grundachse des Unternehmens sind». «Ein
diakonischer Arzt sollte bei der Anstellung nicht primér, wie hiufig der Fall, diskret auf seine
kirchliche Bindung oder christliche Grundhaltung, sondern vorwiegend und ausgiebig auf sein
Wissenschaftsverstindnis hin befragt werden.» «Orthopraxis des Mitarbeiters geht vor Orthodo-
X1€.»



384 Rezensionen

Einen breiten Raum nehmen in diesem Buch die grundsatzlichen Fragen tiber Sinn und Ziel
von diakonischen Werken ein. Jiger setzt sich eingehend mit der individualistischen Auffassung
von G. Harbsmeier auseinander, fiir den christliche Liebe nicht institutionalisierbar ist. Er vertritt
differenziert die Gegenthese: «Liebe als freies Ereignis und eschatologisches Geschick ist (zwar)
nicht institutionalisierbar, schon gar nicht in Form eines modernen Unternehmens nach neuesten
Methoden des social-managements. Kein menschliches Tun vermag Gottes Gegenwart zu sichern
und zu garantieren. . .» Aber die diakonische Institution hat den Sinn, Liebe zu ermdglichen. . .»
in der Gesellschaft einen Raum zu schaffen, innerhalb dessen sich real erfahrbare Liebe als
Selbstzweck ereignen und verwirklichen kann.»

Unverzichtbar fiir die Motivation des diakonischen Handelns ist die Erinnerung an die
Person, das Verhalten und das Geschick Jesu von Nazaret. Doch Jédger distanziert sich vom
Versuch neuerer diakonischer Theologie, eine diakonische Sonderchristologie zu entwickeln
(Christos Diakonos). Auch in der Kontroverse iiber die Begriindung der Diakonie durch eine
«Christologie von oben» oder eine «Christologie von unten» tritt er fiir ein Sowohl-als-auch ein.
«Zwischen den beiden Typen muss hier nicht entschieden werden .. . Jesu heilende Solidaritat mit
Armen, Schwachen, Rechtlosen, Ausgestossenen, Leidenden, mit Zollnern, Siindern, Frauen
und Kindern hat diakonischen Modellcharakter.» Ebenso gilt: «Der Gekreuzigte ist Repréisentant
und Reprisentator Gottes als Liebe, die den Tod um des neuen Lebens willen nicht scheut.»

Aus der Begriindung der Diakonie im Christus-Glauben und in der Reich-Gottes-Hoffnung
ergeben sich fiir Jiger dann Kriterien zur Bestimmung des optimalen Verhiltnisses diakonischer
Institutionen zu den verfassten Kirchen, zur Kirche des Glaubens und zum Sozialstaat.

Das Buch schliesst mit einer theologisch orientierten Unternehmensverfassung. Auf drei
Druckseiten werden in knappen Sitzen der Zweck der Institution, ihr Traditions- und Zukunfts-
bezug definiert, und es werden Leitsdtze fiir das Handeln aufgestellt. Dieser Text kann einer
Unternehmensleitung helfen, ein fiir den eigenen Betrieb giiltiges Grundsatzpapier zu erarbei-
ten. Walter Neidhart, Basel

Joachim Scharfenberg, Einfiihrung in die Pastoralpsychologie. (UTB) Vandenhoeck & Rup-

recht, Gottingen 1985. 244 S., DM 27.80

Der Pastoralpsychologe ist fiir Scharfenberg ein Seelsorger, der nach einer bestimmten psy-
chologischen Methode ausgebildet ist und mit ihr arbeitet. Die Psychologie, um die es sich hier
handelt, beschreibt er als Weiterentwicklung der Freud’schen Psychoanalyse durch Theorien von
Kohut, Erikson, Pfister und Lorenzer. Es ist eine hermeneutische, dynamische, psycho-histori-
sche und auf Konflikte focussierte Psychologie. Die Konflikte, unter denen der Klient leidet,
werden auf die Grundambivalenzen Regression-Progression, Partizipation-Autonomie, Anpas-
sung-Phantasie zuriickgefiihrt und aus frithkindlichen Erfahrungen erklirt. Bearbeitet werden sie
im pastoralpsychologischen Gesprich mit Hilfe von Symbolen: mit biblischen Geschichten,
religiésen Vorstellungen, wie sie im Kirchenjahr und im Gottesdienst dargestellt werden, und mit
christlichen Glaubensaussagen. Von der Psychoanalyse unterscheidet sich das Gesprédch mit dem
Pastoralpsychologen dadurch, dass dieser als religiose Figur erkennbar ist. Die Ubertragungen
werden vielfach religids verbalisiert. Aber das schliesst nicht aus, dass der Pastoralpsychologe
auch nicht-religiose Deutungen (z. B. solche aus dem oedipalen und dem narzisstischen Bereich)
anbietet.

Im abschliessenden Kapitel beschreibt Scharfenberg die Ausbildung des Pastoralpsychologen
und deren theologische und anthropologische Voraussetzungen. Wichtige Ausbildungsformen
sind psychoanalytische Selbsterfahrungsgruppen, Meditation, Bibliodrama, Predigtbesprechung
mit Einiibung von Introspektion, Supervision in religitsem Bezugsrahmen und Balint-Gruppen.



Rezensionen 385

Das Buch ist mit vielen narrativen Elementen durchsetzt und in lockerem Gesprichston
geschrieben. Der Verfasser erginzt hier und fiihrt weiter, was er anderswo, z.B. in «Seelsorge als
Gesprich» geschrieben hat (z.B. hinsichtlich der Strukturierung des Gesprichs). Dass er in
diesem Buch den Terminus Pastoralpsychologe dem des Seelsorgers vorzieht, ist wohl Ausdruck
dafiir, dass er den einmal eingeschlagenen Weg konsequent weitergegangen ist. Er ergénzt die in
der Psychoanalyse gebriauchlichen Deutungen aus der griechischen Mythologie, indem er ihnen
die Symbole aus der biblischen und der christlichen Tradition hinzufiigt.

Walter Neidhart, Basel

Hans-Giinter Heimbrock, Pddagogische Diakonie. Beitridge zu einem vergessenen Grenzfall,

Neunkirchener Verlag, Neunkirchen-Vluyn, 1986. 125 S., DM 22.—-

Im letzten Jahrzehnt haben neue Fragestellungen innerhalb der Diakoniewissenschaft zu
neuen Einsichten gefiihrt, aber bisher noch kaum bearbeitet wurden die Probleme beziiglich
geistig oder korperlich behinderter Kinder und Jugendlicher. Sie sind interdisziplindr zwischen
Theologie und Piddagogik zu verhandeln. Heimbrock greift sie mutig und mit fundiertem Wissen
an. In einem ersten Aufsatz setzt er sich kritisch mit dem Programm der Sonderpiadagogik
auseinander, die sich ihrerseits von einer verkirchlichten Heilpadagogik abgegrenzt hat. Die
modernen Bemiithungen um die Rehabilitation der Behinderten fordern den Theologen zu einem
weiteren Beitrag heraus, in welchem er ihre Berechtigung wie auch ihre Problematik im Blick auf
das in ihnen wirksame Leistungsdenken aufdeckt. Die Theologie, so Heimbrock, muss sich
freilich ihrerseits vom Leistungsdenken 16sen, das der Erlésungslehre mit ihrem Satisfaktions-
prinzip anhaftet. — AnJ. D. Falks Rettungshaus-Piddagogik erldutert Heimbrock das enge Zusam-
mengehen von konservativen, protestantischen und preussischen Traditionen in diesem diakoni-
schen Unternehmen des 19. Jhs. — Dem christlichen Helferideal, das dem Behinderten Nihe
vortduscht mit der Versicherung «wir sind alle behindert», setzt Heimbrock das Prinzip entgegen,
den Behinderten in seiner Andersartigkeit gelten zu lassen und beruft sich dabei auf die positive
Bedeutung des Fremden und der Fremdheit Gottes in der Bibel. In einem weiteren Aufsatz
iiberlegt der Verfasser, wie biblische Texte tiber Blinde, Lahme und Taube in wortlichem Sinn und
als Metapher zu verstehen sind, und warnt davor, die reale Behinderung durch die symbolische
Bedeutung zu relativieren («Sehende kénnen viel blinder sein als Blinde» — ein zu billiger Trost
fiir Blinde).

Fiir den Religionsunterricht mit Behinderten hélt Heimbrock vor allem fiir wichtig, die
Erfahrungsdimension zu berticksichtigen. Er soll zum Ort des Gesprichs iiber personliche und
existentielle N6te der Schiiler werden. «Die Menschlichkeit eines menschlichen Ich besteht darin,
das Ich eines andern fiir mich dasein zu lassen.» Heimbrock will diesen christologisch gemeinten
Satz von E. Jiingel auch als Begriindung fiir eine humane emanzipatorische Selbstorganisation
von Behinderten und als deren heilsame Begrenzung verstehen.

Walter Neidhart, Basel

Klaus Gossmann (Hg.), Glaube im Dialog. 30 Jahre religionspddagogische Reform. Hans Bern-
hard Kaufmann zum 60. Geburtstag. Mit einem Geleitwort von Karl Ernst Nipkow. Giiterslo-
her Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh 1987. 308 S.

Die deutschsprachige Religionspiddagogik hat in den letzten drei Jahrzehnten bedeutsame
Wandlungen erfahren, an denen der durch dieses Buch Geehrte mit seinen Beitrigen keinen
geringen Anteil hat. Der Band enthilt verschiedene Aufsitze iiber die evangelische Bildungspoli-
tik und ihr Verhiéltnis zur staatlichen Schulreformpolitik, K. E. Nipkow setzt sich mit der generali-



386 Rezensionen

sierenden Kritik der heutigen Religionspddagogik durch G. Sauter auseinander und stellt ihr sein
Konvergenzmodell gegeniiber. B. Biehl beschreibt den Weg von der Sékularisierungstheorie von
F. Gogarten und ihrer Rezeption in der Religionspiédagogik bis zur heutigen Symboltheorie, fiir
die er als Kriterium die Verhiltnisbestimmung von Religion und Evangelium bei G. Ebeling
einsetzt.

K. Wegenast erdrtert anhand eines Aufsatzes von Kaufmann iiber Didaktik und Homiletik
Kooperationsformen zwischen den verschiedenen Disziplinen der Praktischen Theologie und den
Humanwissenschaften. W. Flemmig berichtet iiber die Neugestaltung des Konfirman-
denunterrichts in Berlin-West. H. Gloy behandelt das beunruhigend aktuelle Thema, was nach
Tschernobyl fiir die Erziehung und die religiése Erziehung anders geworden ist. U. Becker stellt
informativ die Geschichte des Begriffs «oekumenisches Lernen» seit Evanston dar. E. Schwerin
gibt Einblick in die kirchliche Arbeit mit Kindern und Konfirmanden in der DDR. Einige
Aufsitze referieren iiber religionspddagogische Projektentwicklung und Gemeindepiddagogik.
Die Bibliographie von H. B. Kaufmann schliesst den reichhaltigen Band.

Walter Neidhart, Basel



	Rezensionen

