Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 4

Artikel: Die pneumatologische Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung
Autor: Zimmermann, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die pneumatologische Tradition
in der reformierten Bekenntnisbildung

An anderer Stelle habe ich zu zeigen versucht, dass die Konzeption der
Heiligen Schrift in der verbreitetsten Bekenntnisschrift des Protestantismus,
der 1646/47 wihrend der englischen Revolution verfassten und niederge-
schriebenen Westminster Confession, dem weltweiten Glaubensbekenntnis
der Presbyterianer, Kongregationalisten und reguldren Baptisten, auf der
fundamentalen und ausschlaggebenden Lehre vom Heiligen Geist aufbaut.'
Da die gesamte Dogmatik aber nach Auffassung der reformierten Autoren
dieses grossen Glaubenszeugnisses eine Explikation und Auslegung der
Bibel darstellt, ist die Pneumatologie in diesem Text sozusagen die Basis der
gesamten Theologie. Angesichts dieser Sachlage ist es historisch notwendig,
hinter diese reifste und iiberzeugendste Zusammenfassung der calvinisti-
schen Theologie? zuriickzugehen und umfassender nach der pneumatologi-
schen Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung zu fragen. Zu diesem
Zweck wollen wir zunéchst in zwei bedeutenden Bekenntnisschriften der
reformierten Kirchen untersuchen, wie sich in ihnen in den grundlegenden
Artikeln die Konzeption des Heiligen Geistes ausprédgt und ausgestaltet.
Danach haben wir zu bestimmen, welche Konsequenzen die pneumatologi-
sche Auffassung fiir die kontroversen und wichtigen Themenbereiche der
Christologie und Abendmahlslehre impliziert. Die beiden Glaubensbe-
kenntnisse, die wir fiir unsere dogmengeschichtliche Analyse ausgewihlt
haben, sind die in der Expansionsphase des Calvinismus entworfenen Con-
fessio Gallicana (1559) und Confessio Belgica (1561), die in der Folgezeit das
Leben und Denken in den reformierten Kirchen und dariiber hinaus in der
«reformierten Welt» geprégt haben.

' Vgl. G. Zimmermann, Schrift und Geist, BThZ 5 (1988) 202-218.
? Vgl. HDThG 2, 351 und TRE 13, 426.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 353
II

Die seit dem 25. Mai 1559 in Paris versammelten Abgeordneten von elf
evangelischen Gemeinden Frankreichs fanden sich zusammen unter dem
schrecklichen Eindruck wildester Glaubensverfolgungen. Das Ziel der Na-
tionalsynode war es, durch ein gemeinsames Bekenntnis und eine gemeinsa-
me Kirchenordnung die Grundlage fiir einen konstitutionellen Zusammen-
schluss der bisher nur lose miteinander verbundenen reformierten Gemein-
schaften zu schaffen. Unmittelbarer Anlass fiir ihren Zusammentritt war ein
1558 unter der reformierten Christen in Poitiers ausgebrochener Streit iiber
die Pridestinationslehre. Antoine de la Roche-Chandieu, Prediger zu Paris,
der zur Beilegung der Auseinandersetzungen in die mittelfranzosische Stadt
entsandt worden war, brachte den Gedanken ins Spiel, durch eine Versamm-
lung der reformierten Gemeinden den Konflikt zu 16sen. Die Gemeinde von
Paris iibernahm die Verwirklichung des Planes, der schliesslich zur Zusam-
menkunft der Nationalsynode fiihrte.’

Der Genfer Reformator war nicht erfreut iiber die Intention der refor-
mierten Gemeinden in Frankreich, eine neue Bekenntnisschrift veroffentli-
chen zu wollen. Dennoch sandte er der Nationalsynode einen Entwurf zu,*
der sich in vielen Punkten mit der Konfession beriihrte, die er kurz zuvor fiir
die Genfer Akademie verfasst hatte.” Die Vorlage Calvins wurde von den
Delegierten in Paris in den Grundgedanken {ibernommen, in den einzelnen
Ausfithrungen jedoch redaktionell abgewandelt. Trotz der vor allem durch
Antoine de la Roche-Chandieu, den Schiiler Calvins, veranlassten Anderun-
gen stellt die These Wilhelm Neusers, dass der Entwurf des Genfer Refor-
mators die Autoritat des Wortes Gottes inhaltlich begriinde, wihrend die
hugenottische Confession de Foy allein formal argumentiere,® wie wir noch
sehen werden, eine gewaltige Fehlinterpretation dar.

Noch in demselben Jahr wurden zwei Ausgaben dieses dogmengeschicht-
lich grundlegenden Textes gedruckt. Auf den innerfranzdsischen Unionsver-
handlungen von Poissy und St. Germain 1561 wurde die Confessio Gallicana
als gemeinsame hugenottische Bekenntnisschrift benutzt. Schliesslich er-
klarte die siebte Nationalsynode von La Rochelle 1571 den in Paris 1559
beschlossenen Text fiir authentisch und liess zur volligen Sicherstellung drei
Exemplare in minutioser Schrift auf Pergament schreiben und zu La

*Vgl. z.B. J. Rohls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften. Von Ziirich bis
Barmen, UTB 1453, Gottingen 1987, 21.

4+ Abgedr. CO 9, Sp. 739-752.

5 Abgedr. a.a.O., Sp. 721-730.

% Vgl. HDThG 2, 296f.



354 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Rochelle, Béarn und Genf deponieren. Seit dieser Zeit ist das Glaubensbe-
kenntnis auch als Confession de LL.a Rochelle bekannt. Die Bekenntnisschrift
darf nach allgemeiner Auffassung aufgrund ihrer Entstehung und aufgrund
ihres Gehalts als eine der Institutio von 1559 ebenbiirtige Entfaltung und
Darstellung der calvinistischen Theologie angesehen werden.’

Die ersten fiinf Artikel, die wir in diesem Abschnitt erértern wollen,
bilden von der Struktur her eine erkenntnistheoretische Grundlegung der
Theologie. Die erste und wichtigste Proposition, mit der das hugenottische
Glaubensbekenntnis seine Ausfithrungen beginnt, ist die Aussage, dass es
einen einzigen Gott gibt.® Diese Behauptung eréffnet bereits eine Fiille von
theologischen Schwierigkeiten, die in dem Text selbst verstidndlicherweise
nicht diskutiert werden.

Nach dem {iblichen Verstiandnis des christlichen Glaubens kénnte dieser
Satz als die platte Feststellung eines theoretischen Monotheismus gedeutet
werden. Die Confession de Foy begénne nach diesem Urteil mit der philoso-
phischen Vorstellung, dass es nur einen einzigen Gott geben kann, weil aus
logischen Griinden nur ein einziges absolutes und unbedingtes Wesen von
hochster Vollkommenheit existieren darf. Nach dieser philosophischen Ar-
gumentation wiirde jedes zweite Wesen von gleicher Art die Absolutheit,
Unbedingtheit und Vollkommenheit aufheben, die fiir den philosophischen
Gott wesentlich ist. Mag diese metaphysische Reflexion in sich aber begriin-
det sein oder nicht’ — fiir die Interpretation des Glaubensbekenntnisses der
reformierten Gemeinden in Frankreich ist ausschlaggebend, dass sie ihre
Proposition klar und deutlich mit dem Zeugnis: Nous croyons et confessons,
einleiten und damit ihre Glaubens- und Bekenntnisaussage scharf und uner-
bittlich von jeder philosophischen Spekulation abgrenzen.

Die Qualifikation der ersten und entscheidenden Behauptung der huge-
nottischen Bekenntnisschrift durch die Begriffe «glauben» und «bekennen»
impliziert, dass die Glaubens- und Bekenntnisaussage, dass es nur einen
einzigen Gott gibt, die Existenz vieler anderer Gotter voraussetzt. Die
Confessio Gallicana basiert genausowenig wie jede andere ernsthafte christ-
liche Theologie auf einem theoretischen Monotheismus. Sie schliesst theore-
tisch, philosophisch, metaphysisch, spekulativ andere Kréfte, Michte, Ge-
walten und Strukturen nicht aus, sie rechnet mit ihnen geradezu als finsteren
Moglichkeiten, die den Menschen in Beschlag nehmen, versklaven, ver-
knechten und beherrschen kdnnen. Allein auf dem Hintergrund, auf dem

7 Vgl. Jan Rohls (wie Anm. 3), S. 21.

# Vgl. BSRK, 221, 32, Nr. 16.

? Zu einer eindringlichen und iiberzeugenden Kritik vgl. P.E Strawson, Individuals.
An Essay in Descriptive Metaphysics, London 1964 (1959), 124-131.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 355

eine immerwéhrende, harte und unerbittliche Auseinandersetzung zwischen
den Michten dieser Welt und dem «einzigen» Gott ablduft, wird «glauben»
und «bekennen» liberhaupt erst verstindlich. Als deskriptive Feststellung
des Glaubens und Bekennens leugnet das Bekenntnis zu dem einzigen Gott
nicht die Anwesenheit, die Pridsenz anderer Goétter, sondern negiert viel-
mehr die Bedeutung aller anderen Gotter, aller anderen Michte, Krifte,
Gewalten und Strukturen fiir die reformierten Christen. Sie sind zwar als
schreckliche oder als verlockende Potentialititen vorhanden, aber sie diirfen
fiir die christliche Gemeinde keine Rolle spielen. Die Kraft und die Energie
des Glaubens hingen daran, dass er, der Glaube, sich dem «einzigen» Gott
verbunden weiss.

Implizit ist in der vollstindigen Formulierung der ersten Behauptung der
Bekenntnisschrift der reformierten Gemeinden in Frankreich damit klarge-
stellt, wie die Confessio Gallicana sich die Beziehung zwischen dem «einen»
Gott und den vielen Gottern denkt. Das Glaubensbekenntnis stellt sich
keine friedliche und harmonische Kooperation vor, in der das héchste We-
sen den neben ihm existierenden Kriften, Machten, Gewalten und Struktu-
ren in einer beinahe rechtlichen Weise iibergeordnet ist und mit ihnen
sozusagen wie ein konstitutioneller Monarch verkehrt. Ebensowenig wird
der Versuch angedeutet, durch ein genealogisches Verwandtschaftssystem
den Gott und die Gotter miteinander zu verbinden, so dass schliesslich alle
Elemente, Herrschaften und Gegebenheiten auf den «Urvater aller Dinge»
zuriickgefiihrt werden konnen. Nicht geplant ist ferner eine synoptische,
theoretische Zusammenschau, in der alle anderen Krifte, Méachte, Gewal-
ten und Strukturen in dem einen, hochsten Gott vereinigt werden, indem sie
etwa als seine Manifestationen oder als seine Erscheinungsformen betrach-
tet und begriffen werden. All diese moglichen Beziehungen bleiben unbe-
riicksichtigt, weil der Akzent nicht auf dem Konsens, sondern auf dem
Konflikt liegt. Die hugenottische Confession de Foy betont nicht die Versoh-
nung und die Vermittlung, sondern dem Kampf, den Kampf gegen alle
anderen Elemente, Herrschaften und Gegebenheiten, die die «Einzigkeit»
des Schopfers in Frage stellen wollen. Der «einzige» Gott, den die Confessio
Gallicana glaubt und bekennt, duldet jedoch keine anderen Gotter neben
sich. Unter all den vielen anderen Kriften, Médchten, Gewalten und Struktu-
ren, die den Menschen fithren, regieren, dominieren und tyrannisieren, will
er der einzige sein, dem sie tatséchlich gehorchen.

Dieser Gott, der die christliche Gemeinde im Konflikt mit allen anderen
Gottern erlost, befreit und in Beschlag genommen hat, ist nach den Worten
des ersten Artikels der Bekenntnisschrift ein einziges und einfaches Wesen,
geistig («spirituelle»), ewig, unsichtbar, unverdnderlich, unbegrenzt, unbe-



356 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

greiflich, unaussprechlich, allméchtig, allweise, allgiitig, allgerecht und all-
barmherzig.” Im Zusammenhang unseres Aufsatzes, der nach der pneuma-
tologischen Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung fragt, ist es im
Grunde nur erforderlich, den entscheidenden Satz zu erldutern, dass Gott
ein geistiges Wesen sei, doch zur Interpretation dieser Behauptung, die fiir
die Konzeption des Heiligen Geistes von hochster Bedeutung ist, erscheint
es sinnvoll, mit der Kommentierung der Gottesvorstellung vom Schluss her
zu beginnen und zunidchst einmal die positiven Tugenden des gottlichen
Geistes in den Mittelpunkt zu stellen.

«Michtig, weise, giitig, gerecht und barmherzig» — es ist schwierig, bei
diesen Worten nicht an einen Fiirstenspiegel zu denken, an die Beschrei-
bung eines idealen Herrschers, der in sich alle Vorziige zu einer die Unterta-
nen fordernden und sie gliicklich machenden Regierung vereinigt. Die Tat-
sache, dass der Herr die christliche Kirche in idealer Weise fiihrt und leitet,
michtig, weise, giitig, gerecht und barmherzig, setzt aber stringenterweise
voraus, dass die Beziehung zwischen dem Allméchtigen und den Christen
von vornherein als ein Herrschaftsverhéltnis zu verstehen ist. Diese Inter-
pretation ist jedoch naheliegend, wenn die die Bekenntnisschrift erdffnende
Glaubens- und Bekenntnisaussage, dass es nur einen einzigen Gott gibt, als
Hintergrund den Konflikt dieses einen Gottes mit allen anderen Kréften,
Maichten, Gewalten und Strukturen um die Herrschaft iiber den Menschen
verlangt. Dass der Gott, der im Streit mit allen anderen Géttern den aus-
schliesslichen und exklusiven Anspruch auf den Menschen erhebt, nach dem
Sieg, nach der Befreiung und Erlésung, auch tatsdchlich die Regierung
ausiibt, ist kaum verwunderlich.

Gott der Herrscher — diesen politisch relevanten Zug in der Gottesauffas-
sung betonen auch die fiinf vorangegangenen Pridikate, die nach der Tradi-
tion auf der via negationis gewonnen worden sind. Wenn wir von der meta-
physischen Uberlieferung absehen und die Ausdriicke spontan auf uns wir-
ken lassen, erzéhlen diese Begriffe, dass dieser Konig, der sein Reich in
idealer Weise lenkt und leitet, nicht zu sehen, nicht zu veridndern, nicht zu
begrenzen, nicht zu begreifen und nicht zu benennen («ineffable») ist. Je-
mand, der im Umgang mit anderen iiber all diese Moglichkeiten verfiigt,
jemand, der im Verkehr mit anderen in einer derartigen Weise «unangreif-
bar» ist, kann nur mit einem einzigen Wort als «méchtig» bezeichnet wer-
den. Auch durch die eher spekulativ klingenden negativen Gottespridikate
wird somit letzten Endes klargestellt, dass die Beziehung zwischen dem
«einzigen» Gott und den Christen politisch zu deuten ist, weil sie in eminen-

¥ Vgl. BSRK, 221, 32-35, Nr. 16.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 357

tem Sinne an ein exklusives und ausschliessliches Herrschaftsverhiltnis erin-
nert.

Die Abhéngigkeit des Christen von seinem Schopfer ist zeitlich nicht
beschrinkt, weil der Gott, der in seiner Gemeinde, in seinem Volk regiert,
ewig ist. Der Gehorsam des Untertanen in diesem Reich hort in diesem
Leben erst mit dem Tod auf. Was bedeutet es aber nun, dass dieser michti-
ge, weise, giitige, gerechte und barmherzige Herrscher, der nicht zu sehen,
nicht zu verdndern, nicht zu begrenzen, nicht zu begreifen und nicht zu
benennen ist und zeitlich unbeschrénkt regiert, als «geistig» («spirituelle»)
charakterisiert wird?

Um dem Verstindnis ndherzukommen, ist es erforderlich, in diesem
Kontext, in dem schon so viel «Negatives» iiber Gott zusammengetragen
wurde, auch bei «geistig» die negativen Implikationen sich vor Augen zu
fithren. «Gott ist Geist» — das schliesst fiirs erste in sich ein, dass Gott kein
Korper, keine Materie, kein Gegenstand und kein Objekt ist. Die ungemein
bedeutsamen Konsequenzen dieser schlichten Negation konnen im Rahmen
dieses Aufsatzes gar nicht entfaltet werden. Unter anderem ergibt sich aus
dieser Feststellung, dass es sinnlos ist, nach dem Ort — wo ist Gott? — und
nach der Zeit — wann handelt Gott? — Gottes zu fragen oder zu suchen, weil
Ort und Zeit schlicht und einfach auf Korperlichkeit, Materialitédt, Gegen-
standlichkeit und Objektivitdt beruhen. Gott kann rdumlich und zeitlich
nicht lokalisiert und bestimmt werden, weil er der Geist ist, der in der
christlichen Kirche herrscht und regiert.

Trotz dieser auf den ersten Blick negativen Konsequenzen ist nicht daran
zu zweifeln, dass die Behauptung, Gott sei ein geistiges Wesen, eine der
entscheidendsten Aussagen der Confessio Gallicana darstellt. Die néichstlie-
gende positive Analogie in unserer Gegenwart fiir diese fundamentale These
der reformierten Theologie ist der «Mannschaftsgeist», der «korporative
Geist», der nach unseren Vorstellungen jede kooperative Aktion, jedes
kooperative Unternehmen befliigeln soll. Auch dieser «Mannschaftsgeist»,
dieser «korporative Geist», ist keine besondere Person, kein besonderes
Individuum, das in Raum und Zeit neben all den anderen Individuen exi-
stiert, die ihre Aufgabe und Verpflichtungen im Rahmen der kooperativen
Aktion, im Rahmen des kooperativen Unternehmens erfiillen. Er ist auch
keine besondere Tétigkeit, die in Raum und Zeit neben den anderen Tétig-
keiten aufzufinden und wahrzunehmen ist, die im Rahmen der kooperativen
Aktion, des kooperativen Unternehmens ausgeiibt werden miissen. Viel-
mehr ist er wohl vor allem die eifrige, engagierte, zielbewusste, dem gemein-
samen Ziel der kooperativen Aktion, des kooperativen Unternehmens ver-
pflichtete Art und Weise, in der die Mitglieder dieser Korporation ihre



358 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Tétigkeiten realisieren und verwirklichen. Dieser «korporative Geist», die-
ser «Mannschaftsgeist», tritt nicht als eine weitere Person oder als eine
weitere Tatigkeit zu den im Rahmen einer kooperativen Aktion kooperie-
renden Personen hinzu, er zeigt sich nicht einmal als eine eigensténdige
Person oder Titigkeit «in» den Personen oder Tétigkeiten eines kooperati-
ven Unternehmens, und dennoch kann ein erfahrener Beobachter jederzeit
dariiber urteilen, ob in einem Betrieb, in einer Behorde, in einer Institution
usw. ein «korporativer Geist» herrscht oder nicht."

In analogem Sinne ist Gott der Schopfer nach den Worten der Confessio
Gallicana spirituell, weil er die Form, der Stil ist, in der das Sein, das Leben,
das Verhalten und die Beziehungen der Christen gestaltet und geprégt sind.
Er ist die grundlegende Struktur, in der das Geb&dude der christlichen Kirche
aufgebaut ist und seinem endgiiltigen Ziel zuwichst. Ausserhalb dieser
Form, dieses Stils, dieser Struktur gibt es per definitionem keine christliche
Gemeinschaft. Darum war es angebracht, von Anfang an von einem Herr-
schaftsverhiltnis zwischen Gott und den Christen, zwischen dem gottlichen
Geist und den Gléaubigen zu sprechen, weil die Form, in der die christliche
Kirche sich verhilt, der Stil, in dem sie sich ausdriickt, die Struktur, in der sie
sich erbaut, die Gemeinde mehr prégt, bestimmt und determiniert als alle
anderen gesellschaftlichen und kulturellen Einfliisse, die auf sie einstromen
koénnen. Die weder in Zeit noch Ort lokalisierbare und bestimmbare Art
und Weise, in der die christliche Kirche ihr Sein gestaltet und ihr Leben fiihrt
bzw. in der ihr Sein gestaltet und ihr Leben gefiihrt wird, ist das ausschlagge-
bende Konstitutivum ihrer Existenz. Sie ist die Form, die den Christen
formt, die Gestalt, die ihn gestaltet, die Struktur, die ihn strukturiert. Nur im
Leben des Christen, in seinem Denken, Fithlen und Handeln, kann sich der
Geist dussern, der Gott selbst ist.

Wie zeigt sich jedoch diese Lebensform, diese Lebensgestalt, die den
Christen immer wieder aufrichtet und trostet, die ihm immer wieder Mut
gibt, die ihn aufbaut, tridgt und durch sein Leben geleitet, wie manifestiert
sie sich, wie offenbart sie sich? Die Confessio Gallicana unterscheidet zwei
Moglichkeiten, zwei «Wege», auf denen der «einzige» Gott «als solcher»
(«tel») den Menschen begegnet, zwei «Wege», auf denen er den Christen
erfahrbar wird. Die erste Manifestationsweise, die erste «Versinnlichung»,
«Verdeutlichung» und «Konkretisierung» des gottlichen Geistes sind seine
Werke, wobei sowohl ihre Schopfung als auch ihre Erhaltung und Fiihrung
Kern und Gehalt des gottlichen Wirkens sind. Zum zweiten wird Gott, die
Gestalt, die Form, die Struktur, die sich im Sein der christlichen Gemein-

'Vgl. G. Ryle, The Concept of Mind, New York 1960 (London 1949), 17.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 359

schaft dussert, die im Leben, Denken und Handeln des Christen wichst und
gedeiht, in seinem Wort zugénglich, das anfangs durch Weissagungen kund-
gemacht wurde, bald danach aber schriftlich aufgezeichnet wurde in den
Biichern, die die reformierten Christen die Heilige Schrift nennen.”

An dieser Stelle ist es nicht angebracht, iiber das Verhiltnis von Ur- und
Heilsoffenbarung zu spekulieren, sondern genau auf das zu achten, was die
Confession de Foy nach den Ausfiihrungen des ersten Artikels iiber die
Geistigkeit Gottes in bezug auf die beiden Manifestationsweisen des gottli-
chen Geistes bekennt. Ausdriicklich deklariert sie, dass der Schopfer sich
auf dem zweiten Wege, d.h. in seinem Wort, klarer und deutlicher enthiillt
als in seinen Werken, die in gewissem Sinne ebensosehr eine Verhiillung wie
eine Offenbarung darstellen. Dennoch weist das «clairement» darauf hin,
dass die zweite Konkretisierung des gottlichen Geistes, das Wort, nicht ohne
Verbindung mit der ersten Konkretisierung, den Werken, zu verstehen ist.
Das Wort, das zunéchst durch Weissagungen kundgemacht und spiter in der
Heiligen Schrift zusammengefasst wurde, bildet eine «Erkldrung», eine Er-
lduterung und Prézisierung der goéttlichen Schopfung und Erhaltung. Die
primére und entscheidende Manifestation Gottes bleibt aber nach dem Ver-
stindnis der Confessio Gallicana sein immerwéhrendes, unaufhorliches, nie
versiegendes schopferisches Handeln, bei dem zwischen Schopfung und
Erhaltung kein Bruch angenommen werden kann, sondern beide in einer
«creatio continua» vereinigt werden miissen. Diese spontane, kreative, im-
mer wieder aufs neue iiberraschende und iiberwiltigende Fiithrung und Len-
kung des gottlichen Geistes wird durch das Wort klarer und eindeutiger
artikuliert und ausgesprochen. Doch trotz seiner priziseren und genaueren
Aussgekraft ist das Wort dem Werk, die Re-produktion der Produktion
nachgeordnet. In der Lebensgestalt, in der Lebensform, in der Lebensstruk-
tur der christlichen Gemeinschaft geht die Praxis der Theorie voraus. Der
«Wandel im Geiste» zieht die «Reflexion im Geiste» nach sich. Wichtig fiir
den Christen ist das schopferische, das produktive und kreative Handeln
und Tun und nicht das Reden dariiber, das an zweiter Stelle steht und das
Handeln und Tun klarer und deutlicher zu formulieren hat.

Diese in der Confessio Gallicana implizierte Ordnung von Praxis und
Theorie schliesst nicht aus, dass die bessere und zuverléssigere Erkenntnis
des gottlichen Wirkens, der Schopfung sowie der Erhaltung und Fiithrung
seiner Werke durch Gott, allein dem Wort, der Schrift, der Auslegung, der
Predigt, der Ansprache zu verdanken ist und auf den Aussagen der Prophe-
ten und Apostel aufbaut. Der Theologe kann sogar noch tiber diese Behaup-

2 vgl. BSRK, 221, 37-222,3, Nr. 16.



360 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

tung hinausgehen und statuieren, dass unter Umstidnden auch die Erkennt-
nis Gottes und des gottlichen Geistes allein vom Wort abhéngt und an die
Wort-Offenbarung gebunden ist. Doch diese Hochschidtzung des Wortes
kann nicht verdunkeln, dass nach der hugenottischen Bekenntnisschrift das
schopferische Tun der reproduzierenden Aufzeichnung voranschreiten
muss, wenngleich erst die reflektierende Aussprache das Wirken und Han-
deln des gottlichen Geistes klarer und verstiandlicher explizieren kann. Un-
ter diesem Aspekt ist festzuhalten, dass nach der Confessio Gallicana die
Heilige Schrift dem Leser nicht sich selbst erschliesst, sondern die grossen
Taten des gottlichen Geistes, der die Welt geschaffen hat und die christliche
Gemeinde triagt und leitet.

Nachdem im dritten Artikel in Abgrenzung gegen das Konzil von Trient,
das die Apokryphen zu den Biichern des Alten Testaments gerechnet und als
heilig und kanonisch anerkannt hat, der Katalog der Schriften des Alten und
des Neuen Testaments erstellt ist, die zum Kanon, zur Heiligen Schrift, zu
zédhlen sind,” wendet sich der vierte Artikel konsequenterweise der Frage
zu, wie die Beziehung zwischen dem gottlichen Geist, der das Leben des
Christen gestaltet, pragt und bestimmt, und der Schrift als dem von allen
Christen anerkannten Zeugnis dieses Geistes zu begreifen ist. Wie alle
spiteren calvinistischen Glaubensbekenntnisse behauptet die hugenottische
Confession de Foy eine unauflésliche Uberordnung des Geistes iiber die
Schrift. Der biblische Kanon ist die allergewisseste Richtschnur des christli-
chen Glaubens. Aber er erhilt diesen Rang nicht durch sich selbst, nicht
durch seine eigene innere Vortrefflichkeit, nicht durch seine eigene innere
Logik, seinen Aufbau, seinen Stil, seine Eleganz, seine Gliederung, seine
Tiefgriindigkeit, seine «Weite». Die Autoritit der Heiligen Schrift ergibt
sich nicht aus ihr selbst, sondern aus einem ihr iiberlegenen Ursprung.™

Fiir die naheliegende Frage, wer oder was diese iiber den Kanon dominie-
rende Stellung besitzt, wihlt der Text erneut eine Dichotomie. Einander
gegeniibergestellt werden im vierten Artikel die allgemeine Ubereinkunft
und Ubereinstimmung der Kirche auf der einen sowie das Zeugnis und die
innere Uberredung («persuasion») des Heiligen Geistes auf der anderen
Seite.” Im Grunde sind in dieser Alternative zwei Schemata verborgen, nach
denen mit dem Ausdruck «Kirche», bei dem verstindlicherweise nicht die
Gemeinschaft der Gerechtfertigten, Erwihlten und Erlosten, sondern die

B Vgl. a.a. 0. 222,5-24, Nr. 16.
. Vgl. a.a. 0. 222,261, Nr. 16.
13 Vel. a.a.0. 222,271, Nr. 16.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 361

juristisch verfasste Organisation in den Blick gefasst ist, die Begriffe «allge-
mein» und «aussen», mit dem Ausdruck «Heiliger Geist» die Begriffe «parti-
kuldr» und «innen» verbunden werden. In dieser Aufzihlung der Denotati-
va und Konnotativa wird schlagartig evident, welche Bedeutung die Ent-
scheidung zwischen den beiden Grossen «Rechts-Kirche» und «Heiliger
Geist» fiir das Leben der reformierten Kirchen und der «reformierten Welt»
haben musste, denn dass es fiir die Geschichte keines Sozialverbandes
gleichgiiltig ist, ob in seiner eigenen Einschédtzung und in seinem eigenen
Urteil dem «Allgemeinen» und dem «Ausseren» oder dem «Partikuliren»
und dem «Inneren» der Vorzug gegeben wird, diirfte eine historische Bin-
senwahrheit sein.

Als knapp gefasstes Glaubensbekenntnis stellt die Confessio Gallicana
ohne néhere Begriindung und ohne ausfiihrlichere Argumentation fest, dass
allein durch das Zeugnis und die innere Uberredung des Heiligen Geistes die
Autoritidt und die Wahrheit der Heiligen Schrift von allen Christen erkannt
werden kann.”® In dem gegebenen Rahmen, in dem das rechtlich organi-
sierte Kirchenwesen dem Heiligen Geist opponiert wurde, ist diese Ent-
scheidung theologisch ohne weiteres einsichtig. Die weitergehende Voraus-
setzung, dass die vorhandene Rechts-Kirche nicht mit dem Heiligen Geist
identifiziert werden kann, bedarf aber einer eingehenderen Erliduterung.

Der Ablehnung der Confessio Gallicana liegt zweifellos der Gedanke
zugrunde, dass die Struktur, die das Leben der christlichen Gemeinschaft
trigt, die Form, die ihr Denken, Fiihlen und Handeln gestaltet, bestimmt
und determiniert, der Geist, der in ihr wirkt und arbeitet, rechtlich nicht
erfasst werden kann. Dieser dem Kirchenrecht vorausliegende Geist war
vorhanden, bevor die einzelnen kirchlichen Gesetze und Dekrete erlassen
worden sind, und er wird noch lebendig sein, wenn alle heute giiltigen
Regeln und Bestimmungen lingst ihre Rechtskraft verloren haben. Er ist
nicht gebunden an die Rechtsentscheidungen, die zwangslidufig innerhalb
eines Kirchenwesens getroffen werden miissen, weil er die juristische Be-
grifflichkeit nicht nur iibersteigt, sondern mit ihr gar nichts zu tun hat. Er ist
sozusagen das Fundament, auf dem sich die Rechts-Kirche, die rechtlich
geordnete Organisation erst erheben kann, ein Fundament, das jedoch nicht
an einem Tage oder in einem Augenblick gelegt, sondern durch die Jahrhun-
derte und die Jahrtausende und durch alle Zeiten geschaffen wird, nicht
nach einem festgelegten, systematischen, rationalen Plan, sondern nach den
zufélligen, unsystematischen, irrationalen Umsténden, die sich im Laufe der
Kirchengesichte entbergen. In diesem Geist sind zwar alle vorhandenen

18 Vgl. a.a.0. 222,27f, Nr. 16.



362 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

kirchlichen Gemeinschaften aufgehoben, aber sie konnen iiber ihn nicht
beschliessen — und sie konnen sich auch nicht mit ihm identifizieren.

Ein historisches Beispiel fiir diese theologische Grundidee von der Uber-
legenheit des Geistes ist die Entstehung der christlichen Bibel. Hans von
Campenhausen weist in seiner eindrucksvollen Monographie darauf hin,
dass der wesentliche Bestand des Alten wie des Neuen Testaments niemals
von einer kirchlichen Versammlung eingefiihrt oder beschlossen worden ist.
Das Alte Testament war den christlichen Gemeinden schon von ihrem Ur-
sprung her mitgegeben; das Neue bildete sich in dem Gebrauch, den die
Ortskirchen von urchristlichen Schriften machten. Die regelméssige Ver-
wendung eines Evangeliums oder eines Briefes im Gottesdienst war eine
Voraussetzung fiir die spitere Aufnahme in den Kanon, schloss aber im
Einzelfall eine Uberpriifung der Authentizitit und Legitimitit nicht aus.
Kirchenamtliche Entscheidungen kamen dagegen in den ersten Jahrhunder-
ten nicht in Betracht. Auch in spéteren Jahrhunderten hatten synodale
Urteile und bischéfliche Hirtenbriefe zunéchst nur lokale Bedeutung. Zwar
boten sie einen Ausgleich zwischen den verschiedenen Kirchengebieten.
Doch einen voéllig einheitlichen Kanon konnten sie bis ins Mittelalter nicht
zuwegebringen.” Im wesentlichen ist die Entstehung der christlichen Bibel
ein Werk des Heiligen Geistes, der die einzelnen kirchlichen Gemeinschaf-
ten geformt, gestaltet und strukturiert hat, die sich um die Heilige Schrift als
das Zeugnis des Heiligen Geistes geschart haben.

Der historische Riickblick zeigt, dass die Autoritidt und Giiltigkeit der
Heiligen Schrift, wenn sie nicht auf sich selbst beruht — eine Annahme, die
vermutlich nur ein sehr ausgeprigter Intellektualismus statuieren kann —,
nicht auf den Dekreten, Beschliissen, Urteilen oder Entscheidungen einer
kirchlichen Versammlung beruht, sondern, wie die Confessio Gallicana be-
kennt, auf die Gestalt, auf der Form, auf der Struktur, auf dem Geist, der das
Denken, Fiihlen und Handeln der christlichen Kirche von Anfang an
«durchweht», «inspiriert», «begeistert» und «bewegt» hat und auch noch
weiter durchwehen, inspirieren, begeistern und bewegen wird. Weil dieser
Geist, der in der inneren Uberredung die Autoritit der Heiligen Schrift
bezeugt, seinen vollendetsten und vollkommensten Ausdruck in der Heili-
gen Schrift gefunden hat, darum ist die Bibel nach der Auffassung des
grossen Glaubensbekenntnisses des franzdsischen Protestantismus die
Richtschnur und der Kanon des christlichen Glaubens. Diese Auszeichnung
kann im vierten Artikel der Bekenntnisschrift abschliessend in dem Satz

7 Vgl. H. von Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel, BHTh 39,
Tiibingen 1968, 381f.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 363

zusammengefasst werden, dass nur auf der Heiligen Schrift, nicht auf ande-
ren kirchlichen Biichern, d. h. nicht auf den Apokryphen, ein Glaubensarti-
kel begriindet werden kann."

Im fiinften Artikel wird fiirs erste die grundlegende Dichotomie zwischen
dem rechtlich geordneten Kirchenwesen und dem Heiligen Geist, die der
vierte Artikel herausgestellt hat, weiter entfaltet, wobei begreiflicherweise
die im vierten Artikel festgelegten Grundziige massgeblich bleiben. Das
Wort Gottes, das in den Biichern des Alten und des Neuen Testaments
enthalten ist, stammt nicht von Menschen ab und ist auch nicht von Men-
schen ausgesprochen worden, sondern ging aus dem gottlichen Geist hervor,
aus dem es seine Autoritit und Giiltigkeit empféngt. Als Zeugnis des gottli-
chen Willens, als Manifestation des gottlichen Geistes, der gottlichen Ge-
stalt und Form, berichten die Texte alles, was fiir das Wissen um die Ver-
pflichtungen gegeniiber Gott und um das Heil notwendig ist. Diese Schrift,
deren Wahrheit und Legitimitét, wie auch der historische Riickblick gezeigt
hat, an den géttlichen Geist gekniipft ist, darf nach dem Urteil der Confessio
Gallicana von niemand, weder von Menschen noch von Engeln, vermehrt,
verringert oder verdndert werden.”

Im Kontext der angenommenen Auseinandersetzung zwischen Geist und
rechtlicher Organisation wird ferner in diesem fiinften Artikel stringenter-
weise gefolgert, dass dieser Heiligen Schrift, deren Autoritédt und Giiltigkeit
der Heilige Geist im Glauben und im Bekennen bezeugt, weder Alter noch
Brauchtum, weder Mehrheit noch Menschenweisheit, weder Gerichtsurteile
noch juristische Bestimmungen, weder Edikte noch Dekrete, weder Konzi-
lien noch Erscheinungen noch Wunderzeichen entgegengehalten werden
diirfen. All diese innerhalb der juristischen Diskussion mehr oder weniger
giiltigen Begriindungszusammenhénge z#éhlen nichts, wenn sie in einen
Streit mit der geistgewirkten Schrift geraten. Statt dessen stellt die hugenot-
tische Confession de Foy ausdriicklich fest, dass alle Dinge, alle Verhaltens-
weisen und alle Lebensformen, an der Bibel tiberpriift und nach ihr ausge-
richtet und entwickelt werden miissen. In diesem Sinne schliesst der Artikel
mit der expliziten Erkldrung, dass die reformierten Gemeinden in Frank-
reich die drei Grundbekenntnisse der alten Kirche, das Apostolische, das
Nizdnische und das Athanasianische, annehmen, weil («pource») sie dem
Wort Gottes gemass sind.*

8 Vgl. BSRK, 222,28-30, Nr. 16.
® Vgl. a.a. 0. 222,32-37, Nr. 16.
20 Vgl. a.a. 0. 222,37-44, Nr. 16.



364 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Mit diesen fiinf grundlegenden Artikeln hat die Confessio Gallicana ver-
deutlicht, dass jede Theologie letzten Endes auf der Pneumatologie beruht.
Der unsichtbare, unverénderliche, unbegrenzte, unbegreifliche und unaus-
sprechliche gottliche Herrscher, der der Geist ist, manifestiert sich primér in
seinen Werken, in seinem schopferischen und kreativen Handeln und weist
zum zweiten auf dieses sein Wirken, auf dieses sein schopferisches und
kreatives Handeln, in seinem Wort hin. Dieses Wort ist enthalten in den
Biichern des Alten und des Neuen Testaments, wie der Heilige Geist, von
dessen Autoritit die Autoritit der Schrift abhéingt, in der inneren Uberre-
dung bezeugt und bekennt. Der Geist, der sich in der Schrift dussert und der
das Denken, Fiihlen und Handeln der christlichen Kirche vom Anfang bis zu
Ende durchweht, inspiriert, begeistert und bewegt, steht in einem gewissen
Gegensatz, mindestens aber in einer gewissen Spannung zu den kirchen-
rechtlichen Entscheidungen, Beschliissen und Urteilen, die in jedem Kir-
chenwesen getroffen werden miissen. Angesichts dieser Spannung ist es
unter anderem die Aufgabe des Theologen, in jedem Augenblick auf die
Differenz zwischen der rechtlich konstitutierten Organisation und dem Hei-
ligen Geist aufmerksam zu machen und die Unverfiigbarkeit und Uneinhol-
barkeit des Geistes zu bezeugen. Diese Unterscheidung kann der Theologe
glaubhaft aber nur dann vornehmen, wenn er selbst das Wirken des Geistes
erlebt und erfahren hat und in seinem Zeugnis erzidhlen und wiedergeben
kann. Der Theologe, der die Heilige Schrift unter dem Eindruck des Heili-
gen Geistes als Wort Gottes begreift, muss daher in seiner Theologie, wie
behauptet, Pneumatologie betreiben, weil er in ihr vom Handeln des Geistes
berichten muss.

III

Das zweite Glaubensbekenntnis, das wir im Zusammenhang der Frage
nach der pneumatologischen Tradition in der reformierten Bekenntnisbil-
dung untersuchen wollen, basiert auf der Confessio Gallicana. Niederge-
schrieben wurde die spédter mehrfach redigierte Bekenntnisschrift von dem
Prediger Guy de Bray”, der seit 1559 vom Mittelpunkt Doornik (Tournai)
aus die siidwestlichen Niederlande im calvinistischen Geist missionierte.

2 Geb. ca. 1522 in Bergen (Mons) in Hennegau, war er nach dem Ubertritt zum
evangelischen Glauben in England, Rijssel (Lille) und Frankfurt titig. Nach der Einnahme
der Stadt Valenciennes wurde er nach einem mutigen Glaubenszeugnis am 31. Mai 1567
hingerichtet, vgl. TRE 7, 181f.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 365

Nach den demonstrativen Auftritten der protestantischen Christen in dieser
Region, deren Widerstandsgeist durch die Ereignisse in Frankreich geweckt
worden war, fasste er 1561 den Entschluss, eine Verteidigungsschrift zu
verfassen, die das reformierte Bekenntnis dem damaligen Herrscher der
Niederlande und spanischen Konig Philipp II. nahebringen sollte. Seine
Apologie folgte jedoch weitgehend der Confessio Gallicana. Das franzosi-
sche Original wurde 1561 in Rouen zum erstenmal gedruckt, eine zweite
Auflage, die wahrscheinlich von der ersten unabhéngig ist, erschien eben-
falls 1561 in Lyon.*

In den wallonischen Gemeinden wurde die Verteidigungsschrift de Brays
sofort offiziell gebraucht, von den niederldndischen wurde sie nach wenigen
Jahren auf den Synoden von Wesel (1568) und Emden (1571) angenommen,
die die vor der Statthalterschaft Albas geflohenen reformierten Gemeinden
abhielten. In vielen Ortskirchen erlangte das spédtere Standardbekenntnis
der niederldndischen Kirche eine Autoritit unmittelbar nach der Bibel.
Endgiiltig bestitigte die Dordrechter Nationalsynode 1619 die Confessio
Belgica als Bekenntnisschrift der reformierten Kirche in den Niederlanden,
nachdem ihre offizielle Giiltigkeit lange Zeit von den Arminianern ange-
zweifelt worden war.”

Wihrend die hugenottische Confession de Foy die erkenntnistheoreti-
sche Grundlegung der christlichen Theologie in fiinf Artikeln vollzieht,
gliedert die Confessio Belgica diesen Gedankengang in sieben Artikel. Im
zweiten Artikel, in dem die Confessio Gallicana von der doppelten Offen-
barung Gottes spricht, statuiert die Bekenntnisschrift der niederlédndischen
Kirche, dass die Christen Gott auf zweierlei Weise erkennen.? Diese Ver-
schiebung bekriftigt erstens unsere These, dass diese einleitenden Artikel
tatséchlich die erkenntnistheoretische Basis der Theologie entfalten sollen.
Dariiber hinaus miissen wir aber auf die grundlegende Ubereinstimmung
von Confessio Gallicana und Confessio Belgica verweisen, weil im Bekennt-
nis Offenbarung und Erkenntnis einander entsprechen, weil im Bekenntnis
das Handeln des gottlichen Geistes und die Reflexion des Menschen mitein-
ander identisch werden. Der gottliche Geist wirkt «nirgendwo» — auf die
Problematik rdumlicher Bestimmungen ist erneut hinzuweisen — anders als
in dem Glauben, in dem der gottliche Geist das Herz des Menschen ergreift
und erfiillt.

2 Vgl. z.B. J. Rohls (wie Anm. 3), 22.
2 Vgl. a.a.0. 22.
*Vgl. BSRK, 233,12, Nr. 17.



366 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Die Bekenntnisschrift der niederldndischen Kirche, die im ersten Artikel
Gott wie die hugenottische Confession de Foy als ein geistiges Wesen cha-
rakterisiert hat,” erkldrt im dritten Artikel, die Confessio Gallicana ver-
schirfend, dass das Wort Gottes, das fiir das Wirken des gottlichen Geistes
Zeugnis ablegt, nicht durch Menschen ausgesprochen und iiberliefert wor-
den ist, sondern durch den gottlichen Geist, der die heiligen Menschen
getrieben und gefiihrt hat.? Innerhalb der christlichen Theologie ist dieser
Gedankengang eine schlichte Selbstverstindlichkeit. Mit der Aufnahme des
Zitates aus II Petr 1,21 soll fiir die Bibel keine wissenschaftliche oder philo-
sophische Unfehlbarkeit in Anspruch genommen, sondern die unaufgebba-
re Grundlage der christlichen Lebensgemeinschaft herausgestellt werden.
Das Glaubensbekenntnis will mit der Erweiterung dieses Artikels einzig und
allein klarstellen, dass die Form und die Gestalt der christlichen Gemeinde
jeder menschlichen, d.h. vor allem jeder kirchenrechtlichen, Verfiigungsge-
walt entzogen ist, weil jede kirchlich-rechtliche Verfiigungsgewalt sich allein
auf dieser Form, auf dieser Gestalt, auf dieser Struktur begriinden kann. Die
Aussagen der Heiligen Schrift als des Wortes Gottes mdgen im wissen-
schaftlichen oder im philosophischen Bereich wahr oder falsch oder unent-
scheidbar sein; innerhalb der christlichen Kirche sind sie als Verfassung, als
Konstitution der glaubigen Gemeinschaft jeder Auseinandersetzung und
jeder Diskussion enthoben.

In diesem Sinne erldutert das grosse Glaubenszeugnis ausfiihrlicher als
die Confessio Gallicana, dass Gott der Geist aus einzigartiger Fiirsorge fiir
sein Volk seinen Propheten und Aposteln aufgetragen hat, die miindlich
ergangenen Orakel schriftlich aufzuzeichnen. Ebenso hat er selbst mit eige-
nem Finger fiir die Gemeinschaft der Glidubigen die beiden Tafeln des
Dekalogs ausgefurcht.”’ Damit sind von dem gottlichen Geist selbst der
Rahmen und die Struktur geschaffen worden, innerhalb derer sich das Le-
ben der christlichen Gemeinde abspielen kann. Dieses Leben aber ist umge-
kehrt allein die Entfaltung, die Verwirklichung, die Realisierung dessen,
was in der Verfassung, im Geist des christlichen Glaubens angelegt ist.

Nach der gegen das Konzil von Trient gerichteten Aufzéhlung der bibli-
schen Biicher wiederholt die Confessio Belgica im fiinften Artikel ausdriick-
lich die Gedanken, die bereits die hugenottische Confession de Foy iiber die
Beziehung zwischen Geist und Schrift entwickelt hat. Der Kanon wird nach

» Vgl. a.a. 0. 233,6-10, Nr. 17.
% Vgl. a.a. 0. 233,23-25, Nr. 17.
* Vgl. a.a. 0. 233,25-28, Nr. 17.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 367

der Auffassung dieses Glaubensbekenntnisses nicht wegen seiner eigenen
inneren Vortrefflichkeit und Vorziiglichkeit als Regel und Richtschnur des
christlichen Glaubens angenommen, sondern wegen seiner Einbettung in
einen grosseren Zusammenhang, wegen seiner Abhéngigkeit von einer ihm
iiberlegenen Macht, wegen seiner Abhingigkeit von dem Heiligen Geist,
der in unserem Herzen bezeugt, dass diese Schriften von Gott stammen.
Gegeniiber diesem Zeugnis des Heiligen Geistes, das allein die gottliche
Autoritdt der Bibel bestédtigen und bewahrheiten kann, fillt, wie schon die
Confessio Gallicana betont hat, die rechtliche Zustimmung der Kirche nicht
ins Gewicht.? Die juristische Entscheidung, der juristische Beschluss, kann
allein dem Wirken des Geistes nachfolgen, der in dem historischen Prozess
der Entstehung der christlichen Bibel deutlich vor Augen gefiihrt hat, dass
diese Biicher des Alten und des Neuen Testaments als Ausdruck des gottli-
chen Geistes anzusehen und zu begreifen sind. Das Kirchenrecht ist dem
Geist der Kirche eindeutig untergeordnet. Wie die Confessio Gallicana zeigt
die Confessio Belgica in doppelter Weise, ndmlich gegeniiber dem Buchsta-
ben der Schrift und gegeniiber den Dekreten des kirchlichen Rechts, dass
die Lehre vom Heiligen Geist das entscheidende Fundament der Theologie
bildet, weil sie eben auch das entscheidende Fundament der Kirche ist.
Auf dieser Basis kann die Bekenntnisschrift der niederlédndischen Kirche
im sechsten Artikel postulieren, dass die reformierten Gemeinden fihig
sind, eine Unterscheidung zwischen den tatséchlich kanonischen und den
sogenannten apokryphen Schriften zu treffen,” eine Entscheidung, die die
Confessio Gallicana in der Auseinandersetzung mit dem Konzil von Trient
implizit verstindlicherweise ebenso gefillt hat. Schliesslich iibernimmt das
Glaubensbekenntnis auch den Abschluss dieser Grundlegung der reformier-
ten Theologie aus der vorangegangenen hugenottischen Confession de Foy:
Die Heilige Schrift enthélt den Willen Gottes in vollkommener und ausrei-
chender Weise. Alles, was fiir die Menschen zum Heil notwendig ist, kann in
der Bibel gefunden werden. Keinem Menschen, nicht einmal einem Apo-
stel, und keinem Engel ist es gestattet, innerhalb des Rahmens der christli-
chen Gemeinde etwas anderes zu lehren als das, was die Heilige Schrift als
Wort Gottes bekennt. Niemand darf dem Wort Gottes etwas hinzufiigen
oder wegnehmen. Dieser Heiligen Schrift, in der der Heilige Geist spricht,
kann nichts Menschliches verglichen werden, es mag noch so sehr hervorste-
chen durch Heiligkeit oder Weisheit. Der Umbkreis der rechtlichen Diskus-
sion ist in diesem Kontext ausser Kraft gesetzt, weil alle iiblicherweise

% Vgl. a.a. 0. 234,15-21, Nr. 17.
¥ Vgl. a.a. 0. 234,24-33, Nr. 17.



368 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

herangezogenen Hilfsmittel, die Gewohnheit, die Mehrheit, das Alter, die
Sukzessionsfolge, die Konzilien, Dekrete und Verordnungen nicht nur ne-
ben dem Wort Gottes verblassen, sondern zu einem Nichts herabsinken. In
der Kirche Gottes darf allein das vom Heiligen Geist eingegebene Zeugnis
gelten, das die Form, die Gestalt, die Struktur des Lebens der Gemeinschaft
der Gliubigen ist.*

Bezeichnenderweise heisst es am Schluss dieses Artikels mit I Joh 4,1,
dass es fiir die reformierten Gemeinden notwendig ist, die Geister zu priifen,
ob sie aus Gott sind. Und schliesslich: «Wenn einer zu euch kommt und
bringt nicht diese Lehre, den nehmt nicht auf in euer Haus» (II Joh 10).* Der
Geist, der in der christlichen Kirche wirksam ist, der Geist, der sie tragt,
formt, gestaltet und «atmen ldsst», stellt auch fest, welche Geister, welche
Formen, Gestalten, Strukturen usw. ihm verwandt sind und welche nicht.
Auch unter diesem Gesichtspunkt nimmt die pneumatologische Tradition
eine zentrale Stellung innerhalb der reformierten Theologie ein.

IV

Zum Abschluss unserer Darstellung einer entscheidenden Tradition in-
nerhalb der reformierten Bekenntnisbildung wollen wir untersuchen, wel-
che Auswirkungen in der Confessio Gallicana und in der Confessio Belgica
die Pneumatologie auf die innerhalb der evangelischen Konfessionen kon-
troversen Lehrpunkte der Christologie und der Abendmabhlslehre gehabt
hat.

Im fiinfzehnten Artikel der hugenottischen Confession de Foy, der aus
dem Entwurf Calvins wortlich iibernommen worden ist,*> entwickelt das
Glaubensbekenntnis den konstitutiven Gedanken der Christologie, dass in
ein und derselben Person, ndmlich in Jesus Christus, die beiden Naturen, die
gottliche und die menschliche, wahrhaft und unaufloslich miteinander ver-
bunden und vereinigt worden sind. Dennoch hilt die hugenottische Be-
kenntnisschrift im Gegensatz zur lutherischen Auffassung von der Idiomen-
kommunikation daran fest, dass trotz der Vereinigung und Verbindung jede
der beiden Naturen ihre unterschiedliche Eigenart behalten hat, so dass die
gottliche Natur trotz der Annahme der menschlichen Natur unerschaffen,
unbegrenzt und alle Dinge erfiillend geblieben ist, wohingegen die menschli-

% Vgl. a.a. 0. 234,35-234,5, Nr. 17.
% Vgl. a.a. 0. 235,6-9, Nr. 17.
2 Vgl. CO 9, Sp. 745, Art. 11,



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 369

che Natur trotz der Herabkunft der gottlichen Natur Erschaffenheit und
Begrenztheit nicht verloren und ihre besondere, in Raum und Zeit befindli-
che Gestalt, Form und Eigenart bewahrt hat. In der Auferstehung hat Jesus
Christus seinem menschlichen Leib die Unsterblichkeit verliehen, aber er
hat ihm nicht die Menschlichkeit genommen. Die reformierten Gemeinden
in Frankreich bezeugen damit mit dem Genfer Reformator, dass sie den
Sohn Gottes in seiner Gottheit betrachten, ohne ihn seiner Menschheit zu
berauben.”

In gleicher Weise postuliert die Confessio Belgica, der Grundidee der
Confessio Gallicana folgend, im neunzehnten Artikel, dass die Christologie
nicht behauptet, dass es zwei SOhne Gottes gibt und auch nicht zwei Perso-
nen, sondern zwei Naturen, zu einer Person vereinigt und verbunden, ob-
wohl jede der beiden Naturen ihr Wesen und ihre Eigenschaften gesondert
in sich konserviert hat. Wie die gottliche Natur stets unerschaffen geblieben
ist und ohne Anfang ihrer Tage und Ende ihrer Zeit den Himmel und die
Erde erfiillt, so hat auch die menschliche Natur ihre Attribute nicht aufgege-
ben. Sie hat ihre kreatiirliche Beschaffenheit beibehalten, sie erlebt einen
Beginn ihres Lebens und eine Grenze ihrer Ausdehnung. Gebunden in
Raum und Zeit verfiigt sie {iber alles, was einem rechten Korper zukommt.
An dieser Ausgangslage hat auch die Auferstehung nichts éndern kdnnen.
Die Vereinigung und Verbindung der beiden Naturen werden weder durch
den Tod noch durch die folgende Erweckung aufgehoben. Genausowenig
erklart die Bekenntnisschrift, wie seine Gottheit aufhorte, in ihm zu weilen,
als er im Grabe lag, genausowenig hort seine Menschheit auf, ihm anzuhén-
gen, nachdem er zur Rechten des Vaters erhoht wurde. Darum bekennen die
niederlidndischen Gemeinden, dass er in jeder Beziehung wahrer Gott und
wahrer Mensch ist: wahrer Gott, weil er den Tod in gottlicher Macht besieg-
te, wahrer Mensch, weil er am Kreuz in menschlicher Ohnmacht starb.>*

Die gottliche Natur, das gottliche Wesen, das die beiden Bekenntnisse im
Einklang mit der Tradition in Jesus Christus annehmen, ist geistig, denn
unerschaffen, unbegrenzt und alle Dinge erfiillend kann kein Korper sein,
sondern allein ein Geist. Insofern kniipft die Christologie nahtlos an die
pneumatologische Gottesvorstellung der einleitenden Artikel beider Texte
an. Von diesem Geist, der in Jesus Christus in die Welt geckommen ist und
der das Leben der christlichen Kirche trigt, formt, gestaltet und «durch-
weht», behaupten die reformierten Theologen, dass er seine Identitét, seine
Eigenart, seine «Natur» niemals verlieren oder aufgeben kann. Der Geist

¥ Vgl. BSRK, 225,21-30, Nr. 16.
* Vgl. a.a. 0. 239,32-240,6, Nr. 17.



370 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Gottes kann niemals aufhoren, der Geist Gottes zu sein. Er kann auch
niemals abdanken oder sich selbst autheben. Niemals kann er Verzicht
leisten auf die Allmacht, mit der er ausgestattet ist, niemals kann er seine
Unerschaffenheit und Unbegrenztheit ablegen. All diese Akte wiirden in
Widerspruch zu seiner Gottheit stehen. Die Gottheit Gottes, die in seiner
Geistigkeit beruht, widersetzt sich solchen willkiirlichen Eingriffen und wi-
dernatiirlichen Entsagungen.

Diese stringente und konsequente Explikation der Geistigkeit Gottes
bedeutet, dass die gottliche Natur in Jesus Christus niemals mit der mensch-
lichen identisch werden kann, weil jede Identifikation in sich schliessen
wiirde, dass der Geist Gottes aufgehort hitte, der Geist Gottes zu sein. Der
Geist Gottes, der in der christlichen Kirche wirksam und tétig ist, hat sich in
der menschlichen Natur Jesu Christi inkarniert, er hat sich in ihr verkorpert,
er ist in ihr lebendig, konkret und anschaulich geworden, aber er ist nicht in
ihr aufgegangen und nicht in ihr verschwunden.? Sein ewiges Reich, seine
ewige Kraft und seine ewige Herrlichkeit gehen liber die dreissig Jahre
hinaus, die der Mensch Jesus von Nazaret auf Erden weilte, so bedeutsam
die irdische Geschichte des jlidischen Rabbi aus Galilda fiir die Gemein-
schaft der Gldubigen auch ist, weil sie das Vertrauen und die Liebe weckt zu
dem kreativen und schopferischen Gott, der in ihm gehandelt hat. Dennoch
weisen die Verehrung und Bewunderung, die Jesus von Nazaret als Mensch
gewordene Manifestation des gottlichen Geistes auf sich zieht, iiber sein
irdisches Leben hinaus auf die Transzendenz, in der Gott der Geist iiber
jeder Gegenwart als die Ungewissheit der Zukunft steht.

Im Kern ist die Christologie der reformierten Bekenntnisschriften damit
nicht verschieden von der in den ersten Abschnitten entfalteteten Konzep-
tion von Geist, Schrift und kirchlichem Recht. Wie der Geist, der die
christliche Kirche ordnet, gliedert und strukturiert, der Heiligen Schrift als
dem Zeugnis dieses Geistes und dem kirchlichen Recht iiberlegen ist, ob-
wohl durch die Schrift und durch das kirchliche Recht dieser Geist anschau-
lich und «greifbar» wird, so ist die gottliche Natur, die das Gemeimnis, das
Mysterium der irdischen Geschichte des Mannes aus Nazaret ausmacht, der
menschlichen Natur iibergeordnet, obwohl durch das menschliche Wesen
des jiidischen Rabbi der gottliche Geist konkret und «fassbar» wird. Diese
strukturelle Gleichheit macht evident, wie sehr in der reformierten Bekennt-
nisbildung die Pneumatologie die Christologie bestimmt.

% Calvins vorherrschende Terminologie lautet, dass keine Einschliessung (inclusio) der
Gottheit in der menschlichen Natur stattgefunden hat, vgl. HDThG 2, 249.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 371
\"%

Die These von der Begriindung der Theologie durch die Pneumatologie
in der reformierten Bekenntnisbildung lésst sich bekriftigen durch die An-
alyse der Abendmabhlslehre in der Confessio Gallicana und in der Confessio
Belgica. Das franzosische Glaubensbekenntnis erldutert im sechsunddreis-
sigsten Artikel, der wiederum fast wortlich dem Entwurf Calvins folgt,* dass
das Abendmahl den reformierten Christen das Zeugnis der Einheit ist, die
sie mit Jesus Christus haben. Die Gabe ist ndmlich fiir die calvinistischen
Theologen wie fiir den Wittenberger Reformator die Vereinigung mit dem
lebendigen Herrn, der im Glauben in das Herz des Menschen einzieht.”’
Deshalb kann die hugenottische Confession de Foy ausfithren, dass der
Christus fiir die Gldubigen nicht nur einmal gestorben und auferweckt wor-
den ist, sondern dass er sie jederzeit wahrhaft weidet und néhrt mit seinem
Fleisch und Blut, damit sie nach Joh 6,56 und 17,21 in ihm bleiben und er in
ihnen. Zwar ist der irdische Jesus von Nazaret jetzt im Himmel. Im Geiste ist
er jedoch anwesend, um die Christen zu stirken und zu beleben durch die
Substanz seines Leibes und seines Blutes. Dieser Vorgang, der in der
Abendmahlshandlung veranschaulicht wird, ist, wie noch einmal mit der
zentralen Belegstelle Joh 6, 63 interpretiert wird, ein geistliches Geschehen,
das wie andere geistliche Prozesse nicht in Einbildungen und Gedanken
besteht, sondern durch die geheimnisvolle und unbegreifliche Kraft des
Geistes Realitidten schafft und Wahrheit verbiirgt. Dass diese spirituelle
Prisenz des Gottessohnes jedoch nur im Glauben ergriffen werden kann, ist,
wie die Confessio Gallicana am Schluss dieses Artikels betont, unmittelbar
einsichtig. Das himmlische Geschehen setzt den himmlischen Glauben vor-
aus.™

In dhnlicher Weise kommentiert die Bekenntnisschrift der niederlandi-
schen Kirche im fiinfunddreissigsten Artikel, dass Jesus Christus das Sakra-
ment des heiligen Mahles angeordnet und eingesetzt hat, um diejenigen zu
speisen und zu erhalten, die er «regeneriert» und in seine Hausgemeinschaft
aufgenommen hat. Diese Hausgemeinschaft ist geistlicher Natur. Das Mit-
glied der «Familie Jesu Christi», das zum Glied seines Leibes geworden ist,
fiihrt daher nach der Wiedergeburt ein doppeltes Leben: ein korperlich-
zeitliches und ein geistlich-ewiges. Dieses zweite, geistlich-ewige Leben, das

% Vgl. CO 9, Sp. 751, Art. 32.

% Vgl. G. Zimmermann, Die Thesen Osianders zur Disputation «de iustificatione»,
KuD 33 (1987) 233-243.

* Vgl. BSRK, 230,24-231,4, Nr. 16.



372 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

sich verwirklicht durch das Wort des Evangeliums in der Gemeinschaft der
Gliubigen, unterscheidet die Christen von allen anderen Menschen.”

Nachdem auf diese Weise in der Confessio Belgica der Geist Gottes und
die sozialen Beziehungen der Glidubigen denkbar eng miteinander verbun-
den worden sind, kann das Glaubensbekenntnis die fundamentale Dichoto-
mie von Korper und Geist auch auf die Abendmahlshandlung anwenden.
Wie Gott das irdisch-materielle Brot zur Erhaltung des leiblich-irdischen
Lebens austeilt, so gewéhrt er zur Fortsetzung des himmlisch-geistlichen
Lebens das himmlisch-geistliche Brot, ndmlich Jesus Christus, der im Geist
durch den Glauben das geistliche Leben der Christen «am Leben erhilt».
Als Vergegenwirtigung dieser geistliches Gemeinschaft hat der Herr der
Kirche das Sakrament seines Leibes und seines Blutes eingesetzt, um durch
den materiellen Vorgang das Handeln im Geiste zu bezeugen.*

Die Bekenntnisschrift der niederldndische Kirche kann damit ohne wei-
teres statuieren, dass die Glaubigen im Sakrament des Altars den Leib und
das Blut Christi empfangen. Aber der Empfang geschieht nicht mit dem
leiblichen Mund, sondern im Geist durch den Glauben. Der irdische Jesus
von Nazaret sitzt zur Rechten des Vaters. Anwesend in der Abendmahls-
handlung ist sein Geist, der sich den Gldubigen wiederum durch den Glau-
ben mitteilt. Die Mahlgemeinschaft mit Christus ist ein geistlicher Tisch, bei
dem der Geist dem Geist begegnet.*

Die Kraft und die Energie des Geistes, der in der heiligen Handlung
wirksam ist und den Gldubigen erndhrt und stirkt, lassen schliesslich die
Folgerung zwingend erscheinen, dass die Ungldubigen, diejenigen, die nicht
in die geistliche Hausgemeinschaft Jesu Christi aufgenommen sind, den
wahren, d,h. geistlichen, Leib und das wahre, d.h. geistliche, Blut des
Gottessohnes nicht essen und nicht trinken konnen. Der wirkliche, d.h.
geistliche, Empfang der Abendmahlselemente ist an den Glauben gebun-
den, den der Heilige Geist in das Herz des Menschen eingepflanzt hat. Wenn
daher nach Lk 22,21 und Act 8,13 der Verriter Judas und der Zauberer
Simon Magus Brot und Wein genossen, ohne durch die Eingiessung des
Heiligen Geistes gldubig geworden zu sein, so haben sie im Abendmahlsge-
schehen zwangsldufig keine Gemeinschaft mit dem lebendigen Herrn ge-
habt, der sich den Gldubigen in Brot und Wein mitteilt, um sie zu kréftigen
und zu bewahren zum ewigen Leben. Sie haben bestenfalls an einer irdi-
schen Mahlfeier teilgenommen, doch niemals an dem Geist, der in der

¥ Vgl. a.a. 0. 247,4-12, Nr. 17.
“ Vgl. a.a. 0. 247,12-26, Nr. 17.
“ Vgl. a.a. 0. 247,31-40, Nr. 17.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 373

christlichen Kirche herrscht und im Sakrament des Altars anschaulich
wird.*

Der prinzipielle Ausgangspunkt der Abendmahlslehre in beiden Be-
kenntnisschriften entspricht dem Ansatz der Christologie, der seinerseits
aus der fundamentalen Konzeption von Geist, Schrift und Recht abgeleitet
war. Genausowenig, wie nach der Auffassung der Confessio Gallicana und
der Confessio Belgica die gottliche Natur, der gottliche Geist, mit der irdi-
schen Geschichte des jliidischen Rabbi aus Galilda verschmolzen ist, genau-
sowenig ist der Geist, der die christliche Kirche trégt, ordnet und leitet,
identisch mit dem erhohten Jesus, der zur Rechten des Vaters sitzt. Der
Geist, der die Glidubigen begeistert und inspiriert, erndhrt und stérkt, steht
hoher als der auferstandene Mensch, der, wie schon in der Christologie
expliziert, durch die Auferstehung nicht seine Menschlichkeit verloren hat.
Wenn daher in der Abendmahlshandlung der Herr der Kirche présent ist, so
ist nicht der irdische Jesus von Nazaret anwesend, dessen rdumliche und
zeitliche Begrenztheit auch durch seine Himmelfahrt nicht aufgehoben wor-
den ist, sondern der geistliche Christus, der im Glauben in das Herz jedes
Gléaubigen eingezogen ist. Diesen geistlichen Christus theologisch von dem
Heiligen Geist zu differenzieren, diirfte schwer fallen.

Wie der Geist Gottes, der die Gemeinschaft der Christen aufbaut und
fiihrt, sich in der menschlichen Natur Jesu von Nazaret inkarniert hat, ohne
in ihr aufgegangen zu sein, so hat derselbe Geist zur Vergegenwirtigung und
Représentation seines geistlichen Handelns das Sakrament seines Leibes
und seines Blutes angeordet, ohne damit in den Sakramentselementen ein-
gefangen zu werden. Eine derartige Einschliessung ist ausgeschlossen, weil
die unumschrinkte Herrschaft des Herrn der Kirche seine Prisenz im
Abendmabhl transzendiert. Die Abendmahlsfeier ist fiir die Gemeinschaft
der Gldubigen wesentlich und konstitutiv, weil sie die Einheit der Christen
mit Christus spilirbar und erfahrbar werden lédsst. Durch den Genuss von
Brot und Wein wird die Grundtatsache des christlichen Glaubens, die Tatsa-
che, dass Christus in das Herz des Gldubigen eingezogen ist, «symbolisiert».
Doch der materielle Vorgang, das Essen und das Trinken, weist iiber sich
hinaus auf den Geist, in dem die Christen in Christus sind und er in ihnen.

Wir haben am Ende des zweiten Abschnitts ausgefiihrt, dass nach der
Confessio Gallicana jeder Theologe letzten Endes Pneumatologie zu betrei-
ben hat, weil er in jedem Augenblick das Wirken des Heiligen Geistes zu
bezeugen hat, der sich in der Schrift dussert und das Denken, Fiihlen und
Handeln der christlichen Kirche von Anfang bis zum Ende durchweht,

2 Vgl. a.a.0. 247,41-46, Nr. 17.



374 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

inspiriert, begeistert und bewegt, ohne mit der Schrift und der Kirche iden-
tisch zu werden. Immer wieder hat der Theologe deshalb auch auf die
Differenz zwischen Geist und Schrift, zwischen Geist und kirchlichem Recht
aufmerksam zu machen. Unter diesem Aspekt haben beide Bekenntnis-
schriften auch in der Christologie und in der Abendmahlslehre ihre pneuma-
tologische Grundidee, ihre pneumatologische Tradition, durchgehalten, in-
dem sie unaufhorlich auf den Unterschied zwischen der gottlichen und der
menschlichen Natur Christi, zwischen der geistlichen und der irdischen Spei-
se hingewiesen haben.

Gunter Zimmermann, Eppelheim



	Die pneumatologische Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung

