
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 4

Artikel: Die pneumatologische Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung

Autor: Zimmermann, Gunter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die pneumatologische Tradition
in der reformierten Bekenntnisbildung

i

An anderer Stelle habe ich zu zeigen versucht, dass die Konzeption der
Heiligen Schrift in der verbreitetsten Bekenntnisschrift des Protestantismus,
der 1646/47 während der englischen Revolution verfassten und
niedergeschriebenen Westminster Confession, dem weltweiten Glaubensbekenntnis
der Presbyterianer, Kongregationalisten und regulären Baptisten, auf der
fundamentalen und ausschlaggebenden Lehre vom Heiligen Geist aufbaut.1

Da die gesamte Dogmatik aber nach Auffassung der reformierten Autoren
dieses grossen Glaubenszeugnisses eine Explikation und Auslegung der
Bibel darstellt, ist die Pneumatologie in diesem Text sozusagen die Basis der

gesamten Theologie. Angesichts dieser Sachlage ist es historisch notwendig,
hinter diese reifste und überzeugendste Zusammenfassung der calvinisti-
schen Theologie2 zurückzugehen und umfassender nach der pneumatologi-
schen Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung zu fragen. Zu diesem
Zweck wollen wir zunächst in zwei bedeutenden Bekenntnisschriften der
reformierten Kirchen untersuchen, wie sich in ihnen in den grundlegenden
Artikeln die Konzeption des Heiligen Geistes ausprägt und ausgestaltet.
Danach haben wir zu bestimmen, welche Konsequenzen die pneumatologische

Auffassung für die kontroversen und wichtigen Themenbereiche der
Christologie und Abendmahlslehre impliziert. Die beiden Glaubensbekenntnisse,

die wir für unsere dogmengeschichtliche Analyse ausgewählt
haben, sind die in der Expansionsphase des Calvinismus entworfenen Con-

fessio Gallicana (1559) und Confessio Belgica (1561), die in der Folgezeit das

Leben und Denken in den reformierten Kirchen und darüber hinaus in der
«reformierten Welt» geprägt haben.

1 Vgl. G. Zimmermann, Schrift und Geist, BThZ 5 (1988) 202-218.
2 Vgl. HDThG 2, 351 und TRE 13, 426.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 353

II

Die seit dem 25. Mai 1559 in Paris versammelten Abgeordneten von elf
evangelischen Gemeinden Frankreichs fanden sich zusammen unter dem
schrecklichen Eindruck wildester Glaubensverfolgungen. Das Ziel der
Nationalsynode war es, durch ein gemeinsames Bekenntnis und eine gemeinsame

Kirchenordnung die Grundlage für einen konstitutionellen Zusammen-
schluss der bisher nur lose miteinander verbundenen reformierten Gemeinschaften

zu schaffen. Unmittelbarer Anlass für ihren Zusammentritt war ein
1558 unter der reformierten Christen in Poitiers ausgebrochener Streit über
die Prädestinationslehre. Antoine de la Roche-Chandieu, Prediger zu Paris,
der zur Beilegung der Auseinandersetzungen in die mittelfranzösische Stadt
entsandt worden war, brachte den Gedanken ins Spiel, durch eine Versammlung

der reformierten Gemeinden den Konflikt zu lösen. Die Gemeinde von
Paris übernahm die Verwirklichung des Planes, der schliesslich zur
Zusammenkunft der Nationalsynode führte.3

Der Genfer Reformator war nicht erfreut über die Intention der
reformierten Gemeinden in Frankreich, eine neue Bekenntnisschrift veröffentlichen

zu wollen. Dennoch sandte er der Nationalsynode einen Entwurf zu,4

der sich in vielen Punkten mit der Konfession berührte, die er kurz zuvor für
die Genfer Akademie verfasst hatte.5 Die Vorlage Calvins wurde von den

Delegierten in Paris in den Grundgedanken übernommen, in den einzelnen

Ausführungen jedoch redaktionell abgewandelt. Trotz der vor allem durch
Antoine de la Roche-Chandieu, den Schüler Calvins, veranlassten Änderungen

stellt die These Wilhelm Neusers, dass der Entwurf des Genfer
Reformators die Autorität des Wortes Gottes inhaltlich begründe, während die

hugenottische Confession de Foy allein formal argumentiere,6 wie wir noch
sehen werden, eine gewaltige Fehlinterpretation dar.

Noch in demselben Jahr wurden zwei Ausgaben dieses dogmengeschichtlich

grundlegenden Textes gedruckt. Auf den innerfranzösischen
Unionsverhandlungen von Poissy und St. Germain 1561 wurde die Confessio Gallicana
als gemeinsame hugenottische Bekenntnisschrift benutzt. Schliesslich
erklärte die siebte Nationalsynode von La Rochelle 1571 den in Paris 1559

beschlossenen Text für authentisch und liess zur völligen Sicherstellung drei
Exemplare in minutiöser Schrift auf Pergament schreiben und zu La

3 Vgl. z.B. J. Röhls, Theologie reformierter Bekenntnisschriften. Von Zürich bis

Barmen, UTB 1453, Göttingen 1987, 21.
4 Abgedr. CO 9, Sp. 739-752.
5 Abgedr. a.a.O., Sp. 721-730.
6 Vgl. HDThG 2, 296f.



354 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Rochelle, Béarn und Genf deponieren. Seit dieser Zeit ist das Glaubensbekenntnis

auch als Confession de La Rochelle bekannt. Die Bekenntnisschrift
darf nach allgemeiner Auffassung aufgrund ihrer Entstehung und aufgrund
ihres Gehalts als eine der Institutio von 1559 ebenbürtige Entfaltung und
Darstellung der calvinistischen Theologie angesehen werden.7

Die ersten fünf Artikel, die wir in diesem Abschnitt erörtern wollen,
bilden von der Struktur her eine erkenntnistheoretische Grundlegung der
Theologie. Die erste und wichtigste Proposition, mit der das hugenottische
Glaubensbekenntnis seine Ausführungen beginnt, ist die Aussage, dass es

einen einzigen Gott gibt.8 Diese Behauptung eröffnet bereits eine Fülle von
theologischen Schwierigkeiten, die in dem Text selbst verständlicherweise
nicht diskutiert werden.

Nach dem üblichen Verständnis des christlichen Glaubens könnte dieser
Satz als die platte Feststellung eines theoretischen Monotheismus gedeutet
werden. Die Confession de Foy begänne nach diesem Urteil mit der
philosophischen Vorstellung, dass es nur einen einzigen Gott geben kann, weil aus

logischen Gründen nur ein einziges absolutes und unbedingtes Wesen von
höchster Vollkommenheit existieren darf. Nach dieser philosophischen
Argumentation würde jedes zweite Wesen von gleicher Art die Absolutheit,
Unbedingtheit und Vollkommenheit aufheben, die für den philosophischen
Gott wesentlich ist. Mag diese metaphysische Reflexion in sich aber begründet

sein oder nicht9 - für die Interpretation des Glaubensbekenntnisses der
reformierten Gemeinden in Frankreich ist ausschlaggebend, dass sie ihre
Proposition klar und deutlich mit dem Zeugnis: Nous croyons et confessons,
einleiten und damit ihre Glaubens- und Bekenntnisaussage scharf und
unerbittlich von jeder philosophischen Spekulation abgrenzen.

Die Qualifikation der ersten und entscheidenden Behauptung der
hugenottischen Bekenntnisschrift durch die Begriffe «glauben» und «bekennen»

impliziert, dass die Glaubens- und Bekenntnisaussage, dass es nur einen
einzigen Gott gibt, die Existenz vieler anderer Götter voraussetzt. Die
Confessio Gallicana basiert genausowenig wie jede andere ernsthafte christliche

Theologie auf einem theoretischen Monotheismus. Sie schliesst theoretisch,

philosophisch, metaphysisch, spekulativ andere Kräfte, Mächte,
Gewalten und Strukturen nicht aus, sie rechnet mit ihnen geradezu als finsteren
Möglichkeiten, die den Menschen in Beschlag nehmen, versklaven, ver-
knechten und beherrschen können. Allein auf dem Hintergrund, auf dem

7 Vgl. Jan Röhls (wie Anm. 3), S. 21.
8 Vgl. BSRK, 221, 32, Nr. 16.
9 Zu einer eindringlichen und überzeugenden Kritik vgl. RF. Strawson, Individuais.

An Essay in Descriptive Metaphysics, London 1964 (1959), 124-131.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 355

eine immerwährende, harte und unerbittliche Auseinandersetzung zwischen
den Mächten dieser Welt und dem «einzigen» Gott abläuft, wird «glauben»
und «bekennen» überhaupt erst verständlich. Als deskriptive Feststellung
des Glaubens und Bekennens leugnet das Bekenntnis zu dem einzigen Gott
nicht die Anwesenheit, die Präsenz anderer Götter, sondern negiert
vielmehr die Bedeutung aller anderen Götter, aller anderen Mächte, Kräfte,
Gewalten und Strukturen für die reformierten Christen. Sie sind zwar als

schreckliche oder als verlockende Potentialitäten vorhanden, aber sie dürfen
für die christliche Gemeinde keine Rolle spielen. Die Kraft und die Energie
des Glaubens hängen daran, dass er, der Glaube, sich dem «einzigen» Gott
verbunden weiss.

Implizit ist in der vollständigen Formulierung der ersten Behauptung der
Bekenntnisschrift der reformierten Gemeinden in Frankreich damit klargestellt,

wie die Confessio Gallicana sich die Beziehung zwischen dem «einen»
Gott und den vielen Göttern denkt. Das Glaubensbekenntnis stellt sich
keine friedliche und harmonische Kooperation vor, in der das höchste Wesen

den neben ihm existierenden Kräften, Mächten, Gewalten und Strukturen

in einer beinahe rechtlichen Weise übergeordnet ist und mit ihnen
sozusagen wie ein konstitutioneller Monarch verkehrt. Ebensowenig wird
der Versuch angedeutet, durch ein genealogisches Verwandtschaftssystem
den Gott und die Götter miteinander zu verbinden, so dass schliesslich alle
Elemente, Herrschaften und Gegebenheiten auf den «Urvater aller Dinge»
zurückgeführt werden können. Nicht geplant ist ferner eine synoptische,
theoretische Zusammenschau, in der alle anderen Kräfte, Mächte, Gewalten

und Strukturen in dem einen, höchsten Gott vereinigt werden, indem sie

etwa als seine Manifestationen oder als seine Erscheinungsformen betrachtet

und begriffen werden. All diese möglichen Beziehungen bleiben
unberücksichtigt, weil der Akzent nicht auf dem Konsens, sondern auf dem
Konflikt liegt. Die hugenottische Confession de Foy betont nicht die Versöhnung

und die Vermittlung, sondern dem Kampf, den Kampf gegen alle
anderen Elemente, Herrschaften und Gegebenheiten, die die «Einzigkeit»
des Schöpfers in Frage stellen wollen. Der «einzige» Gott, den die Confessio
Gallicana glaubt und bekennt, duldet jedoch keine anderen Götter neben
sich. Unter all den vielen anderen Kräften, Mächten, Gewalten und Strukturen,

die den Menschen führen, regieren, dominieren und tyrannisieren, will
er der einzige sein, dem sie tatsächlich gehorchen.

Dieser Gott, der die christliche Gemeinde im Konflikt mit allen anderen
Göttern erlöst, befreit und in Beschlag genommen hat, ist nach den Worten
des ersten Artikels der Bekenntnisschrift ein einziges und einfaches Wesen,
geistig («spirituelle»), ewig, unsichtbar, unveränderlich, unbegrenzt, unbe-



356 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

greiflich, unaussprechlich, allmächtig, allweise, allgütig, allgerecht und
allbarmherzig.10 Im Zusammenhang unseres Aufsatzes, der nach der pneuma-
tologischen Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung fragt, ist es im
Grunde nur erforderlich, den entscheidenden Satz zu erläutern, dass Gott
ein geistiges Wesen sei, doch zur Interpretation dieser Behauptung, die für
die Konzeption des Heiligen Geistes von höchster Bedeutung ist, erscheint
es sinnvoll, mit der Kommentierung der Gottesvorstellung vom Schluss her
zu beginnen und zunächst einmal die positiven Tugenden des göttlichen
Geistes in den Mittelpunkt zu stellen.

«Mächtig, weise, gütig, gerecht und barmherzig» - es ist schwierig, bei
diesen Worten nicht an einen Fürstenspiegel zu denken, an die Beschreibung

eines idealen Herrschers, der in sich alle Vorzüge zu einer die Untertanen

fördernden und sie glücklich machenden Regierung vereinigt. Die
Tatsache, dass der Herr die christliche Kirche in idealer Weise führt und leitet,
mächtig, weise, gütig, gerecht und barmherzig, setzt aber stringenterweise
voraus, dass die Beziehung zwischen dem Allmächtigen und den Christen
von vornherein als ein Herrschaftsverhältnis zu verstehen ist. Diese
Interpretation ist jedoch naheliegend, wenn die die Bekenntnisschrift eröffnende
Glaubens- und Bekenntnisaussage, dass es nur einen einzigen Gott gibt, als

Hintergrund den Konflikt dieses einen Gottes mit allen anderen Kräften,
Mächten, Gewalten und Strukturen um die Herrschaft über den Menschen

verlangt. Dass der Gott, der im Streit mit allen anderen Göttern den
ausschliesslichen und exklusiven Anspruch auf den Menschen erhebt, nach dem

Sieg, nach der Befreiung und Erlösung, auch tatsächlich die Regierung
ausübt, ist kaum verwunderlich.

Gott der Herrscher - diesen politisch relevanten Zug in der Gottesauffassung

betonen auch die fünf vorangegangenen Prädikate, die nach der Tradition

auf der via negationis gewonnen worden sind. Wenn wir von der
metaphysischen Überlieferung absehen und die Ausdrücke spontan auf uns wirken

lassen, erzählen diese Begriffe, dass dieser König, der sein Reich in
idealer Weise lenkt und leitet, nicht zu sehen, nicht zu verändern, nicht zu
begrenzen, nicht zu begreifen und nicht zu benennen («ineffable») ist.
Jemand, der im Umgang mit anderen über all diese Möglichkeiten verfügt,
jemand, der im Verkehr mit anderen in einer derartigen Weise «unangreifbar»

ist, kann nur mit einem einzigen Wort als «mächtig» bezeichnet werden.

Auch durch die eher spekulativ klingenden negativen Gottesprädikate
wird somit letzten Endes klargestellt, dass die Beziehung zwischen dem
«einzigen» Gott und den Christen politisch zu deuten ist, weil sie in eminen-

10 Vgl. BSRK, 221, 32-35, Nr. 16.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 357

tem Sinne an ein exklusives und ausschliessliches Herrschaftsverhältnis erinnert.

Die Abhängigkeit des Christen von seinem Schöpfer ist zeitlich nicht
beschränkt, weil der Gott, der in seiner Gemeinde, in seinem Volk regiert,
ewig ist. Der Gehorsam des Untertanen in diesem Reich hört in diesem
Leben erst mit dem Tod auf. Was bedeutet es aber nun, dass dieser mächtige,

weise, gütige, gerechte und barmherzige Herrscher, der nicht zu sehen,
nicht zu verändern, nicht zu begrenzen, nicht zu begreifen und nicht zu
benennen ist und zeitlich unbeschränkt regiert, als «geistig» («spirituelle»)
charakterisiert wird?

Um dem Verständnis näherzukommen, ist es erforderlich, in diesem
Kontext, in dem schon so viel «Negatives» über Gott zusammengetragen
wurde, auch bei «geistig» die negativen Implikationen sich vor Augen zu
führen. «Gott ist Geist» - das schliesst fürs erste in sich ein, dass Gott kein
Körper, keine Materie, kein Gegenstand und kein Objekt ist. Die ungemein
bedeutsamen Konsequenzen dieser schlichten Negation können im Rahmen
dieses Aufsatzes gar nicht entfaltet werden. Unter anderem ergibt sich aus
dieser Feststellung, dass es sinnlos ist, nach dem Ort - wo ist Gott? - und
nach der Zeit - wann handelt Gott? - Gottes zu fragen oder zu suchen, weil
Ort und Zeit schlicht und einfach auf Körperlichkeit, Materialität,
Gegenständlichkeit und Objektivität beruhen. Gott kann räumlich und zeitlich
nicht lokalisiert und bestimmt werden, weil er der Geist ist, der in der
christlichen Kirche herrscht und regiert.

Trotz dieser auf den ersten Blick negativen Konsequenzen ist nicht daran
zu zweifeln, dass die Behauptung, Gott sei ein geistiges Wesen, eine der
entscheidendsten Aussagen der Confessio Gallicana darstellt. Die nächstliegende

positive Analogie in unserer Gegenwart für diese fundamentale These
der reformierten Theologie ist der «Mannschaftsgeist», der «korporative
Geist», der nach unseren Vorstellungen jede kooperative Aktion, jedes
kooperative Unternehmen beflügeln soll. Auch dieser «Mannschaftsgeist»,
dieser «korporative Geist», ist keine besondere Person, kein besonderes
Individuum, das in Raum und Zeit neben all den anderen Individuen
existiert, die ihre Aufgabe und Verpflichtungen im Rahmen der kooperativen
Aktion, im Rahmen des kooperativen Unternehmens erfüllen. Er ist auch
keine besondere Tätigkeit, die in Raum und Zeit neben den anderen
Tätigkeiten aufzufinden und wahrzunehmen ist, die im Rahmen der kooperativen
Aktion, des kooperativen Unternehmens ausgeübt werden müssen.
Vielmehr ist er wohl vor allem die eifrige, engagierte, zielbewusste, dem gemeinsamen

Ziel der kooperativen Aktion, des kooperativen Unternehmens
verpflichtete Art und Weise, in der die Mitglieder dieser Korporation ihre



358 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Tätigkeiten realisieren und verwirklichen. Dieser «korporative Geist», dieser

«Mannschaftsgeist», tritt nicht als eine weitere Person oder als eine
weitere Tätigkeit zu den im Rahmen einer kooperativen Aktion kooperierenden

Personen hinzu, er zeigt sich nicht einmal als eine eigenständige
Person oder Tätigkeit «in» den Personen oder Tätigkeiten eines kooperativen

Unternehmens, und dennoch kann ein erfahrener Beobachter jederzeit
darüber urteilen, ob in einem Betrieb, in einer Behörde, in einer Institution
usw. ein «korporativer Geist» herrscht oder nicht.11

In analogem Sinne ist Gott der Schöpfer nach den Worten der Confessio
Gallicana spirituell, weil er die Form, der Stil ist, in der das Sein, das Leben,
das Verhalten und die Beziehungen der Christen gestaltet und geprägt sind.
Er ist die grundlegende Struktur, in der das Gebäude der christlichen Kirche
aufgebaut ist und seinem endgültigen Ziel zuwächst. Ausserhalb dieser
Form, dieses Stils, dieser Struktur gibt es per definitionem keine christliche
Gemeinschaft. Darum war es angebracht, von Anfang an von einem
Herrschaftsverhältnis zwischen Gott und den Christen, zwischen dem göttlichen
Geist und den Gläubigen zu sprechen, weil die Form, in der die christliche
Kirche sich verhält, der Stil, in dem sie sich ausdrückt, die Struktur, in der sie

sich erbaut, die Gemeinde mehr prägt, bestimmt und determiniert als alle
anderen gesellschaftlichen und kulturellen Einflüsse, die auf sie einströmen
können. Die weder in Zeit noch Ort lokalisierbare und bestimmbare Art
und Weise, in der die christliche Kirche ihr Sein gestaltet und ihr Leben führt
bzw. in der ihr Sein gestaltet und ihr Leben geführt wird, ist das ausschlaggebende

Konstitutivum ihrer Existenz. Sie ist die Form, die den Christen
formt, die Gestalt, die ihn gestaltet, die Struktur, die ihn strukturiert. Nur im
Leben des Christen, in seinem Denken, Fühlen und Handeln, kann sich der
Geist äussern, der Gott selbst ist.

Wie zeigt sich jedoch diese Lebensform, diese Lebensgestalt, die den
Christen immer wieder aufrichtet und tröstet, die ihm immer wieder Mut
gibt, die ihn aufbaut, trägt und durch sein Leben geleitet, wie manifestiert
sie sich, wie offenbart sie sich? Die Confessio Gallicana unterscheidet zwei
Möglichkeiten, zwei «Wege», auf denen der «einzige» Gott «als solcher»
(«tel») den Menschen begegnet, zwei «Wege», auf denen er den Christen
erfahrbar wird. Die erste Manifestationsweise, die erste «Versinnlichung»,
«Verdeutlichung» und «Konkretisierung» des göttlichen Geistes sind seine

Werke, wobei sowohl ihre Schöpfung als auch ihre Erhaltung und Führung
Kern und Gehalt des göttlichen Wirkens sind. Zum zweiten wird Gott, die
Gestalt, die Form, die Struktur, die sich im Sein der christlichen Gemein-

u Vgl. G. Ryle, The Concept of Mind, New York 1960 (London 1949), 17.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 359

schaft äussert, die im Leben, Denken und Handeln des Christen wächst und
gedeiht, in seinem Wort zugänglich, das anfangs durch Weissagungen
kundgemacht wurde, bald danach aber schriftlich aufgezeichnet wurde in den

Büchern, die die reformierten Christen die Heilige Schrift nennen.12

An dieser Stelle ist es nicht angebracht, über das Verhältnis von Ur- und
Heilsoffenbarung zu spekulieren, sondern genau auf das zu achten, was die
Confession de Foy nach den Ausführungen des ersten Artikels über die

Geistigkeit Gottes in bezug auf die beiden Manifestationsweisen des göttlichen

Geistes bekennt. Ausdrücklich deklariert sie, dass der Schöpfer sich
auf dem zweiten Wege, d. h. in seinem Wort, klarer und deutlicher enthüllt
als in seinen Werken, die in gewissem Sinne ebensosehr eine Verhüllung wie
eine Offenbarung darstellen. Dennoch weist das «clairement» darauf hin,
dass die zweite Konkretisierung des göttlichen Geistes, das Wort, nicht ohne

Verbindung mit der ersten Konkretisierung, den Werken, zu verstehen ist.
Das Wort, das zunächst durch Weissagungen kundgemacht und später in der

Heiligen Schrift zusammengefasst wurde, bildet eine «Erklärung», eine
Erläuterung und Präzisierung der göttlichen Schöpfung und Erhaltung. Die
primäre und entscheidende Manifestation Gottes bleibt aber nach dem
Verständnis der Confessio Gallicana sein immerwährendes, unaufhörliches, nie
versiegendes schöpferisches Handeln, bei dem zwischen Schöpfung und
Erhaltung kein Bruch angenommen werden kann, sondern beide in einer
«creatio continua» vereinigt werden müssen. Diese spontane, kreative,
immer wieder aufs neue überraschende und überwältigende Führung und
Lenkung des göttlichen Geistes wird durch das Wort klarer und eindeutiger
artikuliert und ausgesprochen. Doch trotz seiner präziseren und genaueren
Aussgekraft ist das Wort dem Werk, die Re-produktion der Produktion
nachgeordnet. In der Lebensgestalt, in der Lebensform, in der Lebensstruktur

der christlichen Gemeinschaft geht die Praxis der Theorie voraus. Der
«Wandel im Geiste» zieht die «Reflexion im Geiste» nach sich. Wichtig für
den Christen ist das schöpferische, das produktive und kreative Handeln
und Tun und nicht das Reden darüber, das an zweiter Stelle steht und das

Handeln und Tun klarer und deutlicher zu formulieren hat.
Diese in der Confessio Gallicana implizierte Ordnung von Praxis und

Theorie schliesst nicht aus, dass die bessere und zuverlässigere Erkenntnis
des göttlichen Wirkens, der Schöpfung sowie der Erhaltung und Führung
seiner Werke durch Gott, allein dem Wort, der Schrift, der Auslegung, der
Predigt, der Ansprache zu verdanken ist und auf den Aussagen der Propheten

und Apostel aufbaut. Der Theologe kann sogar noch über diese Behaup-

12 Vgl. BSRK, 221, 37-222,3, Nr. 16.



360 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

tung hinausgehen und statuieren, dass unter Umständen auch die Erkenntnis

Gottes und des göttlichen Geistes allein vom Wort abhängt und an die

Wort-Offenbarung gebunden ist. Doch diese Hochschätzung des Wortes
kann nicht verdunkeln, dass nach der hugenottischen Bekenntnisschrift das

schöpferische Tun der reproduzierenden Aufzeichnung voranschreiten

muss, wenngleich erst die reflektierende Aussprache das Wirken und Handeln

des göttlichen Geistes klarer und verständlicher explizieren kann. Unter

diesem Aspekt ist festzuhalten, dass nach der Confessio Gallicana die

Heilige Schrift dem Leser nicht sich selbst erschliesst, sondern die grossen
Taten des göttlichen Geistes, der die Welt geschaffen hat und die christliche
Gemeinde trägt und leitet.

Nachdem im dritten Artikel in Abgrenzung gegen das Konzil von Trient,
das die Apokryphen zu den Büchern des Alten Testaments gerechnet und als

heilig und kanonisch anerkannt hat, der Katalog der Schriften des Alten und
des Neuen Testaments erstellt ist, die zum Kanon, zur Heiligen Schrift, zu
zählen sind,13 wendet sich der vierte Artikel konsequenterweise der Frage
zu, wie die Beziehung zwischen dem göttlichen Geist, der das Leben des

Christen gestaltet, prägt und bestimmt, und der Schrift als dem von allen
Christen anerkannten Zeugnis dieses Geistes zu begreifen ist. Wie alle

späteren calvinistischen Glaubensbekenntnisse behauptet die hugenottische
Confession de Foy eine unauflösliche Überordnung des Geistes über die
Schrift. Der biblische Kanon ist die allergewisseste Richtschnur des christlichen

Glaubens. Aber er erhält diesen Rang nicht durch sich selbst, nicht
durch seine eigene innere Vortrefflichkeit, nicht durch seine eigene innere
Logik, seinen Aufbau, seinen Stil, seine Eleganz, seine Gliederung, seine

Tiefgründigkeit, seine «Weite». Die Autorität der Heiligen Schrift ergibt
sich nicht aus ihr selbst, sondern aus einem ihr überlegenen Ursprung.14

Für die naheliegende Frage, wer oder was diese über den Kanon dominierende

Stellung besitzt, wählt der Text erneut eine Dichotomie. Einander
gegenübergestellt werden im vierten Artikel die allgemeine Übereinkunft
und Übereinstimmung der Kirche auf der einen sowie das Zeugnis und die
innere Überredung («persuasion») des Heiligen Geistes auf der anderen
Seite.15 Im Grunde sind in dieser Alternative zwei Schemata verborgen, nach
denen mit dem Ausdruck «Kirche», bei dem verständlicherweise nicht die
Gemeinschaft der Gerechtfertigten, Erwählten und Erlösten, sondern die

13 Vgl. a.a.O. 222,5-24, Nr. 16.
14 Vgl. a.a.O. 222,26f, Nr. 16.
15 Vgl. a.a.O. 222,27f, Nr. 16.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 361

juristisch verfasste Organisation in den Blick gefasst ist, die Begriffe «allgemein»

und «aussen», mit dem Ausdruck «Heiliger Geist» die Begriffe «partikulär»

und «innen» verbunden werden. In dieser Aufzählung der Denotati-
va und Konnotativa wird schlagartig evident, welche Bedeutung die
Entscheidung zwischen den beiden Grössen «Rechts-Kirche» und «Heiliger
Geist» für das Leben der reformierten Kirchen und der «reformierten Welt»
haben musste, denn dass es für die Geschichte keines Sozialverbandes
gleichgültig ist, ob in seiner eigenen Einschätzung und in seinem eigenen
Urteil dem «Allgemeinen» und dem «Äusseren» oder dem «Partikulären»
und dem «Inneren» der Vorzug gegeben wird, dürfte eine historische
Binsenwahrheit sein.

Als knapp gefasstes Glaubensbekenntnis stellt die Confessio Gallicana
ohne nähere Begründung und ohne ausführlichere Argumentation fest, dass

allein durch das Zeugnis und die innere Überredung des Heiligen Geistes die
Autorität und die Wahrheit der Heiligen Schrift von allen Christen erkannt
werden kann.16 In dem gegebenen Rahmen, in dem das rechtlich organisierte

Kirchenwesen dem Heiligen Geist opponiert wurde, ist diese
Entscheidung theologisch ohne weiteres einsichtig. Die weitergehende
Voraussetzung, dass die vorhandene Rechts-Kirche nicht mit dem Heiligen Geist
identifiziert werden kann, bedarf aber einer eingehenderen Erläuterung.

Der Ablehnung der Confessio Gallicana liegt zweifellos der Gedanke
zugrunde, dass die Struktur, die das Leben der christlichen Gemeinschaft

trägt, die Form, die ihr Denken, Fühlen und Handeln gestaltet, bestimmt
und determiniert, der Geist, der in ihr wirkt und arbeitet, rechtlich nicht
erfasst werden kann. Dieser dem Kirchenrecht vorausliegende Geist war
vorhanden, bevor die einzelnen kirchlichen Gesetze und Dekrete erlassen
worden sind, und er wird noch lebendig sein, wenn alle heute gültigen
Regeln und Bestimmungen längst ihre Rechtskraft verloren haben. Er ist
nicht gebunden an die Rechtsentscheidungen, die zwangsläufig innerhalb
eines Kirchenwesens getroffen werden müssen, weil er die juristische
Begrifflichkeit nicht nur übersteigt, sondern mit ihr gar nichts zu tun hat. Er ist

sozusagen das Fundament, auf dem sich die Rechts-Kirche, die rechtlich
geordnete Organisation erst erheben kann, ein Fundament, das jedoch nicht
an einem Tage oder in einem Augenblick gelegt, sondern durch die Jahrhunderte

und die Jahrtausende und durch alle Zeiten geschaffen wird, nicht
nach einem festgelegten, systematischen, rationalen Plan, sondern nach den

zufälligen, unsystematischen, irrationalen Umständen, die sich im Laufe der
Kirchengesichte entbergen. In diesem Geist sind zwar alle vorhandenen

16 Vgl. a.a.O. 222,27f, Nr. 16.



362 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

kirchlichen Gemeinschaften aufgehoben, aber sie können über ihn nicht
beschliessen - und sie können sich auch nicht mit ihm identifizieren.

Ein historisches Beispiel für diese theologische Grundidee von der
Überlegenheit des Geistes ist die Entstehung der christlichen Bibel. Hans von
Campenhausen weist in seiner eindrucksvollen Monographie darauf hin,
dass der wesentliche Bestand des Alten wie des Neuen Testaments niemals
von einer kirchlichen Versammlung eingeführt oder beschlossen worden ist.
Das Alte Testament war den christlichen Gemeinden schon von ihrem
Ursprung her mitgegeben; das Neue bildete sich in dem Gebrauch, den die
Ortskirchen von urchristlichen Schriften machten. Die regelmässige
Verwendung eines Evangeliums oder eines Briefes im Gottesdienst war eine

Voraussetzung für die spätere Aufnahme in den Kanon, schloss aber im
Einzelfall eine Überprüfung der Authentizität und Legitimität nicht aus.
Kirchenamtliche Entscheidungen kamen dagegen in den ersten Jahrhunderten

nicht in Betracht. Auch in späteren Jahrhunderten hatten synodale
Urteile und bischöfliche Hirtenbriefe zunächst nur lokale Bedeutung. Zwar
boten sie einen Ausgleich zwischen den verschiedenen Kirchengebieten.
Doch einen völlig einheitlichen Kanon konnten sie bis ins Mittelalter nicht
zuwegebringen.17 Im wesentlichen ist die Entstehung der christlichen Bibel
ein Werk des Heiligen Geistes, der die einzelnen kirchlichen Gemeinschaften

geformt, gestaltet und strukturiert hat, die sich um die Heilige Schrift als

das Zeugnis des Heiligen Geistes geschart haben.
Der historische Rückblick zeigt, dass die Autorität und Gültigkeit der

Heiligen Schrift, wenn sie nicht auf sich selbst beruht - eine Annahme, die
vermutlich nur ein sehr ausgeprägter Intellektualismus statuieren kann -,
nicht auf den Dekreten, Beschlüssen, Urteilen oder Entscheidungen einer
kirchlichen Versammlung beruht, sondern, wie die Confessio Gallicana
bekennt, auf die Gestalt, auf der Form, auf der Struktur, auf dem Geist, der das

Denken, Fühlen und Handeln der christlichen Kirche von Anfang an
«durchweht», «inspiriert», «begeistert» und «bewegt» hat und auch noch
weiter durchwehen, inspirieren, begeistern und bewegen wird. Weil dieser
Geist, der in der inneren Überredung die Autorität der Heiligen Schrift
bezeugt, seinen vollendetsten und vollkommensten Ausdruck in der Heiligen

Schrift gefunden hat, darum ist die Bibel nach der Auffassung des

grossen Glaubensbekenntnisses des französischen Protestantismus die
Richtschnur und der Kanon des christlichen Glaubens. Diese Auszeichnung
kann im vierten Artikel der Bekenntnisschrift abschliessend in dem Satz

17 Vgl. H. von Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel, BHTh 39,
Tübingen 1968, 381 f.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 363

zusammengefasst werden, dass nur auf der Heiligen Schrift, nicht auf anderen

kirchlichen Büchern, d.h. nicht auf den Apokryphen, ein Glaubensartikel

begründet werden kann.18

Im fünften Artikel wird fürs erste die grundlegende Dichotomie zwischen
dem rechtlich geordneten Kirchenwesen und dem Heiligen Geist, die der
vierte Artikel herausgestellt hat, weiter entfaltet, wobei begreiflicherweise
die im vierten Artikel festgelegten Grundzüge massgeblich bleiben. Das
Wort Gottes, das in den Büchern des Alten und des Neuen Testaments
enthalten ist, stammt nicht von Menschen ab und ist auch nicht von
Menschen ausgesprochen worden, sondern ging aus dem göttlichen Geist hervor,
aus dem es seine Autorität und Gültigkeit empfängt. Als Zeugnis des göttlichen

Willens, als Manifestation des göttlichen Geistes, der göttlichen
Gestalt und Form, berichten die Texte alles, was für das Wissen um die
Verpflichtungen gegenüber Gott und um das Heil notwendig ist. Diese Schrift,
deren Wahrheit und Legitimität, wie auch der historische Rückblick gezeigt
hat, an den göttlichen Geist geknüpft ist, darf nach dem Urteil der Confessio
Gallicana von niemand, weder von Menschen noch von Engeln, vermehrt,
verringert oder verändert werden.19

Im Kontext der angenommenen Auseinandersetzung zwischen Geist und
rechtlicher Organisation wird ferner in diesem fünften Artikel stringenter-
weise gefolgert, dass dieser Heiligen Schrift, deren Autorität und Gültigkeit
der Heilige Geist im Glauben und im Bekennen bezeugt, weder Alter noch
Brauchtum, weder Mehrheit noch Menschenweisheit, weder Gerichtsurteile
noch juristische Bestimmungen, weder Edikte noch Dekrete, weder Konzilien

noch Erscheinungen noch Wunderzeichen entgegengehalten werden
dürfen. All diese innerhalb der juristischen Diskussion mehr oder weniger
gültigen Begründungszusammenhänge zählen nichts, wenn sie in einen
Streit mit der geistgewirkten Schrift geraten. Statt dessen stellt die hugenottische

Confession de Foy ausdrücklich fest, dass alle Dinge, alle Verhaltensweisen

und alle Lebensformen, an der Bibel überprüft und nach ihr
ausgerichtet und entwickelt werden müssen. In diesem Sinne schliesst der Artikel
mit der expliziten Erklärung, dass die reformierten Gemeinden in Frankreich

die drei Grundbekenntnisse der alten Kirche, das Apostolische, das

Nizänische und das Athanasianische, annehmen, weil («pource») sie dem
Wort Gottes gemäss sind.20

18 Vgl. BSRK, 222,28-30, Nr. 16.
19 Vgl. a. a. O. 222,32-37, Nr. 16.
20 Vgl. a. a. O. 222,37-44, Nr. 16.



364 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Mit diesen fünf grundlegenden Artikeln hat die Confessio Gallicana
verdeutlicht, dass jede Theologie letzten Endes auf der Pneumatologie beruht.
Der unsichtbare, unveränderliche, unbegrenzte, unbegreifliche und
unaussprechliche göttliche Herrscher, der der Geist ist, manifestiert sich primär in
seinen Werken, in seinem schöpferischen und kreativen Handeln und weist
zum zweiten auf dieses sein Wirken, auf dieses sein schöpferisches und
kreatives Handeln, in seinem Wort hin. Dieses Wort ist enthalten in den
Büchern des Alten und des Neuen Testaments, wie der Heilige Geist, von
dessen Autorität die Autorität der Schrift abhängt, in der inneren Überredung

bezeugt und bekennt. Der Geist, der sich in der Schrift äussert und der
das Denken, Fühlen und Handeln der christlichen Kirche vom Anfang bis zu
Ende durchweht, inspiriert, begeistert und bewegt, steht in einem gewissen
Gegensatz, mindestens aber in einer gewissen Spannung zu den
kirchenrechtlichen Entscheidungen, Beschlüssen und Urteilen, die in jedem
Kirchenwesen getroffen werden müssen. Angesichts dieser Spannung ist es

unter anderem die Aufgabe des Theologen, in jedem Augenblick auf die
Differenz zwischen der rechtlich konstitutierten Organisation und dem
Heiligen Geist aufmerksam zu machen und die Unverfügbarkeit und Uneinhol-
barkeit des Geistes zu bezeugen. Diese Unterscheidung kann der Theologe
glaubhaft aber nur dann vornehmen, wenn er selbst das Wirken des Geistes
erlebt und erfahren hat und in seinem Zeugnis erzählen und wiedergeben
kann. Der Theologe, der die Heilige Schrift unter dem Eindruck des Heiligen

Geistes als Wort Gottes begreift, muss daher in seiner Theologie, wie
behauptet, Pneumatologie betreiben, weil er in ihr vom Handeln des Geistes
berichten muss.

III

Das zweite Glaubensbekenntnis, das wir im Zusammenhang der Frage
nach der pneumatologischen Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung

untersuchen wollen, basiert auf der Confessio Gallicana. Niedergeschrieben

wurde die später mehrfach redigierte Bekenntnisschrift von dem

Prediger Guy de Bray21, der seit 1559 vom Mittelpunkt Doornik (Tournai)
aus die südwestlichen Niederlande im calvinistischen Geist missionierte.

21 Geb. ca. 1522 in Bergen (Möns) in Hennegau, war er nach dem Übertritt zum
evangelischen Glauben in England, Rijssel (Lille) und Frankfurt tätig. Nach der Einnahme
der Stadt Valenciennes wurde er nach einem mutigen Glaubenszeugnis am 31. Mai 1567

hingerichtet, vgl. TRE 7,181 f.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 365

Nach den demonstrativen Auftritten der protestantischen Christen in dieser

Region, deren Widerstandsgeist durch die Ereignisse in Frankreich geweckt
worden war, fasste er 1561 den Entschluss, eine Verteidigungsschrift zu
verfassen, die das reformierte Bekenntnis dem damaligen Herrscher der
Niederlande und spanischen König Philipp II. nahebringen sollte. Seine

Apologie folgte jedoch weitgehend der Confessio Gallicana. Das französische

Original wurde 1561 in Rouen zum erstenmal gedruckt, eine zweite

Auflage, die wahrscheinlich von der ersten unabhängig ist, erschien ebenfalls

1561 in Lyon.22
In den wallonischen Gemeinden wurde die Verteidigungsschrift de Brays

sofort offiziell gebraucht, von den niederländischen wurde sie nach wenigen
Jahren auf den Synoden von Wesel (1568) und Emden (1571) angenommen,
die die vor der Statthalterschaft Albas geflohenen reformierten Gemeinden
abhielten. In vielen Ortskirchen erlangte das spätere Standardbekenntnis
der niederländischen Kirche eine Autorität unmittelbar nach der Bibel.
Endgültig bestätigte die Dordrechter Nationalsynode 1619 die Confessio
Belgica als Bekenntnisschrift der reformierten Kirche in den Niederlanden,
nachdem ihre offizielle Gültigkeit lange Zeit von den Arminianern
angezweifelt worden war.23

Während die hugenottische Confession de Foy die erkenntnistheoretische

Grundlegung der christlichen Theologie in fünf Artikeln vollzieht,
gliedert die Confessio Belgica diesen Gedankengang in sieben Artikel. Im
zweiten Artikel, in dem die Confessio Gallicana von der doppelten
Offenbarung Gottes spricht, statuiert die Bekenntnisschrift der niederländischen
Kirche, dass die Christen Gott auf zweierlei Weise erkennen.24 Diese
Verschiebung bekräftigt erstens unsere These, dass diese einleitenden Artikel
tatsächlich die erkenntnistheoretische Basis der Theologie entfalten sollen.
Darüber hinaus müssen wir aber auf die grundlegende Übereinstimmung
von Confessio Gallicana und Confessio Belgica verweisen, weil im Bekenntnis

Offenbarung und Erkenntnis einander entsprechen, weil im Bekenntnis
das Handeln des göttlichen Geistes und die Reflexion des Menschen miteinander

identisch werden. Der göttliche Geist wirkt «nirgendwo» - auf die
Problematik räumlicher Bestimmungen ist erneut hinzuweisen - anders als

in dem Glauben, in dem der göttliche Geist das Herz des Menschen ergreift
und erfüllt.

22 Vgl. z.B. J. Röhls (wie Anm. 3), 22.
23 Vgl. a.a.O. 22.
24 Vgl. BSRK, 233,12, Nr. 17.



366 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Die Bekenntnisschrift der niederländischen Kirche, die im ersten Artikel
Gott wie die hugenottische Confession de Foy als ein geistiges Wesen
charakterisiert hat,25 erklärt im dritten Artikel, die Confessio Gallicana
verschärfend, dass das Wort Gottes, das für das Wirken des göttlichen Geistes

Zeugnis ablegt, nicht durch Menschen ausgesprochen und überliefert worden

ist, sondern durch den göttlichen Geist, der die heiligen Menschen
getrieben und geführt hat.26 Innerhalb der christlichen Theologie ist dieser
Gedankengang eine schlichte Selbstverständlichkeit. Mit der Aufnahme des

Zitates aus II Petr 1,21 soll für die Bibel keine wissenschaftliche oder
philosophische Unfehlbarkeit in Anspruch genommen, sondern die unaufgebba-
re Grundlage der christlichen Lebensgemeinschaft herausgestellt werden.
Das Glaubensbekenntnis will mit der Erweiterung dieses Artikels einzig und
allein klarstellen, dass die Form und die Gestalt der christlichen Gemeinde
jeder menschlichen, d. h. vor allem jeder kirchenrechtlichen, Verfügungsgewalt

entzogen ist, weil jede kirchlich-rechtliche Verfügungsgewalt sich allein
auf dieser Form, auf dieser Gestalt, auf dieser Struktur begründen kann. Die
Aussagen der Heiligen Schrift als des Wortes Gottes mögen im
wissenschaftlichen oder im philosophischen Bereich wahr oder falsch oder unent-
scheidbar sein; innerhalb der christlichen Kirche sind sie als Verfassung, als

Konstitution der gläubigen Gemeinschaft jeder Auseinandersetzung und
jeder Diskussion enthoben.

In diesem Sinne erläutert das grosse Glaubenszeugnis ausführlicher als

die Confessio Gallicana, dass Gott der Geist aus einzigartiger Fürsorge für
sein Volk seinen Propheten und Aposteln aufgetragen hat, die mündlich

ergangenen Orakel schriftlich aufzuzeichnen. Ebenso hat er selbst mit eigenem

Finger für die Gemeinschaft der Gläubigen die beiden Tafeln des

Dekalogs ausgefurcht.27 Damit sind von dem göttlichen Geist selbst der
Rahmen und die Struktur geschaffen worden, innerhalb derer sich das
Leben der christlichen Gemeinde abspielen kann. Dieses Leben aber ist umgekehrt

allein die Entfaltung, die Verwirklichung, die Realisierung dessen,
was in der Verfassung, im Geist des christlichen Glaubens angelegt ist.

Nach der gegen das Konzil von Trient gerichteten Aufzählung der
biblischen Bücher wiederholt die Confessio Belgica im fünften Artikel ausdrücklich

die Gedanken, die bereits die hugenottische Confession de Foy über die
Beziehung zwischen Geist und Schrift entwickelt hat. Der Kanon wird nach

25 Vgl. a.a.O. 233,6-10, Nr. 17.
26 Vgl. a. a. O. 233,23-25, Nr. 17.
27 Vgl. a. a. O. 233,25-28, Nr. 17.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 367

der Auffassung dieses Glaubensbekenntnisses nicht wegen seiner eigenen
inneren Vortrefflichkeit und Vorzüglichkeit als Regel und Richtschnur des

christlichen Glaubens angenommen, sondern wegen seiner Einbettung in
einen grösseren Zusammenhang, wegen seiner Abhängigkeit von einer ihm
überlegenen Macht, wegen seiner Abhängigkeit von dem Heiligen Geist,
der in unserem Herzen bezeugt, dass diese Schriften von Gott stammen.
Gegenüber diesem Zeugnis des Heiligen Geistes, das allein die göttliche
Autorität der Bibel bestätigen und bewahrheiten kann, fällt, wie schon die
Confessio Gallicana betont hat, die rechtliche Zustimmung der Kirche nicht
ins Gewicht.28 Die juristische Entscheidung, der juristische Beschluss, kann
allein dem Wirken des Geistes nachfolgen, der in dem historischen Prozess
der Entstehung der christlichen Bibel deutlich vor Augen geführt hat, dass

diese Bücher des Alten und des Neuen Testaments als Ausdruck des göttlichen

Geistes anzusehen und zu begreifen sind. Das Kirchenrecht ist dem
Geist der Kirche eindeutig untergeordnet. Wie die Confessio Gallicana zeigt
die Confessio Belgica in doppelter Weise, nämlich gegenüber dem Buchstaben

der Schrift und gegenüber den Dekreten des kirchlichen Rechts, dass

die Lehre vom Heiligen Geist das entscheidende Fundament der Theologie
bildet, weil sie eben auch das entscheidende Fundament der Kirche ist.

Auf dieser Basis kann die Bekenntnisschrift der niederländischen Kirche
im sechsten Artikel postulieren, dass die reformierten Gemeinden fähig
sind, eine Unterscheidung zwischen den tatsächlich kanonischen und den

sogenannten apokryphen Schriften zu treffen,29 eine Entscheidung, die die
Confessio Gallicana in der Auseinandersetzung mit dem Konzil von Trient
implizit verständlicherweise ebenso gefällt hat. Schliesslich übernimmt das

Glaubensbekenntnis auch den Abschluss dieser Grundlegung der reformierten

Theologie aus der vorangegangenen hugenottischen Confession de Foy:
Die Heilige Schrift enthält den Willen Gottes in vollkommener und
ausreichender Weise. Alles, was für die Menschen zum Heil notwendig ist, kann in
der Bibel gefunden werden. Keinem Menschen, nicht einmal einem Apostel,

und keinem Engel ist es gestattet, innerhalb des Rahmens der christlichen

Gemeinde etwas anderes zu lehren als das, was die Heilige Schrift als

Wort Gottes bekennt. Niemand darf dem Wort Gottes etwas hinzufügen
oder wegnehmen. Dieser Heiligen Schrift, in der der Heilige Geist spricht,
kann nichts Menschliches verglichen werden, es mag noch so sehr hervorstechen

durch Heiligkeit oder Weisheit. Der Umkreis der rechtlichen Diskussion

ist in diesem Kontext ausser Kraft gesetzt, weil alle üblicherweise

28 Vgl. a. a. O. 234,15-21, Nr. 17.
29 Vgl. a.a.O. 234,24-33, Nr. 17.



368 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

herangezogenen Hilfsmittel, die Gewohnheit, die Mehrheit, das Alter, die
Sukzessionsfolge, die Konzilien, Dekrete und Verordnungen nicht nur
neben dem Wort Gottes verblassen, sondern zu einem Nichts herabsinken. In
der Kirche Gottes darf allein das vom Heiligen Geist eingegebene Zeugnis
gelten, das die Form, die Gestalt, die Struktur des Lebens der Gemeinschaft
der Gläubigen ist.30

Bezeichnenderweise heisst es am Schluss dieses Artikels mit I Joh 4,1,
dass es für die reformierten Gemeinden notwendig ist, die Geister zu prüfen,
ob sie aus Gott sind. Und schliesslich: «Wenn einer zu euch kommt und
bringt nicht diese Lehre, den nehmt nicht auf in euer Haus» (II Joh 10).31 Der
Geist, der in der christlichen Kirche wirksam ist, der Geist, der sie trägt,
formt, gestaltet und «atmen lässt», stellt auch fest, welche Geister, welche
Formen, Gestalten, Strukturen usw. ihm verwandt sind und welche nicht.
Auch unter diesem Gesichtspunkt nimmt die pneumatologische Tradition
eine zentrale Stellung innerhalb der reformierten Theologie ein.

IV

Zum Abschluss unserer Darstellung einer entscheidenden Tradition
innerhalb der reformierten Bekenntnisbildung wollen wir untersuchen, welche

Auswirkungen in der Confessio Gallicana und in der Confessio Belgica
die Pneumatologie auf die innerhalb der evangelischen Konfessionen
kontroversen Lehrpunkte der Christologie und der Abendmahlslehre gehabt
hat.

Im fünfzehnten Artikel der hugenottischen Confession de Foy, der aus
dem Entwurf Calvins wörtlich übernommen worden ist,32 entwickelt das

Glaubensbekenntnis den konstitutiven Gedanken der Christologie, dass in
ein und derselben Person, nämlich in Jesus Christus, die beiden Naturen, die

göttliche und die menschliche, wahrhaft und unauflöslich miteinander
verbunden und vereinigt worden sind. Dennoch hält die hugenottische
Bekenntnisschrift im Gegensatz zur lutherischen Auffassung von der
Idiomenkommunikation daran fest, dass trotz der Vereinigung und Verbindung jede
der beiden Naturen ihre unterschiedliche Eigenart behalten hat, so dass die
göttliche Natur trotz der Annahme der menschlichen Natur unerschaffen,
unbegrenzt und alle Dinge erfüllend geblieben ist, wohingegen die menschli-

30 Vgl. a. a. O. 234,35-234,5, Nr. 17.
31 Vgl. a.a.O. 235,6-9, Nr. 17.
32 Vgl. CO 9, Sp. 745, Art. 11.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 369

che Natur trotz der Herabkunft der göttlichen Natur Erschaffenheit und
Begrenztheit nicht verloren und ihre besondere, in Raum und Zeit befindliche

Gestalt, Form und Eigenart bewahrt hat. In der Auferstehung hat Jesus

Christus seinem menschlichen Leib die Unsterblichkeit verliehen, aber er
hat ihm nicht die Menschlichkeit genommen. Die reformierten Gemeinden
in Frankreich bezeugen damit mit dem Genfer Reformator, dass sie den
Sohn Gottes in seiner Gottheit betrachten, ohne ihn seiner Menschheit zu
berauben.33

In gleicher Weise postuliert die Confessio Belgica, der Grundidee der
Confessio Gallicana folgend, im neunzehnten Artikel, dass die Christologie
nicht behauptet, dass es zwei Söhne Gottes gibt und auch nicht zwei Personen,

sondern zwei Naturen, zu einer Person vereinigt und verbunden,
obwohl jede der beiden Naturen ihr Wesen und ihre Eigenschaften gesondert
in sich konserviert hat. Wie die göttliche Natur stets unerschaffen geblieben
ist und ohne Anfang ihrer Tage und Ende ihrer Zeit den Himmel und die
Erde erfüllt, so hat auch die menschliche Natur ihre Attribute nicht aufgegeben.

Sie hat ihre kreatürliche Beschaffenheit beibehalten, sie erlebt einen

Beginn ihres Lebens und eine Grenze ihrer Ausdehnung. Gebunden in
Raum und Zeit verfügt sie über alles, was einem rechten Körper zukommt.
An dieser Ausgangslage hat auch die Auferstehung nichts ändern können.
Die Vereinigung und Verbindung der beiden Naturen werden weder durch
den Tod noch durch die folgende Erweckung aufgehoben. Genausowenig
erklärt die Bekenntnisschrift, wie seine Gottheit aufhörte, in ihm zu weilen,
als er im Grabe lag, genausowenig hört seine Menschheit auf, ihm anzuhängen,

nachdem er zur Rechten des Vaters erhöht wurde. Darum bekennen die
niederländischen Gemeinden, dass er in jeder Beziehung wahrer Gott und
wahrer Mensch ist: wahrer Gott, weil er den Tod in göttlicher Macht besiegte,

wahrer Mensch, weil er am Kreuz in menschlicher Ohnmacht starb.34

Die göttliche Natur, das göttliche Wesen, das die beiden Bekenntnisse im
Einklang mit der Tradition in Jesus Christus annehmen, ist geistig, denn
unerschaffen, unbegrenzt und alle Dinge erfüllend kann kein Körper sein,
sondern allein ein Geist. Insofern knüpft die Christologie nahtlos an die

pneumatologische Gottesvorstellung der einleitenden Artikel beider Texte
an. Von diesem Geist, der in Jesus Christus in die Welt gekommen ist und
der das Leben der christlichen Kirche trägt, formt, gestaltet und «durchweht»,

behaupten die reformierten Theologen, dass er seine Identität, seine

Eigenart, seine «Natur» niemals verlieren oder aufgeben kann. Der Geist

33 Vgl. BSRK, 225,21-30, Nr. 16.
34 Vgl. a. a. O. 239,32-240,6, Nr. 17.



370 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

Gottes kann niemals aufhören, der Geist Gottes zu sein. Er kann auch
niemals abdanken oder sich selbst aufheben. Niemals kann er Verzicht
leisten auf die Allmacht, mit der er ausgestattet ist, niemals kann er seine
Unerschaffenheit und Unbegrenztheit ablegen. All diese Akte würden in
Widerspruch zu seiner Gottheit stehen. Die Gottheit Gottes, die in seiner

Geistigkeit beruht, widersetzt sich solchen willkürlichen Eingriffen und
widernatürlichen Entsagungen.

Diese stringente und konsequente Explikation der Geistigkeit Gottes
bedeutet, dass die göttliche Natur in Jesus Christus niemals mit der menschlichen

identisch werden kann, weil jede Identifikation in sich schliessen

würde, dass der Geist Gottes aufgehört hätte, der Geist Gottes zu sein. Der
Geist Gottes, der in der christlichen Kirche wirksam und tätig ist, hat sich in
der menschlichen Natur Jesu Christi inkarniert, er hat sich in ihr verkörpert,
er ist in ihr lebendig, konkret und anschaulich geworden, aber er ist nicht in
ihr aufgegangen und nicht in ihr verschwunden.35 Sein ewiges Reich, seine

ewige Kraft und seine ewige Herrlichkeit gehen über die dreissig Jahre
hinaus, die der Mensch Jesus von Nazaret auf Erden weilte, so bedeutsam
die irdische Geschichte des jüdischen Rabbi aus Galiläa für die Gemeinschaft

der Gläubigen auch ist, weil sie das Vertrauen und die Liebe weckt zu
dem kreativen und schöpferischen Gott, der in ihm gehandelt hat. Dennoch
weisen die Verehrung und Bewunderung, die Jesus von Nazaret als Mensch
gewordene Manifestation des göttlichen Geistes auf sich zieht, über sein
irdisches Leben hinaus auf die Transzendenz, in der Gott der Geist über
jeder Gegenwart als die Ungewissheit der Zukunft steht.

Im Kern ist die Christologie der reformierten Bekenntnisschriften damit
nicht verschieden von der in den ersten Abschnitten entfalteteten Konzeption

von Geist, Schrift und kirchlichem Recht. Wie der Geist, der die
christliche Kirche ordnet, gliedert und strukturiert, der Heiligen Schrift als

dem Zeugnis dieses Geistes und dem kirchlichen Recht überlegen ist,
obwohl durch die Schrift und durch das kirchliche Recht dieser Geist anschaulich

und «greifbar» wird, so ist die göttliche Natur, die das Gemeimnis, das

Mysterium der irdischen Geschichte des Mannes aus Nazaret ausmacht, der
menschlichen Natur übergeordnet, obwohl durch das menschliche Wesen
des jüdischen Rabbi der göttliche Geist konkret und «fassbar» wird. Diese
strukturelle Gleichheit macht evident, wie sehr in der reformierten
Bekenntnisbildung die Pneumatologie die Christologie bestimmt.

35 Calvins vorherrschende Terminologie lautet, dass keine Einschliessung (inclusio) der
Gottheit in der menschlichen Natur stattgefunden hat, vgl. HDThG 2, 249.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 371

V

Die These von der Begründung der Theologie durch die Pneumatologie
in der reformierten Bekenntnisbildung lässt sich bekräftigen durch die
Analyse der Abendmahlslehre in der Confessio Gallicana und in der Confessio
Belgica. Das französische Glaubensbekenntnis erläutert im sechsunddreis-

sigsten Artikel, der wiederum fast wörtlich dem Entwurf Calvins folgt,36 dass

das Abendmahl den reformierten Christen das Zeugnis der Einheit ist, die
sie mit Jesus Christus haben. Die Gabe ist nämlich für die calvinistischen

Theologen wie für den Wittenberger Reformator die Vereinigung mit dem

lebendigen Herrn, der im Glauben in das Herz des Menschen einzieht.37

Deshalb kann die hugenottische Confession de Foy ausführen, dass der
Christus für die Gläubigen nicht nur einmal gestorben und auferweckt worden

ist, sondern dass er sie jederzeit wahrhaft weidet und nährt mit seinem
Fleisch und Blut, damit sie nach Joh 6,56 und 17,21 in ihm bleiben und er in
ihnen. Zwar ist der irdische Jesus von Nazaret jetzt im Himmel. Im Geiste ist
er jedoch anwesend, um die Christen zu stärken und zu beleben durch die
Substanz seines Leibes und seines Blutes. Dieser Vorgang, der in der
Abendmahlshandlung veranschaulicht wird, ist, wie noch einmal mit der
zentralen Belegstelle Joh 6,63 interpretiert wird, ein geistliches Geschehen,
das wie andere geistliche Prozesse nicht in Einbildungen und Gedanken
besteht, sondern durch die geheimnisvolle und unbegreifliche Kraft des

Geistes Realitäten schafft und Wahrheit verbürgt. Dass diese spirituelle
Präsenz des Gottessohnes jedoch nur im Glauben ergriffen werden kann, ist,
wie die Confessio Gallicana am Schluss dieses Artikels betont, unmittelbar
einsichtig. Das himmlische Geschehen setzt den himmlischen Glauben
voraus.38

In ähnlicher Weise kommentiert die Bekenntnisschrift der niederländischen

Kirche im fünfunddreissigsten Artikel, dass Jesus Christus das Sakrament

des heiligen Mahles angeordnet und eingesetzt hat, um diejenigen zu
speisen und zu erhalten, die er «regeneriert» und in seine Hausgemeinschaft
aufgenommen hat. Diese Hausgemeinschaft ist geistlicher Natur. Das
Mitglied der «Familie Jesu Christi», das zum Glied seines Leibes geworden ist,
führt daher nach der Wiedergeburt ein doppeltes Leben: ein körperlichzeitliches

und ein geistlich-ewiges. Dieses zweite, geistlich-ewige Leben, das

36 Vgl. CO 9, Sp. 751, Art. 32.
37 Vgl. G. Zimmermann, Die Thesen Osianders zur Disputation «de iustificatione»,

KuD 33 (1987) 233-243.
38 Vgl. BSRK, 230,24-231,4, Nr. 16.



372 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

sich verwirklicht durch das Wort des Evangeliums in der Gemeinschaft der
Gläubigen, unterscheidet die Christen von allen anderen Menschen.39

Nachdem auf diese Weise in der Confessio Belgica der Geist Gottes und
die sozialen Beziehungen der Gläubigen denkbar eng miteinander verbunden

worden sind, kann das Glaubensbekenntnis die fundamentale Dichotomie

von Körper und Geist auch auf die Abendmahlshandlung anwenden.
Wie Gott das irdisch-materielle Brot zur Erhaltung des leiblich-irdischen
Lebens austeilt, so gewährt er zur Fortsetzung des himmlisch-geistlichen
Lebens das himmlisch-geistliche Brot, nämlich Jesus Christus, der im Geist
durch den Glauben das geistliche Leben der Christen «am Leben erhält».
Als Vergegenwärtigung dieser geistliches Gemeinschaft hat der Herr der
Kirche das Sakrament seines Leibes und seines Blutes eingesetzt, um durch
den materiellen Vorgang das Handeln im Geiste zu bezeugen.40

Die Bekenntnisschrift der niederländische Kirche kann damit ohne
weiteres statuieren, dass die Gläubigen im Sakrament des Altars den Leib und
das Blut Christi empfangen. Aber der Empfang geschieht nicht mit dem
leiblichen Mund, sondern im Geist durch den Glauben. Der irdische Jesus

von Nazaret sitzt zur Rechten des Vaters. Anwesend in der Abendmahlshandlung

ist sein Geist, der sich den Gläubigen wiederum durch den Glauben

mitteilt. Die Mahlgemeinschaft mit Christus ist ein geistlicher Tisch, bei
dem der Geist dem Geist begegnet.41

Die Kraft und die Energie des Geistes, der in der heiligen Handlung
wirksam ist und den Gläubigen ernährt und stärkt, lassen schliesslich die

Folgerung zwingend erscheinen, dass die Ungläubigen, diejenigen, die nicht
in die geistliche Hausgemeinschaft Jesu Christi aufgenommen sind, den
wahren, d,h. geistlichen, Leib und das wahre, d.h. geistliche, Blut des

Gottessohnes nicht essen und nicht trinken können. Der wirkliche, d.h.
geistliche, Empfang der Abendmahlselemente ist an den Glauben gebunden,

den der Heilige Geist in das Herz des Menschen eingepflanzt hat. Wenn
daher nach Lk 22,21 und Act 8,13 der Verräter Judas und der Zauberer
Simon Magus Brot und Wein genossen, ohne durch die Eingiessung des

Heiligen Geistes gläubig geworden zu sein, so haben sie im Abendmahlsgeschehen

zwangsläufig keine Gemeinschaft mit dem lebendigen Herrn
gehabt, der sich den Gläubigen in Brot und Wein mitteilt, um sie zu kräftigen
und zu bewahren zum ewigen Leben. Sie haben bestenfalls an einer
irdischen Mahlfeier teilgenommen, doch niemals an dem Geist, der in der

39 Vgl. a. a. O. 247,4-12, Nr. 17.
40 Vgl. a. a. O. 247,12-26, Nr. 17.
41 Vgl. a. a. O. 247,31-40, Nr. 17.



Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition 373

christlichen Kirche herrscht und im Sakrament des Altars anschaulich
wird.42

Der prinzipielle Ausgangspunkt der Abendmahlslehre in beiden
Bekenntnisschriften entspricht dem Ansatz der Christologie, der seinerseits
aus der fundamentalen Konzeption von Geist, Schrift und Recht abgeleitet
war. Genausowenig, wie nach der Auffassung der Confessio Gallicana und
der Confessio Belgica die göttliche Natur, der göttliche Geist, mit der
irdischen Geschichte des jüdischen Rabbi aus Galiläa verschmolzen ist,
genausowenig ist der Geist, der die christliche Kirche trägt, ordnet und leitet,
identisch mit dem erhöhten Jesus, der zur Rechten des Vaters sitzt. Der
Geist, der die Gläubigen begeistert und inspiriert, ernährt und stärkt, steht
höher als der auferstandene Mensch, der, wie schon in der Christologie
expliziert, durch die Auferstehung nicht seine Menschlichkeit verloren hat.
Wenn daher in der Abendmahlshandlung der Herr der Kirche präsent ist, so
ist nicht der irdische Jesus von Nazaret anwesend, dessen räumliche und
zeitliche Begrenztheit auch durch seine Himmelfahrt nicht aufgehoben worden

ist, sondern der geistliche Christus, der im Glauben in das Herz jedes
Gläubigen eingezogen ist. Diesen geistlichen Christus theologisch von dem

Heiligen Geist zu differenzieren, dürfte schwer fallen.
Wie der Geist Gottes, der die Gemeinschaft der Christen aufbaut und

führt, sich in der menschlichen Natur Jesu von Nazaret inkarniert hat, ohne
in ihr aufgegangen zu sein, so hat derselbe Geist zur Vergegenwärtigung und
Repräsentation seines geistlichen Handelns das Sakrament seines Leibes
und seines Blutes angeordet, ohne damit in den Sakramentselementen
eingefangen zu werden. Eine derartige Einschliessung ist ausgeschlossen, weil
die unumschränkte Herrschaft des Herrn der Kirche seine Präsenz im
Abendmahl transzendiert. Die Abendmahlsfeier ist für die Gemeinschaft
der Gläubigen wesentlich und konstitutiv, weil sie die Einheit der Christen
mit Christus spürbar und erfahrbar werden lässt. Durch den Genuss von
Brot und Wein wird die Grundtatsache des christlichen Glaubens, die Tatsache,

dass Christus in das Herz des Gläubigen eingezogen ist, «symbolisiert».
Doch der materielle Vorgang, das Essen und das Trinken, weist über sich
hinaus auf den Geist, in dem die Christen in Christus sind und er in ihnen.

Wir haben am Ende des zweiten Abschnitts ausgeführt, dass nach der
Confessio Gallicana jeder Theologe letzten Endes Pneumatologie zu betreiben

hat, weil er in jedem Augenblick das Wirken des Heiligen Geistes zu
bezeugen hat, der sich in der Schrift äussert und das Denken, Fühlen und
Handeln der christlichen Kirche von Anfang bis zum Ende durchweht,

42 Vgl. a. a. O. 247,41-46, Nr. 17.



374 Gunter Zimmermann, Die pneumatologische Tradition

inspiriert, begeistert und bewegt, ohne mit der Schrift und der Kirche identisch

zu werden. Immer wieder hat der Theologe deshalb auch auf die
Differenz zwischen Geist und Schrift, zwischen Geist und kirchlichem Recht
aufmerksam zu machen. Unter diesem Aspekt haben beide Bekenntnisschriften

auch in der Christologie und in der Abendmahlslehre ihre
pneumatologische Grundidee, ihre pneumatologische Tradition, durchgehalten,
indem sie unaufhörlich auf den Unterschied zwischen der göttlichen und der
menschlichen Natur Christi, zwischen der geistlichen und der irdischen Speise

hingewiesen haben.
Gunter Zimmermann, Eppelheim


	Die pneumatologische Tradition in der reformierten Bekenntnisbildung

