
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 4

Artikel: Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert : kurze
Darstellung von fünf wichtigen Positionen der Gleichnistheorie (Jülicher,
Jeremias, Weder, Arens, Harnisch)

Autor: Dschulnigg, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Positionen des Gleichnisverständnisses
im 20. Jahrhundert

Kurze Darstellung von fünf wichtigen Positionen der Gleichnistheorie
(Jülicher, Jeremias, Weder, Arens, Harnisch)1

m folgenden stelle ich einige wichtige Positionen der Gleichnisforschung

dieses Jahrhunderts vor. Durch die gebotene Kürze werden die
schwierigen und theoriegeladenen Ausführungen der einzelnen Exponenten

leider noch fast abstrakter. Neben der Gleichnistheorie werde ich
jeweils exemplarisch das auf dem Hintergrund dieser Theorie gewonnene
Gleichnisverständnis anhand einer Gleichnisauslegung kurz skizzieren.
Damit möchte ich die Vermittlung der theoretischen Positionen in der
Einzelauslegung beleuchten und dem wohl auch eher konkreten Interesse
vieler Leser entgegenkommen. Ich beziehe mich dabei jeweils auf das

Gleichnis vom grossen Gastmahl (Mt 22,1-10 par. Lk 14,15-24). Die
Auswahl der Exponenten der Gleichnisforschung lässt sich einigermassen
mit ihrer Bedeutung rechtfertigen. Sie ist auch dadurch mitbedingt, dass

hier deutschsprachige Autoren zu Wort kommen sollen, die leichter
zugänglich sind und eher diskutiert werden. Zudem haben alle zu referierenden

Autoren ein in ihrer Art bedeutendes und vielbeachtetes
Gleichnisbuch geschrieben. Ein Schwergewicht wird mit Weder, Arens und
Harnisch bewusst in der neuesten Gleichnisdiskussion der siebziger und
achtziger Jahre unseres Jahrhunderts gesetzt. Dadurch soll die aktuelle
Lage der Gleichnisforschung besonders beleuchtet werden.

Ich werde die Positionen im einzelnen nicht kritisch würdigen. Eine
gewisse Relativierung und Kritik ergibt sich von selbst aufgrund der teils
unterschiedlichen Akzente und Auffassungen. Immerhin werde ich
abschliessend kurz andeuten, wo ich entscheidende Defizite dieser Exponenten

sehe und in welche Richtung eine Theoriebildung, die den Gleichnissen
Jesu vielleicht gerechter würde, zu gehen hätte.

1 Leicht überarbeitete Fassung eines Referats, das ich an der 4. Tagung der Arbeitsgruppe

Religionspädagogik der Schweizerischen Gesellschaft für Bildungsforschung zum
Thema Gleichnis und Symbol vom 13. Dezember 1986 am Pädagogischen Institut der
Universität Freiburg (CH) gehalten habe.



336 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

1.1. Die Gleichnisforschung dieses Jahrhunderts hat Adolf Jülicher mit
seinem monumentalen Werk «Die Gleichnisreden Jesu» nachhaltig
geprägt.2 Insbesondere seine Überlegungen und Kategorien zur Gleichnistheorie

werden bis heute diskutiert, mit Modifikationen übernommen oder
verworfen. Jülicher steht im Kampf mit der allegorisierenden Gleichnisauslegung,

welche von Anfang an bis in seine Gegenwart das Feld beherrschte.
Sie legt Wert auf die Deutung einzelner Details von Gleichnissen, um so
ihren ganzen geistlichen Reichtum möglichst vollständig zu entschlüsseln.
Jülicher will dieser allegorisierenden Gleichnisauslegung den Boden ganz
entziehen. Zu diesem Zweck definiert er das Gleichnis im Gegenüber und
als Kontrast zur Allegorie.3

Das Gleichnis ist ein erweiterter Vergleich, die Allegorie eine erweiterte
Metapher. Das Gleichnis ist eigentliche Rede, die Allegorie uneigentliche
Rede. Im Gleichnis wird ein Satz oder Gedanke gesichert durch einen
anderen Satz, der einem anderen Gebiet entnommen und dessen Wirkung
gewiss ist.4 Der eine Satz ist die Sache, um die es dem Gleichniserzähler
geht, der andere Satz das Bild, das er entwirft, um die umstrittene Sache

durch etwas Bekanntes und Anerkanntes zu sichern. Zwischen Sache und
Bild vermittelt ein Drittes als tertium comparationis, das der Hörer erkennen

muss, um das Bild für die Erkenntnis der Sache fruchtbar zu machen.5

Ganz anders versteht Jülicher demgegenüber die Allegorie. In ihr müssen
die einzelnen Teile für sich genommen und gedeutet werden. Nur wenn jedes
Element der uneigentlichen Rede durch das eigentlich Gemeinte ersetzt ist,
kommt es zu einem Verstehen der Allegorie. Hier regiert nicht ein
Vergleichspunkt das Verstehen wie im Gleichnis, sondern eine ganze Reihe von
übertragenen Ausdrücken müssen geklärt werden als Voraussetzung des

Verstehens insgesamt.
Nachdem Jülicher die Allegorie in ihrem Wert herabgemindert und

Mischformen zwischen Gleichnis und Allegorie ausgeschlossen hat, spricht
er Jesus das Reden in Allegorien ab. Jesus hat nur in Gleichnissen, Parabeln

2 A. Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu. Zwei Teile in einem Band, Darmstadt 1976

(=Nachdruck der Ausgabe Tübingen 1910). Teil I erschien erstmals 1886, Teil II 1899

(zusammen mit einer 2., neu bearbeiteten Aufl. von Teil I).
3 Zum Folgenden vgl. besonders Kap. II: «Das Wesen der Gleichnisreden Jesu» in

Jülicher, Gleichnisreden I, 25-118.
4 Vgl. zur Definition Jülicher, Gleichnisreden I, 80.
5 Vgl. dazu besonders Jülicher, Gleichnisreden I, 69-71.



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 337

und Beispielerzählungen gesprochen,6 um dadurch die Hörer in Einfachheit
und Klarheit von der irdischen Welt zur himmlischen zu führen, um ihnen
das Verständnis des Himmelreiches im Rekurs auf Alltagserfahrungen oder
einmalige Geschichten zu erschliessen.

1.2. Zum Gleichnis vom grossen Gastmahl: Die Ursprungsform des

Gleichnisses ist nach Jülicher schwer zu rekonstruieren7 und dementsprechend

auch seine Bedeutung im Munde Jesu.8 Aus der polemischen Haltung
schliesst er auf ein Kampfgleichnis Jesu, mit dem dieser die Gegner des

Evangeliums, primär Pharisäer, angreifen wollte. Ihnen gibt Jesus zu verstehen:

Wie ein Gastgeber, der von seinen Gästen im Stich gelassen wird,
andere zum Mahl einladen wird, so wird Gott, da die Pharisäer dem Ruf
Jesu zum Reich nicht gefolgt sind, andere, von ihnen verachtete Menschen
zum Mahl der Basileia rufen und sich von den Pharisäern abwenden.

Jülicher fasst das Gleichnis als Parabel, als erfundene Geschichte, wie sie

aber durchaus vorkommen kann, der ursprünglich kein allegorischer Zug
angehörte. Er überträgt seiner Definition gemäss das Gedankengerippe9
dieser Parabel auf das von Jesus verkündigte Reich Gottes, muss dabei aber
den einen Vergleichspunkt recht weit fassen. Zugleich gesteht er, dass
mindestens das Gastmahl schon für Jesus Metapher der Basileia gewesen sein

wird, die Erzählung also an eine verbreitete Metapher anschloss. Dabei
vermeidet er freilich den von ihm disqualifizierten Ausdruck Metapher und
redet vom Bild der Mahlzeit. Dadurch kann er seine Parabeltheorie wenigstens

dem Begriff nach einigermassen unverändert auch über dieses Gleichnis

hinaus weiterführen.
2.1. Rund 50 Jahre nach dem epochemachenden Werk Jülichers erschien

von Joachim Jeremias erstmals «Die Gleichnisse Jesu»10. Jeremias hat zwar
nicht ausdrücklich eine neue Gleichnistheorie entwickelt, sondern im An-

6 Die Parabel unterscheidet sich nach Jülicher vom Gleichnis primär durch die erzählende

Form und den fiktionalen Charakter. Er versteht sie von der Analogie der Fabel her.

Man vgl. Jülicher, Gleichnisreden I, 92-111 (zur Definition ebd. I, 98). Vom Gleichnis und
Parabel im engen Sinn unterscheidet er noch die Beispielerzählungen (Lk 10,30-37; 12,

16-21; 16,19-31; 18,9-14), die sich anders bereits auf dem höheren Gebiet bewegen und
dem Hörer gleichsam idealtypisch ein Beispiel guten oder bösen Verhaltens vorlegen. Vgl.
dazu Jülicher, Gleichnisreden 1,112-115 (zur Definition ebd. 1,114).

7 Jülicher, Gleichnisreden II, 431, rechnet folgende Verse zum Ursprungsbestand: Lk
14,16; Mt 22,4 (ohne «andere»).5; Lk 14,21ab; Mt 22,9.10; Lk 14,24(7).

8 Zum Folgenden vgl. Jülicher, Gleichnisreden II, 431-433.
9 Vgl. dazu die Definition der Parabel bei Jülicher, Gleichnisreden I, 98.
10 J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen 91977. Das Buch erschien 1947 in 1.

Aufl., hat seither viele Auflagen erlebt und wurde auch in mehrere Fremdsprachen
übersetzt. Zum Folgenden vgl. besonders Jeremias, Gleichnisse, 7-18.



338 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

schluss an C.H. Dodd11 die Position Jülichers kritisch aufgenommen. Die
nachhaltige Wirkung von Jeremias liegt weniger auf dem Gebiet der
Theoriebildung. Sein Werk hatte weit grösseren Einfluss für die Frage nach der
Rückgewinnung der ursprünglich jesuanischen Form und Bedeutung der
Gleichnisse, die nach ihm nur nach dem sorgfältigen Abbau aller urchristlichen

Überlagerungen gewonnen werden können. Dieser archäologisch
anmutenden Abbauarbeit widmet Jeremias fast die Hälfte seines Buches.
Unter zehn verschiedenen Gesichtspunkten der späteren Überformung,
Erweiterung oder Neusituierung der Gleichnisse durch die Urkirche oder die
Evangelisten arbeitet er sich «Von der Urkirche zu Jesus zurück».12

Jülicher habe zwar eine bedeutende Vorarbeit geleistet, indem er die
Gleichnisse vom Schutt allegorischer Erweiterungen befreit habe. Aber er
habe doch nur die halbe Arbeit getan, weil er aus den Gleichnissen Jesu

möglichst eine allgemeine Wahrheit religiöser oder sittlicher Natur erhoben
habe. Er habe den eschatologischen Charakter der Gleichnisse und ihre
Beziehung auf die einmalige historische Situation des Lebens Jesu verkannt.
Nur auf diesem Hintergrund kommen nach Jeremias die Gleichnisse wieder
in ihrer ursprünglichen jesuanischen Bedeutung zum Sprechen. Und daran
liegt ihm letztlich alles. Jesu ureigene Stimme, seine ipsissima vox soll wieder
vernehmbar werden, denn: «Niemand als der Menschensohn selbst und Sein
Wort kann unserer Verkündigung Vollmacht geben».13

2.2. Nun zum Gleichnis vom grossen Gastmahl: Jeremias sieht dieses

Gleichnis in engem Zusammenhang mit demjenigen von den zehn Jungfrauen

(Mt 25,1-12). In beiden Gleichnissen komme das drohende Zuspät zum
Ausdruck. Ergreift der Mensch angesichts des Anbruchs der Basileia die
letzte Gnadenfrist nicht, kehrt er nicht in Busse um, so wird er endgültig
vom Reich ausgeschlossen14.

Das Gleichnis vom grossen Gastmahl sei einerseits erfüllt vom Klang der
Vollendung, vom Jetzt des Tages des Heils. Aber wenn die Theologen und
Frommen dem Ruf Gottes nicht nachkommen, dann werden Verachtete und

11

Vgl. C. H. Dodd, The Parables of the Kingdom, London (viele Aufl. ab 1935).
12 So der Titel von Kap. II (Jeremias, Gleichnisse, 19). Die Bedeutung, Notwendigkeit

und Dringlichkeit dieser Arbeit unterstreicht er noch durch ein Ausrufezeichen. Man vgl.
dazu auch die Schlusssätze des Kap., wo gleich vier Sätze mit Ausrufezeichen herausgehoben

werden (ders., ebd. 114).
13 Jeremias, Gleichnisse, 5.
14 Vgl. dazu Jeremias, Gleichnisse, 170f.



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 339

Gottferne an ihre Stelle treten und für die Erstgeladenen wird es endgültig
zu spät sein.15

Blicken wir von hier nochmals zu Jülicher zurück, dann ist man erstaunt,
wie klein die Differenzen des Verständnisses dieses Gleichnisses zwischen
Jeremias und Jülicher sind. Bei Jeremias wird die eschatologische Dimension

zwar etwas dringlicher herausgestellt, aber beide gehen im Verständnis
des Gleichnisses wesentlich von etwa derselben historischen Situation Jesu

aus, in die das Gleichnis hineingesprochen sein werde. Und Ironie des

Schicksals: Obwohl Jeremias den entscheidenden Fortschritt seiner
Gleichnisauslegung nach Jülicher und der Formgeschichte in der Lokalisierung der
Gleichnisse in der historischen Situation Jesu sieht, wird Jeremias wenigstens

hier weniger konkret als Jülicher.16 Jeremias' Kritik an Jülicher kann
sich demnach kaum auf die Auslegung dieses Gleichnisses berufen.17 Und in
der Tat führt Jeremias in der Mängelliste des Gleichnisverständnisses
Jülichers dieses Gleichnis nicht auf,18 verschweigt aber in der konkreten Auslegung

auch diskret seine Nähe zu Jülicher.
3.1. Rund 80 Jahre nach Jülichers Gleichnisbuch veröffentlichte Hans

Weder seine Dissertation mit dem Titel «Die Gleichnisse Jesu als

Metaphern»19. Schon der Titel lässt aufhorchen, da Weder in ihm Begriffe
zusammenbringt, die nach der Auffassung Jülichers unverträglich sind. Allerdings
hat sich das Metapherverständnis seit der Wende zum 20. Jahrhundert in

15 Vgl. zur Gleichnisauslegung Jeremias, Gleichnisse, 175-179 (besonders 179). Jeremias

identifiziert das Jesusgleichnis abgesehen von einzelnen Erweiterungen praktisch mit
der Lk-Fassung und derjenigen des EvThom 64 (vgl. ebd. 176), geht aber auf die nicht
unbedeutenden Differenzen dieser beiden Fassungen nicht weiter ein, die doch geklärt
sein müssten, wenn alles an der ipsissima vox Jesu liegt.

16 Die allfällige Anknüpfung des Gleichnisses an die Geschichte vom reichen Zöllner
Bar Majan und vom armen Schriftgelehrten (vgl. dazu Jeremias, Gleichnisse, 178f) kann
die mangelnde konkrete Situierung des Gleichnisses in die historische Situation Jesu bei
Jeremias ja nicht kompensieren.

17 Hier zeigt sich wohl auch, dass der entscheidende Fortschritt der Gleichnisauslegung
nach Jülicher mindestens theoretisch nicht die Erkenntnis der Bedeutung der historischen
Situation der Gleichnisse Jesu gewesen sein kann. Im allgemeinen Teil I macht Jülicher
vielmehr deutlich, dass die konkrete Situation, in der Jesus ein Gleichnis gesprochen hat,
entscheidend, aber leider oft nicht mehr greifbar ist und diese deshalb indirekt erschlossen
werden muss (vgl. Jülicher, Gleichnisreden I, 90-92.98f.l04f.). Im konkreten Einzelfall
der Gleichnisauslegung mag Jülicher diese theoretische Einsicht vernachlässigt haben und
deshalb Jeremias' kritische Weiterführung durchaus zutreffen, bei der Auslegung des

Gastmahlgleichnisses allerdings nicht.
18 Vgl. dazu Jeremias, Gleichnisse, 15.
19 H. Weder, Die gleichnisse Jesu als Metaphern, FRLANT 120, Göttingen 31984. Das

Buch erschien erstmals 1978. Darin entfaltet Weder sein Gleichnisverständnis 58-98, zu
den folgenden Ausführungen sind besonders 58-69 zu vergleichen.



340 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

Literaturwissenschaft und Sprachphilosophie derart gewandelt, dass man
zwischen einem traditionell-rhetorischen und einem modern-poetischen
Verständnis der Metapher unterscheiden kann.

Weder schliesst sich an ein modernes Verständnis der Metapher an, das er
besonders im Anschluss an Paul Ricoeur und Eberhard Jüngel entfaltet.20

Die rhetorische Metaphertheorie betrachtete die Metapher als Grenzphänomen

der Sprache. Die Metapher ist unter bestimmten Bedingungen zulässig,
prinzipiell aber immer durch den eigentlich gemeinten Ausdruck ersetzbar.
Die neue Metaphertheorie reflektiert insbesondere den Metaphergebrauch
in der modernen Lyrik und sieht in der Metapher dementsprechend ein
unersetzbares Element, welches neuen Sinn stiftet, der nur durch sie zur
Sprache kommen kann. Damit ist die Metapher von einem Randphänomen
zu einem Grundvorgang zur Sprache aufgerückt.

Weder versteht nun die Gleichnisse Jesu in Analogie zur Metapher, die er
als Sprachphänomen auf der Ebene des Satzes lokalisiert. Die Metapher hat
nach ihm die Grundform eines Satzes, z.B. «Achill ist ein Löwe». Sie
besteht also aus einem Subjekt, einer Kopula und einem Prädikat. Diese
Grundform findet er auch in den Gleichnissen Jesu, wo das Subjekt die
Gottesherrschaft, die Kopula oft eine Form von «vergleichen» und das

Prädikat die Erzählung selbst sei. Damit verlegt er die metaphorische Spannung,

die in der Metapher zwischen zwei ihrer eigentlichen Bedeutung nach

unverträglichen Ausdrücken in einem Satz besteht, primär in den Bereich
zwischen Erzählung und Basileia. Die Erzählung, welche ihrerseits als Ganzes

mit der Alltagserfahrung in Spannung stehe, mache diese primäre Spannung

deutlich; dies deshalb, weil sie ein Abbild der Basileia sei, die nur in
der Spannung zur vorfindlichen Welt zur Sprache kommen kann. Der Ausleger

der Gleichnisse hat demnach auf die in der Erzählung zum Ausdruck
kommende Differenz zur vorfindlichen Welt zu achten und diese als Reflex
der Nähe der Basileia zur Welt zu verstehen. Im übrigen hat er zu beachten,
dass im so verstandenen Gleichnis Form und Inhalt untrennbar sind. Bild-
und Sachhälfte sind nicht mehr zu unterscheiden, vielmehr komme die
Basileia im Gleichnis und als Gleichnis zur Sprache.21 Der Exeget hat dem-

20 Weder bezieht sich dabei besonders auf die Ausführungen in P. Ricoeur/E. Jüngel,
Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache (EvTh Sonderheft), München 1974.

21 Dabei bezieht sich Weder, Gleichnisse, 65(vgl. Anm. 31), auf E. Jüngel, Paulus und
Jesus, HUTh 2, Tübingen 31967,135: «Die Basileia kommt im Gleichnis als Gleichnis zur
Sprache.» (bei Jüngel kursiv). Weder bezeichnet diesen Satz als fundamentalsten «<Inter-
pretationsleitsatz>, der sich aus dem Verständnis der Gleichnisse vom Wesen der Metapher
her ergibt» (Weder, Gleichnisse, 65 Anm. 31).



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 341

nach die Gleichnisse Jesu nicht in begriffliche Sprache zu übersetzen,
sondern sie derart zu umschreiben, dass der Hörer am Sprachgeschehen
teilnimmt und so die Nähe der Basileia als Heilsgeschehen erfährt, er gleichsam

vorweg an der Auferstehung der Toten partizipiert.
3.2. Beim Gleichnis vom grossen Gastmahl22 macht Weder zunächst auf

die hyperbolischen Elemente aufmerksam, die den Rahmen des Gewöhnlichen

sprengen: Alle Geladenen lassen sich entschuldigen, das Haus wird an
ihrer Stelle mit Leuten von der Strasse voll. Die Erstgeladenen haben das

Fest verpasst, da sie das einmalige Jetzt nicht erkannt haben. Dies bezieht
Weder auf den Kontext des Lebens Jesu, in dessen Mahlgemeinschaft die
Basileia jetzt angebrochen sei und der Hörer jetzt zum Mahl geladen werde.
Der Hörer soll von seinem Unverständnis der einmaligen Zeit gegenüber
abgebracht und zur Erkenntnis geführt werden, dass jetzt die Teilnahme am
Mahl Gottes an der Zeit ist.

Weder bleibt bei der Auslegung des Gleichnisses seiner Theorie einiger-
massen treu: Die hyperbolischen Elemente werden als Abbildung der Basileia

Gottes verstanden und sind von ihr her und auf sie hin zu interpretieren.23

Allerdings werden von Weder wichtige Elemente der Erzählung als

Ganzes verwischt. Die zwei Gruppen der Geladenen, die sich hart und
ausschliessend gegenüberstehen, werden zu einfach auf zwei Seiten im Hörer

selbst verrechnet und damit die konkrete Aussage und Situierung des

Gleichnisses im Wirken Jesu nicht erkannt.

22 Vgl. dazu Weder, Gleichnisse, 177-193, zu den folgenden Ausführungen besonders
185-190. Weder rekonstruiert den mutmasslichen Wortlaut der Parabel Jesu im wesentlichen

nach Lk 14,16-24, nur am Schluss weicht er gravierend von der Lk-Fassung ab und
übernimmt teils Züge der Mt-Par. Zum Wortlaut vgl. Weder, Gleichnisse, 185f., zur
Begründung ebd. 178-184.

23 Das doppelt hyperbolische Element, das er feststellt, verrechnet er allerdings schnell
auf die Pointe der Erzählung. Sonst müsste er eigentlich beiden metaphorische Qualität
zugestehen, was er im folgenden verneint. Die strenge Zuordnung der Einzelzüge des

Gleichnisses zur Pointe rechtfertigt dies nach der Theorie Weders (vgl. ders., Gleichnisse,
70f.; Weder folgt hier wesentlich Jüngel, Paulus, 137). Dabei bleibt allerdings die Frage
bestehen, ob diese strenge Zuordnung mit der Folge der Ausblendung von erzählerisch
wichtigen Elementen einzelnen Jesusgleichnissen gerecht wird. Die unzutreffende Prämisse

des einen tertium comparationis Jülichers, die Weder auch ablehnt, lebt praktisch in
einer radikalen Unterordnung von wichtigen Erzählzügen unter die eine Pointe weiter. Die
tendenziell durchaus richtige Zuordnung der Einzelelemente zum Ganzen des Gleichnisses

und seiner Aussage hat ihr Recht gegen allzu identifizierfreudige Versuche früherer
Allegorese und hebt zutreffend die primäre Einheit der Erzählung und ihr Gewicht für die

Deutung hervor. Sie kann aber auch als falsches Instrument zur Verstümmelung der
Gleichnisaussage benutzt werden; dies insbesondere dann, wenn sie gegen die Deutung
von Einzelzügen, die im Blick auf das Thema von Bedeutung sind, eingesetzt wird.



342 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

A.I.Edmund Arens hat in einer fundamentaltheologischen Dissertation
mit dem Titel «Kommunikative Handlungen»24 die Gleichnisse Jesu auf dem

Hintergrund einer pragmatischen Theorie25 beleuchtet. Er hebt besonders
die Dreidimensionalität der Gleichnisse Jesu hervor. In ihnen geht es um
einen Kommunikationsvorgang zwischen Subjekten mittels eines Textes im
Blick auf eine Sache. Jesus handelt durch die fiktional metaphorische
Gleichniserzählung auf seine Hörer zu. Er nimmt darin ihr Wirklichkeitsverständnis

und ihre Handlungsorientierung indirekt auf, konfrontiert sie

erzählerisch mit seiner Sicht der Wirklichkeit im Anbruch der Basileia Gottes
und lädt so seine Hörer ein, sich die imaginativ verfremdete Welt zu eigen zu
machen. Was zwischen Erzähler und Hörer strittig ist, wird auf der höheren
Ebene der fiktional-metaphorischen Erzählung aufgearbeitet. Der Hörer
gewinnt dadurch eine gewisse Distanz, kann die Sache anders sehen und so
die neue Sicht der Wirklichkeit im Angebot der Erzählung eher annehmen.
Arens sieht als Adressaten der Parabeln primär die Pharisäer,26 denen Jesus

in den Gleichnissen sein vom Anbruch der Basileia geprägtes neues Wirk-
lichkeits- und Gottesverständnis erzählerisch vermitteln will. Durch die
Gleichnisse versuche Jesus, den zwischen ihm und den Pharisäern entstandenen

theologischen Konflikt so zu thematisieren, dass seinen Gegnern das

Einverständnis ermöglicht wird.

24 E. Arens, Kommunikative Handlungen. Die paradigmatische Bedeutung der
Gleichnisse Jesu für eine Handlungstheorie, Düsseldorf 1982. Zur Entwicklung seiner
Gleichnistheorie ist ebd. besonders 48-108.325-373 zu beachten.

25 Auf den Hintergrund seiner in Auseinandersetzung mit vielen Autoren entwickelten
pragmatischen Theorie kann hier nicht eingegangen werden (vgl. dazu Teil III in Arens,
Handlungen, 171-322). Die Erkenntnis, dass kommunikatives Handeln intentional letztlich

auf Einverständnis zwischen den in einer Kommunikation beteiligten Subjekten
abzielt, ist für diese Theorie grundlegend. Diese Voraussetzung erfüllen die Gleichnisse Jesu

nach Arens geradezu paradigmatisch. Arens hat darin gewiss eine wesentliche Grundintention

der Gleichnisse Jesu namhaft gemacht. Man muss dabei nur einschränkend beachten,

dass einzelne Jesusgleichnisse auch eine harte Frontstellung zwischen Sprecher und
Hörer und des Hörers Nein zu Jesus und seiner Botschaft in dessen ganzer Verwerflichkeit
und mit allen tragischen Folgen reflektieren (vgl. z.B. Mk 12,1-11; Lk 14,15-24). Aber
auch sie sind letztlich noch Angebot zu Einverständnis und Umkehr.

26 Arens unterscheidet insbesondere zwischen «Natur-» und «Handlungsgleichnissen»,
konzediert für die Naturgleichnise, dass sie in verschiedenen Situationen verwendbar sind
und auch von Jesus so verwendet wurden, während er für die Handlungsgleichnisse primär
pharisäische Adressaten voraussetzt (vgl. dazu Arens, Handlungen, 102-104; zur
Unterscheidung von Natur- und Handlungsgleichnissen ebd.96-99.349-351).



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 343

Arens will durch die Betonung der Dreidimensionalität der Gleichnisse
Jesu die Einseitigkeiten der Gleichnistheorien historischer, existentialer und
linguistisch-literaturwissenschaftlicher Orientierung überwinden und ihre je
berechtigten Anliegen in seine übergreifende und integrierende pragmatische

Gleichnistheorie einbringen. Diese versteht die Gleichnisse als
innovatorische Sprachhandlungen Jesu.

4.2. Das Gleichnis vom grossen Gastmahl27 lokalisiert Arens mit Lk 14,1

in die Situaiton einer Mahlgemeinschaft mit Pharisäern. Ihnen wolle
Jesus durch das Gleichnis narrativ verständlich machen, dass die Basileia
gerade auch für verachtete Randexistenzen, Zöllner und Sünder
bestimmt sei, die sie von ihrer Gemeinschaft ausschliessen. In seiner
Gleichniserzählung erfinde Jesus deshalb eine zu ihrem Wirklichkeitsverständnis

alternative Welt. Die Geladenen sagen ab, und am Mahl nehmen die
Strassen- und Stadtrandexistenzen teil. Darin werde die Welt der niemanden

ausschliessenden Basileia narrativ ansichtig, die gerade auch für die
bestimmt sei, die von den Pharisäern verachtet werden. Die Pharisäer
sollten ihre Absage zur Einladung an die universale Tischgemeinschaft
nochmals bedenken und sich durch das Gleichnis zur alternativen Welt
der Basileia Gottes bewegen lassen. Das Gleichnis ist Jesu Angebot an
sie, sich aufgrund dieser Erzählung für seine Welt bekehren zu lassen,
nicht nur mit ihm, sondern auch mit Zöllnern und Sündern an einen Tisch

zu sitzen.28

So gelesen und verstanden, bestätigt das Gleichnis vom grossen Gastmahl
ziemlich voll Arens' Gleichnistheorie. Zu fragen bleibt nur, ob das Gleichnis

27 Vgl. zum Folgenden E. Arens, Ein Tischgespräch über Essen und (Ex) Kommunikation.

Das Gleichnis vom Festmahl (Lk 14,16-24), KatBl 111(1986)449—452. Arens geht in
seinem Verständnis des Gleichnisses vom Text des Lk exklusive V. 24 aus, den er als

«Anwendung» bezeichnet, dessen autoritär-strafender Ton nicht zum Charakter des Textes

passe, (vgl. ders., ebd. 451).
28 Man beachte, dass schon Jülicher das Gastmahlgleichnis primär an Pharisäer adressiert

ansah. Während JUlicher das Gleichnis aber im Rahmen einer Konfrontationstheorie
(Kampfgleichnis) beurteilte, versteht es Arens im Rahmen seiner auf Einverständnis
abzielenden pragmatischen Theorie. Dadurch wird die Gleichnisaussage im Blick auf
dieselben Adressaten wesentlich verändert: Bei Jülicher Begründung der Abwendung von
den Pharisäern, bei Arens Mittel der Zuwendung und Ringen um das Einverständnis der
Pharisäer.



344 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

selbst damit unverkürzt zu Wort kommt29 und ob es wirklich direkt oder
primär an Pharisäer adressiert ist, die wohl nur gezwungen in den Erstgeladenen

zu erkennen sind.30 Überhaupt stellt die Verallgemeinerung der
Pharisäer als Adressaten aller Parabeln Jesu eine der schwerwiegendsten
Hypotheken und Verengungen der ansonsten durchaus beachtlichen Gleichnistheorie

von Arens dar.
5.1. Im Jahr 1985 hat Wolfgang Harnisch eine hermeneutische Einführung

in die dramatischen Gleichniserzählungen Jesu unter dem Titel «Die
Gleichniserzählungen Jesu» vorgelegt.31 Er versteht diese Gleichnisse insbesondere
im Anschluss an Paul Ricoeur von der Metapher her und ist im hermeneuti-
schen Anliegen seinen beiden Lehrern Ernst Fuchs und Knud Ejler Lpgstrup
verpflichtet, deren Gedenken er auch sein Buch widmet.

Harnisch sondert eine begrenzte Zahl von dramatischen Gleichniserzählungen

aus der ganzen Breite der Gleichnisse Jesu aus. Sie zeichnen sich
nach ihm durch typisierbare Figurenkonstellation und charakteristische Epi-
sodenreihung aus.32 Sie entsprechen teils der von Rudolf Bultmann
ausgesonderten Parabelklasse33 und umfassen zudem auch die Beispielerzählungen34.

Von ihnen unterscheidet Harnisch eine Gruppe von epischen Minia-

29 Mit Lk 14,24 wird der exkommunizierende Charakter des Gleichnisses überdeutlich,
den Arens freilich gerade vom ursprünglichen Gleichnis abtrennt (vgl. Anm. 27), ja
abtrennen muss, soll das Gleichnis die von ihm herausgearbeitete Intention haben.

Dieses Schlusswort, welches sich auf die Erstgeladenen bezieht, schliesst indessen das

Gleichnis wirkungsvoll ab und ist dem Erzählcharakter des Gleichnisses gerade nicht
unangepasst, wie Arens meint. Man bedenke die Brüskierung des Gastgebers durch die

Absagen aller Geladenen, seinen Zorn (V. 21) und sein Bemühen, das Haus durch zweifache

Einladung von Randgruppen ganz zu füllen.
Im übrigen vgl. man die mehrfach geäusserte Kritik an der Gleichnistheorie von Arens,

in ihr werde der exkommunizierende Aspekt mancher Gleichnisse nicht beachtet (so z. B.
Pesch, Du Plessis, Siebert), was Arens selbst auch zugibt (vgl. E. Arens, Metaphorische
Erzählungen und kommunikative Handlungen Jesu. Zum Ansatz einer Gleichnistheorie
[Referat beim Exegeten-Treffen Rhein-Main am 15. Nov. 1986 in der Philosophisch-
Theologischen Hochschule St. Georgen/Frankfurt] 15, ebd. 13-16 referiert er auch weitere
Einwände, die gegen seine Gleichnistheorie erhoben wurden).

30 Pharisäer können sich kaum in Leuten entdecken, die Gottes Einladung wegen
weltlichen Geschäften zurückweisen.

31 W. Harnisch, Die Gleichniserzählungen Jesu. Eine hermeneutische Einführung,
UTB 1343, Göttingen 1985.

32 Zu Aussonderung und Bestimmung der Strukturmerkmale der dramatischen
Gleichniserzählung vgl. Harnisch, Gleichniserzählungen, 71-84.

33 Vgl. dazu Harnisch, Gleichniserzählungen, 71 mit Anm. 68.
34 Die Beispielerzählungen sind nach Harnisch kein Sonderfall (vgl. dazu ders.,

Gleichniserzählungen, 84-97).



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 345

turstiicken, die weniger klar profiliert sind, und sondert das übrige Material
als Bildworte aus dem Korpus der eigentlichen Gleichnisse aus.35

Das metaphorische Wesen der Parabeln Jesu wird nach Harnisch gerade
im Gegenüber zu den Bildworten deutlich. Die Bildworte dienen einem
argumentativen Anliegen, sie wollen die Hörer von einer ihnen als Sache

vorausliegenden Behauptung überzeugen. Sie entsprechen damit der von
Jülicher für die Gleichnisse herausgearbeiteten Wesensbestimmung. Die
eigentlichen Gleichniserzählungen Jesu aber können nach Harnisch nicht in
diesem rhetorischen, sondern allein in einem metaphorischen Horizont er-
fasst werden.

Die dramatischen Gleichniserzählungen erschliessen ihr Wesen und ihre
Qualität nur vom Verständnis der Metapher her. Allerdings spielt sich die
für die metaphorische Aussage wesentliche Spannung jetzt nicht auf der
Ebene des Satzes, sondern der Gleichniserzählung selbst ab. Sie besteht
auch nicht zwischen Wörtern, die im eigentlichen, und solchen, die im
uneigentlichen Sinn zu verstehen sind. Die metaphorische Spannung besteht
vielmehr zwischen der Geschichte des Wirklichen und der des Möglichen,
die in der Erzählung selbst zum Austrag kommt. Dabei zeigt sich in der die
Geschichte des Wirklichen überholenden Geschichte des Möglichen die
Dimension unbedingter Liebe, unbegrenzter Freiheit und massloser Hoffnung

an. Diese hat der Hörer des Gleichnisses als ihm durch das Gleichnis
zugespielte Möglichkeit Gottes im Glauben wahrzunehmen und gegen die
Macht des Wirklichen nun die sein Leben bestimmende Macht des Möglichen

zu setzen.
Nach Harnisch erschliesst sich der Verweisungsbezug der Gleichniserzählungen,

die sogenannte Referenz, allein aus der Gleichniserzählung selbst.
Die Referenz darf nicht vorgegeben sein, da das Gleichnis sonst nur Illustration

einer vorgegebenen Grösse wäre und diese nicht allererst durch das

Gleichnis in Kraft gesetzt würde. Das Gleichnis als wirkliche Metapher
verstanden kann deshalb nicht die Gottesherrschaft abbilden (so Weder),
sondern allein diese zur Wirkung bringen, indem es die der Basileia wesentliche

Macht der Liebe zur Geltung bringt.

35 Zu den Bildworten und epischen Miniaturstücken vgl. Harnisch, Gleichniserzählungen,

105-108, zu den folgenden Ausführungen vgl. ders., ebd. 109-176.



346 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

5.2. Im Gleichnis vom grossen Gastmahl spiegelt sich nach Harnisch36 die
Geschichte des Wirklichen und des Möglichen in der unerwarteten Absage
der Erstgeladenen und der Teilnahme der Zweitgeladenen. In der Absage
der Erstgeladenen kommt das besorgende In-der-Welt-sein des Menschen

zum Zug, der darüber keine Zeit hat und das Eigentliche verliert.37 Die
Teilnehmer am Fest aber verdeutlichen die ungeahnte Möglichkeit von
erfüllter Zeit und Freiheit, die sich dem Hörer im Gleichnis gegen die Welt des

Wirklichen auftut. «Der Hörer wird zuerst an seine alte Einstellung
erinnert, die der Sorge verhaftet ist, um daraufhin mit einer neuen Möglichkeit
konfrontiert zu werden, die sich als das Fest der Freiheit inmitten einer Welt
der Zwänge anbietet.»38

Mit dieser eindrücklichen und den Hörer von heute ansprechenden Deutung

des Gastmahlgleichnisses schliesse ich den selektiven Gang durch die

Forschungsgeschichte. Harnisch bleibt im Verstehen des Gleichnisses seiner
Gleichnistheorie treu. Indem die Basileia als vorgegebener Referent des

Gleichnisses ausgeklammert wird, kann eine Referenz zweiten Grades
erschlossen werden, die geradezu modern anmutet. Allerdings bleibt auch sie

sehr abstrakt und zu sehr dem Denken der Existenzphilosophie verhaftet,
deren Grenzen inzwischen wohl nicht nur an der biblischen Botschaft deutlich

wurden. Es ist anzunehmen, dass Jesus im Gastmahlgleichnis nicht
Probleme Martin Heideggers reflektiert, sondern eher das Problem der

Ablehnung und Annahme seiner Botschaft von der Basileia.
6.0. Nun in gebotener Kürze noch der Versuch einer abschliessenden

Stellungnahme zu den besprochenen Entwürfen. Dabei kann ich nicht näher
auf die einzelnen Exponenten und ihre Theorien eingehen. Auch die
unbestreitbar positiven Elemente in jedem Entwurf können nicht herausgestellt
werden, ebensowenig Grösse und Bedeutung der einzelnen Positionen.
Auch meine eigenen Ausführungen müssen sehr allgemein bleiben, sie deuten

aber wenigstens die Richtung an, in die nach meiner Meinung der Weg
gehen sollte.

6.1. Die Suche nach einer Gleichnistheorie und ihre Ausformulierung ist

berechtigt und durchaus zu begrüssen. Jedes Verstehen eines Einzelgleich-

36 Zur Auslegung des Gleichnisses vgl. Harnisch, Gleichniserzählungen, 230-253, zum
Folgenden ebd. insbesondere 250-253, zum Ausgangspunkt vgl. die Rekonstruktion der
nach Harnisch ursprünglichen Erzählfassung ebd. 241 f. (Szene I und II entsprechen
weitgehend der Fassung des Lk, Szene III eher der Mt-Version; vgl. darin besonders auch die
Nähe und Differenz zu Weder, Gleichnisse, 186).

37 Harnisch, Gleichniserzählungen, 251, zitiert ausdrücklich aus M. Heidegger, Sein

und Zeit.
38 Harnisch, Gleichniserzählungen, 252 (im Original kursiv).



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 347

nisses geht nämlich von einem gewissen Vorverständnis dieser Erzählgattung

und ihres Wesens aus, auch wenn dies nicht explizit thematisiert wird.
Wer eine Gleichnistheorie ausbildet, macht damit auch die theoretischen
Voraussetzungen seiner Arbeit an den Gleichnissen deutlich und stellt sie

zur Diskussion.
6.2. An der jeweils vorgelegten Einzelauslegung des Gastmahlgleichnisses
wurde mehrfach deutlich, dass die Aussage dieses Gleichnisses gerade

aufgrund der bei der Auslegung leitenden Gleichnistheorie wesentlich
verkürzt wurde. Das Einzelgleichnis kann und darf gleichsam nur das sagen,
was die Theorie ihm zu sagen erlaubt. Dabei können durchaus wichtige
Dimensionen eines Gleichnisses zum Verstummen gebracht werden.

6.3. Als zentrale Forderung an jede Gleichnistheorie bleibt ihre Verifizierung

anhand der Jesusgleichnisse. Die Gleichnisse Jesu bilden den kritischen
Massstab aller Theorie. Nur wenn die Gleichnisse Jesu unverkürzt zum
Sprechen kommen, ist eine Gleichnistheorie wirklich geglückt.

6.4. Alle vorgelegten Gleichnistheorien haben den grossen Mangel, dass

sie zu wenig von den Gleichnissen Jesu her entworfen sind. Sie leiten sich

primär von einer theoretischen Konstruktion des Wesens von Gleichnissen
her, die erst sekundär auf die Gleichnisse Jesu übertragen wird und der diese

dann zu entsprechen haben.
6.5. Die vorausgefasste Theorie wird zudem meist nur an einer begrenzten

Zahl oder Sorte von Gleichnissen Jesu verifiziert oder präzisiert.39 Diese
erhalten dann den anderen Gleichnissen gegenüber einen besonderen Status
und gleichsam kanonisches Gewicht.

6.6. Mehrere neue Gleichnistheorien verstehen die Gleichnisse vom Wesen

der Metapher her, und zwar übereinstimmend von einer modern-poetischen

Metapherauffassung her. Dennoch differiert ihr Vorverständnis der
Gleichnisse Jesu sehr stark, was diesen Neuansatz der Gleichnistheorie trotz

39 Jülichers Ausgangspunkt sind faktisch die Kurzgleichnisse, an denen sich seine Theorie

auch am besten bewährt (vgl. Jülicher, Gleichnisreden I, 69-92); bei Weder sind es die
expliziten Basileia-Gleichnisse, die Beispielerzählungen werden ausgeklammert (vgl. Weder,

Gleichnisse, 58-99); bei Arens sind es die sog. Handlungsgleichnisse (vgl. dazu Anm.
26); Harnisch beschränkt sich auf die dramatischen Gleichniserzählungen und konzediert
den übrigen, anders zu funktionieren (vgl. Harnisch, Gleichniserzählungen, 109-176).



348 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

des jeweiligen hohen Anspruchs nicht besonders empfiehlt.40 Ausserdem ist
dieser Ansatz durch Fremdbestimmung belastet. Die Metapher ist als

Sprachphänomen auf der Satzebene zu lokalisieren, die Gleichnisse sind
Erzählungen von teils beträchtlichem Umfang, und eine Spannung zwischen

eigentlich und uneigentlich gemeinten Wörtern besteht nicht. Wird das

Metapherphänomen der Lyrik auf Gleichnisse übertragen, muss dies fast

notwendig zu Verkürzungen im Gleichnisverständnis führen, da hier gleich
zwei Grenzen überspielt werden: die Grenze vom Satz zur Erzählung und
diejenige von der Gattung Gedicht zur Gattung Gleichnis.

6.7. Ausgangspunkt einer sachgemässeren Gleichnistheorie müssen die
Gleichnisse Jesu selbst sein. Die formale Vielfalt innerhalb derselben
Gattung muss wahrgenommen und in ihrer Eigenart gewürdigt werden. Dabei
können die rabbinischen Gleichnisse eine wertvolle Hilfe sein, weil sie

formal und auch teils inhaltlich den Jesusgleichnissen sehr nahestehen und in
Gemeinsamkeit und Differenz die Besonderheiten der Jesusgleichnisse
deutlicher hervortreten lassen.

6.8. Nach den Angaben vieler Gleichniseinführungen haben Gleichnisse
eine vergleichende Funktion.41 Sie wollen ein Thema anhand einer Erzählung

vergleichend beleuchten, durch Ähnlichkeiten oder Analogien dem
Verstehen erschliessen. Dabei greifen die Gleichnisse Jesu insbesondere auf
Erfahrungen und Ereignisse des alltäglichen Lebens und der Natur zurück.

40 Harnisch, Gleichniserzählungen, 167-176, macht auf tiefgreifende Differenzen seines

Gleichnisverständnisses zu demjenigen Weders aufmerksam, obwohl sich beide am
heuristischen Modell der Metapher orientieren. Auch gegenüber Ricoeur, dem eigentlichen

Vater seines Gedankens, notiert er Differenzen (vgl. Harnisch, ebd. 157). Sellin (und
Arens), der das Gleichnis ebenfalls von der Metapher her versteht, ist nach Harnisch in der
Nachfolge Jülichers ein Exponent, der die Gleichnisrede von der Rhetorik her vereinnahmt

und sie damit gerade missversteht (vgl. Harnisch, ebd. 118f. 123-125.168 Anm. 161).

Auch andere Vertreter einer Gleichnisexegese, welche sich von der Metapher her inspirieren

lassen, würde Harnisch kaum positiver beurteilen, sie haben nur das «Privileg», von
ihm kaum gewürdigt zu werden (so z.B. Klauck und Aurelio, vgl. dazu H.-J. Klauck,
Allegorie und Allegorese in synoptischen Gleichnistexten, NTA. NS 13, Münster 1978,

25-29.139-147; T. Aurelio, Disclosures in den Gleichnissen Jesu [Regensburger Studien zur
Theologie 8], Frankfurt 1977, 42-59.76-115). Klauck und Aurelio gemeinsam ist der
Ausgangspunkt beim modernen Metapherverständnis von H. Weinrich und seiner Unterscheidung

von Bildspender und Bildempfänger. Klauck wendet dies auf Metaphern im Gleichnis

an, Aurelio überträgt es auf das Gleichnis insgesamt. In dieser einfacheren, weniger
präjudizierenden und den Jesusgleichnissen wohl entsprechenderen Modellfunktion kann
die Metapher als heuristisches Modell eher hilfreich sein; dies gilt insbesondere für
Klauck.

41 Vgl. dazu besonders die Verwendung von öuoiöo) (Mk 4,30; Mt 7,24.26; ll,16par.;
13,24; 18,23; 22,2; 25,1; Lk 13,18.20), öpotög 'ecrctv (Mt ll,16par.; 13,31par.33par.
44.45.47.52; 20,1; Lk 6,47.48.49; 7,31; 12,36), œç (Mk 4,26.31; 13,34), öattee (Mt 25,14).



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 349

Diese werden erzählerisch im Blick auf das Thema so entfaltet, dass sie eine
neue Einsicht eröffnen. Das Thema wird am Anfang42 oder Schluss43 des

Gleichnisses oft genannt, es kann auch aus seinem Kontext44 oder dem
Gleichnis selbst45 zu erschliessen sein. Vielfach wird als Thema die Basileia
Gottes46 erwähnt.

6.9. Gleichnisse, welche das Thema Basileia direkt vorgeordnet haben,
sind als Ganze auf dieses zentrale Leitthema der Verkündigung und des

Wirkens Jesu zu beziehen. Sie können das Wesen der Basileia oder das

Verhalten des Menschen angesichts der anbrechenden Basileia zur Sprache
bringen.

6.10. Einzelne Aussagen oder Erzählzüge können in einem Gleichnis
übertragene, metaphorische Bedeutung haben. So können im jüdischen
Denken geläufige Metaphern vorkommen, die auch im Jesusgleichnis als
solche wahrgenommen werden müssen.47 Die radikale Trennung zwischen
Gleichnis und Allegorie, wie sie insbesondere seit Jülicher vorherrscht, ist
ein theoretisches Vorurteil im Dienst eines bestimmten Gleichnisverständnisses.

Das reine Gleichnis und die reine Allegorie sind eine idealtypische
Konstruktion, wirkliche Gleichnisse bewegen sich gerne im Raum zwischen
diesen beiden Extremen.48 Im übrigen ist kein neutestamentliches Gleichnis
eine reine Allegorie.

42 Themaangabe am Anfang des Gleichnisses: Mt 7,24par.26par. ; 11,16par. (+Schluss);
13,52; Lk 10,29 (+Gleichnis selbst); vgl. weiter Anm. 46 (Thema Basileia).

43 Themaangabe am Schluss des Gleichnisses: Mk 13,29par. (+Kontext); Mt 11,18fpar.
(+Anfang); 13,49f (vgl. V. 47); 18,14.35 (vgl. V. 23); 20,16 (vgl. V. 1); 21,32 (+Kontext);
24,39 (vgl. V. 37).44par.; 25,13 (vgl. V. 1); Lk 14,33 (+Kontext); 15,7.10; 16,9; 17,10.30
(vgl. V. 26); 18,6-8 (vgl. V. 1).

44 Thema aus dem Kontext zu erschliessen: Lk 7,41-43 (+Gleichnis selbst); 11,5-8
(+Gleichnis selbst); 13,6-9 +Gleichnis selbst); vgl. weiter Anm. 45 (Thema aus Gleichnis
selbst).

45 Thema aus dem Gleichnis selbst zu erschliessen: Mk 4,3-9par. (Lnachfolgende
Allegorese); 12,1-llpar. (+Kontext); Mt 24,45-51par. (+Kon text); Lk 12,16-21 (vgl.
V. 15.21); 15,11-32 (+Kontext); 16,19-31; 18,9-14 (vgl. V. 9.14b).

46 Thema Basileia Mk 4,26.30par.; Mt 13,24.33par.44.45.47; 18,23; 20,1; 22,2 (vgl. Lk
14,15); 25,1; Lk 19,11 (vgl. Mt 25,14[1]).

47 Vgl. dazu auch Weder, Gleichnisse, 70.97; weiter P. Dschulnigg, Rabbinische Gleichnisse

und das Neue Testament. Die Gleichnisse der PesK im Vergleich mit den Gleichnissen

Jesu und dem Neuen Testament (Judaica et Christiana 12), Bern 1988, bei 3.6.
48 Diese Einsicht hat im Ansatz schon Fiebig aufgrund der rabbinischen Gleichnisse

gegen Jülicher deutlich gemacht. Sie wurde nach Fiebig auch von anderen betont und in
der Gegenwart von Klauck, Allegorie, 4-147 (vgl. besonders 131-139.354-361) vorzüglich
geklärt und herausgestellt. Vgl. weiter Dschulnigg, Gleichnisse (bei 3.6. mit den
entsprechenden Anm.).



350 Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert

6.11. Das konkrete Jesusgleichnis ist ein klar abgrenzbares Gebilde und
kann und muss von sich her als je eigene und unverwechselbare indirekte
Aussage gewertet werden. Rede im Gleichnis ist als indirekte Rede nicht
vollumfänglich und abschliessend in direkte, begriffliche Rede übersetzbar.
Die Gleichniserzählung hat einen nicht einholbaren Vorsprung gegenüber
der Interpretation, die sich auf einer anderen Ebene bewegt. Dennoch hat
der Hörer und Interpret die Beziehung von Thema und Erzählung
wahrzunehmen und zu erhellen, soll das Gleichnis überhaupt verstanden werden.
Dabei bleibt er allerdings nie allein auf das einzelne Gleichnis verwiesen.
Ein Jesusgleichnis wird erst im Zusammenhang anderer Gleichnisse Jesu,
diese im Kontext der rabbinischen Gleichnisse und im Rahmen der die
Gleichnisse umgreifenden Worte und Taten Jesu voller verständlich.49 So ist
das Gleichnis trotz seiner klar abgrenzbaren Gestalt und literarischen
Geschlossenheit dennoch keine absolut autonome Grösse.50

6.12. Zum Schluss schulde ich auf diesem Hintergrund noch mein
Verständnis des Gleichnisses vom grossen Gastmahl.51 Das Thema des Gleichnisses

ist die Teilnahme an der Vollendung der Basileia Gottes (Lk 14,15),
die im Gleichnis metaphorisch im Mahl zum Ausdruck kommt.52 Das Mahl
im Gleichnis verweist indirekt auf das Heilsmahl in der vollendeten Basileia.

53 Es ist im Gleichnis aber dennoch ganz als irdisches Mahl gezeichnet
und zu verstehen. Die zunächst Geladenen nehmen die Einladung nicht an,
an ihrer Stelle werden andere hineingeführt, und die Geladenen haben die

Mahlgelegenheit verpasst.
Auf dem Hintergrund von Wirken und Botschaft Jesu wird das Gleichnis

die Erfahrung der Ablehnung seiner Botschaft bei Reichen, Angesehenen
und Frommen und die Annahme seiner Botschaft vom Kommen der Basileia
bei Armen, Kranken und Sündern reflektieren. Was sich im Leben Jesu

gleichzeitig und nebeneinander eingestellt hat, Annahme und Ablehung der
Botschaft, verarbeitet Jesus im Gleichnis narrativ-fiktional im zeitlichen

49 Vgl. dazu Dschulnigg, Gleichnisse (bei 3.12.7.).
50 Selbst D.O. Via, Die Gleichnisse Jesu, BEvTh 57, München 1970, 72-106, der die

Gleichnisse Jesu als ästhetische Objekte auffasst und ihre Autonomie betont, konzediert,
dass diese nicht absolut, sondern relativ sei.

51 Zur Auslegung und ihrer Begündung vgl. Dschulnigg, Gleichnisse (bei 2.39.6.).
52 Vgl. dazu z.B. S. Schulz, Q - Die Spruchquelle der Evangelisten, Zürich 1972, 399

mit Anm. 179; Weder, Gleichnisse, 188.
53 Die metaphorische Verweisfunktion des Mahles wird von vielen anerkannt. Man

wird darüber hinaus fragen dürfen, ob nicht auch der Hausherr metaphorisch auf Gott
verweist, der zum eschatologischen Mahl lädt, und der Knecht metaphorisch auf den

eschatologischen Boten Gottes Jesus, der die Einladung zum endzeitlichen Mahl
überbringt und in seinem Tun von Gott legitimiert wird.



Peter Dschulnigg, Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert 351

Nacheinander. Dadurch werden die Ablehnenden als Erstadressaten der
Botschaft hervorgehoben und am Schluss pointiert und mahnend auf die

Folgen ihrer Ablehnung angesprochen. Jesu Zuwendung zu den Armen,
Kranken und Sündern, die sie wohl beanstandet haben, wird so indirekt
auch in ihrer Ablehnung mitbegründet. Die Warnung an die Erstadressaten
ist unüberhörbar. Das Gleichnis ist gleichsam die letzte dringende Bitte, auf
ihr Nein zurückzukommen und sich der Botschaft Jesu zu öffnen, weil
Annahme oder Ablehnung dieser Botschaft über Teilnahme oder
Ausschluss von der vollendeten Basileia entscheiden.

Im Gastmahlgleichnis wird indirekt die Annahme der Botschaft der Basileia

mit der Anteilnahme an ihrer eschatologischen Vollendung zusammengesehen

und die Ablehnung mit dem Ausschluss. Damit gewinnt diese
Botschaft und ihr Bote Jesus eschatologische Relevanz. Botschaft und Bote
bekommen eine einmalige Bedeutung, ihre Annahme oder Ablehnung
entscheiden über Heil und Unheil. Dies wird auch im übrigen Wirken Jesu und
in seiner Verkündigung deutlich, was die Angemessenheit des vorgelegten
Gleichnisverständnisses bestätigen kann.

Peter Dschulnigg, Luzern


	Positionen des Gleichnisverständnisses im 20. Jahrhundert : kurze Darstellung von fünf wichtigen Positionen der Gleichnistheorie (Jülicher, Jeremias, Weder, Arens, Harnisch)

