
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 4

Artikel: Genesis 27 als Rebekkageschichte : zu einem historiographischen
Kunstgriff der biblischen Vätergeschichten

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genesis 27 als Rebekkageschichte

Zu einem historiographischen Kunstgriff der biblischen
Vätergeschichten *

I

Gen 27 gehört in den Rahmen der Vätergeschichte Israels. Diese ist in
den von den Patriachen Abraham, Isaak und Jakob handelnden
Erzählzusammenhängen der Genesis ab Gen 12 überliefert. Vor jeder Einzelexegese
bedingt der zeitliche, räumliche und vor allem geistesgeschichtliche Abstand
die Notwendigkeit, die Art und Fragestellung des exegetischen Zuganges zu
klären. In bezug auf die Vätergeschichten wirft die historisch-kritische Exegese

verschiedenartige Fragen auf:
1. Die Frage nach der tatsächlichen Vorgeschichte der Texte, die nur mehr

hypothetisch erschlossen werden kann, als Frage nach den historischen Fakten.
Die Vätererzählungen werden hierbei als Quellen für die Geschichte der
«Väterzeit» betrachtet - als literarische Quellen, die, da sie viel später Gestalt

gewannen, nicht Primärquellen sind und somit nur bedingt Aufschluss über die
den Erzählungen zugrundeliegenden historischen Verhältnisse geben. Dabei
sind wiederum zwei Ebenen zu unterscheiden: Dass überhaupt Vätergeschich-
ten erzählt werden, lässt erschliessen, dass eine Vorstufe der Geschichte Israels
eine nomadisch geprägte Gesellschaft1 war. Die Darstellung der Familiengeschichte

erlaubt zudem Rückschlüsse auf die sozialen Bedingungen und
Lebensgewohnheiten des Erzählers, d.h. auf den historischen Ort2 des Textes.

In Gen 27 ist eine patriarchale Gesellschaft vorausgesetzt.
2. Die Frage der Form- und Traditionsgeschichte gilt der Überlieferung -

z.B. in verschiedenen Sagenkreisen - und ihren Gesetzmässigkeiten, die
den uns schriftlich vorliegenden Erzählungen vorausging bzw. ihre Ausbildung

bestimmte. Hier sind die Kristallisationskerne der Sagenstoffe, seien

* Öffentliche Habilitationsvorlesung, gehalten am 23. Juni 1989 in Basel.
1 Ob eher von «Kulturlandnomaden» (H. Donner, Geschichte des Volkes Israel und

seiner Nachbarn in Grundzügen, 1(1984) 77 u.ö.) oder Halbnomaden bzw. «Halbbeduinen»

(z.B. W. Thiel, Die soziale Entwicklung Israels in vorstaatlicher Zeit, Neukirchen
1980, 19) gesprochen werden sollte, braucht hier nicht geklärt zu werden. Jedenfalls ist
auch am Wert der biblischen Überlieferungen für die historische Forschung festzuhalten,
weil «... dem Materiale mit historischen Methoden mehr geschichtliche Einsichten abzugewinnen

sind, als man zunächst erwarten sollte.» (H. Donner, Gl 1,73).
2 Vgl. zu diesem Begriff H. Barth-O. H. Steck, Exegese des Alten Testaments. Leitfaden

der Methodik, Neukirchen "1987, v. a. 93ff.



316 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

es Personen wie Isaak, Jakob, oder vor allem Orte wie z.B. Beerseba,
aufschlussreich, ausserdem auch die - vorwiegend mündlich zu denkenden-
Gattungen, in denen die Tradition weitergegeben wurde.

3. Die Frage der Überlieferungsgeschichte, also des Zusammenwachsens
einzelner Traditionen oder Überlieferungskomplexe - Sagenkreise oder
Grundthemen wie Urgeschichte, Vätersagen, Exodusüberlieferungen,
Richterzeit-Geschichten - zu grösseren Zusammenhängen versucht, den

Weg bis hin zu den in der Bibel vorliegenden Erzählwerken, «Büchern» und

- als Redaktionsgeschichte - ihrer Gesamtredaktion nachzuzeichnen.
Irgendwo im Laufe von Traditions- oder Überlieferungsgeschichte ist der

Übergang von mündlicher zu schriftlicher Tradition anzusetzen. In diesen
Zusammenhang gehört vor allem auch die sogenannte3 Quellenscheidung,
d.h. die Identifizierung und Klassifizierung der in den biblischen Büchern,
hier im Pentateuch, verarbeiteten, redaktionell zu einer sekundären
Gesamteinheit verflochtenen Erzählstränge, deren jeder bereits für sich
literarischen Charakter hatte, jedenfalls wenn man im grossen und ganzen immer
noch der klassischen Theorie der Pentateuchquellen4 folgt.

Keine der bisher genannten Fragestellungen lässt sich losgelöst von den
anderen beantworten. Insbesondere die Literargeschichte als Geschichte
und Nachgeschichte formulierter Texte kann nicht ohne bewusste oder un-
bewusste Zuhilfenahme einer literaturwissenschaftlichen Theorie5 geklärt

3 Dabei wäre durchaus zu fragen, inwiefern bei der Bestimmung der grossen Erzählstränge

des Pentateuch überhaupt von «Quellen» zu sprechen sei.
4 Darunter wird hier die klassische Ausformung der neueren Urkundenhypothese nach

Graf-Kuenen-Wellhausen verstanden, vgl. die informative Zusammenfassung bei R.
Smend, Die Entstehung des Alten Testaments, ThWiss 1(1978) 55f.

5 Neuerdings - v. a. seit den 70-er Jahren - ist nicht nur die Debatte um die Pentateuchquellen

entscheidend belebt worden (vgl. die Zusammenfassung bei R. Rendtorff, Das
Alte Testament. Eine Einführung, Neukirchen 1983, v. a. 166-174). Die von R. Rendtorff,
Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch, BZAW147 (1976), gewünschte
Untersuchung der «Kompositionsgeschichte» wird in bezug auf die Vätergeschichte detailliert

durchgeführt durch E. Blum, Die Komposition der Vätergeschichte, WMANT 57

(1984). Neue Impulse gehen von einem metakritischen Interesse an der «Endgestalt» der
biblischen Texte aus, vgl. etwa D. J. A. Clines, The Theme of the Pentateuch, JSOT Suppl
Ser. 10 (1978). Anstösse in diese Richtung gab vom strukturalistischen Ansatz her im
deutschsprachigen Raum v. a. das Buch von W. Richter, Exegese als Literaturwissenschaft.
Entwurf einer alttestamentlichen Literaturtheorie und Methodologie, Göttingen 1971. -
Im Sinne der ganzheitlichen «Werkinterpretation» verdienen die Anregungen zur «totalen
Interpretation» von M. Weiss, The Bible from within. The Method of total Interpretation,
Jerusalem 1984, noch mehr Beachtung. -Auf die «Grenzen der Literarkritik im AT»
machte bereits 1962 H. J. Stoebe in ThZ 18 (1962) 385-400 (jetzt in: Geschichte, Schicksal,
Schuld und Glaube, BBB 72,1989, 289-304) aufmerksam.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 317

werden, die die Identifizierung literarischer Einheiten und ihrer Aussagen
überhaupt erst ermöglicht. Damit stellt sich

4. die Frage der literarischen Konzeption der fertigen, uns vorliegenden
Texteinheiten, mögen sie nun auf einen einzigen Autor oder das Zusammenwirken

verschiedener «Hände» zurückzuführen sein. Nur bei einer die

sprachliche Form eines Textes erschliessenden Fragestellung kann die
exegetische Arbeit als Philologie sozusagen auf einer metakritischen Stufe die

Erzählung als solche würdigen, ja überhaupt zu Worte kommen lassen. Der /
die Exeget(in) wird zwar so nicht gleichzeitig mit den ursprünglichen Hörern
oder Lesern einer Erzählung, aber er oder sie versucht doch, dem unvermittelten

Hörerlebnis nachzuspüren, indem sie die sprachliche Form des Textes
ohne vorausgehende Konzeption von seinem Inhalt zu Worte kommen lässt
und so in einem bewussten Prozess nachzuvollziehen trachtet, was die
Primärhörer selbstverständlich und unwillkürlich taten,6 nämlich vom
Erzählvorgang zur Erzählabsicht geführt zu werden, und das heisst, von der Sprache

zur Sache, von der «Form» zum «Inhalt».7

II

In bezug auf Gen 27 darf im Sinne einer Arbeitshypothese, die sich auf
einen relativ breiten Konsens der Forschung zu stützen vermag, vorausgesetzt

werden, dass ein literarisch einheitlicher Text vorliegt.8 Er ist im
Zusammenhang mit dem Vorangehenden - also Gen 25 - und dem Folgenden -

6 «Die Philologie erfüllt diese Informationsaufgabe, durch die wir das Werk nicht in
einer akademischen Lektüre austrocknen, sondern die Bedingungen seiner Neuheit, unter
denen es entstanden war, wiederfinden ...»: U. Eco, Einführung in die Semiotik (übers. J.

Trabant), UTB 105 (1972) 191.
7 Diese Formulierung ist bewusst unbestimmt gehalten, indem sie darauf Bezug nimmt,

was ein durchschnittlicher Leser als den «Inhalt» eines Textes bezeichnet, nämlich den
«wirklich» dahinter stehenden Sachverhalt. Der Inhalt im Sinne der Botschaft des Textes
ist von der Form nicht trennbar, wenngleich es auch für die strukturalistische Textinterpretation

unumkehrbare Schritte der Erarbeitung der Form gibt (W. Richter, Exegese ...).-
Historisch-kritische Exegese ist in dem Masse, wie sie «historische», also am Sachverhalt
orientierte und bereits auch über ihn informierte Wissenschaft ist, in der Gefahr, dass sie

«nicht auf der Grundlage der vom Sender angenommenen Kenntnisse» vorgeht, «sondern
auf der Grundlage von eigenen Kenntnissen, die wir »wirkliche« nennen.» (U. Eco, UTB
105, 191). Einen weiteren Aspekt des Problems zeigt der von H. Barth-O.H. Steck,
Exegese v. a. 2.101 verwandte Terminus «Sinn», vgl. 2: «... wissenschaftliche Exegese
beschränkt sich auf die Bestimmung des ursprünglichen Sinnes innerhalb des alttesta-
mentlichen Überlieferungsbereiches. »

8 Vgl. hierzu C. Westermann, Genesis, BK 1/2 (Neukirchen 1981) 531.



318 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

der Jakobgeschichte ab Gen 18 - konzipiert.9 Wir müssen die Geburtsgeschichte

(25,21-26) von Esau und Jakob mit dem Geburtsorakel (25,23),
«der Grosse wird dem Kleinen dienen», sowie die Erzählung10 vom Verkauf
des Erstgeburtsrechs (25,27-34) kennen, um die Spannung von Gen 27 zu
verstehen. Sie beruht nicht auf der traditionsgeschichtlichen Vorstufe der
auf dem Wortspiel 'dm - Edom - «rot» aufbauenden Stammessage11 und erst
recht nicht auf der historischen Grundgegebenheit des Bruder-, ja
Zwillingsverhältnisses zwischen Jakob/Israel und Edom12 und der Priorität Edoms in
bezug auf eine der Landnahme folgende Staatenbildung,13 sondern auf der
geschilderten Familiensituation, in die alle diese Voraussetzungen bereits

transponiert sind. Die Spannung der Erzählung in ihrer vorliegenden Form
ergibt sich nämlich aus dem Widerstreit zwischen Geburtsorakel und
Geburtsvorgang, zwischen sich in beidem aussprechendem hintergründigem
mütterlichen Wissen um die Charaktere der beiden Kinder und dem
vordergründig motivierten (V. 28) Stolz des Vaters auf den Erstgeborenen und
schliesslich zwischen der natürlichen Erstgeburtsstellung des Älteren und
dem erworbenen Erstgeburtswillen des Jüngeren. Tatsächlich lässt ja die

Exposition der Erzählung keinen Zweifel, dass der Jüngere der für die

«Erstgeburt», und das heisst nach dem Erzählzusammenhang, für die patri-

9 C. Westermann, a.a.O. 530, weist zwar darauf hin, dass «man bei der Auslegung den

grösseren Zusammenhang Gen 25-33 berücksichtigen» muss, nimmt aber an, dass «Gn 27

eine ursprünglich mündliche, selbständige Einzelerzählung» sei, d.h. wohl, dass der Gen
27 zugrundeliegende Stoff eine mündliche Vorstufe der Erzählung durchlaufen haben soll.
Um diese Fragestellung geht es hier jetzt nicht.

10 D. h. nicht nur ihr Motiv, sondern auch ihre formale Durchführung, etwa die Schilderung

der Gefühle der Eltern V. 27 f.
11 Vgl. dazu auch E. Blum (Anm. 5) 86.
12 M. Weippert bemerkt in seinem zum Thema «Edom und Israel» unentbehrlichen

Artikel in TRE 6(1982) 291-299, auf S. 297 zu diesem seltsam engen Bruderverhältnis (vgl.
Num 20,14; Dtn 23,8), der historische Ansatzpunkt dieses Bewusstseins sei «schwer
festzustellen doch dürfte er am ehesten in der gemeinsamen Vorgeschichte von
Bevölkerungsgruppen zu suchen sein, die in Edom bzw. Israel (Juda?) aufgegangen sind.»

13 Innerbiblisch zur edomitischen Königsliste bezeugt in Gen 36, 31; vgl. zur Frühzeit
M. Weippert, a. a. O. 293f. und insgesamt zum Thema: Ders., Edom. Studien und
Materialien zur Geschichte der Edomiter auf Grund schriftlicher und archäologischer Quellen,
Habil. Tübingen 1971.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 319

archale Führungsrolle,14 Geeignetere ist: Er ist es, der als «integrer Mann»15

in Zelten sitzt (25,27), d.h. doch wohl, die soziale Kommunikation und die

Planung für die Sippe wahrnimmt, während der Bruder jagend durch die

Steppe zieht16, und er ist es, der — zugegebenermassen zunächst unbefugt -
für die Zukunft plant (25,31), während der Ältere ein ungebundenes Leben
führt (25,32) und dem ganzen Vorgang des Verkaufs der Erstgeburt samt
seiner juristisch wirksamen Beeidung keine Bedeutung beimisst (25,34).

Die äusserste Schärfe der die Erzählung durchziehenden Spannung ergibt
sich aber aus der Charakterisierung des Geburtsorakels als JHWH-Wort.17

Implizit wird dieses dem beabsichtigten Erstgeburtssegen entgegengestellt,
wenn Rebekka (27,7) in der Wiedergabe des von Isaak erlauschten «damit
ich dich segne» ein «vor JHWH» hinzufügt. Nun geht es also darum, wie sich
das JHWH-Wort erfüllt, erfüllen kann, da es sich doch erfüllen muss.
Dementsprechend wird in der Segenseinleitung ausdrücklich der Gottesname
wieder aufgenommen (27,27: «das Gefilde, das JHWH gesegnet hat»),
obwohl im folgenden (traditionellen?) Segensspruch von «Gott» (hä-
'elöhtm) die Rede ist. Im Segenswort an Jakob hat sich also potentiell bereits
das Geburtsorakel als JHWH-Wort erwiesen und bewährt. Im Zwillingssegen

für Esau (V. 39b.40) braucht darum der Gottesname nicht mehr
aufzutauchen, denn der Esausegen ist ganz auf den Jakobsegen bezogen und
zitiert ihn in parallelem Aufbau.

«Schau den Geruch meines Sohnes - wie der Geruch eines Gefildes, das

JHWH gesegnet hat:

14 Dies entspricht einer nichtbeduinischen, teilweise oder ganz sesshaften Lebensweise:
«Ein ausgeprägtes Erstgeburtsrecht existiert bei den Beduinen nicht »(W. Thiel, (Anm. 1),
13). Wenn nach der Anlage der Erzählung und dem Wortlaut des Segens mit dem Erstge-
burtssegen die Stellung des Chefs in einem über die Kernfamilie eines Vaters, seiner
Frau(en) und unverheirateten Kinder hinausgehenden Familienverband, der verheiratete
Brüder umfassen kann, vergeben wird, so setzt die Erzählung deutlich die Verhältnisse
nach der Landnahme voraus; denn mit «zunehmender Sesshaftigkeit wird die patriarchalische

Stellung des Vaters zu einer monarchischen Position ausgebaut. Die neuen wirtschaftlichen

Bedingungen fördern das Zusammenleben in einer Grossfamilie und die Verfestigung

der eigentumsrechtlichen Verhältnisse.» (W. Thiel, ebd. 14).
15 Vgl. dazu E. Blum (Anm. 5) 131 mit Anm. 46.
16 Der Unterschied ist also durchaus als Schilderung bestimmter Charaktere und nicht

als Gegenüberstellung von Hirten und Jägern zu verstehen (E. Blum (Anm. 5)75), auch

wenn Esau als typischer Jäger geschildert wird, der laufend sein Leben aufs Spiel setzt (25,
32 nach dem bei B. Jacob, Das erste Buch der Tora. Genesis, 1934, 546 mitgeteilten
Textverständnis des Ibn Ezra und R. Samuel ben Mei'r (um 1100)).

17 Gen 25,23: Ist damit das in der Form wohl vorgegebene Wort auf einem von der
Prophétie geprägten Hintergrund zu hören?



320 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

Und Gott wird/möge dir geben vom Tau des Himmels und vom Fetten der
Erde, und vielfältig Korn und Most.»

Ein Segenswort, das durch den Geruch der Kleider Esaus assoziativ

ausgelöst wird, aber mit der Formel von Tau und fetter Erde wohl auch

geprägtes Spruchgut verwendet. So wird denn auch diese Formel - und nur
sie - im Segen für den zweiten Sohn wiederholt, wenn auch in anderer
syntaktischer Struktur und nach der Einleitung durch hinnê «siehe», die eher
auf Neues, nicht Erwartetes18 weist und so einen Gegensatz zur sinnlichen
Assoziationsverknüpfung des ersten Segens bekundet: «Siehe, vom Fetten
der Erde her wird dein Wohnsitz sein und vom Tau des Himmels von oben.»

Keine Fülle von Korn und Most, keine Assoziation an den Geruch des

Feldes, aber doch, nur chiastisch umgestellt, Fetterde und Tau.
Nun ist es allerdings in der neueren exegetischen Literatur und davon

abhängig bereits auch in den neueren Bibelübersetzungen19 üblich, das zweite

Segenswort, genauer gesagt, die Präposition min «von weg», anders zu
übersetzen und aus dem den ersten zitierenden zweiten Segen einen Fluch20

zu machen: «ohne Fettigkeit der Erde und ohne Tau des Himmels von oben
her».

Kann diese Auffassung sprachlich begründet werden? - In V. 39b handelt
es sich trotz der Verbform jhjh21 um den Typus: «Nominalsatz mit präpositio-
nalen Wendungen im Prädikat». Die normale Wortfolge wäre Subjekt -
präp. Wendung, während die umgekehrte Wortstellung (p.W. - S.) «den

18 W. Richter, Grundlagen einer althebräisehen Grammatik 3, ATSAT 13(1980), 206:
«Das Satz-Deiktikon hebt den von ihm eingeleiteten Satz hervor. Besonders w'=hinni
betont dabei einen Satz in einer Satzreihe.»

19
Vgl. als pars pro toto sogar: Nova Vulgata Bibliorum Sacrorum editio auetoritate

Joannis Pauli PP. IIpromulgata 21986(=1979): «Ecceproeulapinguedine terrae... etproeul
a rore caeli...» gegenüber: «inpinguedine terrae et in rore caeli desuper erit benedictio tua»
(Biblia Sacra iuxta Vulgatam Versionem adi. B. Fischer OSB rec. et brevi apparatu
instruxit R. Weber OSB. I, Stuttgart 21975, 40) und dirö xf|g juôtt)Toç xfjç yfjç Eoxat f|

xaToi/.r|at: aov xal ouiö xfjç öoöaoi;... in LXX (Septuaginta. Vetus Testamentum Graecum
auet. Ac. Sc. Gottingensis 1. Genesis, ed. J. W. Wevers, Göttingen 1974, 266 z.St.)

20 So auch E. Blum (Anm. 5) 82: «mit seinem verzweifelten Insistieren auf einem Segen
hat schliesslich auch Esau »Erfolg«, doch nur so, dass Isaak ihm einen <Segen> gibt, der

genau besehen einem Fluch gleichkommt.»
21 E. Jenni, Lehrbuch der Hebräischen Sprache des Alten Testaments. Basel 1978,

§ 7.3.1.4 (82). Das Verbum hjh soll hier das zeitliche Verhältnis zum Sprechenden verdeutlichen,

d.h. den NS. verzeiten. Obwohl also i.a. «Sätze mit hjh definitionsgemäss zu
den Verbalsätzen» gerechnet werden (E. Jenni, ebd. 81), muss hier von einem NS. gesprochen

werden, vgl. auch W. Richter, Grundlagen 3, § 4.2.3.1 (228): «HYY kann jede
NS-Art verbalisieren.» Auch für einen Verbalsatz wäre übrigens die Vorwegnahme eines

Präp.-Ausdrucks eher ungewöhnlich und würde dessen Inhalt hervorheben.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 321

Inhalt des Prädikats einem anderen Inhalt gegenüberzustellen»22 scheint.
Dieser «andere Inhalt» wäre nach der heute gängigen Auffassung der Inhalt
des ersten, des von Jakob empfangenen Segens. Das hiesse aber, dass das

gleiche Satzinventar je einander entgegengesetzte Inhalte wiedergeben würde.

Diese Annahme ist unwahrscheinlich. Die Wiederholung des Ausdrucks
vergegenwärtigt im Munde Isaaks bzw. des Erzählers und somit auch für
seine Hörer den Jakobsegen, nicht jedoch für Esau. Für den Esau innerhalb
der Erzählung ist dieser Teil des Segens überhaupt nicht negativ hörbar;
seine quasi negative Bedeutung ergibt sich erst aus dem Vergleich beider
Segensworte und der Feststellung, was im zweiten Segen nicht gesagt wird,
aber nicht aus dem Wortlaut.

Die Präposition min «von weg» hat eine direktionale Grundbedeutung
«von her, von weg» und heisst nicht «ohne», was eine statische Grundbedeutung

«Abstand von» voraussetzen würde. Von allen im Wörterbuch23 für die

Bedeutung «ohne» genannten Belegen halten nur Hi 21,9; 28,4 und Jer 48,2
einer ersten Nachprüfung stand, doch ergibt sich die «privative» Bedeutung
«ohne» dort jeweils aus dem Bezugswort (in Hi 28,4 und Jer 48,2 ein Verb,
in Hi 21,9 ein prädikatives Nomen). Dieser Befund deckt sich mit dem von
E. Jenni24 in bezug auf die zeitliche Verwendung der Präposition mitgeteilten:

«Die Sonderbedeutung <im Abstand von> kommt nur dann zustande,
wenn das der Präposition vorgeordnete Nomen oder Verbum bereits das

Bedeutungselement des Abstandes in sich enthält, z.B. rahoq min, <fern

von>.« Ein solches vorgeordnetes Nomen oder Verb fehlt aber an unserer
Stelle.

Wir müssen also annehmen, dass bei unvoreingenommenem Hören, wie
der Erzähler es zumindest für Esau, der den ersten Segen nicht gehört hat,
intendiert, das min nur direktional, d.h. «von einem bestimmten Ausgangspunkt

her» verstanden werden kann. Auch so bleibt die syntaktische Struktur

noch schwierig; sie muss es bleiben, weil die nur im Kontext des ersten
Segens ursprüngliche Formulierung im zweiten Segen zitiert werden muss.
Beide Sätze aber sind Segen und sollen es sein. Der modernen Auffassung,
hier gehe es um eine Alternative von Segen und Fluch, widerspricht der
Duktus der Erzählung und vor allem das Stilmittel der rhetorischen Frage
Esaus (V. 38): «Hast du denn nur einen Segen, mein Vater?» - Die Fortset-

22 E. Jenni, Lehrbuch § 7.3.1.4.
23 Hebräisches und Aramäisches Lexikon zum Alten Testament (=HAL), v. L. Koeh-

ler-W. Baumgartner, 3. A. neu bearb. v. W. Baumgartner hg. v. B. Hartmann, Ph.

Reymond und J. J. Stamm. II (Leiden 1974) 566, 7b.9.
24 E. Jenni, Die Präposition min in zeitlicher Verwendung bei Deuterojesaja, in: FS C.

Westermann 70 (Göttingen 1980) 288-301; die zitierte Stelle 297.



322 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

zung, «segne mich, auch mich, mein Vater!», lässt keinen Zweifel daran,
dass es sich um eine rhetorische Frage25 handelt, deren Antwort mithin als

selbstverständlich vorausgesetzt wird: Nein, er hat mehrere Segen.26

Sprachlich und stilistisch lässt sich also die Annahme, der Vater würde
dem zweiten Sohn ausdrücklich einen wüsten Wohnsitz27 «ohne» fette Erde
und Tau zusagen und ihn - den geliebten Sohn! - de facto verfluchen, nicht
stützen, und sie ist auch immer wieder im Hinblick auf die tatsächlichen
geographischen Verhältnisse bezweifelt worden. Der biblische Erzähler will
keinen tragischen Konflikt schildern, sondern in der Familienerzählung die
tatsächliche Volksgeschichte motivieren.

Welcher «andere Inhalt» soll dann aber dem Präpositionsalausdruck
«vom Tau des Himmels» gegenübergestellt werden? - Es kann nur der Inhalt
der beiden folgenden Sätze (und Präpositionalausdrücke) sein: «Und
aufgrund deines Schwertes wirst du leben, und aber deinem Bruder musst du
dienen!»

Nur in seinem ersten Teil konnte der zweite Segen den ersten zitieren.
Der zweite Teil (V. 29) des Segenswortes an den zuerst erschienenen Sohn

übertrug diesem die patriarchale Führungsrolle.

25 Zur rhetorischen Frage als «immutatio syntactica», also Änderung der Satzart, indem
der Aussagesatz in einen Fragesatz verwandelt wird, vgl. H. Lausberg, Elemente der
literarischen Rhetorik. München 41971, § 445,2 (145): «Die rhetorische Frage> peitscht
die Affekte durch die Evidenz der Unnötigkeit der fragenden Formulierung auf.» - Dass es

die so definierte, d.h. im Sinne der ironia verstandene rhetorische Frage auch in
hebräischen, biblischen Texten gibt, ergibt sich trotz etwas anderer Terminologie und Einteilung
auch aus den Fachbüchern zur hebräischen Syntax, vgl. C. Brockelmann, Hebr. Syntax,
Neukirchen 1956, § 53 (54): «Negative Zweifelsfragen, die eine positive Antwort hervorrufen

sollen, können den Sinn einer Versicherung oder einer Aufforderung annehmen,
während die durch eine Tatsachenfrage ausgelöste Unsicherheit in die Verneinung übergehen

kann.» Letzteres ist hier der Fall, indem die durch h eingeleitete «Frage eine Verneinung

ausdrückt» (ders., ebd. § 54b).
26 Dies wird auch in der auf den Jakobsegen Gen 49 zulaufenden Gesamtkonzeption

der JE-Vätergeschichten vorausgesetzt. Reizvoll wäre die Frage, ob der Verfasser von Gen
27 die Josefsgeschichte - vielleicht vor ihrer Einarbeitung in den Pentateuch (vgl. H.
Donner, Die literarische Gestalt der at.liehen Josephsgeschichte, Sitzungsber. d. Heidelb.
A. d. W. phil. hist. Kl. 2 (1976)) - mit dem Doppelsegen für Efraim und Manasse gekannt
hat.

27 Dagegen ist mit Recht immer wieder auch sachlich geltend gemacht worden, dass das

edomitische Gebiet keineswegs nur aus Steppe und Wüste bestand, selbst wenn der Name
Se'ir «eventuell auf die Zwergbuschflora des steppen- und wüstenhaften Gebiets» anspielt
(M. Weippert, TRE 6, 291). M. Weippert, ebd. 292, rechnet für das Siedlungsgebiet der
Edomiter mit «einem vor allem durch die Höhe der jährlichen Niederschläge festgelegten
Streifen von ca. 10-25 km Breite».



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 323

«Völker mögen/werden dir dienen und Völkerstämme dir huldigen: Sei
ein Gebieter deinen Brüdern, dass die huldigen die Söhne deiner Mutter!

Die dir Fluchenden - verflucht! Und die dich Segnenden - gesegnet!«
Auch Isaaks entsetzte Prosazusammenfassung in V. 37 lässt erkennen,

dass es hier um die Position im Familienverband geht: «Ich habe ihn dir zum
Gebieter gesetzt, und alle seine Brüder habe ich ihm zu Knechten gegeben.»
Da in der Erzählung nur ein Bruder, der geprellte Esau, vorhanden ist, darf
angenommen werden, dass formelhaft geprägte Sprache vorliegt28, mit der
die Führungsrolle im Familienverband verliehen wurde.

Durch den väterlichen Segen29 wird die Geburtswürde also rechtsgültig
bestätigt und begründet eine reale und interessanterweise unwiderrufliche30
soziale Funktion. Durch die Vorschaltung der Einleitungszeile «Völker mögen

dir dienen...» hat der Erzähler zudem die geschilderte Familiensituation
im Sinne seiner Gesamtkonzeption auf die in nuce hier angelegte Völkergeschichte,

d.h. vor allem die Geschichte Israels in ihr, hin transparent
gemacht. Diesem zweiten und eigentlich wichtigsten Teil des Segens, der nicht
nur das physische Leben zuspricht, sondern darüber hinaus die soziale
Rangordnung verleiht, kann im zweiten Segen kein positives Pendant entsprechen.

Es gibt nur eine Erstgeburt und auch nur eine Verleihung der patriar-
chalen Entscheidungsgewalt. V. 40 als Fortsetzung des zweiten Segens muss
darum auf eine andere Ebene ausweichen, um die Abhängigkeit im
Familienverband dennoch positiv einzufassen: «Und aufgrund deines Schwertes
wirst du leben» - eine ständig bedrohte Existenz also, wenn auch andererseits

anzunehmen ist, dass auch dieses Wort für den antiken Hörer positiven

28 C. Westermann, BK1/2 538: «Dieser Satz v. 29ba weist auf die Kämpfe zwischen den
Stämmen, der seltene imp. hjh und gbjr, das nur hier und V. 27 (sie) vorkommt, auf eine
feste Prägung.»

29 F. Horst, Segen und Segenshandlungen in der Bibel (1947) in: Gottes Recht. Studien
zum Recht im Alten Testament, ThBAT 12(1961) 188-202, betont den rechtlichen Aspekt
des Segens. «Eltern haben eine von Gott gesetzte familienrechtliche Gewaltstellung»
(201). Die Gültigkeit der Zusage entspricht dem faktitiv-deklarativen Charakter des Pi'el
(E. Jenni, Das hebräische Pi'el. Syntaktisch-semasiologische Untersuchung einer Verbalform

im AT, Zürich 1968).
30 Dies ist auch in der Josefsgeschichte vorausgesetzt (Gen 48, 17-19), wo ebenfalls

historische Entwicklungen durch die besonderen Umstände der Segenshandlung des
Patriarchen motiviert werden (I. Willi-Plein, Historiographische Aspekte der Josefsgeschichte.
Henoch 1 (1979) 305-331).



324 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

Klang haben konnte. Doch blieb die Einschränkung: «Aber31 deinem Bruder

musst du dienen.» Aber immerhin - für einen Mann der Art, wie Esau

geschildert wird (25,27; 27,3.41), ist die Zusage der ungebundenen, aber
auch ungesicherten Existenz eine positive Bestätigung seiner Eigenart.

Nun geht allerdings in der Schlusszeile V. 40b - und zwar wohl in einer
Prosafortführung des Segenstextes - auch die für Esau bittere Einschränkung

nochmals in ein zumindest konditionales Trostpflaster über: «Und
dann, sowie du dich regst, so wirst/magst du sein Joch von deinem Nacken
abschütteln.»

Es ist ganz klar, dass der Erzähler hier nicht mehr das individuelle Schicksal

Esaus vor Augen hat, sondern das historische Verhältnis zwischen Jakob/
Israel und Edom. Gerade deshalb ist es bemerkenswert, dass er auch diese

Möglichkeit, mit der ja praktisch der unveränderliche Segen doch noch
verändert werden könnte, als vom Stammvater beider Völker vorgesehen
ins Auge fasst. Esau und Edom sind also nicht für alle Zeiten durch den
Jakob zuteil gewordenen Segen quasi gebunden, und das heisst umgekehrt,
dass sich Jakob/Israel nicht auf den Vätersegen wird berufen dürfen,32 um
eine spätere Unterjochung Edoms für alle Zeiten zu postulieren. Der Erzähler

will nicht Ansprüche anmelden, sondern historische oder politische
Gegebenheiten erklären. Sein Anliegen ist kein ideologisches, sondern ein
historiographisches.33

Es darf nun eine Zwischenbilanz gezogen werden, was sich aus der
Gegenüberstellung der beiden Segenssprüche für die Intention des Erzählers,
den von ihm gemeinten «Inhalt», ergibt:

1. Es gibt nicht nur einen Vatersegen. Diese Feststellung wird wichtig im
Blick auf das Gesamtkorpus der Vätererzählungen34 und den es abschliessenden

Jakobsegen Gen 49.

2. Es gibt allerdings nur eine Erstgeburtswürde. Die Erzählung setzt eine

patriarchale Gesellschaft voraus, in der das Erstgeburtsrecht in der Familie

31 W. Richter, Grundlagen (Anm. 18) 3 § 4.1 (210): «Die Nicht-Erststellung von P

wird durch die Absicht des Redenden bestimmt sein, das Gewicht der Erststellung einem
anderen Syntagma neben P mitzuteilen», d. h. die Erststellung eines anderen Satzteiles als
des verbalen Prädikats dient dessen Hervorhebung (vgl. auch C. Brockelmann, a.a.O.
§ 123a), die im Deutschen oft durch restriktives «aber» wiederzugeben ist.

32 B. Jacob (Anm. 16) 571 z.St.: «Es muss also etwas Wahres an der haggadischen
Erklärung sein (Onk., Ber.r.67,7, Targ.), dass es von dem Verhalten Jakobs abhängen
wird ...; daher Raschi ...: <Wenn du dich (mit Recht) zu beklagen haben wirst> (über
übergrosse Härte)».

33 S. u. Anm. 51 zum Begriff der Geschichtsschreibung.
34 S. o. Anm. 26. Auch die Verknüpfung der Josefsgeschichte mit ihren Segenshandlungen

mit den JE-Vätererzählungen setzt diese Auffassung voraus.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 325

die Funktion des paterfamilias, des Chefs der Grossfamilie, mit sich bringt.35
Die Erstgeburtsfunktion wird zwar durch den Segen quasi charismatisch
weitergegeben, ist aber als Institution unveränderlich.

3. In der konsequenten Darstellung der Vorgeschichte Israels und seiner
Nachbarvölker in der Form einer Familiengeschichte wird durch die beiden
Segensworte und ihre erzählerische Verumständung die Ätiologie des

Vormachtanspruchs von Jakob/Israel über das doch eigentlich ältere36 Brudervolk

Edom gegeben.
4. Im Zusatz V. 40b schliesslich37 fasst der Erzähler die potentielle

Gefährdung dieser soeben überzeugend in seine Konzeption der Geschichte
eingebetteten Vormachtstellung Jakobs ins Auge und blickt damit durch den
Rahmen der Familiengeschichte wieder auf die durch sie dargestellten
historisch-politischen Grössen.

III

Gen 27 als literarischer Text setzt also den Abschluss der einzelnen
Vätertraditionen und ihr Zusammenwachsen zum Vätersystem der Abfolge
Abraham - Isaak - Jakob als Vorspiel der Geschichte Israels im Land
voraus; darüberhinaus transponiert er auch konsequent und lückenlos alle
für diese Vorgeschichte relevanten Vorgänge in die Familiengeschichte. Was
ist damit eigentlich gewonnen?

Nicht nur Volksgeschichte, sondern Völkergeschichte erscheint hier als

allerdings exemplarische Familiengeschichte,38 in der sich der einzelne Hörer,

die einzelne Hörerin wiederfinden kann. Wir empfinden in unmittelba-

35 D.h. sie spiegelt nicht die Verhältnisse der vorstaatlichen Väterzeit (s.o. Anm. 14)
und geht infolgedessen auch nicht auf eine alte Sagentradition zurück, sondern ist
Rekonstruktionsversuch des biblischen Historikers.

36 Es ist historisch in bezug auf die Staatenbildung im Kulturland älter, s. o. Anm. 13.
37 Falls dieser nicht auch in bezug auf die Gesamterzählung, nicht nur in bezug auf den

poetischen Kernspruch, sekundär ist, was sich weder beweisen noch widerlegen lässt.
38 In bezug auf die Menschheitsgeschichte entspricht dies durchaus der Urgeschichte

bei J, zuerst im Brüderpaar Kain und Abel (vgl. T. Willi, Der Ort von Gen 4,1-16 innerhalb
der althebräischen Geschichtsschreibung, in: I. L. Seeligmann-Jubilee-Volume, Jerusalem
1983, 99-113). Die bei P systematisierte, in den Chronikbüchern perfektionierte Durchge-
nealogisierung der Geschichte stellt ebenfalls Konstellationen der Welt-(nicht nur der
Volks-)Geschichte in Form von Familienbeziehungen dar. Es liegt also ein Denkmuster
vor, das die historische Konzeption zunehmend bestimmte, wenngleich Genealogien als

solche nicht ausschliesslich historiographischen Zielen dienen (R. R. Wilson, Genealogy
and History in the Biblical World. New Häven/London 1977, bes. 54).



326 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

rer Identifikation mit den Figuren der Erzählung deren Gedanken und
Handlungen mit und sollen sie mitempfinden. Hier liegt natürlich auch eine
Gefahr. Wo man sich unmittelbar identifiziert, geht das historische Be-
wusstsein, das ja immer auch ein Bewusstsein der Distanz ist, verloren, vor
allem dann, wenn das metakritische ganzheitliche Hören die durch die
Erzähltechnik gegebenen Hinweise überspringt und zum unkritischen
Einfühlen wird. Dann wird aus der Vergegenwärtigung eine Scheingegenwart.
Dann erst ergibt sich auch der moralisierende Anstoss am «Erschleichen des

Segens» und seine erbauliche Überwindung durch die religiöse oder
psychologische Überhöhung der Personen.39 Und doch bleibt es dann doch immer
eine unmögliche Familiensituation, in der die Eltern die Kinder bevorzugen,
der Sohn den Vater betrügt, die Frau den Mann hintergeht, die Blindheit des

Greises missbraucht wird und der geprellte Erbe Mordpläne gegen den
Bruder spinnt.

Lösen wir uns aber aus dem Banne der scheinbaren Gegenwart dieses

Geschehens und nehmen wir den Text als erzählende Vergegenwärtigung
nicht in seinem von aller Form abstrahierten scheinbar faktischen Inhalt
ernst, sondern in seinem kunstvollen Ineinander von Inhalt und Form, und
das muss für die heutige Exegese vor allem heissen, in seiner Form, so

gewinnen die Dinge nochmals eine andere Dimension.
Es geht um den Segen. Die Wurzel brk «segnen» ist denn auch das das

Ganze durchziehende, strukturierende und motivierende Leitwort40 (V. 4. 7.

10. 12. 19. 23. 25. 27 (2x). (29.) 30. 31. 33 (2x). 34. 35. 36 (2x). 38 (2x). 41

(2x). Daneben lassen sich weitere Leitworte feststellen. Vor allem fällt die

häufige Apposition «Sein/ihr Sohn» zu den Namen Jakob und Esau auf. Es
wird damit gleichsam eingehämmert, dass in bezug auf den Vater Esau «sein

Sohn» ist (V. 1. 5. 31. 37., bzw. in der Verwechslung gehäuft V. 18. 20. 21 (2x

39 Vgl. z.B. Die Bibel. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes. Deutsche

Ausgabe mit den Erläuterungen der Jerusalemer Bibel, hg. D. Arenhoevel-A. Deissler-A.
Vögtle. Freiburg-Basel-Wien 1968, 44 Anm.z.St.: «Die hier berichtete Lüge dient - im
Rahmen einer noch unvollkommenen Sittlichkeit - geheimnisvoll dem Wirken Gottes,
dessen freie Wahl Jakob dem Esau vorgezogen hat...». Und zur psychologischen Lösung
Ingeborg Kruse, Unter dem Schleier ein Lachen. Neue Frauengeschichten aus dem Alten
Testament, Stuttgart 1986, 57: «Sie musste stark und unbeugsam werden, damit sie gegen
ihren Mann und ihren ältesten Sohn kämpfen und siegen konnte - sie, eine Frau. Sie

hatte es in ihrem langen Leben auszuhalten gelernt, unverstanden zu sein.»
40 Zum «Leitwort» vgl. F. Rosenzweig, Das Formgeheimnis der biblischen Erzählung

(1928) in: Kleinere Schriften, Berlin 1937,167-181, v. a. 174f., sowie M. Buber, Leitwortstil
in der Erzählung des Pentateuchs (1927), und ders., Das Leitwort und der Formtypus der
Rede (1935), in: M. Buber-F. Rosenzweig, Die Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin
1936, 211-238 und 262-275.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 327

24. 25. 26. 27), «ihr Sohn» aber, der der Mutter, Jakob (V. 8. 13. 17. 43),
obwohl doch beide nicht nur die Söhne eines Vaters, sondern auch einer
Mutter sind, wie durch die Zusätze «ihr grosser» bzw. «ihr kleiner Sohn»
betont wird (V. 15. 42).

Dass der Vater «seinen grossen Sohn» (V. 1), also den Älteren, mit dem
Erstgeburtssegen bedenken will, ist selbstverständlich. Dass aber die Mutter
eben diese Erstgeburtsstellung aufgrund ihres andersgearteten mütterlichen
Wissens dem Jüngeren zugedacht hat, deutet den Grundkonflikt an, den die
Erzählung zu lösen hat. Formal wird dies durch die Struktur der Erzählung
deutlich: V. 1-4 schildern in selbstverständlich einander folgenden Narrati-
ven die Vorbereitung zur Segenshandlung, in die parenthetisch V. 5a
eingeschoben wird: «Und Rebekka aber hörte es, als Isaak zu Esau, seinem Sohn,
redete»41; doch unberührt von diesem Einschub schliesst V. 5b mit einem
letzten Narrativ die Einleitung ab: «Und da ging Esau ins Gefilde, um Jagd
zu jagen, es zu bringen».

Nun aber kommt die grosse, eigentlich sogar die einzige Zäsur des ganzen
Textes. V. 6a lässt mit der Figur we-x-qatal42, also einem invertierten Verbalsatz,

einen neuen, gegenläufigen Erzählstrang einsetzen, der bis zum Schluss
nicht mehr unterbrochen werden wird. Zwar bieten V. 30 und V. 34

Nebenzäsuren, durchbrechen aber damit nicht die Narrativketten. Im Gegenteil
verknüpft der «Tempusmarker»43 wjhj in V. 30, indem er den Temporalsatz

41 Vgl. z.b. E. Jenni, Lehrbuch § 7.3.1.3 (81): «Nominalsätze, meist mit w angeschlossen,

die in den Handlungsablauf eingeschoben sind und einen begleitenden Zustand
schildern, werden »Umstandssätze« genannt.» Und ders., ebd. 8.3.4.2 (96): «Bei
Umstandssätzen die einen begleitenden Nebenumstand nachtragen ist die charakteristische

Wortfolge: w + Subjekt - Prädikat.» Wichtig ist v. a., «dass als Hauptfunktion des
als Prädikat verwendeten Partizips der Ausdruck der GZ (Gleichzeitigkeit) eines SV
(Sachverhalts) betrachtet wird.» (R. Bartelmus, HYH. Bedeutung und Funktion eines
hebräischen «Allerweltswortes». ATSAT 17 (München 1982) 51. D.h. die Doppelspurigkeit

der Erzählung wird durch die syntaktische Figur in V. 5a eingeführt.
42 Zum invertierten VS. des Typs we-x-qatal vgl. W. Richter, Grundlagen 3, (Anm.

18) 219 mit Anm. 833-835, v. a. die «Sonderfunktion: Koinzidenz», bzw. E. Jenni, Lehrbuch

§ 6.3.1.6 (71): «Gemeinsam ist allen folgenden Beispielen dass der Fluss der
Erzählung durchbrochen wird», und zwar im Sinne von «Diskontinuität» oder «Markierung

der Gleichzeitigkeit zweier Vorgänge (Parallelität)». Durch die Funktion «NichtFolge»

oder «Nicht-Progress» wird eine leichte (nicht logisch, aber erzähltechnisch) adversative

oder restritive Funktion eingebracht.
43 Zu wjhj als «Tempusmarker» vgl. R. Bartelmus, a. a. O. 211-213, der feststellt, «dass

die Verwendung des Tempussignals im freien stilistischen Ermessen des jeweiligen Autors
stand» (212).



328 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

in die Narrativkette einbettet, beide Handlungsstränge: Kaum ist Jakob
verschwunden, erscheint auch schon Esau.

Lediglich V. 34 markiert durch den asyndetischen Einsatz einen Absatz,
der aber keine neue Handlung einleitet, sondern lediglich die Schrecksekunde

fühlen lässst, in der Esau begreift, was sich bisher abgespielt hat. Hier
führt der Erzähler also objektiven Handlungsverlauf und subjektive
Handlungserfahrung des Hauptbetroffenen zusammen: «Als Esau die Worte seines

Vaters hörte, schrie er mit grossem und gar sehr bitterem Geschrei und
sagte zu seinem Vater: <Segne mich, auch mich, mein Vater!>

Es bedürfte nicht des ratlosen 'pw' «womit denn bloss?» (V. 37) des

Vaters, das dessen erstes Entsetzen (V. 33 ebenfalls 'pw') zitiert, um zu
zeigen, dass die Sache unwiderruflich ist. Dieses zweimalige 'pw' deutet
vielmehr an, dass der Vater nach einer «Segenslücke» ausspäht und dass also

der Hörer der Erzählung wirklich beide Segensformulierungen auf diese

gefundene Lücke hin abhören und vergleichen soll.
Doch auch über den zweiten Segen hinweg wird die Narrativkette

durchgehalten, schreitet die Handlung fort, bis am Ende (V. 42) Esaus

Mordpläne der Mutter hinterbracht werden, sie nun noch einmal Jakob
kommen lässt, noch einmal das Vernommene zur Sprache bringt, noch
einmal, sich selbst zitierend (V. 43 als wörtliche Aufnahme von V. 8a) den
zukunftsweisenden Ausweg einleitet: «Und nun aber44, mein Sohn, höre
auf meine Stimme!»

So wird denn am Ende des ganzen kunstreichen Gewebes dieses Textes
die Weiche zu den Erzählungen von Jakob im Ostjordanland45 gestellt. Mit
der einen grossen, zwei Handlungsstränge, von denen fortan der zweite
ungebrochen fortgeführt wird, gegenüberstellenden Zäsur von V. 6, bzw.
mit dem zweimaligen «und Rebekka aber» in V. 5 und V. 6, hat der
Erzähler die Vätergeschichte zur Rebekkageschichte gemacht. So wird
der die Erzählung motivierende Konflikt, indem er aus der Ebene der zu
erklärenden historischen Konstellation auf die Ebene der Familie
transponiert wurde, auch formal erkennbar zum Konflikt zwischen Vater und
Mutter.

Darum also wurden bereits in 25,28 die je verschiedenen Gefühle beider
Eltern mit der Wurzel 'hb «lieben» angedeutet, die in Gen 27,4.9.14 im

44 Das Text-Deiktikon (W. Richter, Grundlagen 3, 205f.) bezeichnet die Rückkehr
zur bzw. Aktivierung der Sprech-Situation und drängt auf aktuelle Massnahmen (E. Jenni,
Zur Verwendung von 'atta «jetzt» im Alten Testament, ThZ 28 (1972) 5-12).

45 Genauer gesagt, der ostjordanischen Jakob-Esau-Geschichte und Jakob-Laban-Geschichte,

vgl. M. Noth, Überlieferungsgeschichte des Pentateuch, Stuttgart 1948, § 8, v. a.
100 ff. und 108 ff.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 329

Sprachspiel angedeutet wird. Bemerkenswerterweise wird hier die affektive
Bindung gerade des Vaters betont, obwohl doch auch objektiv dem
Erstgeborenen der Segen zukommt. Die Mutter hingegen hat eine andere,
nichtinstitutionelle Objektivität bereits im Gotteswort des Geburtsorakels
empfangen,46 aber sie muss nun dafür sorgen, dass sich Jakob «nimmt» (Leitwort
Iqh 27,8. 13. 14. 15), was ihm zukommt. Dabei weiss sie im Rahmen der
Erzählung nicht, dass er mit dem Kauf der Erstgeburt (25, 29-34) sich diese

längst «genommen» hat. Der Erzähler spielt aber darauf mit dem dreimaligen

läqah «er hat genommen» in der Rede Esaus 27,35f. an. Auch dieser

Vorgang ist ja schon vor dem Einsetzen von Gen 27 durch den Schwur

sozusagen objektiviert worden. So lügt Jakob zwar, wenn er sich in 27,19 als

Esau vorstellt, nicht aber, indem er sich als «deinen Erstgeborenen» bezeichnet.

Esau seinerseits gebraucht in umgekehrter Wortfolge die gleiche
Selbstvorstellung (V. 32), aber indem er «dein Sohn» voranstellt, das Jakob nicht
in den Mund nahm.

In der Tat, so ist es: Zwei objektive Gegebenheiten stehen einander
gegenüber - und darin spiegelt sich die historische Erfahrung des Bruderzwistes

zwischen Israel und Edom, der Erstlingsstellung Edoms und der tatsächlichen

Besserstellung Israels -, zwei Ansprüche, die einander ausschliessen,
obwohl jeder berechtigt erscheint. In der Transposition auf die Familienebene

heisst das, dass in bezug auf die Zwillinge47 - und vielleicht sind sie

deshalb Zwillinge - zwei Beurteilungen im Widerstreit liegen, die affektiv
auf Vater und Mutter verteilt werden.

Aber hätte denn in einer solchen Familiensituation die mütterliche Intuition

gegenüber dem doch wohl von der Institution48 voll gedeckten väterli-

46 S.o. Anm. 17. Vielleicht könnte auch hier ein geistesgeschichtlicher Anhaltspunkt
zur Datierung gefunden werden.

47 IChr 5,2 unterscheidet deutlich zwischen der Vormachtstellung im Familienverband
(Wz. gbr) und der bkrh, d. h. dem Erstgeborenen-Anteil. Wenn nach Ausfall des eigentlichen

Erstgeborenen Jakobs Ruben (IChr 5,3!) dessen Rechte dergestalt auf Juda
(Herrschaft) und Josef (Erstgeburtsanteil) verteilt werden, kombiniert der Chronist als Ausleger
(T. Willi, Die Chronik als Auslegung, FRLANT106 (1972) die ihm vorliegenden Informationen

von Gen 49,10 und Gen 48,22, bzw. er interpretiert das «eines über deinen Bruder
hinaus» im Sinne des doppelten Anteils (pj snjm), vgl. M. Tsevat, Art. bkwr, ThWAT
1(1973) Sp. 643-650, v. a. 648) des Erstgeborenen. Chr setzt also auch selbstverständlich

voraus, dass der Erstgeburtsanteil an sich an die Geburt gebunden wäre. Diese ist bei einer
Zwillingsgeburt, bei der es um einen Unterschied von maximal wenigen Stunden geht, ein
besonders heikler Punkt.

48 Aus der Sicht des Vaters ist ja die Erstgeburt eindeutig und unangefochten und wird
durch seine «Liebe» zurecht bestätigt.



330 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

chen Recht irgendeine Chance? Die patriarchale Ordnung hatte offensichtlich

gar keinen Platz für ein offenes Gespräch zwischen den Eltern, und es

gab auch keinen Anlass, über die Erstgeburt zu diskutieren.
Dennoch wusste der Erzähler und wussten auch seine Hörer von Anfang

an, dass es in der Volksgeschichte, die durch diese Familie dargestellt wurde,
eben doch anders gekommen war. Das wider Erwarten Erfahrene ist geradezu

ein Grundzug der Geschichte Israels bzw. des Zeugnisses Israels über
seine eigene Geschichte.49

Die literarische Erzählung, die diese Familiengeschichte als Kern der
Volks- und Völkergeschichte darstellt, lässt das Unmögliche durch einen
verblüffend einfachen Kunstgriff möglich werden. Gerade weil sie die
patriarchale Gesellschaft als selbstverständlich voraussetzt, kann sie der Mutter
als Freielement eine wesentliche Rolle übertragen. Da die Mutter juristisch
gesehen sozusagen nichts zu sagen hat, hat sie auch nicht die den Vater
fesselnde institutionelle Verantwortlichkeit. Der Vater muss blind sein, um
den mit der Führungsrolle segnen zu können, dem sie nach dem Wissen von
Erzähler, Hörer und Leser zukommt, dem sie also in der Väterzeit übertragen

worden sein muss. Die Mutter aber ist gerade durch ihre institutionelle
Unmündigkeit frei von jedem «Sachzwang». Die mögliche «Schmähung»
kann sie getrost auf sich nehmen (V. 13), um den «richtigen» Sohn zum
Handeln zu befreien. Sie weiss - nach der Erzählung dank des ihr
zuteilgewordenen JHWH-Wortes -, dass sie recht hat, aber sie weiss auch, dass der
Vater dies weder einsehen kann noch darf. Er muss betrogen werden, um
das Richtige zu tun. Dieser «Betrug» ist nicht Jakobs Betrug, sondern
Rebekkas Ausweg. Sie denkt an alle Einzelheiten. Sie kennt die «Vorliebe»
(V. 9) des Vaters und bereitet dementsprechend das Essen zu, obwohl
durchaus auch der Sohn hätte kochen können, wie er es in 25, 29 tat und wie
auch Esau es tun wird. Sie staffiert Jakob mit Esaus bei ihr aufbewahrtem
Gewand aus. Sie hilft der Blindheit Isaaks noch nach, indem sie Jakobs
Befürchtungen praktisch abhilft und die Ränder des Gewandes mit Pelz

49 M. Tsevat, ThWAT 1, 649f., meint, es sei «nicht unwahrscheinlich, dass die
Patriarchenerzählungen eine Zeit beschreiben wollten, in der der Erstegeborene sich (oft) keiner
Sonderstellung erfreute. In ihrer jetzigen Form aber wenden sich die Erzählungen an
eine Hörerschaft, für die die Erstgeborenengesetze voll gelten», d.h. «gegenüber der
überall spürbaren Tendenz zu institutioneller Verfestigung ...» wahre die Darstellung der
Gen «die Freiheit Gottes in der Geschichtsführung.»



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 331

drapiert.50 So wird den Patriarchen, auch wenn er sich wundert, die Stimme
sei doch Jakobs Stimme (V. 22), keine Schuld treffen, wenn er den Falschen

segnet und so den Richtigen in die Erbfolge einsetzt.
Schliesslich wird ja am Ende jeder von beiden mit dem gesegnet, was ihm

und seinen Anlagen entspricht: Dem Mann des offenen «Feldes», also der
Steppe (sâdœ in 25,27. 29; 27,3. 5 und 27,27), der es liebt, im ungebundenen
Jagen sein Leben aufs Spiel zu setzen, wird das «Leben durch das Schwert»

zugesagt, das seinen Neigungen entgegenkommt; denn der Vater hatte wirklich

nicht nur einen Segen. Und dem besonnenen Zeltbewohner kommt die

patriarchale Führungsrolle zu, die seinem Wesen entspricht - und Jakob im
Gesamtkonzept der Vätergeschichte zu Israel, dem Vater der Söhne Israels,
werden lässt.

Gen 27 ist demnach nicht in erster Linie eine Jakobsgeschichte, sondern
eine Rebekkageschichte. Die Mutter ercheint sozusagen als dea ex machina

50 C. Westermann, BK 1/2, 535 z. St. stellt mit Recht fest: «Das Umwinden der Arme
und des Halses v. 16 stösst sich nicht mit dem Kleid v. 15, beides ist miteinander durchaus
sinnvoll und kein Merkmal zweier Quellen.» Es darf sogar vermutet werden, dass es

überhaupt nur miteinander sinnvoll ist. Wie sollte man sich denn wohl die Befestigung der
Felle ohne ein Gewand vorstellen? Sollte Jakob sich Pelzstücke umschnallen? Und hätte
der Blinde nicht gerade dies bemerken müssen, wenn er den Sohn gemäss Jakobs Befürchtung

betastete (v. 12)? Die Voranstellung des Objekts «die Ziegenfelle aber» in V. 16 lässt

erkennen, dass die geschilderte Massnahme nicht Variante, sondern Ergänzung der
Bekleidung mit Esaus Festgewand ist. Im Gegensatz zum Alltagsgewand bedeckt das
Festkleid anscheinend mehr und wird mit Ärmeln versehen gewesen sein. Somit blieb nur das

Problem des Halsausschnittes dort, wo Jakobs Hals «glatt» war (V. 15) und der unbehaarten

Hände oder allenfalls Arme zu lösen. An diesen Stellen liess sie ihn die Felle «anziehen»,

und zwar am Halsausschnitt sicher zum grösseren Teil unter dem Gewand, so dass

die rauhe Behaarung durch den Stoff und an dessen Rändern zu spüren war. Das gleiche
legt sich für die Arme nahe. Praktisch mussten die Felle, wenn sie nicht verrutschen
sollten, durch Ärmel gedeckt und kaschiert werden, vielleicht ähnlich dem in Bildmaterial
bezeugten Fransensaum. Am sinnvollsten wäre es, mit einem langärmligen Kleid zu
rechnen, wie es auf SB-Abbildungen syrischer Tributträger vorkommt (H. Weippert, Art.
Kleidung, in: K. Galling, BRL 2(1977) 185-188), aber auch später sicher möglich ist, denn
«viele aus der MB- und SB-Zeit bekannten Kleidungsstücke lebten in der E-Zeit weiter»
(dies.,ebd. 187). Zumindest ist mit kurzen Ärmeln zu rechnen. Auch wenn der Vorgang als

solcher fiktiv ist. muss er technisch vorstellbar und unmittelbar einleuchtend sein.



332 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

der historiographischen Konzeption, also einer Geschichtsschreibung51, die
die Vorgeschichte Israels als Familiengeschichte vorführt. In ihr spielen
Frauen gerade wegen ihrer juristischen Narrenfreiheit eine entscheidende
Rolle.52 Durch sie kann ins Werk gesetzt werden, wozu die Väter als Patriarchen

in all ihrer rollenspezifischen Macht gerade nicht die Vollmacht gehabt
hätten: Die Kontingenz des göttlichen Eingreifens in die Geschichte, die
Gesetzmässigkeiten durchbricht und das Unwahrscheinliche wahr werden
lässt. Denn so hat Israel rückblickend seine Geschichte gesehen, geglaubt
und bezeugt.

IV

Die Darstellung der Vätergeschichte, d.h. der Vorgeschichte der
Existenz Israels im Land, als Müttergeschichte und Frauengeschichte scheint
auch über Gen 27 hinaus einer durchgehend literarisch ausgeformten
Schicht des Pentateuch eigen zu sein. Sie verbindet im Sinne einer Gesamt-

51 Gewiss ist die Anwendung des Begriffs der Geschichtsschreibung auf das AT oder
Teile von ihm nicht unproblematisch, insofern er von der Konzeption abendländischer
Geschichtsschreibung geprägt ist. «Das alttestamentliche Hebräisch besitzt keinen
Ausdruck für Geschichte» (R. Smend, Elemente alttestamentlichen Geschichtsdenkens
(1968), in: Ges. Stud. 1. Die Mitte des Alten Testaments, München 1986,160-185, das Zitat
184), aber doch auch mehr als nur «Elemente» eines «Geschichtsdenkens», wenn die durch
menschliches Handeln und göttliches Lenken gefüllten Tage der Vorzeit als Tage der
«Väter» geschildert werden, mit einer Metapher also, die eine übergreifende Einheit im
Sinne kontinuierlicher Entwicklung schildert. «Reconstructing history means to narrate it;
therefore the richness of biblical narratives about the past is by itself sufficient proof of
genuine historical activity.» (J. Licht, Biblical Historicism. in: History, Historiography and

Interpretation. Studies in biblical and cuneiform literatures, ed. H. Tadmor-M. Weinfeld,
Jerusalem 1986, 107-120, Zit 108). Der biblische Schriftsteller versucht wie jeder
Geschichtsschreiber, die ihm vorliegenden Kenntnisse und Quellen in einer ihm selbst plausiblen,

d. h. stimmigen Erzählung zu verarbeiten, und d.h. zu rekonstruieren. Die aus

moderner Sicht unhistorische, weil nicht kritisch abwägende, sondern kombinierende
Quellenverarbeitung hat er mit klassischen antiken Historikern gemeinsam.

52 So v. a. auch in Gen 38, wo das Ausspielen der Schwächeposition der Frau im
patriarchalen Gefüge als letztlich entscheidende Stärke der Handlungsfreiheit auf die
Spitze getrieben wird, und in Ex 2,1-10, wo die Einführung der Tochter Pharaos die

Möglichkeit bietet, Mose an den ägyptischen Hof zu bringen und so seinen ägyptischen
Namen zu motivieren, obwohl die Bedrohung durch den Pharao für die Exoduserzählung
konstitutiv ist. Als weitere Beispiele könnte man Lots Töchter Gen 19,30ff. anführen und
vielleicht auch die Rolle der Frau, die nicht direkt das Verbot von Gen 2,17 gehört hat, in
der Paradiesgeschichte.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 333

konzeption die ihr vorliegenden Überlieferungen53 und stellt sie als

zusammenhängende Einheit dar. Insofern ist sie Geschichtsschreibung, die ihre
Gegenwart durch die Vergangenheit erklärt und rekonstruiert.54 Sie scheint
J- und E-Stücke zu umfassen und entspricht somit am ehesten, wenn die

Brüchigkeit der Zuordnung der E-Stücke im Sinne einer Preisgabe des

Elohisten als Erzählers55 ernstgenommen wird - dem klassischen Jahwisten.
Doch wäre es nicht sinnvoll, diese hier postulierte literarische Schicht nun
wiederum nach einem Element ihrer Darstellung zu benennen, wobei sich,
eher spielerisch, «M» als «Müttergeschichte» oder «F» als «Frauengeschichte»

anböte. Auch wäre es wohl voreilig, jedenfalls nicht beweisbar, als

Verfasserin eine Frau anzunehmen.56 Über Verfasserpersönlichkeiten wie
auch über konkret zu fassende Tradentenkreise wissen wir nach wie vor
nichts.

Schritte zur historischen und geistesgeschichtlichen Einordnung müssten

von verschiedenen Ansätzen her erfolgen. Ganz allgemein setzen die

Frauenerzählungen, vor allem der Rebekkakomplex (auch Gen 24), durch den

möglicherweise überhaupt erst Isaak zwischen Jakob und Abraham
integriert wird, den Abschluss der Vätersagenkreise als solcher voraus und
verknüpfen sie im Rahmen der Familiengeschichte.57

Überlieferungsgeschichtlich repräsentieren sie eine deutlich jüngere Stufe

als die noch mündlich zu denkende Sagentradition. So wird z.B. der ältere

Typ der Trennungssage58 hier durch den Bruderzwist und seine Lösung durch
mütterliches Eingreifen ersetzt. Datierungsansätze könnten sich ergeben,
wenn es gelänge, die hier vorausgesetzte patriarchale Familie mit durch

53 Seien diese nun «mündlich» oder «schriftlich» zu denken, oder besser gesagt, als

geprägte Texte (wie z.B. Stammessprüche), als formbare Erzähltraditionen (wie z.B.
Stammessagen) oder als überkommene Einzelelemente wie Wortspiele ('dm - Edom),
Namen oder historische Einzelnachrichten (z.B. das höhere Alter des edomitischen
Königtums gegenüber dem israelitischen).

54 J. Licht, a. a. 0.118: «The past explains the present.»
55 P. Volz - W. Rudolph, Der Elohist als Erzähler. Ein Irrweg der Pentateuchkritik? An

der Genesis erläutert BZAW 63 (1933).
56 R.E. Friedmann, Who wrote the Bible? New York 1987, rechnet damit, dass die urn

800 im Südreich entstandene Quelle J von einer Frau geschrieben worden sei.
57 Vielleicht wird erst dadurch überhaupt Isaak als Zwischenglied zwischen Abraham

und Jakob integriert und somit das Bild der dreigliedrigen Väterzeit einer Trias der in
direkter Generationenfolge einander ablösenden Patriarchen durch diese literarisch konzipierte

Gesamtschau erst geschaffen.
58 H. Donner, Geschichte Israels 1, 58, nennt als Trennungssagen, «die alle darauf

hinauslaufen, dass sich einer der Erzväter von einem Verwandten trennt», Gen 13

(Abraham/Lot); 31 (Jakob/Laban); 33, 1-16 (Jakob/Esau) und fährt fort: «Auf derselben Linie
liegen, ohne Trennungssagen zu sein: Gen 19,30-38 J ...; 25,27-34 und 27,1-45 J».



334 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

Erstgeburt bestimmter Führungsrolle und Erbrecht durch väterliche Verfügung

zeitlich genau einzukreisen. Mehr als solche grobmaschigen Raster
könnten vielleicht Kleinigkeiten wie das anscheinend langärmelige
Feiertagskleid, die Jagdgeräte, die differenzierte Kochkunst und die Trennung
der Wohnbereiche von Frau und Mann für die Datierung hergeben. Schliesslich

ist auch die Gleichsetzung von Esau, Edom und (Gebirge) Seïr von
Belang, ferner die für Israel und Edom vorausgesetzte Staatenbildung und,
wenn man V. 40b für ursprünglich hält, auch Edoms erneute Unabhängigkeit.59

Doch all dies sind über den vorliegenden Zusammenhang hinausführende

Erwägungen. Hier sollte lediglich auf die erzähltechnische Funktion
der Initiative der Mütter in der Vätergeschichte hingewiesen werden.

Die entscheidende Rolle der Frauen in diesen Erzählungen entspringt
weder einer grundsätzlichen Kritik am Patriarchat, das sie ganz selbstverständlich

voraussetzen, noch spiegelt sie im Sinne historischer Faktizität eine

vorpatriarchale Stufe der Ur- oder Vorgeschichte Israels, sondern sie ist ein
historiographischer Kunstgriff im besten Sinne des Wortes: Die Erzählkunst,

die die vielen kleinen und grossen Gegebenheiten der Geschichte

Israels, seiner Sicht der eigenen Vorgeschichte, des Väterglaubens und der

Erfahrung wunderbarer, unverhersehbarer Wendungen, aufnimmt, verwebt
in durchstrukturierter Kunstprosa all diese Fäden zu dem bunten, vielfädi-

gen, engmaschig sich zum schönen Bild vereinenden Gewebe, in dem wir die

Vätergeschichte als Familiengeschichte vor uns sehen.

In ihr kommt den Frauen eine die S achzwänge durchbrechende Freiheit
zu, durch die - auch - Gott handelt. Weil die Vätergeschichte durchzogen ist
von dem einen roten Faden der herausgreifenden, unerwartet berufenden
und segnenden Zusage Gottes, darum sind die Vätergeschichten in dieser

Darstellung zu einem grossen Teil Müttergeschichten. Gen 27 gehört in den
Rahmen der Müttergeschichte Israels.

Ina Willi-Plein, Basel

59 «Erst unter Josaphats Nachfolger Joram erstritten sich die Edomiter die Unabhängigkeit

unter einem eigenen König (II Reg 8, 20-22). Wahrscheinlich war dies die Geburtsstunde

des edomitischen Einheitsstaats» (M. Weippert, TRE 6,294). Dann wäre terminus

post quem für die Erzählung die Zeit um ca. 850 v. Chr.


	Genesis 27 als Rebekkageschichte : zu einem historiographischen Kunstgriff der biblischen Vätergeschichten

