Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 4

Artikel: Genesis 27 als Rebekkageschichte : zu einem historiographischen
Kunstgriff der biblischen Vatergeschichten

Autor: Willi-Plein, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878242

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Genesis 27 als Rebekkageschichte

Zu einem historiographischen Kunstgriff der biblischen
Vitergeschichten®

I

Gen 27 gehort in den Rahmen der Vitergeschichte Israels. Diese ist in
den von den Patriachen Abraham, Isaak und Jakob handelnden Erzihlzu-
sammenhingen der Genesis ab Gen 12 iiberliefert. Vor jeder Einzelexegese
bedingt der zeitliche, riumliche und vor allem geistesgeschichtliche Abstand
die Notwendigkeit, die Art und Fragestellung des exegetischen Zuganges zu
kldren. In bezug auf die Vitergeschichten wirft die historisch-kritische Exe-
gese verschiedenartige Fragen auf:

1. Die Frage nach der tatséchlichen Vorgeschichte der Texte, die nur mehr
hypothetisch erschlossen werden kann, als Frage nach den historischen Fakten.
Die Vitererzihlungen werden hierbei als Quellen fiir die Geschichte der «Vi-
terzeit» betrachtet — als literarische Quellen, die, da sie viel spéter Gestalt
gewannen, nicht Primérquellen sind und somit nur bedingt Aufschluss iiber die
den Erzdhlungen zugrundeliegenden historischen Verhiéltnisse geben. Dabei
sind wiederum zwei Ebenen zu unterscheiden: Dass tiberhaupt Vitergeschich-
ten erzihlt werden, lésst erschliessen, dass eine Vorstufe der Geschichte Israels
eine nomadisch geprigte Gesellschaft' war. Die Darstellung der Familienge-
schichte erlaubt zudem Riickschliisse auf die sozialen Bedingungen und
Lebensgewohnheiten des Erzihlers, d. h. auf den historischen Ort? des Tex-
tes. In Gen 27 ist eine patriarchale Gesellschaft vorausgesetzt.

2. Die Frage der Form- und Traditionsgeschichte gilt der Uberlieferung —
z.B. in verschiedenen Sagenkreisen — und ihren Gesetzmaissigkeiten, die
den uns schriftlich vorliegenden Erzéhlungen vorausging bzw. ihre Ausbil-
dung bestimmte. Hier sind die Kristallisationskerne der Sagenstoffe, seien

* Offentliche Habilitationsvorlesung, gehalten am 23. Juni 1989 in Basel.

! Ob eher von «Kulturlandnomaden» (H. Donner, Geschichte des Volkes Israel und
seiner Nachbarn in Grundziigen, 1(1984) 77 u.6.) oder Halbnomaden bzw. «Halbbedui-
nen» (z.B. W. Thiel, Die soziale Entwicklung Israels in vorstaatlicher Zeit, Neukirchen
1980, 19) gesprochen werden sollte, braucht hier nicht gekldart zu werden. Jedenfalls ist
auch am Wert der biblischen Uberlieferungen fiir die historische Forschung festzuhalten,
weil «... dem Materiale mit historischen Methoden mehr geschichtliche Einsichten abzuge-
winnen sind, als man zunichst erwarten sollte.» (H. Donner, GI 1,73).

? Vgl. zu diesem Begriff H. Barth-O. H. Steck, Exegese des Alten Testaments. Leitfa-
den der Methodik, Neukirchen *1987, v. a. 93 ff.



316 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

es Personen wie Isaak, Jakob, oder vor allem Orte wie z.B. Beerseba,
aufschlussreich, ausserdem auch die — vorwiegend miindlich zu denkenden —
Gattungen, in denen die Tradition weitergegeben wurde.

3. Die Frage der Uberlieferungsgeschichte, also des Zusammenwachsens
einzelner Traditionen oder Uberlieferungskomplexe — Sagenkreise oder
Grundthemen wie Urgeschichte, Vitersagen, Exodusiiberlieferungen,
Richterzeit-Geschichten — zu grosseren Zusammenhéngen versucht, den
Weg bis hin zu den in der Bibel vorliegenden Erzédhlwerken, «Biichern» und
— als Redaktionsgeschichte — ihrer Gesamtredaktion nachzuzeichnen.

Irgendwo im Laufe von Traditions- oder Uberlieferungsgeschichte ist der
Ubergang von miindlicher zu schriftlicher Tradition anzusetzen. In diesen
Zusammenhang gehort vor allem auch die sogenannte® Quellenscheidung,
d.h. die Identifizierung und Klassifizierung der in den biblischen Biichern,
hier im Pentateuch, verarbeiteten, redaktionell zu einer sekundiren Ge-
samteinheit verflochtenen Erzéhlstringe, deren jeder bereits fiir sich litera-
rischen Charakter hatte, jedenfalls wenn man im grossen und ganzen immer
noch der klassischen Theorie der Pentateuchquellen® folgt.

Keine der bisher genannten Fragestellungen lésst sich losgeldst von den
anderen beantworten. Insbesondere die Literargeschichte als Geschichte
und Nachgeschichte formulierter Texte kann nicht ohne bewusste oder un-
bewusste Zuhilfenahme einer literaturwissenschaftlichen Theorie® geklért

* Dabei wire durchaus zu fragen, inwiefern bei der Bestimmung der grossen Erzihl-
strdnge des Pentateuch tiberhaupt von «Quellen» zu sprechen sei.

* Darunter wird hier die klassische Ausformung der neueren Urkundenhypothese nach
Graf-Kuenen-Wellhausen verstanden, vgl. die informative Zusammenfassung bei R.
Smend, Die Entstehung des Alten Testaments, ThWiss 1(1978) 55f.

3 Neuerdings — v. a. seit den 70-er Jahren — ist nicht nur die Debatte um die Pentateuch-
quellen entscheidend belebt worden (vgl. die Zusammenfassung bei R. Rendtorff, Das
Alte Testament. Eine Einfiithrung, Neukirchen 1983, v. a. 166-174). Die von R. Rendtorff,
Das iiberlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch, BZAW 147 (1976), gewiinschte -
Untersuchung der «Kompositionsgeschichte» wird in bezug auf die Vitergeschichte detail-
liert durchgefiithrt durch E. Blum, Die Komposition der Vitergeschichte, WMANT 57
(1984). Neue Impulse gehen von einem metakritischen Interesse an der «Endgestalt» der
biblischen Texte aus, vgl. etwa D.J. A. Clines, The Theme of the Pentateuch, JSOT Suppl
Ser. 10 (1978). Anstosse in diese Richtung gab vom strukturalistischen Ansatz her im
deutschsprachigen Raum v. a. das Buch von W. Richter, Exegese als Literaturwissenschaft.
Entwurf einer alttestamentlichen Literaturtheorie und Methodologie, Gottingen 1971. —
Im Sinne der ganzheitlichen «Werkinterpretation» verdienen die Anregungen zur «totalen
Interpretation» von M. Weiss, The Bible from within. The Method of total Interpretation,
Jerusalem 1984, noch mehr Beachtung. —Auf die «Grenzen der Literarkritik im AT»
machte bereits 1962 H. J. Stoebe in ThZ 18 (1962) 385400 (jetzt in: Geschichte, Schicksal,
Schuld und Glaube, BBB 72, 1989, 289-304) aufmerksam.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 317

werden, die die Identifizierung literarischer Einheiten und ihrer Aussagen
tiberhaupt erst ermoéglicht. Damit stellt sich

4. die Frage der literarischen Konzeption der fertigen, uns vorliegenden
Texteinheiten, mogen sie nun auf einen einzigen Autor oder das Zusammen-
wirken verschiedener «Hénde» zuriickzufiihren sein. Nur bei einer die
sprachliche Form eines Textes erschliessenden Fragestellung kann die exe-
getische Arbeit als Philologie sozusagen auf einer metakritischen Stufe die
Erzéhlung als solche wiirdigen, ja {iberhaupt zu Worte kommen lassen. Der /
die Exeget(in) wird zwar so nicht gleichzeitig mit den urspriinglichen Hérern
oder Lesern einer Erzéhlung, aber er oder sie versucht doch, dem unvermit-
telten Horerlebnis nachzuspiiren, indem sie die sprachliche Form des Textes
ohne vorausgehende Konzeption von seinem Inhalt zu Worte kommen l&sst
und so in einem bewussten Prozess nachzuvollziehen trachtet, was die Pri-
marhorer selbstverstindlich und unwillkiirlich taten,® ndmlich vom Erzihl-
vorgang zur Erzihlabsicht gefiihrt zu werden, und das heisst, von der Spra-
che zur Sache, von der «Form» zum «Inhalt».’

II

In bezug auf Gen 27 darf im Sinne einer Arbeitshypothese, die sich auf
einen relativ breiten Konsens der Forschung zu stiitzen vermag, vorausge-
setzt werden, dass ein literarisch einheitlicher Text vorliegt.® Er ist im Zu-
sammenhang mit dem Vorangehenden — also Gen 25 —und dem Folgenden -

¢ «Die Philologie erfiillt diese Informationsaufgabe, durch die wir das Werk nicht in
einer akademischen Lektiire austrocknen, sondern die Bedingungen seiner Neuheit, unter
denen es entstanden war, wiederfinden ...»: U. Eco, Einfiihrung in die Semiotik (iibers. J.
Trabant), UTB 105 (1972) 191.

’ Diese Formulierung ist bewusst unbestimmt gehalten, indem sie darauf Bezug nimmt,
was ein durchschnittlicher Leser als den «Inhalt» eines Textes bezeichnet, nimlich den
«wirklich» dahinter stehenden Sachverhalt. Der Inhalt im Sinne der Botschaft des Textes
ist von der Form nicht trennbar, wenngleich es auch fiir die strukturalistische Textinterpre-
tation unumkehrbare Schritte der Erarbeitung der Form gibt (W. Richter, Exegese ...). —
Historisch-kritische Exegese ist in dem Masse, wie sie «historische», also am Sachverhalt
orientierte und bereits auch iiber ihn informierte Wissenschaft ist, in der Gefahr, dass sie
«nicht auf der Grundlage der vom Sender angenommenen Kenntnisse» vorgeht, «<sondern
auf der Grundlage von eigenen Kenntnissen, die wir »wirkliche« nennen.» (U. Eco, UTB
105, 191). Einen weiteren Aspekt des Problems zeigt der von H. Barth-O.H. Steck,
Exegese ... v.a. 2. 101 verwandte Terminus «Sinn», vgl. 2: «... wissenschaftliche Exegese ...
beschrankt ... sich auf die Bestimmung des urspriinglichen Sinnes innerhalb des alttesta-
mentlichen Uberlieferungsbereiches.»

® Vgl. hierzu C. Westermann, Genesis, BK I/2 (Neukirchen 1981) 531.



318 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

der Jakobgeschichte ab Gen 18 — konzipiert.” Wir miissen die Geburtsge-
schichte (25,21-26) von Esau und Jakob mit dem Geburtsorakel (25,23),
«der Grosse wird dem Kleinen dienen», sowie die Erzihlung'’ vom Verkauf
des Erstgeburtsrechs (25,27-34) kennen, um die Spannung von Gen 27 zu
verstehen. Sie beruht nicht auf der traditionsgeschichtlichen Vorstufe der
auf dem Wortspiel ’dm — Edom — «rot» aufbauenden Stammessage' und erst
recht nicht auf der historischen Grundgegebenheit des Bruder-, ja Zwillings-
verhiltnisses zwischen Jakob/Israel und Edom™ und der Prioritit Edoms in
bezug auf eine der Landnahme folgende Staatenbildung,” sondern auf der
geschilderten Familiensituation, in die alle diese Voraussetzungen bereits
transponiert sind. Die Spannung der Erzihlung in ihrer vorliegenden Form
ergibt sich ndmlich aus dem Widerstreit zwischen Geburtsorakel und Ge-
burtsvorgang, zwischen sich in beidem aussprechendem hintergriindigem
miitterlichen Wissen um die Charaktere der beiden Kinder und dem vorder-
griindig motivierten (V. 28) Stolz des Vaters auf den Erstgeborenen und
schliesslich zwischen der natiirlichen Erstgeburtsstellung des Alteren und
dem erworbenen Erstgeburtswillen des Jiingeren. Tatséchlich ldsst ja die
Exposition der Erzéhlung keinen Zweifel, dass der Jiingere der fiir die
«Erstgeburt», und das heisst nach dem Erzihlzusammenhang, fiir die patri-

 C. Westermann, a. a. O. 530, weist zwar darauf hin, dass «man bei der Auslegung den
grosseren Zusammenhang Gen 25-33 beriicksichtigen» muss, nimmt aber an, dass «Gn 27
eine urspriinglich miindliche, selbstindige Einzelerzdhlung» sei, d.h. wohl, dass der Gen
27 zugrundeliegende Stoff eine miindliche Vorstufe der Erzihlung durchlaufen haben soll.
Um diese Fragestellung geht es hier jetzt nicht.

1 D h. nicht nur ihr Motiv, sondern auch ihre formale Durchfiihrung, etwa die Schilde-
rung der Gefiihle der Eltern V. 271f.

' Vgl. dazu auch E. Blum (Anm. 5) 86.

12 M. Weippert bemerkt in seinem zum Thema «Edom und Israel» unentbehrlichen
Artikel in TRE 6(1982) 291-299, auf S. 297 zu diesem seltsam engen Bruderverhiltnis (vgl.
Num 20,14; Dtn 23,8), der historische Ansatzpunkt dieses Bewusstseins sei «schwer
festzustellen ..., doch diirfte er am ehesten in der gemeinsamen Vorgeschichte von Bevol-
kerungsgruppen zu suchen sein, die in Edom bzw. Israel (Juda?) aufgegangen sind.»

B Innerbiblisch zur edomitischen Konigsliste bezeugt in Gen 36, 31; vgl. zur Friihzeit
M. Weippert, a.a. O. 293f. und insgesamt zum Thema: Ders., Edom. Studien und Mate-
rialien zur Geschichte der Edomiter auf Grund schriftlicher und archdologischer Quellen,
Habil. Tiibingen 1971.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 319

archale Fithrungsrolle," Geeignetere ist: Er ist es, der als «integrer Mann»®
in Zelten sitzt (25,27), d. h. doch wohl, die soziale Kommunikation und die
Planung fiir die Sippe wahrnimmt, wihrend der Bruder jagend durch die
Steppe zieht', und er ist es, der — zugegebenermassen zunichst unbefugt —
fiir die Zukunft plant (25,31), wihrend der Altere ein ungebundenes Leben
fiihrt (25,32) und dem ganzen Vorgang des Verkaufs der Erstgeburt samt
seiner juristisch wirksamen Beeidung keine Bedeutung beimisst (25, 34).

Die dusserste Schiirfe der die Erzéhlung durchziehenden Spannung ergibt
sich aber aus der Charakterisierung des Geburtsorakels als JHWH-Wort."”
Implizit wird dieses dem beabsichtigten Erstgeburtssegen entgegengestellt,
wenn Rebekka (27,7) in der Wiedergabe des von Isaak erlauschten «damit
ich dich segne» ein «vor JHWH>» hinzufiigt. Nun geht es also darum, wie sich
das JHWH-Wort erfiillt, erfiillen kann, da es sich doch erfiillen muss. Dem-
entsprechend wird in der Segenseinleitung ausdriicklich der Gottesname
wieder aufgenommen (27,27: «das Gefilde, das JHWH gesegnet hat»),
obwohl im folgenden (traditionellen?) Segensspruch von «Gott» (ha-
*lohim) die Rede ist. Im Segenswort an Jakob hat sich also potentiell bereits
das Geburtsorakel als JHWH-Wort erwiesen und bewihrt. Im Zwillingsse-
gen fiir Esau (V. 39b.40) braucht darum der Gottesname nicht mehr aufzu-
tauchen, denn der Esausegen ist ganz auf den Jakobsegen bezogen und
zitiert ihn in parallelem Aufbau.

«Schau den Geruch meines Sohnes — wie der Geruch eines Gefildes, das
JHWH gesegnet hat:

" Dies entspricht einer nichtbeduinischen, teilweise oder ganz sesshaften Lebensweise:
«Ein ausgeprigtes Erstgeburtsrecht existiert bei den Beduinen nicht »(W. Thiel, (Anm. 1),
13). Wenn nach der Anlage der Erzihlung und dem Wortlaut des Segens mit dem Erstge-
burtssegen die Stellung des Chefs in einem iiber die Kernfamilie eines Vaters, seiner
Frau(en) und unverheirateten Kinder hinausgehenden Familienverband, der verheiratete
Briider umfassen kann, vergeben wird, so setzt die Erzdhlung deutlich die Verhiltnisse
nach der Landnahme voraus; denn mit «zunehmender Sesshaftigkeit wird die patriarchali-
sche Stellung des Vaters zu einer monarchischen Position ausgebaut. Die neuen wirtschaft-
lichen Bedingungen fordern das Zusammenleben in einer Grossfamilie und die Verfesti-
gung der eigentumsrechtlichen Verhiltnisse.» (W. Thiel, ebd. 14).

5 Vgl. dazu E. Blum (Anm. 5) 131 mit Anm. 46.

16 Der Unterschied ist also durchaus als Schilderung bestimmter Charaktere und nicht
als Gegeniiberstellung von Hirten und Jagern zu verstehen (E. Blum (Anm. 5)75), auch
wenn Esau als typischer Jéger geschildert wird, der laufend sein Leben aufs Spiel setzt (25,
32 nach dem bei B. Jacob, Das erste Buch der Tora. Genesis, 1934, 546 mitgeteilten
Textverstindnis des Ibn Ezra und R. Samuel ben Meir (um 1100)).

7 Gen 25,23: Ist damit das in der Form wohl vorgegebene Wort auf einem von der
Prophetie geprigten Hintergrund zu hoéren?



320 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

Und Gott wird/moge dir geben vom Tau des Himmels und vom Fetten der
Erde, und vielfaltig Korn und Most.»

Ein Segenswort, das durch den Geruch der Kleider Esaus assoziativ
ausgelost wird, aber mit der Formel von Tau und fetter Erde wohl auch
geprégtes Spruchgut verwendet. So wird denn auch diese Formel — und nur
sie — im Segen fiir den zweiten Sohn wiederholt, wenn auch in anderer
syntaktischer Struktur und nach der Einleitung durch hinné «siehe», die eher
auf Neues, nicht Erwartetes' weist und so einen Gegensatz zur sinnlichen
Assoziationsverkniipfung des ersten Segens bekundet: «Siehe, vom Fetten
der Erde her wird dein Wohnsitz sein und vom Tau des Himmels von oben.»

Keine Fiille von Korn und Most, keine Assoziation an den Geruch des
Feldes, aber doch, nur chiastisch umgestellt, Fetterde und Tau.

Nun ist es allerdings in der neueren exegetischen Literatur und davon
abhiingig bereits auch in den neueren Bibeliibersetzungen” iiblich, das zwei-
te Segenswort, genauer gesagt, die Prédposition min «von weg», anders zu
iibersetzen und aus dem den ersten zitierenden zweiten Segen einen Fluch®
zu machen: «ohne Fettigkeit der Erde und ohne Tau des Himmels von oben
her».

Kann diese Auffassung sprachlich begriindet werden? —In V. 39b handelt
es sich trotz der Verbform jijh* um den Typus: «Nominalsatz mit prépositio-
nalen Wendungen im Priadikat». Die normale Wortfolge wire Subjekt —
prap. Wendung, wihrend die umgekehrte Wortstellung (p.W. — S.) «den

8 ' W. Richter, Grundlagen einer althebriischen Grammatik 3, ATSAT 13(1980), 206:
«Das Satz-Deiktikon hebt den von ihm eingeleiteten Satz hervor. Besonders w’=hinni
betont dabei einen Satz in einer Satzreihe.»

19 Vgl. als pars pro toto sogar: Nova Vulgata Bibliorum Sacrorum editio ... auctoritate
Joannis Pauli PP. Il promulgata *1986(=1979): «Ecce procul a pinguedine terrae ... et procul
a rore caeli ...» gegeniiber: «in pinguedine terrae et in rore caeli desuper erit benedictio tua»
(Biblia Sacra iuxta Vulgatam Versionem adi. B. Fischer OSB ... rec. et brevi apparatu
instruxit R. Weber OSB. 1, Stuttgart *1975, 40) und &md Tijg mémTOg TG Yiis EoTan 1
®natoixNoic oov xal Ao Tijs dpdoov ... in LXX (Septuaginta. Vetus Testamentum Graecum
auct. Ac. Sc. Gottingensis 1. Genesis, ed. J. W. Wevers, Gottingen 1974, 266 z. St.)

2 S0 auch E. Blum (Anm. 5) 82: «mit seinem verzweifelten Insistieren auf einem Segen
... hat schliesslich auch Esau »Erfolg«, doch nur so, dass Isaak ihm einen <Segen> gibt, der
genau besehen einem Fluch gleichkommt.»

' E. Jenni, Lehrbuch der Hebriischen Sprache des Alten Testaments. Basel 1978,
§ 7.3.1.4 (82). Das Verbum Ajh soll hier das zeitliche Verhiltnis zum Sprechenden verdeut-
lichen, d.h. den NS. verzeiten. Obwohl also i.a. «Sétze mit Ajh ... definitionsgemiss zu
den Verbalsitzen» gerechnet werden (E. Jenni, ebd. 81), muss hier von einem NS. gespro-
chen werden, vgl. auch W. Richter, Grundlagen ... 3, § 4.2.3.1 (228): «<HYY kann jede
NS-Art verbalisieren.» Auch fiir einen Verbalsatz wire iibrigens die Vorwegnahme eines
Prip.-Ausdrucks eher ungewohnlich und wiirde dessen Inhalt hervorheben.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 321

Inhalt des Pridikats einem anderen Inhalt gegeniiberzustellen»* scheint.
Dieser «andere Inhalt» wire nach der heute géngigen Auffassung der Inhalt
des ersten, des von Jakob empfangenen Segens. Das hiesse aber, dass das
gleiche Satzinventar je einander entgegengesetzte Inhalte wiedergeben wiir-
de. Diese Annahme ist unwahrscheinlich. Die Wiederholung des Ausdrucks
vergegenwirtigt im Munde Isaaks bzw. des Erzéhlers und somit auch fiir
seine Horer den Jakobsegen, nicht jedoch fiir Esau. Fiir den Esau innerhalb
der Erzdhlung ist dieser Teil des Segens iiberhaupt nicht negativ horbar;
seine quasi negative Bedeutung ergibt sich erst aus dem Vergleich beider
Segensworte und der Feststellung, was im zweiten Segen nicht gesagt wird,
aber nicht aus dem Wortlaut.

Die Préposition min «von weg» hat eine direktionale Grundbedeutung
«von her, von weg» und heisst nicht «ohne», was eine statische Grundbedeu-
tung «Abstand von» voraussetzen wiirde. Von allen im Worterbuch? fiir die
Bedeutung «ohne» genannten Belegen halten nur Hi 21, 9; 28,4 und Jer 48,2
einer ersten Nachpriifung stand, doch ergibt sich die «privative» Bedeutung
«ohne» dort jeweils aus dem Bezugswort (in Hi 28,4 und Jer 48,2 ein Verb,
in Hi 21,9 ein pradikatives Nomen). Dieser Befund deckt sich mit dem von
E. Jenni* in bezug auf die zeitliche Verwendung der Préposition mitgeteil-
ten: «Die Sonderbedeutung «<m Abstand von> kommt nur dann zustande,
wenn das der Priposition vorgeordnete Nomen oder Verbum bereits das
Bedeutungselement des Abstandes in sich enthilt, z.B. rahog min, <ern
vom>.« Ein solches vorgeordnetes Nomen oder Verb fehlt aber an unserer
Stelle.

Wir miissen also annehmen, dass bei unvoreingenommenem Horen, wie
der Erzihler es zumindest fiir Esau, der den ersten Segen nicht gehort hat,
intendiert, das min nur direktional, d. h. «von einem bestimmten Ausgangs-
punkt her» verstanden werden kann. Auch so bleibt die syntaktische Struk-
tur noch schwierig; sie muss es bleiben, weil die nur im Kontext des ersten
Segens urspriingliche Formulierung im zweiten Segen zitiert werden muss.
Beide Sitze aber sind Segen und sollen es sein. Der modernen Auffassung,
hier gehe es um eine Alternative von Segen und Fluch, widerspricht der
Duktus der Erzihlung und vor allem das Stilmittel der rhetorischen Frage
Esaus (V. 38): «Hast du denn nur einen Segen, mein Vater?» — Die Fortset-

22 E. Jenni, Lehrbuch § 7.3.1.4.

# Hebriisches und Aramiisches Lexikon zum Alten Testament (=HAL), v. L. Koeh-
ler-W. Baumgartner, 3. A. neu bearb. v. W. Baumgartner ... hg. v. B. Hartmann, Ph.
Reymond und J.J. Stamm. II (Leiden 1974) 566, 7b.9.

# E. Jenni, Die Priposition min in zeitlicher Verwendung bei Deuterojesaja, in: FS C.
Westermann 70 (Gottingen 1980) 288-301; die zitierte Stelle 297.



322 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

zung, «segne mich, auch mich, mein Vater!», ldsst keinen Zweifel daran,
dass es sich um eine rhetorische Frage® handelt, deren Antwort mithin als
selbstverstindlich vorausgesetzt wird: Nein, er hat mehrere Segen.*

Sprachlich und stilistisch 14sst sich also die Annahme, der Vater wiirde
dem zweiten Sohn ausdriicklich einen wiisten Wohnsitz*’ «ohne» fette Erde
und Tau zusagen und ihn — den geliebten Sohn! — de facto verfluchen, nicht
stiitzen, und sie ist auch immer wieder im Hinblick auf die tatsidchlichen
geographischen Verhiltnisse bezweifelt worden. Der biblische Erzéhler will
keinen tragischen Konflikt schildern, sondern in der Familienerzéhlung die
tatsdchliche Volksgeschichte motivieren.

Welcher «andere Inhalt» soll dann aber dem Préipositionsalausdruck
«vom Tau des Himmels» gegeniibergestellt werden? — Es kann nur der Inhalt
der beiden folgenden Sitze (und Prépositionalausdriicke) sein: «Und auf-
grund deines Schwertes wirst du leben, und aber deinem Bruder musst du
dienen!»

Nur in seinem ersten Teil konnte der zweite Segen den ersten zitieren.
Der zweite Teil (V. 29) des Segenswortes an den zuerst erschienenen Sohn
tibertrug diesem die patriarchale Fiihrungsrolle.

% Zur rhetorischen Frage als «immutatio syntactica», also Anderung der Satzart, indem
der Aussagesatz in einen Fragesatz verwandelt wird, vgl. H. Lausberg, Elemente der
literarischen Rhetorik. Miinchen *1971, § 445,2 (145): «Die «rhetorische Frages ... peitscht
die Affekte durch die Evidenz der Unnoétigkeit der fragenden Formulierung auf.» — Dass es
die so definierte, d.h. im Sinne der ironia verstandene rhetorische Frage auch in hebréi-
ischen, biblischen Texten gibt, ergibt sich trotz etwas anderer Terminologie und Einteilung
auch aus den Fachbiichern zur hebriischen Syntax, vgl. C. Brockelmann, Hebr. Syntax,
Neukirchen 1956, § 53 (54): «Negative Zweifelsfragen, die eine positive Antwort hervorru-
fen sollen, konnen den Sinn einer Versicherung oder einer Aufforderung annehmen,
wihrend die durch eine Tatsachenfrage ausgeldste Unsicherheit in die Verneinung iiberge-
hen kann.» Letzteres ist hier der Fall, indem die durch 4 eingeleitete «Frage eine Vernei-
nung ausdriickt» (ders., ebd. § 54b).

% Dies wird auch in der auf den Jakobsegen Gen 49 zulaufenden Gesamtkonzeption
der JE-Vitergeschichten vorausgesetzt. Reizvoll wire die Frage, ob der Verfasser von Gen
27 die Josefsgeschichte — vielleicht vor ihrer Einarbeitung in den Pentateuch (vgl. H.
Donner, Die literarische Gestalt der at.lichen Josephsgeschichte, Sitzungsber. d. Heidelb.
A.d.W. phil. hist. KI. 2 (1976)) — mit dem Doppelsegen fiir Efraim und Manasse gekannt
hat.

7 Dagegen ist mit Recht immer wieder auch sachlich geltend gemacht worden, dass das
edomitische Gebiet keineswegs nur aus Steppe und Wiiste bestand, selbst wenn der Name
Se'ir «eventuell auf die Zwergbuschflora des steppen- und wiistenhaften Gebiets» anspielt
(M. Weippert, TRE 6, 291). M. Weippert, ebd. 292, rechnet fiir das Siedlungsgebiet der
Edomiter mit «einem vor allem durch die Hohe der jahrlichen Niederschlédge festgelegten
Streifen von ca. 10-25 km Breite».



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 323

«Volker mogen/werden dir dienen und Volkerstimme dir huldigen: Sei
ein Gebieter deinen Briidern, dass die huldigen die Sohne deiner Mutter!

Die dir Fluchenden — verflucht! Und die dich Segnenden — gesegnet!«

Auch Isaaks entsetzte Prosazusammenfassung in V. 37 ldsst erkennen,
dass es hier um die Position im Familienverband geht: «Ich habe ihn dir zum
Gebieter gesetzt, und alle seine Briider habe ich ihm zu Knechten gegeben.»
Da in der Erzéhlung nur ein Bruder, der geprellte Esau, vorhanden ist, darf
angenommen werden, dass formelhaft geprigte Sprache vorliegt®™, mit der
die Fithrungsrolle im Familienverband verliechen wurde.

Durch den viterlichen Segen® wird die Geburtswiirde also rechtsgiiltig
bestiitigt und begriindet eine reale und interessanterweise unwiderrufliche®
soziale Funktion. Durch die Vorschaltung der Einleitungszeile «Volker mo-
gen dir dienen...» hat der Erzdhler zudem die geschilderte Familiensituation
im Sinne seiner Gesamtkonzeption auf die in nuce hier angelegte Volkerge-
schichte, d.h. vor allem die Geschichte Israels in ihr, hin transparent ge-
macht. Diesem zweiten und eigentlich wichtigsten Teil des Segens, der nicht
nur das physische Leben zuspricht, sondern dariiber hinaus die soziale Rang-
ordnung verleiht, kann im zweiten Segen kein positives Pendant entspre-
chen. Es gibt nur eine Erstgeburt und auch nur eine Verleihung der patriar-
chalen Entscheidungsgewalt. V. 40 als Fortsetzung des zweiten Segens muss
darum auf eine andere Ebene ausweichen, um die Abhéngigkeit im Fami-
lienverband dennoch positiv einzufassen: «Und aufgrund deines Schwertes
wirst du leben» — eine stdndig bedrohte Existenz also, wenn auch anderer-
seits anzunehmen ist, dass auch dieses Wort fiir den antiken Hérer positiven

% C. Westermann, BK I/2 538: «Dieser Satz v. 29ba weist auf die Kimpfe zwischen den
Stimmen, der seltene imp. Ajh und gbjr, das nur hier und V. 27 (sic) vorkommt, auf eine
feste Priagung.»

¥ F. Horst, Segen und Segenshandlungen in der Bibel (1947) in: Gottes Recht. Studien
zum Recht im Alten Testament, ThBAT 12(1961) 188-202, betont den rechtlichen Aspekt
des Segens. «Eltern haben eine von Gott gesetzte familienrechtliche Gewaltstellung»
(201). Die Giiltigkeit der Zusage entspricht dem faktitiv-deklarativen Charakter des Pi’el
(E. Jenni, Das hebriische Pi’el. Syntaktisch-semasiologische Untersuchung einer Verbal-
form im AT, Ziirich 1968).

¥ Dies ist auch in der Josefsgeschichte vorausgesetzt (Gen 48, 17-19), wo ebenfalls
historische Entwicklungen durch die besonderen Umstédnde der Segenshandlung des Patri-
archen motiviert werden (I. Willi-Plein, Historiographische Aspekte der Josefsgeschichte.
Henoch 1 (1979) 305-331).



324 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

Klang haben konnte. Doch blieb die Einschrinkung: «Aber’ deinem Bru-
der musst du dienen.» Aber immerhin - fiir einen Mann der Art, wie Esau
geschildert wird (25,27; 27,3.41), ist die Zusage der ungebundenen, aber
auch ungesicherten Existenz eine positive Bestédtigung seiner Eigenart.

Nun geht allerdings in der Schlusszeile V. 40b — und zwar wohl in einer
Prosafortfiihrung des Segenstextes — auch die fiir Esau bittere Einschrin-
kung nochmals in ein zumindest konditionales Trostpflaster iiber: «Und
dann, sowie du dich regst, so wirst/magst du sein Joch von deinem Nacken
abschiitteln.»

Es ist ganz klar, dass der Erzéhler hier nicht mehr das individuelle Schick-
sal Esaus vor Augen hat, sondern das historische Verhéltnis zwischen Jakob/
Israel und Edom. Gerade deshalb ist es bemerkenswert, dass er auch diese
Mboglichkeit, mit der ja praktisch der unveridnderliche Segen doch noch
verdndert werden konnte, als vom Stammvater beider Volker vorgesehen
ins Auge fasst. Esau und Edom sind also nicht fiir alle Zeiten durch den
Jakob zuteil gewordenen Segen quasi gebunden, und das heisst umgekehrt,
dass sich Jakob/Israel nicht auf den Vitersegen wird berufen diirfen,* um
eine spétere Unterjochung Edoms fiir alle Zeiten zu postulieren. Der Erzih-
ler will nicht Anspriiche anmelden, sondern historische oder politische Ge-
gebenheiten erkldren. Sein Anliegen ist kein ideologisches, sondern ein
historiographisches.®

Es darf nun eine Zwischenbilanz gezogen werden, was sich aus der Ge-
geniiberstellung der beiden Segensspriiche fiir die Intention des Erzéhlers,
den von ihm gemeinten «Inhalt», ergibt:

1. Es gibt nicht nur einen Vatersegen. Diese Feststellung wird wichtig im
Blick auf das Gesamtkorpus der Vitererzihlungen® und den es abschlies-
senden Jakobsegen Gen 49.

2. Es gibt allerdings nur eine Erstgeburtswiirde. Die Erzéhlung setzt eine
patriarchale Gesellschaft voraus, in der das Erstgeburtsrecht in der Familie

1 W. Richter, Grundlagen ... (Anm. 18) 3 § 4.1 (210): «Die Nicht-Erststellung von P
wird durch die Absicht des Redenden bestimmt sein, das Gewicht der Erststellung einem
anderen Syntagma neben P mitzuteilen», d. h. die Erststellung eines anderen Satzteiles als
des verbalen Pradikats dient dessen Hervorhebung (vgl. auch C. Brockelmann, a.a.O.
§ 123a), die im Deutschen oft durch restriktives «aber» wiederzugeben ist.

2 B. Jacob (Anm. 16) 571 z.St.: «Es muss also etwas Wahres an der haggadischen
Erklarung sein (Onk., Ber.r.67,7, Targ.), dass es von dem Verhalten Jakobs abhéngen
wird ...; daher Raschi ...: <\Wenn du dich (mit Recht) zu beklagen haben wirst> (iiber
iibergrosse Hirte)».

#S. u. Anm. 51 zum Begriff der Geschichtsschreibung.

*S. 0. Anm. 26. Auch die Verkniipfung der Josefsgeschichte mit ihren Segenshandlun-
gen mit den JE-Vitererzdhlungen setzt diese Auffassung voraus.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 325

die Funktion des pater familias, des Chefs der Grossfamilie, mit sich bringt.*
Die Erstgeburtsfunktion wird zwar durch den Segen quasi charismatisch
weitergegeben, ist aber als Institution unverénderlich.

3. In der konsequenten Darstellung der Vorgeschichte Israels und seiner
Nachbarvolker in der Form einer Familiengeschichte wird durch die beiden
Segensworte und ihre erziihlerische Verumstindung die Atiologie des Vor-
machtanspruchs von Jakob/Israel iiber das doch eigentlich éltere*® Bruder-
volk Edom gegeben.

4. Im Zusatz V. 40b schliesslich® fasst der Erzihler die potentielle Ge-
fihrdung dieser soeben iiberzeugend in seine Konzeption der Geschichte
eingebetteten Vormachtstellung Jakobs ins Auge und blickt damit durch den
Rahmen der Familiengeschichte wieder auf die durch sie dargestellten histo-
risch-politischen Grossen.

I11

Gen 27 als literarischer Text setzt also den Abschluss der einzelnen
Viitertraditionen und ihr Zusammenwachsen zum Vitersystem der Abfolge
Abraham - Isaak — Jakob als Vorspiel der Geschichte Israels im Land
voraus; dariiberhinaus transponiert er auch konsequent und liickenlos alle
fiir diese Vorgeschichte relevanten Vorgénge in die Familiengeschichte. Was
ist damit eigentlich gewonnen?

Nicht nur Volksgeschichte, sondern Voélkergeschichte erscheint hier als
allerdings exemplarische Familiengeschichte,® in der sich der einzelne Ho-
rer, die einzelne Horerin wiederfinden kann. Wir empfinden in unmittelba-

¥ D.h. sie spiegelt nicht die Verhiltnisse der vorstaatlichen Viterzeit (s.0. Anm. 14)
und geht infolgedessen auch nicht auf eine alte Sagentradition zuriick, sondern ist Rekon-
struktionsversuch des biblischen Historikers.

3 Es ist historisch in bezug auf die Staatenbildung im Kulturland ilter, s.o. Anm. 13.

% Falls dieser nicht auch in bezug auf die Gesamterzéhlung, nicht nur in bezug auf den
poetischen Kernspruch, sekundér ist, was sich weder beweisen noch widerlegen lasst.

* In bezug auf die Menschheitsgeschichte entspricht dies durchaus der Urgeschichte
beiJ, zuerst im Briiderpaar Kain und Abel (vgl. T. Willi, Der Ort von Gen 4, 1-16 innerhalb
der althebriischen Geschichtsschreibung, in: I. L. Seeligmann-Jubilee-Volume, Jerusalem
1983, 99-113). Die bei P systematisierte, in den Chronikbiichern perfektionierte Durchge-
nealogisierung der Geschichte stellt ebenfalls Konstellationen der Welt-(nicht nur der
Volks-)Geschichte in Form von Familienbeziehungen dar. Es liegt also ein Denkmuster
vor, das die historische Konzeption zunehmend bestimmte, wenngleich Genealogien als
solche nicht ausschliesslich historiographischen Zielen dienen (R.R. Wilson, Genealogy
and History in the Biblical World. New Haven/London 1977, bes. 54).



326 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

rer Identifikation mit den Figuren der Erzdhlung deren Gedanken und
Handlungen mit und sollen sie mitempfinden. Hier liegt natiirlich auch eine
Gefahr. Wo man sich unmittelbar identifiziert, geht das historische Be-
wusstsein, das ja immer auch ein Bewusstsein der Distanz ist, verloren, vor
allem dann, wenn das metakritische ganzheitliche Horen die durch die
Erzéhltechnik gegebenen Hinweise iiberspringt und zum unkritischen Ein-
fithlen wird. Dann wird aus der Vergegenwirtigung eine Scheingegenwart.
Dann erst ergibt sich auch der moralisierende Anstoss am «Erschleichen des
Segens» und seine erbauliche Uberwindung durch die religiése oder psycho-
logische Uberhéhung der Personen.* Und doch bleibt es dann doch immer
eine unmogliche Familiensituation, in der die Eltern die Kinder bevorzugen,
der Sohn den Vater betriigt, die Frau den Mann hintergeht, die Blindheit des
Greises missbraucht wird und der geprellte Erbe Mordplidne gegen den
Bruder spinnt.

Losen wir uns aber aus dem Banne der scheinbaren Gegenwart dieses
Geschehens und nehmen wir den Text als erzéhlende Vergegenwirtigung
nicht in seinem von aller Form abstrahierten scheinbar faktischen Inhalt
ernst, sondern in seinem kunstvollen Ineinander von Inhalt und Form, und
das muss fiir die heutige Exegese vor allem heissen, in seiner Form, so
gewinnen die Dinge nochmals eine andere Dimension.

Es geht um den Segen. Die Wurzel brk «segnen» ist denn auch das das
Ganze durchziehende, strukturierende und motivierende Leitwort® (V. 4. 7.
10. 12. 19. 23. 25. 27 (2x). (29.) 30. 31. 33 (2x). 34. 35. 36 (2X). 38 (2x). 41
(2x). Daneben lassen sich weitere Leitworte feststellen. Vor allem féllt die
hiufige Apposition «Sein/ihr Sohn» zu den Namen Jakob und Esau auf. Es
wird damit gleichsam eingehdmmert, dass in bezug auf den Vater Esau «sein
Sohn» ist (V. 1. 5. 31. 37., bzw. in der Verwechslung gehéuft V. 18. 20. 21 (2X).

¥ Vgl. z.B. Die Bibel. Die Heilige Schrift des Alten und Neuen Bundes. Deutsche
Ausgabe mit den Erlduterungen der Jerusalemer Bibel, hg. D. Arenhoevel-A. Deissler-A.
Vogtle. Freiburg-Basel-Wien 1968, 44 Anm.z. St.: «Die hier berichtete Liige dient — im
Rahmen einer noch unvollkommenen Sittlichkeit — geheimnisvoll dem Wirken Gottes,
dessen freie Wahl Jakob dem Esau vorgezogen hat ...». Und zur psychologischen Losung
Ingeborg Kruse, Unter dem Schleier ein Lachen. Neue Frauengeschichten aus dem Alten
Testament, Stuttgart 1986, 57: «Sie musste stark und unbeugsam werden, damit sie gegen
thren Mann und ihren #ltesten Sohn kimpfen und siegen konnte — sie, eine Frau. ... Sie
hatte es in ihrem langen Leben auszuhalten gelernt, unverstanden zu sein.»

40 Zum «Leitwort» vgl. F. Rosenzweig, Das Formgeheimnis der biblischen Erzihlung
(1928) in: Kleinere Schriften, Berlin 1937, 167-181, v. a. 174f., sowie M. Buber, Leitwortstil
in der Erzihlung des Pentateuchs (1927), und ders., Das Leitwort und der Formtypus der
Rede (1935), in: M. Buber-F. Rosenzweig, Die Schrift und ihre Verdeutschung, Berlin
1936, 211-238 und 262-275.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 327

24. 25. 26. 27), «ihr Sohn» aber, der der Mutter, Jakob (V. 8. 13. 17. 43),
obwohl doch beide nicht nur die S6hne eines Vaters, sondern auch einer
Mutter sind, wie durch die Zusidtze «ihr grosser» bzw. «ihr kleiner Sohn»
betont wird (V. 15. 42).

Dass der Vater «seinen grossen Sohn» (V. 1), also den Alteren, mit dem
Erstgeburtssegen bedenken will, ist selbstverstandlich. Dass aber die Mutter
eben diese Erstgeburtsstellung aufgrund ihres andersgearteten miitterlichen
Wissens dem Jiingeren zugedacht hat, deutet den Grundkonflikt an, den die
Erzdhlung zu 16sen hat. Formal wird dies durch die Struktur der Erzdhlung
deutlich: V. 1-4 schildern in selbstverstdndlich einander folgenden Narrati-
ven die Vorbereitung zur Segenshandlung, in die parenthetisch V. 5a einge-
schoben wird: «Und Rebekka aber horte es, als Isaak zu Esau, seinem Sohn,
redete»*’; doch unberiihrt von diesem Einschub schliesst V. 5b mit einem
letzten Narrativ die Einleitung ab: «Und da ging Esau ins Gefilde, um Jagd
zu jagen, es zu bringen».

Nun aber kommt die grosse, eigentlich sogar die einzige Zésur des ganzen
Textes. V. 6a lasst mit der Figur w*-x-qatal*, also einem invertierten Verbal-
satz, einen neuen, gegenldufigen Erzéhlstrang einsetzen, der bis zum Schluss
nicht mehr unterbrochen werden wird. Zwar bieten V. 30 und V. 34 Neben-
zéasuren, durchbrechen aber damit nicht die Narrativketten. Im Gegenteil
verkniipft der «Tempusmarker»* wjhj in V. 30, indem er den Temporalsatz

“ Vgl. z.b. E. Jenni, Lehrbuch § 7.3.1.3 (81): «<Nominalsitze, meist mit w angeschlos-
sen, die in den Handlungsablauf eingeschoben sind und einen begleitenden Zustand
schildern, werden »Umstandssitze« genannt.» Und ders., ebd. 8.3.4.2 (96): «Bei Um-
standssitzen ..., die einen begleitenden Nebenumstand nachtragen ..., ist die charakteri-
stische Wortfolge: w + Subjekt — Préadikat.» Wichtig ist v.a., «dass als Hauptfunktion des
als Pradikat verwendeten Partizips ... der Ausdruck der GZ (Gleichzeitigkeit) eines SV
(Sachverhalts) betrachtet wird.» (R. Bartelmus, HYH. Bedeutung und Funktion eines
hebridischen «Allerweltswortes». ATSAT 17 (Miinchen 1982) 51. D.h. die Doppelspurig-
keit der Erzdhlung wird durch die syntaktische Figur in V. 5a eingefiihrt.

# Zum invertierten VS. des Typs w®-x-qatal vgl. W. Richter, Grundlagen ... 3, (Anm.
18) 219 mit Anm. 833-835, v.a. die «Sonderfunktion: Koinzidenz», bzw. E. Jenni, Lehr-
buch § 6.3.1.6 (71): «Gemeinsam ist allen folgenden Beispielen ..., dass der Fluss der
Erzihlung durchbrochen wird», und zwar im Sinne von «Diskontinuitdt» oder «Markie-
rung der Gleichzeitigkeit zweier Vorginge (Parallelitit)». Durch die Funktion «Nicht-
Folge» oder «Nicht-Progress» wird eine leichte (nicht logisch, aber erzihltechnisch) adver-
sative oder restritive Funktion eingebracht.

¥ Zu wjhj als «Tempusmarker» vgl. R. Bartelmus, a. a. Q. 211-213, der feststellt, «dass
die Verwendung des Tempussignals im freien stilistischen Ermessen des jeweiligen Autors
stand» (212).



328 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

in die Narrativkette einbettet, beide Handlungsstringe: Kaum ist Jakob
verschwunden, erscheint auch schon Esau.

Lediglich V. 34 markiert durch den asyndetischen Einsatz einen Absatz,
der aber keine neue Handlung einleitet, sondern lediglich die Schrecksekun-
de fiihlen lassst, in der Esau begreift, was sich bisher abgespielt hat. Hier
fiihrt der Erzéhler also objektiven Handlungsverlauf und subjektive Hand-
lungserfahrung des Hauptbetroffenen zusammen: «Als Esau die Worte sei-
nes Vaters horte, schrie er mit grossem und gar sehr bitterem Geschrei und
sagte zu seinem Vater: <Segne mich, auch mich, mein Vater!>

Es bediirfte nicht des ratlosen pw’ «womit denn bloss?» (V. 37) des
Vaters, das dessen erstes Entsetzen (V. 33 ebenfalls 'pw’) zitiert, um zu
zeigen, dass die Sache unwiderruflich ist. Dieses zweimalige pw’ deutet
vielmehr an, dass der Vater nach einer «Segensliicke» ausspéht und dass also
der Horer der Erzdhlung wirklich beide Segensformulierungen auf diese
gefundene Liicke hin abhdren und vergleichen soll.

Doch auch iiber den zweiten Segen hinweg wird die Narrativkette
durchgehalten, schreitet die Handlung fort, bis am Ende (V. 42) Esaus
Mordpline der Mutter hinterbracht werden, sie nun noch einmal Jakob
kommen ldsst, noch einmal das Vernommene zur Sprache bringt, noch
einmal, sich selbst zitierend (V. 43 als wortliche Aufnahme von V. 8a) den
zukunftsweisenden Ausweg einleitet: «Und nun aber*, mein Sohn, hére
auf meine Stimme!»

So wird denn am Ende des ganzen kunstreichen Gewebes dieses Textes
die Weiche zu den Erzihlungen von Jakob im Ostjordanland® gestellt. Mit
der einen grossen, zwei Handlungsstrénge, von denen fortan der zweite
ungebrochen fortgefiihrt wird, gegeniiberstellenden Zisur von V. 6, bzw.
mit dem zweimaligen «und Rebekka aber» in V. 5 und V. 6, hat der
Erzéhler die Vitergeschichte zur Rebekkageschichte gemacht. So wird
der die Erzdhlung motivierende Konflikt, indem er aus der Ebene der zu
erkldrenden historischen Konstellation auf die Ebene der Familie trans-
poniert wurde, auch formal erkennbar zum Konflikt zwischen Vater und
Mutter.

Darum also wurden bereits in 25,28 die je verschiedenen Gefiihle beider
Eltern mit der Wurzel ’hb «lieben» angedeutet, die in Gen 27,4.9.14 im

* Das Text-Deiktikon (W. Richter, Grundlagen ... 3, 205f.) bezeichnet die Riickkehr
zur bzw. Aktivierung der Sprech-Situation und driangt auf aktuelle Massnahmen (E. Jenni,
Zur Verwendung von ‘atta «jetzt» im Alten Testament, ThZ 28 (1972) 5-12).

* Genauer gesagt, der ostjordanischen Jakob-Esau-Geschichte und Jakob-Laban-Ge-
schichte, vgl. M. Noth, Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch, Stuttgart 1948, § 8, v.a.
100ff. und 108 ff.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 329

Sprachspiel angedeutet wird. Bemerkenswerterweise wird hier die affektive
Bindung gerade des Vaters betont, obwohl doch auch objektiv dem Erstge-
borenen der Segen zukommt. Die Mutter hingegen hat eine andere, nicht-
institutionelle Objektivitit bereits im Gotteswort des Geburtsorakels emp-
fangen,* aber sie muss nun dafiir sorgen, dass sich Jakob «nimmt» (Leitwort
lgh 27,8. 13. 14. 15), was ihm zukommt. Dabei weiss sie im Rahmen der
Erzédhlung nicht, dass er mit dem Kauf der Erstgeburt (25, 29-34) sich diese
lingst «genommen» hat. Der Erzéhler spielt aber darauf mit dem dreimali-
gen lagah «er hat genommen» in der Rede Esaus 27,35f. an. Auch dieser
Vorgang ist ja schon vor dem Einsetzen von Gen 27 durch den Schwur
sozusagen objektiviert worden. So liigt Jakob zwar, wenn er sich in 27,19 als
Esau vorstellt, nicht aber, indem er sich als «deinen Erstgeborenen» bezeich-
net. Esau seinerseits gebraucht in umgekehrter Wortfolge die gleiche Selbst-
vorstellung (V. 32), aber indem er «dein Sohn» voranstellt, das Jakob nicht
in den Mund nahm.

In der Tat, so ist es: Zwei objektive Gegebenheiten stehen einander
gegeniiber —und darin spiegelt sich die historische Erfahrung des Bruderzwi-
stes zwischen Israel und Edom, der Erstlingsstellung Edoms und der tatsich-
lichen Besserstellung Israels —, zwei Anspriiche, die einander ausschliessen,
obwohl jeder berechtigt erscheint. In der Transposition auf die Familienebe-
ne heisst das, dass in bezug auf die Zwillinge*” — und vielleicht sind sie
deshalb Zwillinge — zwei Beurteilungen im Widerstreit liegen, die affektiv
auf Vater und Mutter verteilt werden.

Aber hitte denn in einer solchen Familiensituation die miitterliche Intui-
tion gegeniiber dem doch wohl von der Institution® voll gedeckten viterli-

% S.0. Anm. 17. Vielleicht konnte auch hier ein geistesgeschichtlicher Anhaltspunkt
zur Datierung gefunden werden.

7 IChr 5,2 unterscheidet deutlich zwischen der Vormachtstellung im Familienverband
(Wz. gbr) und der bkrh, d.h. dem Erstgeborenen-Anteil. Wenn nach Ausfall des eigentli-
chen Erstgeborenen Jakobs Ruben (IChr 5,3!) dessen Rechte dergestalt auf Juda (Herr-
schaft) und Josef (Erstgeburtsanteil) verteilt werden, kombiniert der Chronist als Ausleger
(T. Willi, Die Chronik als Auslegung, FRLANT 106 (1972) die ihm vorliegenden Informa-
tionen von Gen 49,10 und Gen 48,22, bzw. er interpretiert das «eines iiber deinen Bruder
hinaus» im Sinne des doppelten Anteils (pj $njm), vgl. M. Tsevat, Art. bkwr, ThWAT
1(1973) Sp. 643-650, v.a. 648) des Erstgeborenen. Chr setzt also auch selbstverstidndlich
voraus, dass der Erstgeburtsanteil an sich an die Geburt gebunden wire. Diese ist bei einer
Zwillingsgeburt, bei der es um einen Unterschied von maximal wenigen Stunden geht, ein
besonders heikler Punkt.

* Aus der Sicht des Vaters ist ja die Erstgeburt eindeutig und unangefochten und wird
durch seine «Liebe» zurecht bestitigt.



330 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

chen Recht irgendeine Chance? Die patriarchale Ordnung hatte offensicht-
lich gar keinen Platz fiir ein offenes Gesprédch zwischen den Eltern, und es
gab auch keinen Anlass, iiber die Erstgeburt zu diskutieren.

Dennoch wusste der Erzéhler und wussten auch seine Hérer von Anfang
an, dass es in der Volksgeschichte, die durch diese Familie dargestellt wurde,
eben doch anders gekommen war. Das wider Erwarten Erfahrene ist gerade-
zu ein Grundzug der Geschichte Israels bzw. des Zeugnisses Israels iiber
seine eigene Geschichte.”

Die literarische Erzdhlung, die diese Familiengeschichte als Kern der
Volks- und Voélkergeschichte darstellt, ldsst das Unmogliche durch einen
verbliiffend einfachen Kunstgriff moglich werden. Gerade weil sie die patri-
archale Gesellschaft als selbstverstindlich voraussetzt, kann sie der Mutter
als Freielement eine wesentliche Rolle iibertragen. Da die Mutter juristisch
gesehen sozusagen nichts zu sagen hat, hat sie auch nicht die den Vater
fesselnde institutionelle Verantwortlichkeit. Der Vater muss blind sein, um
den mit der Fithrungsrolle segnen zu konnen, dem sie nach dem Wissen von
Erzéhler, Horer und Leser zukommt, dem sie also in der Viterzeit iibertra-
gen worden sein muss. Die Mutter aber ist gerade durch ihre institutionelle
Unmiindigkeit frei von jedem «Sachzwang». Die mogliche «Schmihung»
kann sie getrost auf sich nehmen (V. 13), um den «richtigen» Sohn zum
Handeln zu befreien. Sie weiss — nach der Erzéhlung dank des ihr zuteilge-
wordenen JHWH-Wortes —, dass sie recht hat, aber sie weiss auch, dass der
Vater dies weder einsehen kann noch darf. Er muss betrogen werden, um
das Richtige zu tun. Dieser «Betrug» ist nicht Jakobs Betrug, sondern
Rebekkas Ausweg. Sie denkt an alle Einzelheiten. Sie kennt die «Vorliebe»
(V. 9) des Vaters und bereitet dementsprechend das Essen zu, obwohl
durchaus auch der Sohn hitte kochen kdnnen, wie er es in 25, 29 tat und wie
auch Esau es tun wird. Sie staffiert Jakob mit Esaus bei ihr aufbewahrtem
Gewand aus. Sie hilft der Blindheit Isaaks noch nach, indem sie Jakobs
Befiirchtungen praktisch abhilft und die Rénder des Gewandes mit Pelz

# M. Tsevat, ThWAT 1, 649f., meint, es sei «nicht unwahrscheinlich, dass die Patriar-
chenerzihlungen eine Zeit beschreiben wollten, in der der Erstegeborene sich (oft) keiner
Sonderstellung erfreute. ... In ihrer jetzigen Form aber wenden sich die Erzdhlungen an
eine Horerschaft, fiir die die Erstgeborenengesetze voll gelten», d.h. «gegeniiber der
tiberall spiirbaren Tendenz zu institutioneller Verfestigung ...» wahre die Darstellung der
Gen «die Freiheit Gottes in der Geschichtsfithrung.»



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 331

drapiert.” So wird den Patriarchen, auch wenn er sich wundert, die Stimme
sei doch Jakobs Stimme (V. 22), keine Schuld treffen, wenn er den Falschen
segnet und so den Richtigen in die Erbfolge einsetzt.

Schliesslich wird ja am Ende jeder von beiden mit dem gesegnet, was ihm
und seinen Anlagen entspricht: Dem Mann des offenen «Feldes», also der
Steppe (Sade in 25,27. 29;27,3. 5und 27,27), der es liebt, im ungebundenen
Jagen sein Leben aufs Spiel zu setzen, wird das «Leben durch das Schwert»
zugesagt, das seinen Neigungen entgegenkommt; denn der Vater hatte wirk-
lich nicht nur einen Segen. Und dem besonnenen Zeltbewohner kommt die
patriarchale Fithrungsrolle zu, die seinem Wesen entspricht — und Jakob im
Gesamtkonzept der Vitergeschichte zu Israel, dem Vater der Sohne Israels,
werden lésst.

Gen 27 ist demnach nicht in erster Linie eine Jakobsgeschichte, sondern
eine Rebekkageschichte. Die Mutter ercheint sozusagen als dea ex machina

0 C. Westermann, BK 1/2, 535 z. St. stellt mit Recht fest: «Das Umwinden der Arme
und des Halses v. 16 stosst sich ... nicht mit dem Kleid v. 15, beides ist miteinander durchaus
sinnvoll und kein Merkmal zweier Quellen.» Es darf sogar vermutet werden, dass es
iiberhaupt nur miteinander sinnvoll ist. Wie sollte man sich denn wohl die Befestigung der
Felle ohne ein Gewand vorstellen? Sollte Jakob sich Pelzstiicke umschnallen? Und hitte
der Blinde nicht gerade dies bemerken miissen, wenn er den Sohn gemiss Jakobs Befiirch-
tung betastete (v. 12)? Die Voranstellung des Objekts «die Ziegenfelle aber» in V. 16 lisst
erkennen, dass die geschilderte Massnahme nicht Variante, sondern Erginzung der Be-
kleidung mit Esaus Festgewand ist. Im Gegensatz zum Alltagsgewand bedeckt das Fest-
kleid anscheinend mehr und wird mit Armeln versehen gewesen sein. Somit blieb nur das
Problem des Halsausschnittes dort, wo Jakobs Hals «glatt» war (V. 15) und der unbehaar-
ten Hénde oder allenfalls Arme zu lésen. An diesen Stellen liess sie ihn die Felle «anzie-
hen», und zwar am Halsausschnitt sicher zum grosseren Teil unter dem Gewand, so dass

- die rauhe Behaarung durch den Stoff und an dessen Réndern zu spiiren war. Das gleiche
legt sich fiir die Arme nahe. Praktisch mussten die Felle, wenn sie nicht verrutschen
sollten, durch Armel gedeckt und kaschiert werden, vielleicht dhnlich dem in Bildmaterial
bezeugten Fransensaum. Am sinnvollsten wire es, mit einem langérmligen Kleid zu
rechnen, wie es auf SB-Abbildungen syrischer Tributtriger vorkommt (H. Weippert, Art.
Kleidung. in: K. Galling, BRL %(1977) 185-188), aber auch spiiter sicher méglich ist, denn
«viele aus der MB- und SB-Zeit bekannten Kleidungsstiicke lebten in der E-Zeit weiter»
(dies., ebd. 187). Zumindest ist mit kurzen Armeln zu rechnen. Auch wenn der Vorgang als
solcher fiktiv ist, muss er technisch vorstellbar und unmittelbar einleuchtend sein.



332 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

der historiographischen Konzeption, also einer Geschichtsschreibung™, die
die Vorgeschichte Israels als Familiengeschichte vorfiihrt. In ihr spielen
Frauen gerade wegen ihrer juristischen Narrenfreiheit eine entscheidende
Rolle.*? Durch sie kann ins Werk gesetzt werden, wozu die Viiter als Patriar-
chen in all ihrer rollenspezifischen Macht gerade nicht die Vollmacht gehabt
hétten: Die Kontingenz des gottlichen Eingreifens in die Geschichte, die
Gesetzmissigkeiten durchbricht und das Unwahrscheinliche wahr werden
lasst. Denn so hat Israel riickblickend seine Geschichte gesehen, geglaubt
und bezeugt.

IV

Die Darstellung der Vitergeschichte, d.h. der Vorgeschichte der Exi-
stenz Israels im Land, als Miittergeschichte und Frauengeschichte scheint
auch iiber Gen 27 hinaus einer durchgehend literarisch ausgeformten
Schicht des Pentateuch eigen zu sein. Sie verbindet im Sinne einer Gesamt-

3 Gewiss ist die Anwendung des Begriffs der Geschichtsschreibung auf das AT oder
Teile von ihm nicht unproblematisch, insofern er von der Konzeption abendldndischer
Geschichtsschreibung geprégt ist. «Das alttestamentliche Hebridisch besitzt ... keinen
Ausdruck fiir Geschichte» (R. Smend, Elemente alttestamentlichen Geschichtsdenkens
(1968), in: Ges. Stud. 1. Die Mitte des Alten Testaments, Miinchen 1986, 160185, das Zitat
184), aber doch auch mehr als nur «Elemente» eines «Geschichtsdenkens», wenn die durch
menschliches Handeln und gottliches Lenken gefiillten Tage der Vorzeit als Tage der
«Viter» geschildert werden, mit einer Metapher also, die eine iibergreifende Einheit im
Sinne kontinuierlicher Entwicklung schildert. «Reconstructing history means to narrate it;
therefore ... the richness of biblical narratives about the past is by itself sufficient proof of
genuine historical activity.» (J. Licht, Biblical Historicism. in: History, Historiography and
Interpretation. Studies in biblical and cuneiform literatures, ed. H. Tadmor-M. Weinfeld,
Jerusalem 1986, 107-120, Zit 108). Der biblische Schriftsteller versucht wie jeder Ge-
schichtsschreiber, die ihm vorliegenden Kenntnisse und Quellen in einer ihm selbst plausi-
blen, d. h. stimmigen Erzidhlung zu verarbeiten, und d.h. zu rekonstruieren. Die aus
moderner Sicht unhistorische, weil nicht kritisch abwigende, sondern kombinierende
Quellenverarbeitung hat er mit klassischen antiken Historikern gemeinsam.

> So v.a. auch in Gen 38, wo das Ausspielen der Schwicheposition der Frau im
patriarchalen Gefiige als letztlich entscheidende Stirke der Handlungsfreiheit auf die
Spitze getrieben wird, und in Ex 2,1-10, wo die Einfithrung der Tochter Pharaos die
Moglichkeit bietet, Mose an den dgyptischen Hof zu bringen und so seinen dgyptischen
Namen zu motivieren, obwohl die Bedrohung durch den Pharao fiir die Exoduserzihlung
konstitutiv ist. Als weitere Beispiele konnte man Lots Tochter Gen 19, 30ff. anfiihren und
vielleicht auch die Rolle der Frau, die nicht direkt das Verbot von Gen 2,17 gehért hat, in
der Paradiesgeschichte.



Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte 333

konzeption die ihr vorliegenden Uberlieferungen® und stellt sie als zusam-
menhingende Einheit dar. Insofern ist sie Geschichtsschreibung, die ihre
Gegenwart durch die Vergangenheit erklirt und rekonstruiert.** Sie scheint
J- und E-Stiicke zu umfassen und entspricht somit am ehesten, wenn die
Briichigkeit der Zuordnung der E-Stiicke im Sinne einer Preisgabe des
Elohisten als Erzihlers® ernstgenommen wird — dem klassischen Jahwisten.
Doch wire es nicht sinnvoll, diese hier postulierte literarische Schicht nun
wiederum nach einem Element ihrer Darstellung zu benennen, wobei sich,
eher spielerisch, «M» als «Miittergeschichte» oder «F» als «Frauengeschich-
te» anbote. Auch wire es wohl voreilig, jedenfalls nicht beweisbar, als
Verfasserin eine Frau anzunehmen.* Uber Verfasserpersonlichkeiten wie
auch iiber konkret zu fassende Tradentenkreise wissen wir nach wie vor
nichts.

Schritte zur historischen und geistesgeschichtlichen Einordnung miissten
von verschiedenen Ansétzen her erfolgen. Ganz allgemein setzen die Frau-
enerzdhlungen, vor allem der Rebekkakomplex (auch Gen 24), durch den
moglicherweise iiberhaupt erst Isaak zwischen Jakob und Abraham inte-
griert wird, den Abschluss der Vitersagenkreise als solcher voraus und
verkniipfen sie im Rahmen der Familiengeschichte.”’

Uberlieferungsgeschichtlich représentieren sie eine deutlich jiingere Stu-
fe als die noch miindlich zu denkende Sagentradition. So wird z. B. der iltere
Typ der Trennungssage™ hier durch den Bruderzwist und seine Losung durch
miitterliches Eingreifen ersetzt. Datierungsansétze kdnnten sich ergeben,
wenn es gelidnge, die hier vorausgesetzte patriarchale Familie mit durch

53 Seien diese nun «miindlich» oder «schriftlich» zu denken, oder besser gesagt, als
geprigte Texte (wie z.B. Stammesspriiche), als formbare Erzihltraditionen (wie z.B.
Stammessagen) oder als iiberkommene Einzelelemente wie Wortspiele (’dm — Edom),
Namen oder historische Einzelnachrichten (z. B. das hohere Alter des edomitischen Ko-
nigtums gegeniiber dem israelitischen).

54 J. Licht, a.a. O. 118: «The past explains the present.»

55 P. Volz — W. Rudolph, Der Elohist als Erzihler. Ein Irrweg der Pentateuchkritik? An
der Genesis erldutert ..., BZAW 63 (1933).

% R.E. Friedmann, Who wrote the Bible? New York 1987, rechnet damit, dass die um
800 im Siidreich entstandene Quelle J von einer Frau geschrieben worden sei.

57 Vielleicht wird erst dadurch iiberhaupt Isaak als Zwischenglied zwischen Abraham
und Jakob integriert und somit das Bild der dreigliedrigen Viterzeit einer Trias der in
direkter Generationenfolge einander ablosenden Patriarchen durch diese literarisch konzi-
pierte Gesamtschau erst geschaffen.

8 H. Donner, Geschichte Israels 1, 58, nennt als Trennungssagen, «die alle darauf
hinauslaufen, dass sich einer der Erzviter von einem Verwandten trennt», Gen 13 (Abra-
ham/Lot); 31 (Jakob/Laban); 33, 1-16 (Jakob/Esau) und fihrt fort: «Auf derselben Linie
liegen, ohne Trennungssagen zu sein: Gen 19,30-38 J .. .; 25,27-34 und 27, 1-45 J».



334 Ina Willi-Plein, Gen 27 als Rebekkageschichte

Erstgeburt bestimmter Fithrungsrolle und Erbrecht durch viterliche Verfii-
gung zeitlich genau einzukreisen. Mehr als solche grobmaschigen Raster
konnten vielleicht Kleinigkeiten wie das anscheinend langirmelige Feier-
tagskleid, die Jagdgerite, die differenzierte Kochkunst und die Trennung
der Wohnbereiche von Frau und Mann fiir die Datierung hergeben. Schliess-
lich ist auch die Gleichsetzung von Esau, Edom und (Gebirge) Seir von
Belang, ferner die fiir Israel und Edom vorausgesetzte Staatenbildung und,
wenn man V. 40b fir urspriinglich hélt, auch Edoms erneute Unabhéngig-
keit.* Doch all dies sind iiber den vorliegenden Zusammenhang hinausfiih-
rende Erwédgungen. Hier sollte lediglich auf die erzihltechnische Funktion
der Initiative der Miitter in der Vitergeschichte hingewiesen werden.

Die entscheidende Rolle der Frauen in diesen Erzéhlungen entspringt
weder einer grundsitzlichen Kritik am Patriarchat, das sie ganz selbstver-
stiandlich voraussetzen, noch spiegelt sie im Sinne historischer Faktizitét eine
vorpatriarchale Stufe der Ur- oder Vorgeschichte Israels, sondern sie ist ein
historiographischer Kunstgriff im besten Sinne des Wortes: Die Erzihl-
kunst, die die vielen kleinen und grossen Gegebenheiten der Geschichte
Israels, seiner Sicht der eigenen Vorgeschichte, des Viterglaubens und der
Erfahrung wunderbarer, unverhersehbarer Wendungen, aufnimmt, verwebt
in durchstrukturierter Kunstprosa all diese Faden zu dem bunten, vielfidi-
gen, engmaschig sich zum schonen Bild vereinenden Gewebe, in dem wir die
Vitergeschichte als Familiengeschichte vor uns sehen.

In ihr kommt den Frauen eine die Sachzwinge durchbrechende Freiheit
zu, durch die — auch — Gott handelt. Weil die Vitergeschichte durchzogen ist
von dem einen roten Faden der herausgreifenden, unerwartet berufenden
und segnenden Zusage Gottes, darum sind die Vitergeschichten in dieser
Darstellung zu einem grossen Teil Miittergeschichten. Gen 27 gehort in den
Rahmen der Miittergeschichte Israels.

Ina Willi-Plein, Basel

59 «Erst unter Josaphats Nachfolger Joram erstritten sich die Edomiter die Unabhén-
gigkeit unter einem eigenen Konig (I Reg 8, 20-22). Wahrscheinlich war dies die Geburts-
stunde des edomitischen Einheitsstaats» (M. Weippert, TRE 6,294). Dann wire terminus
post quem fir die Erzdhlung die Zeit um ca. 850 v. Chr.



	Genesis 27 als Rebekkageschichte : zu einem historiographischen Kunstgriff der biblischen Vätergeschichten

