
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 4

Artikel: Überlegungen zur Exegese historischer Texte : dargestellt an den
Samuelisbüchern

Autor: Stoebe, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlegungen zur Exegese historischer Texte -
dargestellt an den Samuelisbüchern

i

Mag auch der Begriff «historisch-kritische Wissenschaft» nicht angemessen

sein,1 so ist doch das Recht der historisch-kritischen Methodik (Text-,
Literarkritik; Form-, Gattungsforschung; Traditions-, Redaktionsgeschichte)

unbestreitbar und unbestritten.2 Wie Richter übernimmt auch K. Koch3

im wesentlichen diese Kategorien. Dabei ist es unerheblich, auf welcher
Sparte der Hauptnachdruck zu liegen kommt. Im Grunde handelt es sich um
verschiedene, im Verlauf der Wissenschaftsgeschichte entstandene Aspekte,

die auf einander aufbauen, bei denen der folgende an den vorhergehenden

anschliesst, ihn gegebenenfalls auch korrigiert. Jeder Aspekt hatte
schon für sich die Absicht - die sich bei zunehmender Verfeinerung der
Methoden immer mehr profilierte -, so nahe wie möglich an das vom Text
Gemeinte heranzuführen, sachfremde Eintragungen ebenso wie willkürliche

Verstehenskriterien auszuschliessen.4 Gerade wenn man um die
Gegenwartsgeltung eines Textes bemüht ist, ist die Festlegung eines Sitzes im
Leben nötig; sie bewahrt davor, eine Relevanz des Textes da zu suchen, wo
sie von seinem Ansatz her nicht liegt.5

Freilich hat Koch6 seinerzeit im Blick auf die formgeschichtliche Methode

- im Grunde gilt das wohl für jede analytische Arbeit - den möglichen
Einwand gesehen, dass durch sie die Relevanz biblischer Texte nicht
gewachsen sei, diese vielmehr in der Zeit des Kirchenkampfes und der dialektischen

Theologie eine andere und stärkere Ausstrahlungskraft gehabt hätten.
Diese Beobachtung ist nicht zu bestreiten; sie sagt aber nichts über Wert

1 W. Richter, Exegese als Literaturwissenschaft, 1971,17f.
2 Dazu a. a. O. 18, Anm. 24.
3 Was ist Formgeschichte? Neue Wege (3. A.: Methoden) der Bibelexegese, '1964;

21967; 31973; 41982; zitiert wird nach derl. und 3. A.). Dort werden die einzelnen kritischen
Gänge vorgeführt.

4 Vgl. dazu auch u. s. 299f. zu Fokkelman.
5 Dazu wäre auch die einseitig sozialkritische Auslegung von prophetischen Aussagen

zu rechnen.
6 Reichen formgeschichtliche Methoden für die Gegenwartsaufgaben der Bibelwissenschaft

aus? ThLZ 98 (1973) 801.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 291

oder Unwert einer Methode, wohl aber alles über den Menschen, der diesen
Text hört und auslegt. Es liegt nahe, dass im Kirchenkampf der Hörer (nicht
jeder Hörer) durch den biblischen Text (nicht jeden Text) betroffener, zum
Hören bereiter war, als zu anderen Zeiten.7 Ähnlich gilt das vom Erlebnis
der dialektischen Theologie, der überraschenden Einsicht in den dialektischen

Charakter der biblischen Aussagen.8 Gewiss konnte gerade die in
dieser Theologie wurzelnde Auslegung und Predigt trotz mancher Unsicherheiten9

darauf vertrauen, der eigentlichen Absicht ihrer Vorlage wirklich
gerecht zu werden,10 weil sie überzeugt war, dass die biblischen Texte reale
Menschen und ihr Erleben, wirkliche Ereignisse in Raum und Zeit zum
Gegenstand haben, für die sich eine Linie zur Gegenwart ziehen liess. Selbst
dem, was man vielleicht eine vulgär charismatische Methode nennen könnte,

ist das Recht dazu, das auch für sich zu beanspruchen, nicht von vornherein

und grundsätzlich abzusprechen, wenn auch die Gefahr einer Engigkeit,
die eine subjektive Selbstbestätigung sucht, besonders gross sein mag. In
Notsituationen kann das unumgänglich sein, und es ist aus der Kirchengeschichte

bekannt, welche Wirkung diese Methode haben konnte und gehabt
hat,11 auch wenn die Bedrohung einer Verkürzung nicht zu übersehen ist. Sie

ist freilich auch überall da, wo eine objektiv kritische Methode verabsolutiert

und einseitig angewandt wird. Dass diese Gefahr besteht, ist eine
Binsenwahrheit; nur garantiert diese Einsicht noch nicht die richtige Verteilung

der Schwerpunkte.12
Wie gesagt, hat jede Methode die Absicht, die historische Wirklichkeit

der Texte in den Griff zu bekommen. In den Anfängen der Literar- (besser
Quellen-)Kritik war sie weniger auf inhaltliche als auf literarische Probleme
ausgerichtet und fragte nach der Entstehung der vorliegenden Texte und
ihren Quellen (Pentateuch). Dabei standen objektive Beobachtungen
(Gottesnamen, semasiologische Feststellungen, einander ausschliessende

Spannungen der Darstellung) wie das subjektive Moment ihrer Beurteilung13 sehr

7 Gewiss schloss diese Situation die Möglichkeit einer Fehlinterpretation nicht aus,
schränkte sie aber doch ein.

8 Was man dann geradezu als Vorbereitung für den Kirchenkampf ansehen konnte.
9 K. Barth und W. Baumgartner lehrten an einer Fakultät. Barth erzählte einmal

lächelnd von Baumgartners Einwand: So steht das nicht da.
10 Soweit sie sich nicht in vorreformatorischer Allegorese verlor.
11 Auch «Gemeindetheologie» ist ja Theologie, die freilich ebenfalls immer zu lernen

hat.
12 Für die es allgemein gültige, von allen anerkannte Kriterien ohnedies nicht geben

wird.
13 Zu letzterem FI.-J. Stoebe, Grenzen der Literarkritik im Alten Testament, ThZ 18

(1962) 385^100; Geschichte, Schicksal, Schuld und Glaube, BBB 72 (1989) 289-304.



292 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

eng beieinander bzw. gleichberechtigt nebeneinander.14 Mit der Verfeinerung

der Methoden, der stärkeren Differenzierung verlegt sich in den form-
und gattungsgeschichtlichen, den überlieferungs- und redaktionsgeschichtlichen

Forschungen das Gewicht intensiver auf inhaltliche Fragen. Immer
bleibt die Absicht, Voraussetzung und ursprüngliche Meinung der Texte so

zuverlässig wie möglich herauszustellen, ebenso Missverständnisse wie
Fehldeutungen auszuschliessen, die sich aus einem theologisch oder sonstwie
fixierten Vorverständnis des Auslegers und den für ihn von daher relevanten
Fragen ergeben. Charakteristisch dafür ist bisweilen ein durch die Anlage
des Studiums bedingter Verzicht auf exegetische Besinnung zugunsten der
Frage: Was fällt mir zu diesem Text ein.]5 Das gibt vielleicht eine die
Gemeinde «interessierende», aber nicht biblische Verkündigung.

Dies also will die verdienstvolle Arbeit Kochs zur Formgeschichte,16 wie
die Darlegungen Richters zur Exegese als Literaturgeschichte vermeiden.17

Beide arbeiten noch mit den geläufigen Gattungen der Kritik.18 Die Intention

ist berechtigt; sie verlangt aber doch eine vorsichtige Besinnung. Es

liegt in der Natur der Sache,19 dass eine Methode oder ein Zusammenspiel
von Methoden, je mehr sie sich verfeinern, einen um so grösseren Raum in
Anspruch nehmen und zur Verabsolutierung neigen, d.h. den Gegenstand,
an dem sie angewendet werden, als einen zu sezierenden Modellfall ansehen
und seine lebendige Wirklichkeit aus den Augen verlieren. Mehr oder weniger

besteht diese Gefahr freilich immer, selbst bei der «Methode» einer
Methodenlosigkeit. Die Möglichkeit eines abusus schliesst aber nicht die
Berechtigung, ja die Notwendigkeit einer planvoll unternommenen Exegese
aus. Ebenso ist ein schrittweises Vorgehen in der Abfolge der methodischen
Gänge oft durch die Sache selbst geboten.

Aber es scheint mir eine Fiktion zu sein, dass dieses Verfahren eine
wirklich objektive Erkenntnis vermitteln könne. Auch der mit systematischer

Konsequenz seine Methode anwendende Ausleger muss mit einer
Vorstellung vom Inhalt dessen, was er auslegen will, an seine Sache

herangehen, d.h. er muss sich, wenn auch in bescheidenem und sicherlich

14 Zu den Anfängen literarkritischer Arbeit an den Sam-Büchern KAT VIII/1 32 ff.
15 So jedenfalls wurde mir in Deutschland erzählt.
16 S. o. Anm. 3.
17 S. o. Anm. 1.

18 Als eine instruktive Einführung in die Methodik verweise ich etwa auf H. Barth -

O. H. Steck, Exegese des Alten Testaments. Leitfaden der Methodik, 21971. Vgl. auch die
ausführliche Darstellung von J. Scharbert, Zu den Methoden der alttestamentlichen
Exegese, ThRv 70 (1974).

19 Das ist eine Beobachtung, die sich nicht nur bei geisteswissenschaftlichen Materien
machen lässt.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 293

unzureichenden Masse davon betroffen wissen.20 Wo diese Betroffenheit
fehlt, Auslegung zu einer unlustig gemachten Pflichtübung wird, muss das

lebendige Interesse verloren gehen.21 Für die Anfangszeiten der
Textgeschichte hiesse das wohl, dass Überlieferungen abstarben und verschwanden.

Methodik ist zunächst nicht mehr als eine Arbeitshypothese, mit der
einem Text nichts aufoktroyiert, und jede weitere wissenschaftliche Tätigkeit

nicht ausgeschlossen werden soll. Denn wo das geschieht, ist es ein
Zeichen geistiger Trägheit. Diese Arbeitshypothese muss bereit sein, sich
immer wieder korrigieren zu lassen, und u.U. zu Ergebnissen zu kommen,
die dem diametral entgegengesetzt sind, was man im Anfang erwartete.22

Das gilt vor allem bei semasiologischen Untersuchungen, die ja ein Teil der
exegetischen Arbeit sind. Letztlich gilt das aber überall.23

Damit ist aber die subjektive Beteiligung des Auslegers, wenigstens am
Anfang seiner Beschäftigung nicht auf die Seite gestellt; sie bildet immer so
etwas wie einen Faden. Eine Summierung einzelner Punkte ergibt vielleicht
eine Linie, auf keinen Fall aber eine zielgerichtete Strecke; eine Fülle von
Perlen noch keine Kette.24 Eine Auslegung kann also nicht in dem Sinne

objektiv sein, dass sie keine Verstehensvoraussetzungen mitbringt. Das gilt
schon nicht auf der untersten Stufe, der Textkritik, bei der man noch am
ehesten mit objektiven Massstäben rechnen kann.

Richter nimmt, das mit Recht, seine Beispiele meist aus Texten, die ihm
aus vorgängigen Arbeiten geläufig sind.25 Ebenso greife ich auf die Samuel-
Bücher zurück, an denen ich meine Beobachtungen gemacht habe, und für
die sie zuerst gelten. I Sam 8,1626 warnt Samuel vor der Einsetzung eines

Königs u. a. damit,27 dass er 'et 'abdêkem we'et siphôtêkem we' et bahûrêkem
hattôbîm we'et hamôrêkem für sich in Anspruch nehmen werde. Mit LXX

20 Ein bescheidenes Mass von Betroffenheit liegt wohl schon da vor, wo ein Student im
Rahmen des von ihm gewählten Studiums diesen Texten begegnet.

21 Zu beachten ist, wie gegenwärtig das Interesse an den exegetischen Disziplinen
zurücktritt.

22 Bei meiner Erstlingsarbeit über hesed musste ich überrascht feststellen, dass das

Ergebnis sehr anders war, als ich angenommen hatte.
23 Das scheint mir das Recht dafür zu sein, dass Richter den Aspekt «Inhalt», freilich in

kurzer Form, an das Ende seiner Untersuchung stellt.
24 S. dazu, Überlegungen zur Theologie des Alten Testaments, Hertzberg FS 1954, 211

ff; BBB 72 (1989) 279 ff.
25 Etwa: Traditionsgeschichtliche Untersuchungen zum Richterbuch, BBB 18 (1963,

21966); Die Bearbeitungen des Richterbuches in der deuteronomischen Epoche, BBB 21

(1961).
26 S. v. Verf., Anmerkungen zu 1. Sam VIII16 und XVI 20, VT 4(1954) 177ff.
27 Es ist ein späteres und sicher nicht ursprüngliches Stück.



294 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

ßcvu xö/ao. wird von vielen, auch neueren28 mit wenigen Ausnahmen29

biqrêkem, bzw. (besser) beqarkem gelesen.30 Wie weit die LXX hier beweiskräftig

ist, mag zunächst offen bleiben;31 das Urteil hängt von semasiologi-
schen Erwägungen ab.32 Hier sind zunächst andere Überlegungen massgeblich.

Die Entscheidung dafür, dass V. 16 eine eigene Aussage macht und nicht
einfach V. 11 wiederholt,33 ist eine nicht objektiv zu motivierende
Vorentscheidung, nach deren semasiologischer34 wie inhaltlicher35 Begründung
dann gefragt werden kann und muss. Das Ergebnis hat dabei Folgen für das

historische Verständnis36 wie den zeitlichen Ansatz dieser Drohung.
II Sam 13,27 hat LXX gegenüber M die Erweiterung: «er (Absalom)

veranstaltete ein Mahl gleich dem Mahl eines Königs.» (Die Worte finden
sich in M I Sam 25,36 beim Fest Nabais für die Scherer.) Darnach wird hier
von den meisten37, der Verlust in M, etwas gesucht, als Homoioteleuton
erklärt. Da der Zusatz in den Versionen sonst fehlt, ist der Befund nicht
eindeutig, die Frage nach dem Ursprünglichen nur durch inhaltliche, also

subjektive Überlegungen zu beantworten. I Sam 25,36 wird die Notiz ebenso

beiläufig erzählt, wie sie als Kennzeichen der Megalomanie Nabais sinnvoll

ist; sie wird dort also ursprünglich sein.38 II Sam 13,27 müsste sie als

Beweis für Usurpationsabsichten Absaloms verstanden werden. Dazu war
es aber noch zu früh;39 ausserdem wären Königssöhne kaum ein geeignetes
Wahlkapitel gewesen.40 Offenbar handelt es sich bei der LXX-Leseart41 um

28 P.K. McCarter, The Anchor Bible 1980; R.W. Klein, Word Biblical Commentary
1983; R.P. Gordon, 1&2 Samuel. A Commentary 1986.

29 F. Stolz, Zürcher Bibelkommentar 1981 («euer bestes Personal»),
30 Was einen Eingriff nur in den Besitzstand bedeutete.
31 Alle Versionen ausser LXX bieten den mt. Text.
32 Man müsste fragen, ob man dann nicht besser sôr erwarten solle.
33 Das ist ein Argument von Klein.
34 Vgl. o. Anm. 32.
35 Zu dem Hinweis auf Jdc 10,4; 12,13 vgl. Stoebe, Anm. 26,181.
36 Die in Beschlaglegung der bahûrîm müsste einen Eingriff in die Ehrenrechte des

freien Wehrbauern bedeuten.
37 Auch von St. Pisano, Additions und Omissions in the Books of Samuel, OBO 57

(1986); eine Ausnahme machen jetzt F. Stolz (s. Anm. 29); J. Mauchline, 1 and 2 Samuel.
New Century Bible 1971; P. R. Ackroyd, The first Book of Samuel, The Cambridge Bible
Commentary 1971, freilich alle ohne Begründung ihrer Entscheidung.

38 A. van den Born, Samuel. De Boeken van het Oude Testament 1956, rechnet darum
mit einer Entlehnung aus I Sam 25,36.

39 Ein Staatsstreich erforderte gründliche Vorbereitungen; bis zum wirklichen Umsturz
vergingen ja auch noch acht Jahre.

40 Anders ist es bei der Teilnahme an einem Fest familären Charakters.
41 Bzw. ihrer Vorlage.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 295

ein frühes Verständnis des Vorganges, das, an sich begreiflich, die Lage nicht
richtig beurteilt hat. Die Rächung der Tamar, also die Wahrung alter
Sittenstrenge, erklärt trotz der Schwierigkeit der Zeitangabe (13,23 «zwei
Jahre»)42 die Bluttat Absaloms am besten. Jedenfalls kann eine subjektiv inhaltliche

Entscheidung objektive Bedeutung für die Bewertung der Relevanz
eines Geschehens gewinnen, das in seiner Tragweite verschieden beurteilt
werden kann.

Ich füge ein Beispiel zur Form- und Gattungsbestimmung an. Die Begegnung

Davids mit Saul in der Wüste (I Sam 26) wird zusammen mit dem

Gegenstück I Sam 24 von Koch ausführlich besprochen.43 Er hat als Sitz im
Leben den Kreis der Soldaten bestimmt, die am Lagerfeuer oder nach
Dienstschluss in der Garnison Geschichten erzählen, deren Atmosphäre erst
denkbar ist, nachdem David sein Königtum befestigt und sich eine Residenz
nach orientalischem Zuschnitt eingerichtet hat.44 Diese Bestimmung von
Form und Gattung ist im Prinzip nicht unberechtigt, bleibt aber zu
vordergründig, um den Unterschieden gerecht zu werden, die zwischen beiden
Berichten bestehen, auch wenn sie literarisch auf einer Ebene liegen. Wieder

hat das Imponderabile menschlichen Verstehens Gewicht. Natürlich
kann man in dem höhnischen Zuruf Davids an Abner, etwa: «du bist ja ein
feiner Soldat» die Flaltung des Jerusalemer Königs sehen, weil vorher eine
solche Grosssprecherei über die Kompetenzen Davids hinausgegangen wäre.

Dass die Ausformung der Episode das Königtum Davids voraussetzt, ist
ohnedies klar.45 Ein in der Wüste umgekommener Deserteur wäre schnell
uninteressant geworden. Doch sind die Kriterien: Heldengeschichten,
Königtum zu schematisch, darum geeignet, den historischen Tatbestand zu
verwischen. M.E. zeigt sich irgendwie das Überlegenheitsgefühl des Kon-
dottiere David, der durch die Treue der ihm verschworenen Gemeinschaft
besser geschützt ist, als ein König durch sein Militär.46 Ein Zug dieser
Anekdote geht aber nicht auf, ich meine die tardemâ, die auf alle gefallen
war. Sie bagatellisiert ein Wagnis und macht aus einer Heldentat ein
Gotteswunder. Da fliesst die theologische Deutung des Vorgangs durch die
ausschmückende Erweiterung eines Tradenten mit ein.47

Ich hoffe, dass die angeführten Beispiele etwas davon deutlich machen

konnten, welch wichtige Funktion das subjektive Vorverständnis eines Aus-

42 Könnte es sich dabei um die Anwendung eines Zweierschemas (2:2: :2:2) handeln?
43 S. o. Anm. 3,148-167 (3. A. 163-181).
44 A. a. O. 157; etwas anders, aber nicht wesentlich abweichend 3. A. 171.
45 In der analogen Überlieferung Kap. 24 ist dieser Bezug V. 21 deutlicher.
46 Zum Vergleich könnte die Existenzsituation II Sam 21,15f. beigezogen werden.
47 Die dann die ursprüngliche Absicht verzeichnet.



296 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

legers hat, das, gewiss für Korrektur immer offen und ihrer bedürftig, vor
und neben der Anwendung kritischer Methoden steht.

Fassen wir die Gesamtheit der Züge, die wissenschaftlicher Behandlung
offen stehen, unter der Bezeichnung «Form» zusammen,48 stossen wir auf
die Polarität, dass kein Inhalt ohne sprachliche Form bestehen und Leben
haben kann, eine Form ohne Inhalt aber tot ist. Es ist ein Inhalt, der sich

eine Form schafft, bzw. sucht, d.h. eine schon vorhandene Form als für sich

geeignet übernimmt.49 Nun ist es ein natürlicher Lebensvorgang, dass auch
Formen sich verfestigen und konventionell werden. Wenn sie für den ganzen
Umfang dessen, was mit ihnen gesagt werden soll, nicht mehr geschmeidig

genug sind, entstehen Spannungen zwischen dem, was gesagt ist und gesagt
werden soll. Ein Inhalt kann jedenfalls nicht beliebig in eine Form nachgefüllt

werden. Dasselbe gilt auch von den Motiven einer Erzählung.50 Sie sind

ja einmal lebendige Wirklichkeit gewesen und es ist schwer zu entscheiden,
ob und wann sie zu einem blossen Stilmittel geworden sind.

II

Der Einwand, dass bei historischen Texten der Umfang der
Aufnahmemöglichkeiten eingeschränkt erscheint, ist nicht unberechtigt. Es hat aber
den Vorteil, dass man zu den von diesen Texten dargestellten Gegenständen,

anders als zu eindeutig religiösen Texten,51 eine verschiedene Einstellung

haben kann. Fraglos sprechen Propheten- oder Psalmenworte das

religiöse Bewusstsein eines einzelnen oder einer Gemeinschaft direkter an.
Dabei ist es schwer zu sagen, wie weit das auch für einen Unbeteiligten gilt,
weil ja auch diese Texte Literatur sind, die man als solche gemessen, als voll
tönende Worte hören kann.52 Darum ist es grundsätzlich nicht abzuweisen,
wenn W. Richter auch für die Auslegung biblischer Texte das Recht der
Anwendung der Methoden der Literaturwissenschaft verficht. Diese
Zustimmung gilt unabhängig davon, wie man die Durchführung dieses Prinzips
im einzelnen beurteilen will. Entscheidend bleibt auch dann die Existenz
dessen, der diese Methoden anwendet, ob er als Fernstehender oder als

48 Ich kann hier die Ambivalenz zwischen Form in engerem und im weiteren Sinn

(sprachliche und inhaltliche Formgebung) nicht voll ausgleichen.
49 Das gilt ja wohl schon für die handwerkliche Erstellung einer Form, für die ja eine

Idee von dem Inhalt vorhanden sein muss, für den sie bestimmt ist.
50 Vgl. dazu u. S. 309.
51 Was keineswegs von vornherein bedeutet, dass diese Texte religiös neutral sind,

theologische Akzente nachträglich aufgesetzte Lichter sind.
52 Etwas davon wird ja wohl immer mitschwingen.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 297

Christ an seine Sache herantrittt, der in seinem Bewusstsein durch die
Erkenntnis bestimmt ist, dass die beiden Testamente durch gemeinsame
Strukturlinien eine Einheit bilden.53

Bei einem historischen Text ist es eher möglich, ihn als erzählendes
Dichtwerk anzusehen, bei dem Formen, Motive u. s.w. Metaphern der
Darstellung sind. Das Geschehen, das natürlich einmal da war, steht dann am
Rande. Für eine wirkliche Betroffenheit ist somit weniger der Inhalt als die

theologische Absicht dieses Inhalts entscheidend; auch nach ihr muss mit
gefragt werden. Ohne diese könnten ja die Gestalten eines modernen
Romans näher liegen und interessanter sein.

Jeder Text, der über geschichtliche Ereignisse berichtet, ist über das rein
Stoffliche hinaus in seiner Beziehung zu einer Gegenwart, in der er und für
die er erzählt wird, und im Wie seiner Darstellung bereits selbst ein Stück
Geschichte. Das gilt auch für legendäre Berichte, ebenso für die Verkündigung

der Propheten, die ja nie beziehungslos war, sondern ein Gegenüber
ansprach. Das gilt schliesslich von jeder Frömmigkeitsäusserung, in der ein
Glaubender, oft unbewusst in der Spannung zwischen einer Form und dem
steht, was er artikulieren will.

Im Ausleger (Prediger) begegnet nun diesem Text ein Mann, der durch
seine Existenz seinerseits ein Stück Geschichte ist. Durch sie sind seine

Fragen, Interessen, die Möglichkeiten seines Verstehens, d.h. auch seines

auslegenden Weitergebens mit bestimmt. Er kann nichts verstehen, folglich
auch nicht erzählen, wofür ihm, wahrscheinlich situationsbedingt, ein Sen-
sorium fehlt. Das gilt besonders für religiöse Ausagen.54 Darin ist das oben55

zum Vorverständnis Gesagte eingeschlossen, es geht aber weit darüber hinaus.

Da wir uns als Menschen ja meist unreflektiert selbstverständlich sind,
wird uns das Mass dieser Einflüsse kaum je bewusst. Es ist aber überall da,
wo man einem Geschehen durch das Medium menschlicher Wiedergabe
begegnet, das von jenem ausgelöst wurde. Damit ist es weiter gegeben, dass

in dem Spannungsverhältnis zwischen Form und beabsichtigtem Zeugnis nur
ein Teil eines sehr viel komplexeren Geschehens erfasst werden kann. Es ist
also möglich, dass einem späteren, seiner eigenen Zeit verhafteten Hörer
ein anderer Aspekt des Gesagten verständlich wird,56 oder dass er sich ein

53 Wobei schliesslich noch zu beachten bleibt, welcher Denomination der Hörer angehört.

54 Die theologisch wichtige Frage, was Voraussetzung, was Wirkung ist, kann hier
ausgeklammert werden.

55 Vgl. o. S. 292f.
56 Ein bekanntes Beispiel dafür ist wohl Jes 7,20-22; wird hier eine katastrophale Lage

geschildert, oder eine heilvolle Zukunft verheissen?



298 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

Geschehen in einer Weise gegenständlich zu machen sucht, die seinen

Denkvoraussetzungen entspricht.57 Sein Verständnis kann sich auf verschiedene
Weise, etwa in akzentuierenden Paraphrasen oder vermeintlich verdeutlichenden

Zusätzen abzeichnen.
Das erklärt auch die verschiedenen Interpretationen, die Texte aufgrund

einer jeweiligen wissenschaftlichen Situation gefunden haben. Dabei muss
zugegeben werden, dass auch mit unzureichendem wissenschaftlichem
Handwerkszeug unwidersprechbar einleuchtende Ergebnisse erzielt werden
konnten. Man mag deswegen auch bedenken, ob die Schriftauslegung zur
Zeit der Orthodoxie, in der es ja schon die Ansätze zu einer
wissenschaftlichen Behandlung der Texte gab, in ihrer Suche nach den verba

probanda im Blick auf die Interessenlage der Zeit nicht eine legitime Methode

war. Wobei man sich natürlich darüber klar sein muss, dass auf jeden Fall
der Auslegung heute dieser Weg verwehrt ist.58

Kurz: Die Exegese eines biblischen Textes soll ihrer Zeit die vielfältigen
Aspekte einer Glaubenswahrheit der Vergangenheit so anschaulich machen,
dass sie diese ganz oder wenigstens einen Teil davon als sie selbst angehend
verstehen und u.U. eine hinter den vordergründigen Worten liegende tiefere

Wahrheit ahnen kann. Glaubenswahrheit ist dabei im weitesten Sinn als

eine in der Geschichte selbst liegende Wirklichkeit zu verstehen.
Damit stellen sich die oben angedeuteten Probleme der Auslegung noch

einmal in anderer Richtung. Wenn sie nicht gerade nüchtern annalenhaft
sind, setzen Berichte von geschichtlichen Begebenheiten das Medium derer
voraus, die an ihnen interessiert, mehr oder weniger betroffen waren und
aus dem Abstand ihrer Betroffenheit die Geschehnisse beurteilten und
entsprechend berichteten. Dabei können Akzente aus verschiedenen Blickrichtungen

gesetzt sein; je nach der Herkunft und geistigen Heimat des
Tradierenden. In einer langen Überlieferung können diese dann, einem jeweiligen
Zeitverständnis entsprechend, weiter verschoben, umakzentuiert, auch
vergröbert sein.

Damit ist der heutigen Exegese eine zusätzliche Aufgabe gestellt. Es gilt,
diese Aspekte zu berücksichten und mit und trotz Spannungen das Bild einer
wirklichen Vergangenheit zu vermitteln, das nicht durch den Eintrag von
Lieblingsvorstellungen oder durch die Überbewertung von Einzelzügen
umgefärbt oder verflacht werden darf. Auch diese Aufgabe zeigt die Wichtigkeit

der historisch-kritischen Exegese, warnt aber auch davor, in einer Ver-

57 Vgl. dazu Ex 14, die verschiedenen Erklärungsversuche des in seiner Realität
unbestreitbaren Schilfmeerwunders.

58 Sie hat zwar mancherorts eine nicht geringe, aber darum nicht gerechtfertigte Bedeutung

für die Predigt.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 299

absolutierung ihrer Methoden zu erstarren und über einem Programm das

Leben zu verlieren.

III

Wenn ich es richtig bewerte, stehen Überlegungen dieser Art im
Blickwinkel der strukturalistischen Methode, wenn im Konkreten unsere
Gedankengänge auch weit auseinander gehen. Ich will dazu hier nicht ins Detail59

gehen, greife nur einiges heraus, was meine Überlegungen verdeutlichen
soll. Wie schon angedeutet, werde ich sie in erster Linie am II Sam 9-20
exemplifizieren, weil diese Kapitel in besonderem Masse Gültigkeit für das

Gesagte beanspruchen können. Ihr Hintergrund ist eine Zeit entscheidender

politischer Umstrukturierungen, die die Zeitgenossen, und nicht nur
diese, sondern auch spätere Geschlechter sehr verschieden beurteilen konnten.

Auf jeden Fall zwangen sie sie dazu, sich bewusst oder unbewusst mit
dem Neuen auseinander zu setzen. Ich werde mich darum auf Arbeiten
beschränken, die diese Periode zum Gegenstand haben. Das ist in erster
Linie die Auslegung von Fokkelman,60 in zweiter Linie die Studie von Ch.
Conroy,61 über die Fokkelman ja hinausgeht.62

Der historisch-kritischen Exegese ging es darum, die Entstehung eines

Textes, seine Stellung in der Zeit zu klären und so die Auslegung gegen den

Eintrag unsachgemässer Vorstellungen, vornehmlich theologischer, aber
auch anderer Art zu sichern.63 Eine solche Gefahr sieht auch Fokkelman,
freilich in anderer Richtung. Sein Anliegen ist es, einen Komplex in der
Geschlossenheit seines strukturellen Aufbaus so einsichtig zu machen, dass

er einen Hörer unmittelbar ansprechen kann. Der Bibeltext darf nicht durch
kritische Hinterfragungen zerrissen werden, die doch nur sachfremde
Einträge sein können. Das damit zusammenhängende Suchen nach dem «Sitz
im Leben» ist grundsätzlich falsch. Durch umfangreiche, mit graphischen

59 Zur Sache vgl. etwa P. Beauchamp, L'analyse structurale et l'exégèse Biblique, VTS
22 (1972) 115-128.

60 Narrative and Poetry in the Books of Samuel, Vol. I: King David 1981 (Besprechung
durch Langlamet RB 92 (1983) 100-148; durch Stoebe ThLZ (1984) 106-110; durch Conroy:
Greg. (1984) 151-154); Vol. II: The Crossing fates 1986.

61 Absalom, Absalom. An Bib 81 (1979) (Besprechung durch Langlamet, RB 88 (1981);
Stoebe ThLZ (1981) 405-407).

62 Vgl. dazu Fokkelman, David 11.
63 Ich weiss mich dieser Methode nach wie vor verpflichtet, trotz der Gefahr, dass sie

bei falscher Anwendung unlebendig werden kann.



300 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

Darstellungen verdeutlichte Analysen von Wortgebrauch, wiederkehrenden
syntaktischen Erscheinungen, Chiasmen grösseren wie kleineren Umfangs
erreicht er Komplexe, die nach Akten und Szenen gegliedert sind. Schon
diese Begriffe lassen erkennen, dass Fokkelman mit einem Kunstwerk rechnet,

das den Leser anspricht.64 Gewiss würde man ihm aber Unrecht tun,
wenn man ihm das Interesse für das theologische Wollen seiner Vorlage
abstreitet oder ihm auf der anderen Seite Fundamentalismus unterstellt.
Wenn ich richtig verstehe, lehnt er auch wissenschaftliche Methodik nicht
grundsätzlich ab; nur erwartet er nichts von ihr und ist darum an ihr uninteressiert.

Die Zielsetzung und der Raum dieses Aufsatzes verbieten es, auf Einzelheiten

der sehr detaillierten Untersuchung einzugehen, zumal es für die
exegetische Diskussion eigentümlich ist, dass der zweite nicht bemerken
muss was der erste sieht, und dass aus gleichen Beobachtungen nicht von
allen die gleichen Schlüsse gezogen werden müssen.65 Aber es scheint mir zu
beachten zu sein, dass Fokkelman der Intuition und Imagination einen
bedeutenden Raum einräumen muss, und auch auf psychologisierende
Einträge und Ausdeutungen nicht verzichten kann.66 Bisweilen mögen sie
hilfreich sein, sie sind es aber nicht immer.67 Im Grunde scheint damit wieder,
wenn auch an anderer Stelle, ein Sitz im Leben gesucht zu werden. Da eine

Notwendigkeit dazu oft vom Text her nicht besteht, könnten diese ein
Hinweis darauf sein, dass die Texte nicht so literarisch als strukturelle Einheit

verstanden werden wollen. Am Rande wäre auch anzumerken, dass

Fokkelman seinen Aufbau nach Akten und Szenen so erreicht,68 dass er eine
nicht mehr unbestrittene69 literarische Vorentscheidung damit trifft, dass er
IKön 1+2 in den Zusammenhang einbezieht. Dabei übersieht er gänzlich,
welche Konsequenz für die Beurteilung der Persönlichkeit Davids die
Diskrepanz zwischen II Sam 19,24 und I Kön 2,8f. haben muss.70 Ich glaube,

64 In dieser Anschauung geht er etwa über die Ansätze von Gunn hinaus.
65 Z.B: kann ich in II Sam 19,la im dreimal anklingenden 7 keinen «grief laden accent»

(so Conroy 75) sehen.
66 Vgl. dazu Stoebe ThLZ 1984.
67 Ein Beispiel verfehlter Erklärung scheint es mir zu sein, wenn Fokkelman II Sam 19,

27 ff. die schon für David unbeantwortbare Frage nach Recht oder Unrecht auf Grund der
Länge der Verteidigung Mefibosets zu dessen Gunsten entscheidet.

68 King David 345-410.
69 Vgl. Geprägte Form und individuelle Erfahrung, VTS 17 (1969) 215 (BBB 72 (1989)

320).
70 Beachte die gewundenen Erklärungen für den Widerspruch zwischen Davids

Generalamnestie II Sam 19,24 und der gezielten Tötungsanweisung I Kön 2,5 ff., die David vom
Verdacht der Doppelzüngigket entlasten sollen.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 301

dass eine unbefangene Betrachtung über den Sitz im Leben der einzelnen
Überlieferungen hier hilfreich sein könnte.

Einzelne Einwendungen dieser Art befreien freilich nicht von der
grundsätzlichen Frage, welchen korrigierenden Beitrag die von Fokkelman in
voller Konsequenz angewandte Arbeitsweise auch zur historisch kritischen
Methode liefern, d.h. ob die eine der anderen irgendwie integriert werden
kann. Auf seine Art will Fokkelman den Leser lebendig ansprechen. Ob er
mit dem Verzicht darauf, nach der ursprünglichen Aktualität (Sitz im
Leben) seiner Texte zu fragen, eine wirklich gewachsene oder eine feuilletoni-
stische Lebendigkeit erreichen kann, mag offen bleiben.

Ich stimme gewiss Fokkelman darin zu, dass jeder Text ernstgenommen
werden will,71 verschliesse mich auch seinem Eindruck nicht, dass die letzte
Hand eine leidlich geschlossene Komposition hinterlassen hat.72 Ich will
auch das Gewicht seiner strukturellen Beobachtungen nicht engstirnig
abstreiten, ganz gleich, in welchem Umfang man ihnen Geltung zugestehen

mag. Aber es bleiben immer noch die Spuren vorgegebener, älterer Materialien

erhalten, die sperrig im Kontext stehen. Sie sind zwar nicht so dicht,
dass man auf eine Übernahme aus quellenhaften Zusammenhängen schlies-

sen könnte, die sich herauspräparieren Hessen. Aber es klingen Gedanken

an, die zwar in den Kontext leidlich eingeebnet, sich doch in Gesamttenor
und Ausrichtung von ihm unterscheiden.73 Das werden Reste frei umlaufender

Überlieferungen sein, die eben auch da waren und in einer langen
mündlichen, vielleicht auch noch schriftlichen Überlieferung74 von dem oder
jenem eingefügt wurden, weil für sein Verstehen, sein Urteil, vielleicht auch
seine Kritik die eine oder andere Sache bedeutsam war. Daran wird etwas

vom Wesen und Fortschritt einer geschichtlichen Entwicklung erkennbar,
und davon, wie man diese erleben kann. Das ist dann ein Stück lebendige
Vergangenheit, und als solche hat es auch Bedeutung für die eigene Gegenwart.

Die Voraussetzung für diese Annahme ist eine Überlegung, die eigentlich

selbstverständlich, kritisch aber schwer zu berücksichtigen ist. Bevor
eine Überlieferung sich zu der Form verfestigte, in der sie uns schliesslich
fixiert vorliegt, war sie durch die Beteiligung derer, denen die einzelnen
Begebnisse erzählt wurden und die sie weiter erzählten, auch für den
Niederschlag der Einstellung völlig offen, die diese zu Personen oder Begebenheiten,

auch Neuerungen hatten, um die es ging. Zunächst konnte es sich da

71 Vgl. dazu Stoebe ThLZ 1984,109.
72 Ganz in Abrede stellen kann man es gewiss nicht.
73 Was bisweilen auch daran deutlich wird, dass ihre Auslegung im Kontext Schwierigkeiten

macht.
74 Vgl. dazu Die Goliathperikope, VT 6(1956) 411; BBB 72 (1989) 88.



302 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

um ein unterschwelliges Missbehagen handeln, etwa ein: richtig war das ja
nicht, es hätte auch anders sein können. Es konnte durch die Ressentiments

von Zeitgenossen, aber auch jüngeren verstärkt und vergröbert werden, die
noch eine Beziehung zu früherer Geschichte hatten. Weiterhin konnten
Einträge und Umakzentuierungen auf Grund theologischer Anschauungen
späterer Nutzer erfolgen, wie auf der anderen Seite auch Verluste und
Abschleifungen aufzutreten vermochten.

Hier liegt wohl eine der Voraussetzungen, aber auch das Recht für die
vornehmlich von Langlamet75 postulierten Ablagerungen, die sich für oder

gegen Saul, Benjamin, Joab, Salomo, aber auch gegen David gerichtet
haben.76 Sie sind zweifellos da, scheinen mir aber doch zu schmal, um daraus
auf Schichten und Reste vollerer Darstellungen zu schliessen. Es ist ja auch
schwer vorstellbar, wie Komplexe dieser Art so zahlreich nebeneinander
bestanden haben und schliesslich mehr oder weniger paritätisch am
Zustandekommen des Gesamtwerks beteiligt gewesen sein sollen.

IV

Es kann nicht verwundern, dass die Texte, die das bisher Gesagte
illustrieren sollen, vornehmlich aus Kap. 9-20 des zweiten Samuel-Buches
entnommen sind. Das liegt, wie oben schon angedeutet, in der Tragweite der
hier dargestellten Begebnisse. Der Übergang von einer im wesentlichen
noch patriarchalisch in Stammes- und Sippenstrukturen organisierten
vorstaatlichen Gemeinschaft der Richterzeit77 zu einer staatlichen Institution
war ein gewaltiges, aber auch zutiefst beunruhigendes Erlebnis.78 Denn
immer müssen Fortschritte bezahlt werden, bringen nicht nur Beglückung,
sondern auch Ernüchterung und Enttäuschungen. Es ist sehr verständlich,
dass zustimmende wie ablehnende Stimmen in verschiedener Weise neben
einander stehen und ihren Niederschlag finden konnten.

Eine Frage etwa: Wer war Absalom, was wollte er? In der abschliessenden

Redaktion erscheint er als ein überheblich intriganter Königssohn, der

75 Pour ou contre Salomon, RB 85 (1976) 322-379, 481-528; David et la maison de Saul,
RB 88 (1979) 194-213, 385-436, 481-513; RB 89 (1980) 161-210; RB 90 (1981) 321-332.

76 Etwa E. Würthwein, Die Erzählung von der Thronfolge Davids, theologische oder
politische Geschichtsschreibung, ThSt 115 (1974); L. Delekat: Tendenz und Theologie der
David-Salomo Erzählung. Fs.L.Rost BZAW 105 (1966) 26ff.

77 Sauls Königtum war nur ein vorsichtig tastender, zuletzt inkonsequenter Schritt

gewesen.
78 Es ist sicher nicht zufällig, dass der Aufstand vom Süden ausging, wo man die

Entwicklung am deutlichsten vor Augen hatte.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 303

als Usurpator seinem Vater brennendes Herzeleid zufügte.79 Nun ist aber
das Urteil über Grund und Absicht eines Umsturzes immer von Gelingen
oder Misslingen mitbestimmt. Handelte es sich hier nur um eine pikante
Hofgeschichte oder wäre eine moralische Belehrung beabsichtigt gewesen,
etwa, dass jede Sünde (David) Folgen hat, oder dass Hochmut (Absalom)
vor dem Fall kommt, dann wäre es eine Episode geblieben. Dafür aber
nähme die Darstellung einen unverhältnismässig breiten Raum ein.80 Nun
erscheint II Sam 14,25-26(27), nicht ganz motiviert im Zusammenhang, eine
Angabe zur Person Absaloms. Er war gross,81 kein Mann in Israel war so
schön wie er.82 Dazu kommt bei Absalom ein ungewöhnlich kräftiger
Haarwuchs, dessen Fülle mindestens ein Zeichen von Vitalität ist, vielleicht aber
auch noch alte Sakralvorstellungen anklingen lässt.83 Jedenfalls lässt die
Tatsache, dass diese Überlieferung da und noch so lebendig war, dass sie in
einem Zusammenhang ganz anderer Zielrichtung erscheint, ahnen, welche

Sympathien der Prinz genossen haben muss. Die von Joab der Witwe von
Tekoa in den Mund gelegte Schilderung ihrer Notlage ist nicht, wie vielfach,
m.E. aber irrtümlich, angenommen wird, eine Parabel wie II Sam 12,
sondern ein zwar fingierter, aber sehr konkreter Rechtsfall, durch den der
König zu einem verbindlichen Rechtsentscheid über Prioritäten bei
schützenswerten Interessen veranlasst werden soll. Das tertium comparationis ist
nicht ein Sohn schlechthin, sondern ein Sohn als Erbe, mit dessen Tod eine

Hoffnung endet. Das ist so gezielt gesagt, dass dahinter wohl eine Erwartung
sichtbar wird, die man, wenigstens zeitweilig,84 an Absalom knüpfte, dass er
der Mann sein werde, der das Werk Davids in richtiger, altbewährter Weise
fortsetzen könne.

Das macht die Vorgänge in Jerusalem nach Absaloms Staatsstreich
verständlich. Trotz theologisch bedingter Umakzentuierungen lässt die Darstellung

noch frühe Verhältnisse durchscheinen. Damit dass David König auch
über den Norden geworden ist, sind die alten Strukturen nicht schlagartig in

79 Wenn bis in die Gegenwart Steine in das sog. Absalomgrab in Jerusalem geworfen
wurden, so verführte sicher nicht nur das Loch im Giebel dazu.

80 Dazu ist noch zu bedenken, dass die Begebnisse in nicht unbedeutender Zeitraffung
vorgeführt sein werden; welchen Zeitraum sie wirklich einnahmen, wissen wir nicht.

81 Auch mit der Gestalt Sauls verband sich die Überlieferung von einer besonderen
Grösse (I Sam 10,23)

82 Auch der junge David wird als sehr schöner Mensch beschrieben (I Sam 16,12).
83 Zu Jdc 5,2 biproa' perä'öt vgl. F. Schwally, Semitische Kriegsaltertümer H. 1 (1901)

69.
84 Dass sich Joab anscheinend später von Absalom distanzierte, spricht weniger gegen

als für diese Auffassung. Dahinter können Traditionen stehen, die uns nicht mehr bekannt
sind.



304 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

Fortfall gekommen. Tatsächlich war ja immer noch etwas von einem
Wahlkönigtum geblieben, wenn auch David in richtiger Beurteilung dieser Lage
darum bemüht war, sich eine Hausmacht zu schaffen. Diese ist es denn ja
auch, mit der er von Jerusalem aufbricht. Ich habe hier nicht näher auf die

Frage einzugehen, die in der Auslegung immer wieder gestellt wird, warum
David auf die Nachricht vom Heranzug Absaloms - wie hoch man dessen

Kontingent auch veranschlagen mag - nicht einmal den Versuch machte,
wenigstens einen Teil seiner Streitkräfte gegen Absalom zu mobilisieren,
sondern statt dessen die Stadt unverzüglich räumt.85 Die Erklärungen dafür,
teils sentimentaler,86 teil militärischer87 Art sind rationalistisch und geben
nichts aus. Das Ganze kann wohl nur so gedeutet werden, dass David das

fait accompli einer Entscheidung des Volkes für Absalom anerkennt.88
Dieselbe Beobachtung lässt sich nach dem Tode Absaloms machen. Durch
diesen ist nicht ein Vacuum entstanden, in das David nun einfach zurückkehren

könnte; er muss wohl eine Entscheidung, ebenso des Südens,89 wie des

Nordens abwarten,90 durch die er von neuem und endgültig König wird.91

Die neuen Verhältnisse reifen langsam; Reifeprozesse sind immer mühselig.
Hintergründig und so divergierend,92 dass sie, wenn auch in gleicher

Weise überarbeitet, kaum einen gemeinsamen Blickwinkel haben können,
sind auch die Beschlüsse des ersten Revolutionskabinetts in Jerusalem.

Ahitophel (17,1-3) rät zu einer unverzüglichen Verfolgung des Königs (ehe
dieser seine Kräfte geordnet hatte), um ihn allein zu eliminieren, und das

Volk aus der Auseinandersetzung herauszuhalten. Auch diese Angabe ist
stilisiert; die Bereitstellung von 12000 Mann erfordert mehr als einen halben
Tag. Ausserdem macht die Zwölfzahl die Sache wieder zu einer gesamtisrae-

85 Es ist freilich zu beachten, dass auch diese Ereignisse in einem zeitraffenden Résumée

dargestellt sein werden.
86 Er habe seiner Stadt die Schrecken eines Strassenkampfes ersparen wollen.
87 Er habe sich in der Stadt wie in einer Falle gefühlt und Verrat gefürchtet. (Warum

eigentlich, es war doch seine Stadt!).
88 Es ist kein Widerspruch dazu, menschlich vielmehr durchaus verständlich, wenn

nach der Darstellung der Sam-Bücher David über den Nullpunkt hinaus eine Zukunft
plant.

89 Die anscheindend gar nicht so anstandslos erfolgte.
90 Was gewiss nicht, wie es bisweilen erklärt wird, mit zarter Rücksichtsnahme für die

gerade Besiegten zu tun hatte.
91 So wird ja wohl 19,23 zu verstehen sein. Mit Recht betont auch Conroy die theologische

Bedeutung der Rückkehr Davids.
92 Ich sehe dabei von der textkritischen Frage bei V. 17 ab. In meinem Kommentar habe

ich mich aus objektiven Gründen für die Beibehaltung des MTs entschieden.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 305

litischen Angelegenheit, was sie dem Vorschlag nach ja aber nicht sein soll.93

Dieser Rat trägt der Situation Rechnung und findet den Beifall Absaloms,
wie der Ältesten. Dann überrascht freilich die nochmalige Einholung einer
Expertise bei dem ziemlich unmotiviert aufgetauchten Husai.94 Übrigens ist
sein Vorschlag, wenigstens die Rekrutierung eines grösseren Aufgebots
abzuwarten, um das Risiko eines Fehlschlages auszuschliessen, für sich genommen95

militärisch ebenso gerechtfertigt wie der Ahitophels.96 Darüber,
welcher von beiden richtig war, entscheidet Erfolg oder Misserfolg. Eine nüchterne

Beurteilung der Aussichten ist unabhängig davon, dass in dem

Ausgang eine Entscheidung Jahwes für David gesehen wird. Sie erfolgt,
wenn das hernach auch nicht so ganz deutlich wird, auf gesamtisraelitischer
Ebene, hat also sakralkriegerischen Charakter. Damit, dass Absalom selbst

an der Spitze seiner Truppen zu Felde ziehen soll, schmeichelt Husai nicht,
wie oft angenommen wird, seiner Eitelkeit.97 Vielmehr erscheint Absalom
hier als Vertreter der guten alten Zeit, in der der König, den Seinen treu
verbunden, ihre Gefahren teilte.98 Der Sieg Davids ist mehr, als die
vorauszusehende Beendigung einer internen Familienauseinandersetzung oder die

Lösung einer Thronfolgefrage. Mögen Absalom und seine Anhänger, zu
denen ja auch Ahitophel gehörte, sich zunächst als Idealisten99 gefühlt und
den Anspruch erhoben haben, auf der Seite Jahwes zu stehen, so wird er
durch die Ereignisse als Hochstapler, David als der Mann nach dem Willen
Jahwas ausgewiesen. Das ist das abschliessende unüberhörbare Urteil über
das Unternehmen Absaloms.

Das macht die Beschreibung des Schlachtverlaufs noch deutlicher. Nach
einer breiten Schilderung des Ausmarsches, die vor allem erklärt, warum
David entgegen seiner Absicht nicht bei der Truppe ist, beschränkt sich die
Wiedergabe des Kampfes auf die Verse 7+8: es gab eine grosse Niederlage,

93 Es ginge ja über das Ziel, die Eliminierung eines Mannes und die Ersetzung durch
einen anderen, weit hinaus.

94 Wohlgemerkt geht es hier nicht um literarkritische Fragen, sondern um inhaltliche
Besinnungen.

95 Das ist profan geurteilt; er wird einmal als Alternative zu Ahitophels Rat selbständig
für sich bestanden haben.

96 Beide werden durch die Zwölfzahl, bzw. durch das «ganz Israel» charakterisiert.
97 Sicher war auch sie vorhanden, aber das ist nicht ausschlaggebend.
98 Das das leider anders geworden war, ist ja wohl mit der Hintergrund von Kap. 11.
99 Es ist eine immer wieder zu machende Beobachtung, wie klein der Schritt vom

Idealismus zu unheilvoller Selbstbestätigung ist.



306 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

selbst der Wald kämpfte mit.100 Es ist wohl eine, auch formgeschichtlich
falsche Beurteilung dieser Verse, wenn man sie dahin rationalisiert, dass das

Terrain sich nachteilig für Absalom auswirkte, oder dass es Davids Männern
gelungen war, in unwegsamen Gelände einen Hinterhalt zu legen. Es handelt

sich eher um ein Stück alter charismatischer Kriegsvorstellungen,101 die,
wenn auch schon früh überdeckt und verstandesmässig umgedeutet, noch
etwas von einem ursprünglichen Tenor und der Beurteilung erkennen
lassen, die einmal dieser Vorgang, wenigstens bei einem Teil der Zeitgenossen,
gefunden hat.102 Das setzt sich V. 19 fort. Das tragikomische Bild eines an
seinen Haaren im Baum zappelnden Absalom103 findet sich schon verhältnismässig

früh;104 es ist aber durch den Text nicht gefordert.105 Die nächstliegende

Analogie ist das Ende Sauls - durch das schon einmal für David der Weg
zum Königtum frei wurde, - vor allem in der II Sam 1, an den I Sam 31

wiedergebenen Version. Wie hier Absalom ist auch da Saul zu keiner befreienden

Handlung mehr fähig {'"hâzanî hassebes 1,9 a); Damit ist das Urteil
über ihn gesprochen. Die Analogie zur Saulgeschichte reicht weiter. Das
Auftreten Joabs V. 10-15, der dem eine Belohnung in Aussicht stellt, der
Absalom totschlägt, mag strukturell passen; es stört aber inhaltlich den
Zusammenhang.106 Das muss ein schlechtes Licht auf Joab werfen, und das

ist wohl auch die Absicht.107 Es ist aber doch eine Verdrehung, die zur
Erklärung führte, Joab selbst habe den handlungsunfähig im Baum hängenden

Absalom mit drei Spiessen getötet.108 Gegen die Interpretation spricht
zunächst, dass erst die zehn Waffenträger herantreten und Absalom erschla-

100 Man kann fragen, muss dabei freilich auf eine Antwort verzichten, was das
Hysteron-Proteron war, eine Reminiszenz an das geschichtsnotorische Ende Absaloms im Walde

Ephraim, oder eine allgemeine Sentenz über die Bedeutung des Waldes für den Ausgang?
101 Soweit ich sehe, ist van den Born (Anm. 38) der erste gewesen, der darauf hingewiesen

hat.
102 Darin musste dann die stärkste Legitimation Davids und seines Königtums gesehen

werden.
103 In gewisser Weise wird es ja durch 14,26 nahe gelegt.
104 Schon bei Josephus Ant VII/10,2.
105 So schon R. Kittel in Kautzsch-Bertholet: Textbibel.
106 Es könnte dazu an I Sam 17,25 erinnert werden.
107 Nachdem Joab I Kön 2,20ff. zur persona ingrata geworden ist, ist das auch nicht

weiter verwunderlich. Zu beachten bleibt aber, dass ihm sein Auftreten hier nie zum
Vorwurf gemacht wird.

108 Wozu dann drei? Für die Tötungsabsicht war einer besser geeignet.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 307

gen,109 als er schon am Boden liegt.110 Auch sind die Fbätim nicht Spiesse,
sondern Stäbe; dass sie eiserne Spitzen gehabt hätten, ist eine ad hoc
gemachte Konstruktion. Das belêb 'absälöm wird durch das folgende belëb

hâ'ëlâ gekennzeichnet. Da es wenig wahrscheinlich ist, dass zwei gleiche
Worte so dicht neben einander verschiedene Bedeutung haben, ist die Angabe

wohl so zu verstehen, dass Joab den Absalom mit drei Stöcken zu Boden
herunterstösst. Die Situtation ist klar, die Ähnlichkeit mit dem Tode Sauls

offenkundig. Joab indirekt, und dann die Knappen direkt vollziehen einen
Plan Jahwes. Die Tötung durch die Knappen ist vielleicht weniger ehrenvoll
als der Tod durch eigene Hand (I Sam 31), aber weniger schmachvoll als die

Tötung durch den Amalekiter.111

Absalom scheint es von vornherein darauf angelegt zu haben, sich in den
unausweislich grösser und unpersönlicher werdenen Verhältnissen als

Geranten alter Gediegenheit anzubieten.112 Mit diesem Ende hat Jahwe, wie
einst gegen Saul, so jetzt gegen Absalom für David entschieden. Ich erinnere
in diesem Zusammenhang an die Verunglimpfung des flüchtenden David
durch Simei aus Bachurim (II Sam 16,5ff.). Sein Verhalten ist zu impulsiv,
als dass man in ihm die treibende Kraft einer benjaminitischen Widerstandsbewegung

sehen müsste. Aber ein Repräsentant der mit den neuen Verhältnissen

restlos unzufriedenen Bevölkerungsschicht war er sicher. Auch das

affektgeladene «Blut(hund)mensch»113 führt nicht notwendig darüber hinaus.

Es braucht sich dabei durchaus nicht um eine Reaktion auf die
Massnahmen Davids gegen die Nachkommen Sauls zu handeln (II Sam 21).114 Die
militärischen Unternehmungen Davids, mochten sie auch notwendig sein,

wenn das Königtum Davids nicht eine zukunftslose provinzielle Angelegenheit

bleiben sollte, kosteten sicherlich viel Blut und mussten Ärgernis erregen.

Wenn sie auch später überdeckt und eingeebnet erscheinen, sind das

wohl die Verhältnisse und Fragen, die sich noch mit leidlicher Deutlichkeit

109 Das oft in den Übersetzungen hinzugefügte «vollends» ist ein Eintrag, der nichts
erklärt, sondern nur die Schwierigkeiten charakterisiert. Es wird dabei übersehen, dass

dann die jungen Offiziere in recht eigenartigem Licht erscheinen müssen.
110 Wenn das auch nicht ausdrücklich gesagt ist, muss das wajjâsobbû särä ne'arîm

nof'ê kelê jö'äb wajjakkû so verstanden werden, wenn die Situation nicht unanschaulich
werden soll.

111 Auch wenn dieser Bericht aus tendenziösen Gründen ad hoc erdichtet sein sollte.
112 Was nicht im Gegensatz zu seiner Megalomanie sonst zu stehen braucht.
m Das war schliesslich ein zu allen Zeiten beliebtes Schimpfwort, das seine Wirkung

selten verfehlte.
114 Die damit verbundenen literarkritischen Fragen können als hierfür unerheblich

ausser Betracht bleiben.



308 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

als Grundlage der Geschichte von Uria und Bathseba erkennen lassen.115

Auch hier ist im Laufe der Überlieferung der eigentliche Vorwurf gegen
David verwischt worden, vielleicht weil die Taktiken, gegen die er sich
einmal richtete, unverständlich, oder auch selbstverständlich geworden
waren. Aber weil die Erinnerung an eine Missbilligung erhalten blieb, suchte

man den Grund dafür auf einem Gebiet, wo sie am sinnenfälligsten werden
konnte, dem Gebiet einer unerlaubten Liebesbeziehung.116

V

Wenn die Probleme da auch etwas anders lagen, lassen sich ähnliche
Beobachtungen an dem literarisch geformten Niederschlag machen, den
eine früherer Epoche in der Überlieferung gefunden hat, die auch einmal
von erheblicher Bedeutung in der Geschichte Israels war. Ich denke an die

Regierung Sauls, und an das, was seiner Zerrüttung und schliesslich seiner

endgültigen Katastrophe vorausging, besser, sie vorbereitete. Ich meine die
I Sam 13.14.15 geschilderten, eine Erklärung beabsichtigenden verschiedenen

Versündigungen Sauls. Diese Perikopen sind zwar hinsichtlich ihrer
theologischen Dichte und Vorstellungswelt117 sehr verschieden von einander.118

Aber ungeachtet aller Abschleifungen und Akzentuierungen steht in
ihrem Hintergrund die gleiche Frage119 wie die gleiche Bemühung, eine

befriedigende Antwort auf diese zu finden. Wie war es möglich, dass ein
Weg, der so verheissungsvoll begann, nicht zu einem durchschlagenden
Erfolg führte (14,30) ; ein Königtum, dessen Initiator Jahwe selbst gewesen
war, keinen Bestand hatte (13,13+14); ein Mann, der erwählt war, in letzte
Dunkelheit verworfen wurde (15,23; vgl. dazu Kap. 28).120 Es geht darum,
das Unbegreifliche nicht als blinde Willkür, sondern als Plan Gottes zu
verstehen.121 In gewisser Weise war es eine Erleichterung, dass man zu der

115 Uria fällt bei einer verlustreichen Belagerung; vgl. dazu Stoebe, David und Uria,
Bibl 1987.

U6 Eine andere Möglichkeit diese Erscheinung zu erklären s.u. S. 313.
al Beachte dazu etwa I Sa, 15,22.23.
118 Man könnte daraus Indizien für eine relative Chronologie der Perikopen ableiten.

Eine solche Abfolge sucht H. Donner, Die Verwerfung des Königs Saul, Wiesbaden 1983,

zu gewinnen. Indes liegt diese Frage hier ausserhalb des Interesses.
m Wenigstens in der frühen Zeit muss das eine sehr existentielle Frage gewesen sein.
m Profangeschichtlich wäre das leicht damit zu erklären gewesen, dass Saul nur der

Wegbereiter war und an der Ungeklärtheit seiner Position scheitern musste.
m S. dazu Sioebe KAT VITT/1 251.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 309

Zeit, als diese Berichte und Überlieferungen ihre zusammenfassende
Formulierung fanden, den schon lange kannte, der das Werk Sauls fortsetzen
sollte, und darum die Schilderung auf ihn zuschneiden konnte. Aber ganz
ging das nicht auf; man empfand, dass die Regierung Davids etwas anderes

war, als die Sauls.122 Eine Verlegenheit, die nicht nur literarkritisch, sondern
auch inhaltlich bewertet werden muss, zeigt sich auch darin, dass die in
diesem Komplex zusammengefassten Episoden nicht zu einem vollen
Ausgleich mit einander gekommen sind. Was war die Schuld Sauls? War er zu
modern, Opfer statt Bann? War er dem Volk gegenüber, das ihn gewählt
hatte, zu nachgiebig (15,21)? Oder war er zu konservativ, nahm er zu wenig
Rücksicht auf das Vok (Kap. 14)? Und das übereilte Opfer in Gilgal (Kap.
13)123 konnte im Grunde ja nicht so schwer wiegen, zumal sich Saul da

offenbar in einer Notlage befand.124 Zwar werden Angaben zur Situation
und Topographie gemacht, doch bleiben sie blass,125 und bilden nur den
Rahmen für die theologische Kritik eines Fehlverhaltens Sauls;126 sie sind
darum andern als das Material von II Sam 9-20 zu bewerten.127 Damit sind
sie auch von den Ereignissen zu weit entfernt, als dass sie mit Sicherheit
etwas zu unseren Überlegungen über den Niederschlag aussagen könnten,
den das innere Engagement der Überliefernden an ihrem Gegenstand haben
kann.

Anders liegt es bei I Sam 14, einer jetzt als Einheit beabsichtigen,128 doch
noch als Aneinanderfügung einzelner Episoden auf dem Hintergrund der
Philisterkämpfe erkennbaren Erzählung, in deren Mittelpunkt die Gestalt
Jonathans steht. Es lassen sich in der Darstellung verschiedene Aspekte
feststellen. Er ist der Mittler eines charismatischen Sieges, den Saul nützt,
zugleich auch wieder durch ein unbedachtes Enthaltungsgelübde
verspielt.129 Dabei stehen mehrere Motive neben einander, alte Kriegsvorstellungen,

Ephod-Entscheid und Tabu-Verpflichtung, die Jonathan unwissentlich

übertritt.130 Daneben findet sich im Munde Jonathans eine fast aufkläre-

122 Auch wenn Saul ein glückloser König war, war er doch König gewesen.
m Es steht ja auch merkwürdig in der Gesamtredaktion.
124 Sollte Samuel damit als der einzige zum Opfer Berechtigte, also in priesterlicher

Funktion dargestellt werden?
125 Die konkreten Informationen 13,19(17)—23 sind spätere archäologische Notizen und

gehören redaktionell auch als Einleitung zu Kap. 14.
126 Die Berichte sind im Gilgal zentriert, vielleicht in Anknüpfung an Gilgal als einen

Ort der Königserhebung Sauls.
127 Auch das dürfte deutlich machen, dass II Sam 9-20 das ältere Stück ist.
128 Die ältere Quellenscheidung wies das Kapitel verschiedenen Quellen zu.
129 Es ist im Zusammenhang unbegründet, denn es setzt eine Notlage voraus.
130 Was ebenfalls eine Brüchigkeit in den Vorstellungen erkennen lässt.



310 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

risch anmutende131 Sentenz über die Erfordernisse einer Kriegsführung.132
Das Recht für das Verhalten Sauls wird nicht in Frage gestellt; Jonathan
nimmt das Todesurteil an, aber das Volk entscheidet sich in diesem
Interessenkonflikt für Jonathan, den Jahwe durch den Erfolg bestätigt hat.

Ähnlich werden wir auch den Skopus von II Sam 9-20 anzusehen haben.
Es geht nicht um die Klärung der Thronnachfolge durch den Ausfall präsumtiver

Erben, sondern es geht um David, den Jahwe durch Erfolg und Bewahrung

als König bestätigt. Diese Bestätigung Davids ist nicht selbstverständlich,

denn sie erfolgt trotz alles Belastenden seines eigenen Lebens, trotz
aller Widerstände gegen ihn,133 und gegen sein Auftreten. Seine Gegner
konnten den Anspruch erheben, in der Linie der alten Väterfrömmigkeit zu
stehen, und wären geeignet gewesen, seine Existenz als Mensch wie als

König in Frage zu stellen. Aber alle Ungeklärtheiten werden von Jahwe
selbst durch die Ereignisse beseitigt.134

Im Grunde ist dieses Geschehen eine Jahweantwort auf die beunruhigenden

Zweifel mancher Zeitgenossen und auch Späterer. Wenn diese sich auch
nicht expressis verbis in Fragen artikulieren, so ergeben sich solche doch aus
dem Gefälle der Darstellung. Trotz aller Verschiedenheit der Form sehe ich
mich an die erbitterten Warum-Fragen in den Konfessionen Jeremias erinnert

(12,Iff; 15,15).135 Jeremia bekommt keine erleichternde Erklärung,
aber er bleibt nicht ohne Antwort. Sie erfolgt in dem, was ihm noch
widerfahren wird; sie schiebt seine Vorstellungen beiseite, und weist ihn auf neue
Aufgaben und Beschwernisse hin, die auf ihn warten (12,5; 15,19).

VI

Wie ich schon ausführte, liegt der Grund dafür, dass ich bei meinen
Überlegungen vom zweiten Teil des zweiten Samuel-Buches ausging,136 dar-

13114,29: s. Stoebe KAT VIII/1 273; dazu F. Hesse, Zur Profanität der Geschichte
Israels, ZThK (1974) 270.

132 Das Wort erinnert im Tenor an Davids Anweisung für Joab II Sam 11,25. Wie David
scheint Jonathan auch sonst als Mann moderneren Stils vorgestellt zu sein.

133 Die ja manches Mal nur zu berechtigt gewesen sein mochten.
134 Ich verweise hierzu auf T. Veijola, Theologische Erfahrungen ohne theologische

Sprache (in: Theologie und Erfahrung, 1979).
135 'erek 'appajîm verkehrt lästerlich die Verheissung Ex 34,6 in ihr Gegenteil, weil der

gequälte Prophet diese Zusage in seinem Leben nicht verwirklicht findet. Ähnlich ist auch
die Umkehrung der Verheissung von Gen 22,17; 31,13 («zahlreich wie der Sand am Meer
von der Nachkommenschaft») auf die Witwen zu verstehen (Jer 15,8).

136 Ich nehme aber an, dass sich die Beispiele dafür vermehren liessen.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 311

in, dass die Beurteilung eines geschichtlichen Umschwungs, der so tiefgreifend

war wie die Regierung Davids, kontrovers sein musste und auch ablehnend

sein konnte.
Es wäre verwunderlich, wenn sich nicht ähnliche Beobachtungen an den

Berichten davon machen Hessen, wie Saul König wurde. Dass in den Kap. I
Sam (7) 8-12 eine unterschiedliche Beurteilung des Königtums, entweder
bejahend oder ablehnend vorliegt, ist unbestritten. Die ältere Forschung
hatte das auf das Zusammenkommen verschiedener, durch die beiden
Bücher gehender Quellen zurückgeführt,137 in denen sie die Fortsetzung der für
den Pentateuch festgestellten oder angenommenen Quellen,138 nämlich des

Jahwisten (9,1-10,16; II)139 oder des Elohisten (7,2-8,22; 10,17-27; 12)
sehen wollte, oder für welche sie wenigstens diesen analoge Quellen
annahm.140 Mit dem Verzicht auf die These durchlaufender Erzählungsstränge
in den Samuel-Büchern zugunsten der Erkenntnis von einer vertikalen
Schichtung des Überlieferungsgutes141 verband sich in zunehmendem Masse
die Einsicht in eine deuteronomistische Bearbeitung142 des überkommenen
Bestandes.143 Diese Bearbeitungsspuren sind gut kenntlich und darum leicht
abzuheben. Sie sind es vornehmlich gewesen, die den Eindruck gemacht
haben, dass es auch eine dezidiert königtumsfeindliche Überlieferung gegeben

habe. Da Überarbeitung ein altes Gut voraussetzt, das überarbeitet und
umakzentuiert werden konnte, ist die Frage nach der ursprünglichen
Tendenz dieses Gutes, bzw. dem Wesen und dem Ausmass seiner Skepsis gegenüber

dem Königtum nicht unberechtigt.144 Was bedeutet z.B. das Regen-

137 Wobei natürlich auch sie mit Einfügungen, Erweiterungen rechneten.
138 Ich nenne (in Auswahl) K. Budde KHC VIII 1902; P. Dhorme EB 1910; R. Kittel

HSAT1922; auch noch G. Hölscher, Geschichtsschreibung in Israel 1950.
139 Wobei mir für II Sam 9-20 wenigstens im geistigen Gehalt Berührungen mit dem

Gedankengut des Jahwisten zu bestehen scheinen (vgl. J. Blenkinsopp, Thema and Motif
in the Succession History and the Yahwistic Corpus, VTS XV (1966) 44-57. Vg. auch H.
Schulte, Geschichtsschreibung im Alten Israel, 1972,111 (in einer Sprache, die der Pentateuch

quelle J entspricht).
140 Etwa C. Steuernagel, Einleitung 1912; H. P. Smith ICC 1912; O. Eissfeldt, Komposition

der Samuelisbücher 1931.
141 L. Rost, Die Überlieferung von der Thronnachfolge Davids, BWANT III/6 (1926).
142 Etwa M. Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien I, 1943; H.J. Boecker. Die

Beurteilung des Königtums in 1. Sam 7-12, WMANT 31 (1969); R. W. Klein, Word Biblical
Commentary, Vol 10 (1983).

143 Schon Wellhausen hatte die sonst E zugeschriebenen Stücke für deuteronomistisch
erklärt (Die Composition des Hexateuch und der historischen Bücher des Alten
Testaments, 31899, 239ff.).

144 Ganz ohne Ansatzpunkt werden die kritischen Stellungnahmen auch nicht in der
Luft gehangen haben.



312 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

wunder I Sam 12,10ff.? Ist es eine Zurechtweisung der vermessenen Forderung

nach einem König, oder soll es Bestätigung und Legitimierung seines

Auftrages sein?145 Was bedeutet das Königsrecht 8,10ff.? Ist es eine

Warnung vor unerträglicher Willkür des Königs - was es inhaltlich eigentlich
nicht sein kann - oder beabsichtigt es eine Festlegung der bescheidenen

Mittel, die dem neuernannten König zur Verfügung stehen müssen?146 Die
Einsicht, dass mit der Kennzeichnung königtumsfreundlich oder -feindlich
der Begriff Deuteronomist nicht völlig abgedeckt werden kann, hat zu einer
weiteren Differenzierung dieses Begriffes geführt. So nimmt Veijola147 eine

im wesentlichen königtumsfreundliche Grundschicht (DtrG) an, die freilich
von seinem DtrN fast unkenntlich gemacht wurde. In ähnlicher Weise rechnet

Boecker (Anm.: 142) mit zwei Aspekten der deuteronomistischen
Einstellung zum Königtum. Damit wird. m.E. die Hypothese von durchgehenden

von einander abzuhebenden Schichten deuteronomistischer Bearbeitung

erheblich erschwert,148 gewinnt die Möglichkeit einer mehr punktuellen
stärkeren Akzentuierung von Gedanken, die aber irgendwie in der Vorlage
angelegt sein werden, an Gewicht.149

Für die Exegese würde ich daraus das Recht herleiten, gegebenenfalls
einen Text(zusammenhang) zu hinterfragen, und Spannungen, wie sie

wenigstens bei historischen Texten auftreten, nicht nur zu registrieren, sondern
auch theologisch zu verstehen. Denn die deuteronomistische Überarbeitung,

wie immer der Begriff zu fassen sein mag, ist (eher zufällig) eine
letzte,150 darum aber nicht eine endgültige Form, die wirklich alles das, was
die Berichte einmal sagen wollten, dem heutigen Leser am besten verständlich

machen könnte.151 Im Gegenteil könnte der stark nomistische Charakter
des Deuteronomisten eine einengende Verflachung bedeuten.

VII

Ich bin mir bewusst, dass mit den Ausführungen, die ich hier gemacht
habe, Überlegungen angestellt wurden, die im Alten Testament nicht direkt

145 S. Stoebe KAT VIII/1 238 f.
146 S. Stoebe KAT VIII/1186 f.
147 Das Königtum in der Beurteilung der Deuteronomistischen Historiographie (1977).
1481.L. Seeligmann (lt. mdl. Mitteilung) rechnete mit einer noch stärkeren Fächerung

der deuteronomistischen Einflüsse.
149 Dabei schliesst die Chiffre punktuell die Möglichkeit grösserer zusammenhängender

Stücke nicht aus.
150 Dass sie es ist, ist vielleicht geschichtlich bedingt.
151 So Klein (Anm. 34) XI.



Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese 313

angelegt sind. Da es aber ein Spannungsverhältnis zwischen «menschlichem

Erfolg und göttlicher Initiative»152 kennt, ist es damit aber auch nicht
überfordert.

Damit, dass auch Schattenseiten nicht verschwiegen werden, entgeht
(oder: kann entgehen) die Schilderung der Gefahr einer vordergründigen
Geschichtsbetrachtung, die in jedem, und sei es nur einem vermeintlichen
Triumpf eine Bestätigung Gottes sieht. Vielleicht hängt damit auch die
immer wieder überraschende Tatsache zusammen, dass die Gestalt Davids,
auch noch in einer weiter entwickelten Form der Überlieferung gerade da in
wenig rühmlichen Sitationen erscheint, wo man die Darstellung eines

Erfolgsmenschen erwartet.153

Was im Vorstehenden ausgeführt wurde, soll keine letztlich unproduktive
Gedankenspielerei aus Freude am Spekulieren sein. Es möchte ein Beitrag
zur Glaubensüberzeugung von der Offenbarung Gottes in der Geschichte
sein. Die Offenbarung begegnet im Zeugnis derer, die sie erlebten. Entsprechend

der Verschiedenheit dieser Zeugen in ihrer Situation und menschlichen

Aufnahmefähigkeit ist das Zeugnis nie ganz gleich, oft widersprüchlich,

immer aber Stückwerk, Ausschnitt aus einem komplexen Geschehen.
Aber alles mit einander, auch das scheinbar Divergierende ergibt das Bild
der wirklichen Geschichte, die Gott regiert.

Erkennt man diesen Erwägungen eine gewisse Berechtigung, wenigstens
als Diskussionsgrundlage zu, bleibt immer noch die Frage offen, ob sie nur
l'art pour l'art sind, oder eine Bedeutung für die Gegenwartsaufgaben der
Verkündigung haben können, die in einer Zeit geschieht, die in der
biblischen Welt eine heile Welt sieht, die es einmal gab, aber nicht mehr gibt; von
der man also keine Hoffnung und Hilfe für die eigene unheile Welt erwarten
kann. In dieser Welt fühlt man sich auf sich selbst zurückgeworfen, weil man
sie nicht mehr verstehen, sich ihre Zukunft nicht mehr vorstellen kann. Man
verfällt in Resignation, oder, auch das ist möglich, man erstarrt in Moralismus,

sei er progressiv oder reaktionär, der zu allem Nein sagt, was ausserhalb

des eigenen Denkens liegt. Etwas von solcher Aporie zeigt sich auch in
der Davidgeschichte, wenigstens in manchen Zügen ihrer Darstellung. Da
wird dann auch ihr Glauben und Hoffen greifbarer.

152 L. Schmidt, Menschlicher Erfolg und Jahwes Initiative, WMANT 38 (1970); da bei
ihm das von mir herangezogene Korpus ausser Betracht bleibt, ist sein Gegenstand weniger

komplex.
153 Dass der König vor der Zeit vergreiste und dann jede Klarsicht verlor (wie ohne

Grund für I Kön 1 oft angenommen wird, ist wenig wahrscheinlich; noch weniger
allerdings, dass man in herber Wahrhaftigkeit an ihm ein Idol demaskieren wollte.



314 Hans-Joachim Stoebe, Überlegungen zur Exegese

Wenn ich richtig urteile, berühren sich meine Absichten in vieler Hinsicht
mit denen Childs154 in seiner Schätzung des kanonischen Textes für die

Auslegung des Alten Testaments. Ich unterscheide mich, und das ist nun
doch wesentlich, dass ich die Endgestalt nicht in dem Masse als normativ
ansehen kann, dass ich nicht mindestens das Recht zu einer Hinterfragung
offen liesse.155

Hans-Joachim Stoebe, Basel

154 B. S. Childs, Introduction in the Old Testament, 31983.
155 Erst nach Abschluss des Manuskripts wurde mir der Aufsatz von H. Gese, Der

auszulegende Text, ThQ 167 (1987) 252-265 zugänglich.


	Überlegungen zur Exegese historischer Texte : dargestellt an den Samuelisbüchern

