Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Goitt : ein
Versuch tber Apologetik im Blick auf Anselm von Canterbury

Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grundbewegung des Glaubens an den
lebendigen Gott

Ein Versuch iiber Apologetik im Blick auf Anselm von
Canterbury

Der «lebendige Gott» ist der Gott, der sich offenbart, der von sich aus die
Initiative ergreift und dem Menschen begegnet, der sich also in der Begeg-
nung als der Lebendige erweist. Dieser wird nur im Glauben erkannt. Wenn
wir vom Glauben, vom glaubenden Menschen, reden, reden wir von Gott,
und umgekehrt. Das heisst nicht, dass eines dieser Themen das andere
ersetzen kann, dass man also z.B. nun vom Glauben reden darf statt von
Gott, sondern es heisst, dass aus den (scheinbar) zwei Themen ein einziges
geworden ist. Man kann zwar kiinstlich trennen und hat das in der Tradition
auch immer wieder getan: man hat zunéchst A) von Gott und dann B) vom
Glauben gehandelt, oder umgekehrt (je nach Anlage des dogmatischen
Systems). Man mag das zur Not tun, muss indes schon hier, schon bei dieser
dusserlichen Stoffgliederung, dusserst behutsam sein. Denn was die Sache
betrifft, hingt von der ganzheitlichen Betrachtungsweise, welche die
(scheinbar) zwei Themen als Einheit sieht, sehr viel ab. Es hdngt davon ab,
ob wir das wirkliche Thema iiberhaupt in den Blick bekommen.

Wie Gott und Glaube zum einzigen, einheitlichen Thema werden, zeigt
der Gottesbeweis. Scheinbar und fiir das landldufige Verstindnis herrscht
allerdings zwischen Glauben und Beweis ein Widerspruch.

Was man beweisen kann, braucht nicht mehr geglaubt zu werden. Wenn
ich Gottes Existenz beweisen kann, brauche ich, so scheint es, diese nicht
mehr zu glauben, sondern Glaube bezieht sich dann auf etwas, das iiber
diese allgemeine Erkenntnis hinausliegt, zum Beispiel auf die heilsgeschicht-
liche Offenbarung der Geheimnisse der gottlichen Erlosung des Menschen-
geschlechts durch Christus. Oder: darauf, dass die gottlichen Verheissungen
nicht nur ausgesprochen sind, sondern dass sie auch mir personlich gelten.

Indessen steckt hinter solcher Meinung, es bestehe hier ein Widerspruch,
und hinter solchen Aufteilungsversuchen ein unzuldngliches theologisches
Verstiandnis sowohl dessen, was Glaube ist, als auch dessen, was das theolo-
gische Unternehmen eines Gottesbeweises bedeutet. Das will ich hier zu
zeigen versuchen am Gottesbeweis des Anselm von Canterbury. Dieser



262 H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott

kann als eine denkerische Nachzeichnung des Glaubensaktes verstanden
werden. — Es konnte dasselbe in anderer Form allerdings vielleicht auch
anhand von andern Gottesbeweisen, zum Beispiel der quinque viae des
Thomas, aufgezeigt werden. Ich muss mich beim folgenden Versuch zu-
gleich beziehen auf Karl Barths Buch iiber Anselms Gottesbeweis, «Fides
quaerens intellectum» (1931). Denn es war Karl Barth, der dieses Verstidndnis
vom Gottesbeweis Anselms als einer Nachzeichnung der Grundbewegung
des Glaubens entwickelt hat. Und wenn auch Barth in einigen Punkten
seinem Text, dem «Proslogion» Anselms, nicht ganz gerecht geworden ist,
so hat er doch aufs ganze gesehen eine theologische Entdeckung gemacht,
die weiterfiihrend ist und furchtbar.

Wie Anselm vorgeht, ist bekannt. Er geht von dem Satz aus, dass Gott
das sei, «woriiberhinaus Grosseres nicht gedacht werden kann» (Id, quo
maius cogitari nequit). Weil Grosseres nicht gedacht werden kann, muss Er
auch existieren und nicht bloss ein Gedankengebilde sein. Denn grosser ist,
was «in Wirklichkeit», ausserhalb unserer Gedanken, existiert, als das, was
bloss in Gedanken existiert. Anselm tut dann noch einen zweiten Schritt
(Prosl. 3 — wihrend der bisher referierte Gedankengang in Prosl. 2 steht):
Gott, iiber den hinaus Grosseres nicht gedacht werden kann, existiert nicht
nur denknotwendig auch in Wirklichkeit, sondern Er existiert so, dass nicht
einmal gedacht werden kann, Er existiere nicht. Und wiederum ist der
Angelpunkt des Arguments derselbe: Ein grosstes denkbares Seiendes, iiber
das hinaus Grosseres nicht gedacht werden kann, das notwendig existiert
und zwar so, dass nicht einmal gedacht werden kann, es existiere nicht, ist
grosser als ein Grosstes. .. etc., von dem aber wenigstens gedacht werden
kann, es existiere nicht. Somit muss Gott als das «id quo maius. .. etc» das
erstere sein, d.h. es muss zugegeben werden, dass Seine Nichtexistenz in
Wahrheit nicht einmal gedacht werden kdnne. — Und Anselm tut dann noch
einen dritten Schritt dariiberhinaus, in Prosl. 15, welches Kapitel von Barth
in seiner Paraphrase nicht mehr behandelt wird, welches jedoch prézis in
denselben Zusammenhang der Argumentation gehort, weil hier genau mit
derselben Argumentationsfigur argumentiert wird. Anselm sagt dort: Gott
ist nicht nur das, woriiberhinaus nichts Grosseres gedacht werden kann,
sondern Er ist grosser als iiberhaupt gedacht werden kann (maior quam
cogitari potest). Diese fiir meinen ganzen Gedankengang entscheidende
Einsicht verdanke ich dem Kollegen und Freund Martin Anton Schmidt,
dem ich diesen kurzen Versuch widme.

Ein Gott, der grosser ist als iiberhaupt gedacht werden kann, ist grosser
als ein Gott, iiber den hinaus Grosseres nicht gedacht werden kann. — Immer



H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott 263

kehrt bei Anselm, auf allen drei Stufen, das formelhafte «quod maius est»
wieder. Prosl. 2, 3 und 15 bilden ein Ganzes, und davon hingt Entscheiden-
des fiir die Deutung des ganzen Beweises ab.

Der Einwurf, wie es denn moglich sei, dass der Tor in seinem Herzen
spricht «Es ist kein Gott», wenn auf der andern Seite doch feststeht, dass wir
Gottes Nichtexistenz nicht einmal denken konnen, wird von Anselm so
beantwortet: Zu sagen, Gott existiere nicht, sei freilich moglich. Aber etwas
nur sagen, nur den entsprechenden Satz bilden, und etwas wirklich denken,
sei zweierlei. Der Tor in Psalm 14 ist aber gerade darin tdricht, dass er nicht
weiss, wer Gott ist, dass er keine wirkliche Einsicht hat. Gott ist fiir ihn nur
ein Wort, und darum ist es ihm ohne weiteres moglich, zu sagen, dass Gott
nicht existiere.

Ich schliesse daraus, auf der Linie Anselms und Karl Barths weiterden-
kend: Wenn wir einmal wirklich wissen, was bzw. wer Gott ist, dann miissen
wir Seine Existenz anerkennen, dann ist es uns nicht mehr méglich, zu sagen
und zu denken, Er existiere nicht. M.a.W.: das Anerkennen der Existenz
Gottes, das Rechnen mit Seiner Wirklichkeit, ist das Implikat eines wirkli-
chen Gott-Kennens. Sobald wir Gott einmal wirklich kennen, d. h. wirklich
verstanden haben, wer Er ist, konnen wir nicht mehr anders. ..

Wenn wir das so formulieren, haben wir uns auf eine ganz bestimmte
Sicht des Gottesbeweises eingespurt. Und es ist m. E. in erster Linie Karl
Barth, der uns mit seiner Anselm-Rezeption auf diesen Weg bringt. Denn
Barth hat diesen Beweis in einer Weise aufgefasst und wiedergegeben, dass
er nicht mehr ein eigentlicher Beweis ist. Das betont Barth auch unaufhor-
lich. Er legt Gewicht darauf, dass der «Beweis» bei Anselm in ein Gebet
eingebettet ist, ja selber als ein Gebet vorgetragen wird (Pros-Logion. ..!).
Und er unterstreicht, dass Anselms Gedankengang darauf beruhe, dass wir
vorher schon gehorsam auf Gottes Wort gehort haben, dass Gott uns aus
Seinem Wort schon bekannt ist. Freilich ist unser Glaube angefochten, er ist
nicht unser sicherer Besitz, und darum kénnen auch wir selber nach Barth je
und je wieder die «Toren» sein, die in ihrem Herzen sprechen «Es ist kein
Gott».

Barth will also zeigen, dass die Giiltigkeit dieses «Beweises» vom Glau-
ben abhingt. Er will mit niemandem, der nicht auf der Basis des Glaubens
steht, iiber die Existenz Gottes disputieren — und er meint, Anselm habe dies
auch nicht gewollt. — Ob er damit freilich Anselms eigene Intention ganz
trifft, ist fragwiirdig. Anselm wollte, nach seinen eigenen Aussagen, einen
eigentlichen, sicheren Beweis, und Barth, der immer, und gerade in diesem
Buch, eine starke Abneigung zeigt gegen alle Apologetik (so wie er «Apolo-



264 H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott

getik» versteht: ndmlich als Polemik gegen die Nichtglaubenden), hat wohl
einzelne Aspekte des komplexen Gebildes, das der Anselm’sche Beweis
darstellt, doch iiberinterpretiert.

Aber vielleicht sollte man sich doch nicht nur an den historischen Inten-
tionen Anselms, sondern dariiberhinaus an den inneren Mdoglichkeiten der
Sache selbst orientieren. Und was dies betrifft, scheint mir Karl Barth
entschieden in die richtige Richtung zu weisen, indem er nédmlich diesen
«Beweis», diesen scheinbar theoretischen oder spekulativen Gedankengang
derart fundamental mit dem Glauben verbindet. — Zweifellos hat dabei
Barths Interpretation auch ihre Schwichen. Die verkrampfte Ablehnung
der Apologetik lidsst den Gedanken nicht aufkommen, dass wir es hier mit
einem Musterstiick von «Apologetik» in einem besseren Sinne zu tun
haben, ndmlich mit Apologetik als Dialog, als dialogischen Aufweis. Das
Weglassen von Prosl. 15 zeigt, dass Barth die Grundbewegung des An-
selm’schen Gedankenganges nicht bis zum Ende mitvollzogen hat. Auch
denontologischen Hintergrund des stereotypen « Quod maius est» beach-
tet Barth nur in einem beildufigen Satz und er erkennt ihn und die damit fiir
uns erwachsende Verstidndnisschwierigkeit wohl auch gar nicht. Charakteri-
stisch 1st auch, dass das «id, quo maius ... etc» bei Barth gelegentlich in
einem legalistisch entstellten Sinne erscheint: Wir, als gehorsame Horer von
Gottes Wort, sollen uns nichts Grosseres denken wollen; der Satz bekommt
also bei Barth die Funktion eines Verbotes. Wihrend bei Anselm Beweis
doch alles daran hingt, dass wir das eben gar nicht konnen.

Dennoch bleibt Barths Interpretationsversuch richtungweisend. Er weist
uns an einen Ort, wo Glauben und Denken sich zu einer eigentiimlichen
Einheit verbinden. Das Denken erscheint hier als ein solches, das die
Grundbewegung des Glaubens nachzeichnet — und dies ist ein Aspekt im
Wesen des theologischen Denkens, auf den Barth grosstes Gewicht legt. Ich
meinerseits mochte von meiner Terminologie her gerade auf diese Ver-
schlungenheit von Glauben und nachzeichnendem Denken das Wort «apo-
logetisch» anwenden. Und fiir ein solches Verstdndnis von Apologetik wird
dann in der Tat die zu Beginn erwéhnte, landldufige Gegeniiberstellung von
Glaube und «Beweis» hinféllig. Der Glaube ist kein willkiirlich gewollter,
sondern er vollzieht eine Grundbewegung der Existenz, die in sich hochst
plausibel ist: das Uberwiltigtwerden von dem, woriiberhinaus wir Grosseres
gar nicht denken konnen, ja was grosser ist, als iiberhaupt gedacht werden
kann. Der Mensch stosst im Glauben, in der Hingabe des Glaubens, gleich-
sam «von innen» auf dieses Mysterium, das ihn dann, wenn er einmal von
ihm beriihrt worden ist, nicht mehr loslédsst. Er muss denken, dass dieses



H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott 265

Mysterium, Gott, eine Wirklichkeit ist; er kann nicht einmal mehr denken,
diese Wirklichkeit sei nicht. Er kann nicht mehr denken, dass er autark, in
geistiger Autarkie, fiir sich selbst, existiert, sondern er muss denken, dass
sein Denken und Sein umschlossen ist von dem und einmiindet in das, was
iiber unserm Denken liegt, den «Frieden, welcher hoher ist als alle Ver-
nunft».

Der Mensch wiihlt sich im Glauben nicht einen Herrn aus, dem er dann
gehorsam sein will (so wére ja der Glaube immer noch seine souveréne Tat!),
sondern in der Tiefe seines Seins stosst er auf das Unausweichliche. Es ist
ihm nicht, wie Barth das darstellt, der Befehl gegeben, nichts Grosseres zu
denken als Gott (weil dieser doch der Schopfer sei und er nur das Geschopf),
sondern er realisiert und erhellt seine eigene Situation vor dem Unbegreifli-
chen, dem er den Namen «Gott» gibt, weil er mit dem Unbegreiflichen ja
reden will. Denn wenn ich von dem sprach, «wovon der Mensch umschlos-
sen ist», von dem «worein er einmiindet», so war mit diesen Formulierungen
eine Nihe signalisiert, die gerade zum Reden, zum Sichaussprechen einladt.

Wenn wir den Menschen vor dem lebendigen Gott denken, so diirfen wir
den Glauben (der der einzige Kontakt mit Gott ist, von uns aus gesehen)
nicht zu voluntaristisch denken, wie das bei Barth immer noch der Fall zu
sein scheint. Ein Element der Entscheidung, des Wagnisses, bleibt freilich
eingeschlossen. Aber im Wesentlichen ist der Glaube ein Geschehen des
Entdeckens — und immer Wieder-Entdeckens —, eine Art Erleuchtung.
Das ist der Gewinn, den wir heute aus dem Anselm’schen Argument fiir
unser Verstindnis von Glauben und Glaubens-Denken ziehen konnen.

Die Logik, mit welcher Anselms Beweis den Glauben nachzeichnet, ist
nicht eine Logik, die man iiberall verwenden kann. Sie ldsst sich vom Thema
Gott nicht auf andere Themen {ibertragen, weil es eben hier nicht um einen
gewohnlichen logischen Schluss geht, den jeder in jeder Situation vollziehen
kann, sondern um das Entdecken Gottes in der Grundsituation der
Existenz. Darum kann der Anselm-Kritiker Gaunilo, der Anselm mit dem
analogen Beispiel von der «vollkommenen Insel» ad absurdum fiithren will,
mit seinem Gegenargument nichts ausrichten. Das ist von Barth klar gese-
hen worden.

Wenden wir noch die Begriffe «apriorisch» und «aposteriorisch» an:
Kann man, wie manche Interpreten das formuliert haben, sagen, nach An-
selm habe der Mensch eine apriorische Erkenntnis von Gott (indem er aus
dem Begriff allein argumentiert)? Die Formulierung scheint mir unangemes-
sen, obschon ich auf der andern Seite auch Barth nicht folgen kann, fiir den
die Gottesbegegnung eher eine aposteriorische, von aussen kommende Er-



266 H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott

fahrung zu sein scheint. Nicht aus dem Begriff Gottes wird hier argumen-
tiert, sondern aus einer existentiellen Grunderfahrung (aber nicht nur: Ein-
zelerfahrung), die dann den «Begriff» Gott allererst hervorbringt. — Wir sind
hier iibrigens an eine Grenze gestossen, wo der lang festgehaltene Unter-
schied zwischen «Offenbarungstheologie» und «natiirlicher Theologie» frag-
wiirdig wird, wenn nicht iiberhaupt dahinfillt. ..

Heinrich Ott, Basel



	Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott : ein Versuch über Apologetik im Blick auf Anselm von Canterbury

