
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott : ein
Versuch über Apologetik im Blick auf Anselm von Canterbury

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundbewegung des Glaubens an den
lebendigen Gott

Ein Versuch über Apologetik im Blick auf Anselm von
Canterbury

Der «lebendige Gott» ist der Gott, der sich offenbart, der von sich aus die
Initiative ergreift und dem Menschen begegnet, der sich also in der Begegnung

als der Lebendige erweist. Dieser wird nur im Glauben erkannt. Wenn
wir vom Glauben, vom glaubenden Menschen, reden, reden wir von Gott,
und umgekehrt. Das heisst nicht, dass eines dieser Themen das andere
ersetzen kann, dass man also z.B. nun vom Glauben reden darf statt von
Gott, sondern es heisst, dass aus den (scheinbar) zwei Themen ein einziges
geworden ist. Man kann zwar künstlich trennen und hat das in der Tradition
auch immer wieder getan: man hat zunächst A) von Gott und dann B) vom
Glauben gehandelt, oder umgekehrt (je nach Anlage des dogmatischen
Systems). Man mag das zur Not tun, muss indes schon hier, schon bei dieser
äusserlichen Stoffgliederung, äusserst behutsam sein. Denn was die Sache

betrifft, hängt von der ganzheitlichen Betrachtungsweise, welche die

(scheinbar) zwei Themen als Einheit sieht, sehr viel ab. Es hängt davon ab,
ob wir das wirkliche Thema überhaupt in den Blick bekommen.

Wie Gott und Glaube zum einzigen, einheitlichen Thema werden, zeigt
der Gottesbeweis. Scheinbar und für das landläufige Verständnis herrscht
allerdings zwischen Glauben und Beweis ein Widerspruch.

Was man beweisen kann, braucht nicht mehr geglaubt zu werden. Wenn
ich Gottes Existenz beweisen kann, brauche ich, so scheint es, diese nicht
mehr zu glauben, sondern Glaube bezieht sich dann auf etwas, das über
diese allgemeine Erkenntnis hinausliegt, zum Beispiel auf die heilsgeschichtliche

Offenbarung der Geheimnisse der göttlichen Erlösung des

Menschengeschlechts durch Christus. Oder: darauf, dass die göttlichen Verheissungen
nicht nur ausgesprochen sind, sondern dass sie auch mir persönlich gelten.

Indessen steckt hinter solcher Meinung, es bestehe hier ein Widerspruch,
und hinter solchen Aufteilungsversuchen ein unzulängliches theologisches
Verständnis sowohl dessen, was Glaube ist, als auch dessen, was das theologische

Unternehmen eines Gottesbeweises bedeutet. Das will ich hier zu

zeigen versuchen am Gottesbeweis des Anselm von Canterbury. Dieser



262 H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott

kann als eine denkerische Nachzeichnung des Glaubensaktes verstanden
werden. - Es könnte dasselbe in anderer Form allerdings vielleicht auch
anhand von andern Gottesbeweisen, zum Beispiel der quinque viae des

Thomas, aufgezeigt werden. Ich muss mich beim folgenden Versuch
zugleich beziehen auf Karl Barths Buch über Anselms Gottesbeweis, «Fides

quaerens intellectum» (1931). Denn es war Karl Barth, der dieses Verständnis
vom Gottesbeweis Anselms als einer Nachzeichnung der Grundbewegung
des Glaubens entwickelt hat. Und wenn auch Barth in einigen Punkten
seinem Text, dem «Proslogion» Anselms, nicht ganz gerecht geworden ist,
so hat er doch aufs ganze gesehen eine theologische Entdeckung gemacht,
die weiterführend ist und furchtbar.

Wie Anselm vorgeht, ist bekannt. Er geht von dem Satz aus, dass Gott
das sei, «worüberhinaus Grösseres nicht gedacht werden kann» (Id, quo
maius cogitari nequit). Weil Grösseres nicht gedacht werden kann, muss Er
auch existieren und nicht bloss ein Gedankengebilde sein. Denn grösser ist,
was «in Wirklichkeit», ausserhalb unserer Gedanken, existiert, als das, was
bloss in Gedanken existiert. Anselm tut dann noch einen zweiten Schritt
(Prosl. 3 - während der bisher referierte Gedankengang in Prosl. 2 steht):
Gott, über den hinaus Grösseres nicht gedacht werden kann, existiert nicht
nur denknotwendig auch in Wirklichkeit, sondern Er existiert so, dass nicht
einmal gedacht werden kann, Er existiere nicht. Und wiederum ist der
Angelpunkt des Arguments derselbe: Ein grösstes denkbares Seiendes, über
das hinaus Grösseres nicht gedacht werden kann, das notwendig existiert
und zwar so, dass nicht einmal gedacht werden kann, es existiere nicht, ist
grösser als ein Grösstes... etc., von dem aber wenigstens gedacht werden
kann, es existiere nicht. Somit muss Gott als das «id quo maius... etc» das

erstere sein, d.h. es muss zugegeben werden, dass Seine Nichtexistenz in
Wahrheit nicht einmal gedacht werden könne. - Und Anselm tut dann noch
einen dritten Schritt darüberhinaus, in Prosl. 15, welches Kapitel von Barth
in seiner Paraphrase nicht mehr behandelt wird, welches jedoch präzis in
denselben Zusammenhang der Argumentation gehört, weil hier genau mit
derselben Argumentationsfigur argumentiert wird. Anselm sagt dort: Gott
ist nicht nur das, worüberhinaus nichts Grösseres gedacht werden kann,
sondern Er ist grösser als überhaupt gedacht werden kann (maior quam
cogitari potest). Diese für meinen ganzen Gedankengang entscheidende
Einsicht verdanke ich dem Kollegen und Freund Martin Anton Schmidt,
dem ich diesen kurzen Versuch widme.

Ein Gott, der grösser ist als überhaupt gedacht werden kann, ist grösser
als ein Gott, über den hinaus Grösseres nicht gedacht werden kann. - Immer



H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott 263

kehrt bei Anselm, auf allen drei Stufen, das formelhafte «quod maius est»

wieder. Prosl. 2, 3 und 15 bilden ein Ganzes, und davon hängt Entscheidendes

für die Deutung des ganzen Beweises ab.

Der Einwurf, wie es denn möglich sei, dass der Tor in seinem Herzen
spricht «Es ist kein Gott», wenn auf der andern Seite doch feststeht, dass wir
Gottes Nichtexistenz nicht einmal denken können, wird von Anselm so
beantwortet: Zu sagen, Gott existiere nicht, sei freilich möglich. Aber etwas

nur saven, nur den entsprechenden Satz bilden, und etwas wirklich denken,
sei zweierlei. Der Tor in Psalm 14 ist aber gerade darin töricht, dass er nicht
weiss, wer Gott ist, dass er keine wirkliche Einsicht hat. Gott ist für ihn nur
ein Wort, und darum ist es ihm ohne weiteres möglich, zu sagen, dass Gott
nicht existiere.

Ich schliesse daraus, auf der Linie Anselms und Karl Barths weiterdenkend:

Wenn wir einmal wirklich wissen, was bzw. wer Gott ist, dann müssen
wir Seine Existenz anerkennen, dann ist es uns nicht mehr möglich, zu sagen
und zu denken, Er existiere nicht. M.a.W.: das Anerkennen der Existenz
Gottes, das Rechnen mit Seiner Wirklichkeit, ist das Implikat eines wirklichen

Gott-Kennens. Sobald wir Gott einmal wirklich kennen, d.h. wirklich
verstanden haben, wer Er ist, können wir nicht mehr anders...

Wenn wir das so formulieren, haben wir uns auf eine ganz bestimmte
Sicht des Gottesbeweises eingespurt. Und es ist m.E. in erster Linie Karl
Barth, der uns mit seiner Anselm-Rezeption auf diesen Weg bringt. Denn
Barth hat diesen Beweis in einer Weise aufgefasst und wiedergegeben, dass

er nicht mehr ein eigentlicher Beweis ist. Das betont Barth auch unaufhörlich.

Er legt Gewicht darauf, dass der «Beweis» bei Anselm in ein Gebet
eingebettet ist, ja selber als ein Gebet vorgetragen wird (Pros-Logion...!).
Und er unterstreicht, dass Anselms Gedankengang darauf beruhe, dass wir
vorher schon gehorsam auf Gottes Wort gehört haben, dass Gott uns aus
Seinem Wort schon bekannt ist. Freilich ist unser Glaube angefochten, er ist
nicht unser sicherer Besitz, und darum können auch wir selber nach Barth je
und je wieder die «Toren» sein, die in ihrem Herzen sprechen «Es ist kein
Gott».

Barth will also zeigen, dass die Gültigkeit dieses «Beweises» vom Glauben

abhängt. Er will mit niemandem, der nicht auf der Basis des Glaubens
steht, über die Existenz Gottes disputieren - und er meint, Anselm habe dies
auch nicht gewollt. - Ob er damit freilich Anselms eigene Intention ganz
trifft, ist fragwürdig. Anselm wollte, nach seinen eigenen Aussagen, einen
eigentlichen, sicheren Beweis, und Barth, der immer, und gerade in diesem
Buch, eine starke Abneigung zeigt gegen alle Apologetik (so wie er «Apolo-



264 H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott

getik» versteht: nämlich als Polemik gegen die Nichtglaubenden), hat wohl
einzelne Aspekte des komplexen Gebildes, das der Anselm'sche Beweis
darstellt, doch überinterpretiert.

Aber vielleicht sollte man sich doch nicht nur an den historischen
Intentionen Anselms, sondern darüberhinaus an den inneren Möglichkeiten der
Sache selbst orientieren. Und was dies betrifft, scheint mir Karl Barth
entschieden in die richtige Richtung zu weisen, indem er nämlich diesen
«Beweis», diesen scheinbar theoretischen oder spekulativen Gedankengang
derart fundamental mit dem Glauben verbindet. - Zweifellos hat dabei
Barths Interpretation auch ihre Schwächen. Die verkrampfte Ablehnung
der Apologetik lässt den Gedanken nicht aufkommen, dass wir es hier mit
einem Musterstück von «Apologetik» in einem besseren Sinne zu tun
haben, nämlich mit Apologetik als Dialog, als dialogischen Aufweis. Das
Weglassen von Prosl. 15 zeigt, dass Barth die Grundbewegung des An-
selm'schen Gedankenganges nicht bis zum Ende mitvollzogen hat. Auch
den ontologischen Hintergrund des stereotypen «Quodmaius est» beachtet

Barth nur in einem beiläufigen Satz und er erkennt ihn und die damit für
uns erwachsende Verständnisschwierigkeit wohl auch gar nicht. Charakteristisch

ist auch, dass das «id, quo maius etc» bei Barth gelegentlich in
einem legalistisch entstellten Sinne erscheint: Wir, als gehorsame Hörer von
Gottes Wort, sollen uns nichts Grösseres denken wollen; der Satz bekommt
also bei Barth die Funktion eines Verbotes. Während bei Anselm Beweis
doch alles daran hängt, dass wir das eben gar nicht können.

Dennoch bleibt Barths Interpretationsversuch richtungweisend. Er weist
uns an einen Ort, wo Glauben und Denken sich zu einer eigentümlichen
Einheit verbinden. Das Denken erscheint hier als ein solches, das die

Grundbewegung des Glaubens nachzeichnet - und dies ist ein Aspekt im
Wesen des theologischen Denkens, auf den Barth grösstes Gewicht legt. Ich
meinerseits möchte von meiner Terminologie her gerade auf diese Ver-
schlungenheit von Glauben und nachzeichnendem Denken das Wort
«apologetisch» anwenden. Und für ein solches Verständnis von Apologetik wird
dann in der Tat die zu Beginn erwähnte, landläufige Gegenüberstellung von
Glaube und «Beweis» hinfällig. Der Glaube ist kein willkürlich gewollter,
sondern er vollzieht eine Grundbewegung der Existenz, die in sich höchst

plausibel ist: das Überwältigtwerden von dem, worüberhinaus wir Grösseres

gar nicht denken können, ja was grösser ist, als überhaupt gedacht werden
kann. Der Mensch stösst im Glauben, in der Hingabe des Glaubens, gleichsam

«von innen» auf dieses Mysterium, das ihn dann, wenn er einmal von
ihm berührt worden ist, nicht mehr loslässt. Er muss denken, dass dieses



H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott 265

Mysterium, Gott, eine Wirklichkeit ist; er kann nicht einmal mehr denken,
diese Wirklichkeit sei nicht. Er kann nicht mehr denken, dass er autark, in
geistiger Autarkie, für sich selbst, existiert, sondern er muss denken, dass

sein Denken und Sein umschlossen ist von dem und einmündet in das, was
über unserm Denken hegt, den «Frieden, welcher höher ist als alle
Vernunft».

Der Mensch wählt sich im Glauben nicht einen Herrn aus, dem er dann

gehorsam sein will (so wäre ja der Glaube immer noch seine souveräne Tat!),
sondern in der Tiefe seines Seins stösst er auf das Unausweichliche. Es ist
ihm nicht, wie Barth das darstellt, der Befehl gegeben, nichts Grösseres zu
denken als Gott (weil dieser doch der Schöpfer sei und er nur das Geschöpf),
sondern er realisiert und erhellt seine eigene Situation vor dem Unbegreiflichen,

dem er den Namen «Gott» gibt, weil er mit dem Unbegreiflichen ja
reden will. Denn wenn ich von dem sprach, «wovon der Mensch umschlossen

ist», von dem «worein er einmündet», so war mit diesen Formulierungen
eine Nähe signalisiert, die gerade zum Reden, zum Sichaussprechen einlädt.

Wenn wir den Menschen vor dem lebendigen Gott denken, so dürfen wir
den Glauben (der der einzige Kontakt mit Gott ist, von uns aus gesehen)
nicht zu voluntaristisch denken, wie das bei Barth immer noch der Fall zu
sein scheint. Ein Element der Entscheidung, des Wagnisses, bleibt freilich
eingeschlossen. Aber im Wesentlichen ist der Glaube ein Geschehen des

Entdeckens - und immer Wieder-Entdeckens -, eine Art Erleuchtung.
Das ist der Gewinn, den wir heute aus dem Anselm'schen Argument für
unser Verständnis von Glauben und Glaubens-Denken ziehen können.

Die Logik, mit welcher Anselms Beweis den Glauben nachzeichnet, ist
nicht eine Logik, die man überall verwenden kann. Sie lässt sich vom Thema
Gott nicht auf andere Themen übertragen, weil es eben hier nicht um einen
gewöhnlichen logischen Schluss geht, den jeder in jeder Situation vollziehen
kann, sondern um das Entdecken Gottes in der Grundsituation der
Existenz. Darum kann der Anselm-Kritiker Gaunilo, der Anselm mit dem
analogen Beispiel von der «vollkommenen Insel» ad absurdum führen will,
mit seinem Gegenargument nichts ausrichten. Das ist von Barth klar gesehen

worden.
Wenden wir noch die Begriffe «apriorisch» und «aposteriorisch» an:

Kann man, wie manche Interpreten das formuliert haben, sagen, nach
Anselm habe der Mensch eine apriorische Erkenntnis von Gott (indem er aus
dem Begriff allein argumentiert)? Die Formulierung scheint mir unangemessen,

obschon ich auf der andern Seite auch Barth nicht folgen kann, für den
die Gottesbegegnung eher eine aposteriorische, von aussen kommende Er-



266 H. Ott, Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott

fahrung zu sein scheint. Nicht aus dem Begriff Gottes wird hier argumentiert,

sondern aus einer existentiellen Grunderfahrung (aber nicht nur:
Einzelerfahrung), die dann den «Begriff» Gott allererst hervorbringt. - Wir sind
hier übrigens an eine Grenze gestossen, wo der lang festgehaltene Unterschied

zwischen «Offenbarungstheologie» und «natürlicher Theologie»
fragwürdig wird, wenn nicht überhaupt dahinfällt...

Heinrich Ott, Basel


	Die Grundbewegung des Glaubens an den lebendigen Gott : ein Versuch über Apologetik im Blick auf Anselm von Canterbury

