Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Meister Eckhart beim magister memoriae : zu zwei Gedichten Paul
Celans

Autor: Stegemann, Ekkehard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Meister Eckhart beim magister memoriae

Zu zwei Gedichten Paul Celans'

Der grosse Einfluss, den die Bibel und die mystischen Uberlieferungen
des Judentums auf die Dichtung von Nelly Sachs und Paul Celan hatten, ist
oft hervorgehoben worden. Ebenso bekannt ist, dass beider Metaphorik
auch durch die sogenannte Deutsche Mystik in der Nachfolge Eckharts und
nicht zuletzt durch den «gottlichen Meister»® selbst geprigt ist.> Das zeigt
sich bei Celan insbesondere an den drei Schlussgedichten des letzten, von
ithm selbst noch in den Druck gegebenen Gedichtbandes «Lichtzwang»
(1970). Denn hier findet sich neben Anspielungen auf Predigten Eckharts in
einem Fall sogar ein mittelhochdeutsches Zitat aus einer Predigt des Mei-
sters.* Eine eingehende Untersuchung der Gedichte Celans wiirde wohl
noch weitere Referenzen zum Werk Eckharts zutage férdern.

! Fiir die folgenden Uberlegungen verdanke ich viel den Teilnehmerinnen und Teilnehmern
meiner Ubung iiber «Paul Celan — Poeta theologus?» im WS 1987/88. — Zitiert wird nach: Paul
Celan. Gesammelte Werke in fiinf Béinden, hg. v. B. Allemann/S. Reichert, Frankfurt 1983
(Abk.: GW, Bandnummer, Seite); Meister Eckhart. Die deutschen und lateinischen Werke. Hg.
im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart 1936ff.; Die lateinischen Werke.
Hg.v.J. Kochu. a. (Abk.: LW, Bandnummer, Seitenzahl); Die deutschen Werke. Hg. v. J. Quint
(Abk.: DW, Bandnummer, Seitenzahl).

2 Vgl. M. A. Schmidt, Art. Eckehart, in: RGG® I1/304f. 304; ferner zu Eckhart ders., Dogma
und Lehre im Abendland. Die Zeit der Scholastik, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiege-
schichte, hg. v. C. Andresen, Bd. 1: Die Lehrentwicklung im Rahmen der Katholizitit, Gottin-
gen 1982, 567-754,698-701;734-737.

* Vgl. nur J. Schulze, Celan und die Mystiker, Bonn 1976; P. Jokostra, Zeit und Unzeit in der
Dichtung Paul Celans, Eckart Jahrbuch XXIX (1960) 160-174 (mir nicht zugénglich gewesen);
O. Poggeler, Spur des Wortes. Zur Lyrik Paul Celans, Freiburg/Miinchen 1986; ferner: K. Weis-
senberger, Zwischen Stein und Stern. Mystische Formgebung in der Dichtung von Else Lasker-
Schiiler, Nelly Sachs und Paul Celan, Bern-Miinchen 1976. Auf die Bedeutung Eckharts fiir Nelly
Sachs bin ich aufmerksam geworden durch: Nelly Sachs, Gedichte, hg. und mit einem Nachwort
versehen v. H. Domin, Frankfurt 1977, 113.

* Darauf hat Celan fiir das Gedicht DU SEI WIE DU selbst aufmerksam gemacht; vgl.
W. Weber, Zum Gedicht «Du sei wie du», jetzt in: Uber Paul Celan, hg. v. D. Meinecke,
Frankfurt 1973, 277-280. Auf eine zweite Eckhart-Anspielung bzw. -Zitierung in TRECKSCHU-



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 245

Celans Bekanntschaft mit Eckhart kdnnte sowohl durch seine Auseinan-
dersetzung mit der jiidischen Mystik bzw. die ihr gewidmeten Arbeiten von
Gerhard Scholem und Martin Buber vermittelt worden sein’ als auch aus
Celans philologischen Interessen und zumal der Orientierung an Walter
Benjamins Sprachphilosophie bzw. Sprachmystik® herriithren. Doch hat wo-
moglich erst die Begegnung und Freundschaft mit der ihm wesensverwand-
ten Nelly Sachs und ihrem Werk Celans intensive Beschiftigung mit Eck-
harts mittelhochdeutschem Predigtwerk, die die genannten spiten Gedichte
reflektieren, ausgelost.

Nach vorangegangener Korrespondenz begegneten sich Nelly Sachs und
Paul Celan im Mai 1960 in Ziirich und Paris personlich.” In ihren Gesprichen
spielten offenkundig Gottesgedanken, theo-logische Fragen, eine zentrale
Rolle, und zwar insbesondere im Zusammenhang mit der Tradition des
Judentums und dem Schicksal des jiidischen Volkes, der jiingsten Verwerfung
(ENGFUHRUNG, GW 1/195-204:203), durch die beide stigmatisiert wa-
ren. Fiir Nelly Sachs waren diese Treffen sogar jeweils auch mit geradezu
mystischen Erfahrungen, Lichterscheinungen, verbunden®, was sich sowohl
in ihren wie Celans Briefen’ und nicht zuletzt auch in Gedichten Celans
mehrfach reflektiert.”” So kann man wohl mit Ehrhard Bahr sagen: «In Nelly
Sachs begegnete Paul Celan der Mystikerin»''. Ja, allein von ihr, die er — wie

TENZEIT hat m. E. zuerst hingewiesen: H. M. Krdamer, Eine Sprache des Leidens. Zur Lyrik
von Paul Celan, Miinchen-Mainz 1979, 156-161. Die Beziehungen zu Predigten Eckharts fiir das
eigentliche Schlussgedicht selbst (WIRK NICHT VORAUS) sind hingegen, wenn ich nicht etwas
iibersehen habe, in der Literatur bisher noch nicht beachtet worden. Sie sind jedoch nicht zu
iibersehen (vgl. DW I 230-242 [Predigt Nr. 14]; DW II 246ff [Predigt Nr. 39]; 478ff [Predigt
Nr. 52]). Doch kann dem hier nicht weiter nachgegangen werden.

* Vgl. G-M. Schulz, «fort aus Kannitverstan». Bemerkungen zum Zitat in der Lyrik Paul
Celans, in: Text und Kritik Nr. 53/54, 1984, 26-41.

¢ Dazu vgl. vor allem W. Menninghaus, Paul Celan. Magie der Form, Frankfurt 1980.

7 Vgl. dazu R. Dinesen, Paul Celan und Nelly Sachs, in: Datum und Zitat bei Paul Celan.
Akten des Internationalen Paul Celan-Colloquiums Haifa 1986, hg. v. Ch. Shoham/B. Witte,
Bern-Frankfurt-New York-Paris 1987, 195-210; E. Bahr, Paul Celan und Nelly Sachs: Ein Dialog
in Gedichten, Datum und Zitat, 183-194, sowie die acht kiirzlich veréffentlichten Briefe Celans
an Nelly Sachs in: Paul Celan, hg. v. W. Hamacher/W. Menninghaus, Frankfurt 1988, 14-19.

¥ Vgl. dazu E. Bahr a.a.O. 188f; R. Dinesen a.a.O. 197 ff.

’ Vgl. die Briefe Celans vom 19. August 1960; 8.XII.67 und 22. Mirz 1986 bei Hamacher/
Menninghaus a.a.O. 18f.

" Vgl. vor allem das Nelly Sachs gewidmete Gedicht ZURICH, ZUM STORCHEN im
Gedichtzyklus «Die Niemandsrose» (1963), GW 11/214 f; aber auch NAH, IM AORTENBOGEN
(GW 11/202) und EINMAL (GW I1/107) dazu den Brief Celans vom 8.XII.67 (s. A. 9).

"'A.a.0. 185.



246 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

sich selbst — in der unbedingten Solidaritdt mit den Ermordeten wusste,
erwartete er trotz und in der Finsternis der Gegenwart das Erhellende und
Befreiende, das Belebende; ihrer Dichtung traute er es zu. Geradezu be-
schworend schreibt er darum an die nach ihrer «Mirchenfahrt»™ nach Zii-
rich und Paris in die Dunkelheit und den Kerker paranoiden Wahns Gestiirz-
te:

«Ich denke an Dich, Nelly, immer, wir denken, immer, an Dich und an das durch Dich
Lebendige! Weisst Du noch, wie, als wir ein zweites Mal von Gott sprachen in unserm Haus, das
das Deine, das Dich erwartende ist, der goldene Schimmer auf der Wand stand? Von Dir, von
Deiner Nihe her wird solches sichtbar, es bedarf Deiner, bedarf, auch im Auftrag derer, denen Du
Dich so nahe weisst und denkst, Deines Hier- und Unter-den Menschen-Seins, es bedarf Deiner
noch lange, es sucht Deinen Blick-: schick ihn, diesen Blick, wieder ins Offene, gib ihm Deine
wahren, Deine befreienden Worte mit, vertrau Dich ihm an, vertrau uns, Deine Mit- und
Mit-Dir-Lebenden diesem Blick an, lass uns, die schon Freien, die Allerfreiesten sein, die
Mit-Dir-im-Licht-Stehenden» (Brief vom 19. August 1960)."

Und in den kurzen Briefen vom 8. Dezember 1967 und vom 22. Mirz
1968 dankt er jeweils fiir Zeilen von Nelly Sachs, die ihn an die Lichterschei-
nungen erinnerten; offenkundig war er es nun, der diesen Trost brauchte. In
den Briefen hebt er auch hervor, dass er in einem Gedicht, das demnichst
erscheinen soll, einen Namen, einen hebriischen Namen, fiir dieses Licht
von Ziirich und Paris gefunden hat. Wie bekannt, bezieht sich diese Bemer-
kung auf den emphatischen Schluss des Gedichtes NAH, IM AORTENBO-
GEN des Gedichtbandes «Fadensonnen» (1968), der den Begriff jiidischer
Mystik fiir Lichterscheinungen einfiihrt: «Ziw, jenes Licht» (GW 11/202).*

Aber auch ohne diesen biographischen Kontext, den wir vorderhand
ohnehin noch nicht hinreichend rekonstruieren konnen, ist doch klar, dass
Eckhart aus mindestens zwei Griinden Celans Interesse finden musste: Der
eine ist die radikale Art seines Denkens, wie sie insbesondere in dem zum
Ausdruck kommt, was man «negative Theologie»"” genannt hat. Dem werde
ich vor allem in der Besprechung des Gedichtes TRECKSCHUTENZEIT
nachgehen (II).

2 Vgl. R. Dinesen a.a.0. 199.

® Bei Hamacher/Menninghaus a.a.O. 18.

" Vgl. dazu J. Schulze a.a.O. 50-53.

¥ Vgl. dazu V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, Paris
1960; H. Fischer, Meister Eckhart. Einfithrung in sein philosophisches Denken, Freiburg-Miin-
chen 1974, bes. 129 ff.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 247

Der zweite, hinsichtlich seiner Bedeutung aber wohl der priméire Grund
ist der poetische Charakter der Predigten Eckharts, ndherhin ihr radikaler
Umgang mit der Sprache. Ja, es diirfte vor allem diese kithne «Gegenspra-
che» Eckharts, seine «lingua negativa»'®, dem Dichter, der das befreiende
«Gegenwort» (GW III/189) in der Dichtung und dieses nicht zuletzt in
apophatischen Bildungen und in Negationen" suchte, wesensverwandt er-
schienen sein. Dies soll vor allem bei der Interpretation des Gedichtes DU
SEI WIE DU deutlich werden werden (III).

II

Natiirlich hat Celan vieles von dem, was er durch die jiidische Mystik als
kithne theologische Spekulation bereits kennengelernt hatte, bei Eckhart
wiederentdecken kénnen, und zwar kaum zufillig.”® Doch scheint Celan in
Eckharts Predigten nicht nur dieses Bekannte, sondern auch etwas gefunden
zu haben, das das, was er von Kabbala und Chassidismus aufgenommen hat,
ergidnzen konnte. Miisste es denn nicht auch den Verfasser von TENE-
BRAE:; NIEMANDSROSE; ENGFUHRUNG und PSALM, um nur diese
Beispiele zu nennen, geradezu elektrisiert haben, wenn er die von der Bulle
Johanns XXII. («In agro dominico») ausdriicklich als Irrtum und Hiresie
verurteilten kithnen Worte Eckharts gelesen hétte: «Wer Gott léstert, lobt
Gott» und «Alle Kreaturen sind ein reines Nichts»?" Ja, hitte er nicht
Eckharts Rechtfertigung der Auffassung des Dionysius Areopagita, dass
keine Affirmationen, sondern nur Negationen im Blick auf Gott wahr sind,*

' D. Mieth, Christus — das Soziale im Menschen. Texterschliessungen zu Meister Eckhart,
Diisseldorf 1972, 70; vgl. zu sprachgeschichtlichen und sprachtheologischen Aspekten A.
M. Haas, Meister Eckhart und die Sprache, Zeitwende 51 (1980) 65-86.

" Vgl. dazu M. Schirer, Negationen im Werke Paul Celans, Ziirich 1975; G.M. Schulz,
Negativitit in der Dichtung Paul Celans, Tiibingen 1977.

¥ Eine spezielle Untersuchung des Verhiltnisses Eckharts zur jiidischen Mystik des Mittelal-
ters ist mir nicht bekannt. Die von G. Scholem (vgl. Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromun-
gen, '1957, Nachdruck Frankfurt 1980, 411 A. 18) erwihnte Untersuchung von J. Koch, Meister
Eckhart und die jiidische Religionsphilosophie im Mittelalter, in: Jahresbericht der schlesischen
Gesellschaft fiir vaterldndische Kultur, 1928, war mir nicht zugénglich.

 Nach der deutschen Ubersetzung der Bulle in: Meister Eckehart. Deutsche Predigten und
Traktate, hg. und iibersetzt von J. Quint, Miinchen 1963, 449 ff.:450:453.

* Vgl. die Auslegung von Ex 3,14f; 15,3 und 20,7: LW II 20-82;130-158 und dazu Fischer
a.a.0. 129.



248 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

als die seiner eigenen «negativ-theologischen» Gedichte verstehen kdnnen?
Jedenfalls kann auch ich mir kaum eine vollkommenere Exposition einer
theologia negativa, insbesondere der mystischen Spekulation des Gedankens
der creatio ex nihilo und des Geheimnisses des unaussprechbaren Gottesna-
mens denken als etwa Celans PSALM (GW 1/225). Aber auch TRECK-
SCHUTENZEIT zeigt, dass Celan in Eckhart durchaus diesen radikalen,
auch die blasphemisch klingende Wendung nicht scheuenden Denker fand:

TRECKSCHUTENZEIT,

die Halbverwandelten schleppen
an einer der Welten,

der Enthohte, geinnigt,

spricht unter den Stirnen am Ufer:

Todes quitt, Gottes
quitt. (GW 1/326)

Schiffsmetaphorik kann unterschiedliche Intentionen haben; verbunden
mit dem Zeitmotiv evoziert sie nicht selten etwas wie Sehnsucht und Hoff-
nung auf Erldsung und Befreiung. In dem bekannten Adventslied ES
KOMMT EIN SCHIFF GELADEN, das auf den Eckhart-Schiiler Johannes
Tauler zuriickgeht,” wird die eschatologische Offenbarung Gottes
allegorisch mit der Ankunft eines himmlischen Schiffes auf Erden vergli-
chen, dessen kostbare Fracht der Gottessohn, dessen Segel die Liebe und
dessen Mast der Heilige Geist ist.

Ganz anders, aber auch eschatologisch gestimmt ist die Erwartung eines
Schiffes «mit acht Segeln und mit fiinfzig Kanonen», die die Seerduber-
Jenny in Bert Brechts Dreigroschenoper hegt. Nur «erscheint der himmli-
sche Briutigam ... hier ... als Pirat»*; und es trigt das Schiff in diesem Lied
vor allem den Traum einer gnadenlosen Abrechnung mit den Verursachern
der elenden und erniedrigenden Lebensumsténde der Jenny.

# Zu ihm vgl. M. A. Schmidt a.a.O. 734 ff. (Lit.).
# E. Bloch, Lied der Seerduber-Jenny in der «Dreigroschenoper», in: Bertolt Brechts Drei-
groschenbuch. Texte — Materialien — Dokumente, Frankfurt 1960,195-197:196.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 249

Auch Celan hat sich schon dieser Metaphorik bedient, insbesondere in
dem Gedicht SCHUTTKAHN des Bandes «Sprachgitter» (1959), dessen
erste Strophe lautet:

Wasserstunde, der Schuttkahn
fahrt uns zu Abend, wir haben,

wie er, keine Eile, ein totes
Warum steht am Heck. (GW 1/173)

Verglichen mit den genannten Liedern von Tauler und Brecht ist Celans
SCHUTTKAHN? eher eine Parodie auf eschatologische Erwartung. Er
befordert weder eine teure noch etwa eine erlosende Fracht, sondern eben-
das, was der Name sagt, ja, offenbar anstatt oder gar als Schutt: «uns».
Schon die Orts- und Zeitbestimmung («Wasserstunde») vermittelt etwas
Unbestimmtes, jedenfalls keineswegs etwas, was eine angespannte Erwar-
tung auslosen konnte. Auch die Richtungsangabe «zu Abend», die wohl das
Abendland, den Westen, den Okzident, also den Ort meint, an dem die
Sonne untergeht, evoziert kaum die Spannung eschatologischer Hoffnung,
sondern Untergangsstimmung. Aber auch die ist nicht mit apokalyptischen
Assoziationen, sondern eher denen der Aussichtslosigkeit und der Apathie
verbunden. Der Kahn hat wie die «wir», die reden, «keine Eile», offenbar
weil Sinnlosigkeit bereits hinter ihnen liegt: «ein totes/ Warum steht am
Heck».

Auf eine andere Weise verkehrt das Gedicht TRECKSCHUTENZEIT?
die (eschatologische) Schiffsmetaphorik.” Mit dem durch Grossbuchstaben
hervorgehobenen ersten Wort wird dieses schon angedeutet. «Treckschu-
ten» sind Schiffe (holl. «Schute»), die von Pferden oder Menschen mit Seilen
am Ufer gezogen («trecken») und so miihselig und langsam vorwirtsbewegt
werden.” Hier wird also nicht die Erwartung eines Schiffes, das zur Erlo-

» Zur folgenden Interpretation vgl. vor allem G.M. Schulze a.a.O. 169 ff; K. Manger, Paul
Celans poetische Geographie, in: Psalm und Hawdalah, 143-170, bes.160ff.

* Vgl. dazu vor allem H. M. Krimer a.a.0. 156 ff.

* In mancher Hinsicht klingt es an SCHUTTKAHN an. Wie dieses nidmlich beginnt es mit
einer Zeit (und Orts-)bestimmung («Wasserstunde»; «Treckschutenzeit»), die sich alsbald oder
zugleich auf die Schiffsmetaphorik ausdehnt.

* Vgl. Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Bd. 11, I. Abtlg., I. Teil
(Neudruck Bd. 21), Sp. 1575f1f.



250 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

sung oder zum Gericht der Welt kommt, artikuliert, sondern diese muss
selbst wie ein Treckschiff geschleppt werden.

Gewiss, es konnte die Bezeichnung der Schleppenden als «Halbverwan-
delte» zur Perspektive der Erlosung gehdren. Aber es stellen sich doch eher
Assoziationen der Art ein, dass die Trecker erschopft von der Miihsal ihrer
Arbeit, weder tot noch lebendig gleichsam nur noch wie in Trance weitertau-
meln. Dazu passt auch, wie ich glaube, dass wie bei einer Halluzination
unter extremster Beanspruchung «der Enthohte, geinnigt, unter den Stirnen
am Ufer (spricht)». Auch nimmt das relativierende «an einer der Welten»
diesem Schleppen das Bestimmte, Einmalige und deshalb auch unter Um-
stinden Sinnvolle. Man denkt nun eher an Sisyphusarbeit denn an den Trost
des per aspera ad astra. Jedenfalls bleibt die Verwandlung auf der Mitte
stecken. Es fehlt ihr die Erfiillung. Gleichwohl enthilt das Gedicht durchaus
eine Spannung, weil die ungeheure Anstrengung nicht ohne Ziel bleibt, wie
das fiir Celan typische Stilmittel der Versammlung der Dynamik des Gedich-
tes in einem durch Doppelpunkt abgetrennten Schlusswort oder -satz an-
zeigt”’. Ja, was sich in der Botschaft des «Enthdhten» den Schleppern am
Ufer als Ziel der «Treckschutenzeit» mitteilt, scheint zunéchst einmal einen
traditionellen Aspekt der eschatologischen Erlésung bzw. Befreiung zu arti-
kulieren: «Todes quitt». Allein indem sofort hinzugefiigt wird «Gottes/
quitt», wird der Eindruck erweckt, dass die «Heilsbotschaft» sarkastisch
parodiert und konterkariert werden soll.” Denn bekanntlich erwartet zum
Beispiel der Apostel Paulus von der apokalyptischen Erlosung zwar, dass als
letzter Feind der Tod besiegt und abgetan werden wird, jedoch als Voraus-
setzung dafiir, dass schliesslich «Gott alles in allem sei» (vgl. IKor 15). Hier
jedoch fiihrt die Vereinigung der «Halbverwandelten» mit dem «Enthoh-
ten», die das «geinnigt» andeutet, geradezu zur Befreiung von Gott.

Nun ist vor allem von H. Krdmer darauf verwiesen worden, dass sowohl
die Wendung «der Enthohte, geinnigt» als auch das «Gottes quitt» einen
Bezug zu Texten Meister Eckharts haben. Und in der Tat diirfte, wie schon
angedeutet, der «<Enthdhte» mit den «Halbverwandelten» so etwas wie eine
unio mystica eingehen, so dass «der Spruch des Enthohten das Ende der

¥ Vgl. dazu vor allem Menninghaus a.a.O. 245 ff.

® Erwidhnenswert ist, dass durch die Versunterbrechung zwischen «Gottes» und «quitt» dieser
Kontrapunkt zur klassischen Erwartung wahrlich erst mit dem letzten Wort des Gedichtes gesetzt
wird.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 251

Verwandlung an(zeigt)»®. Nur ist die Frage, ob wir berechtigt sind, die
theologischen Gedanken Eckharts so einfach auf Celans Gedicht zu iibertra-
gen.

Eckhart fiihrt in der Predigt «Surge illuminare»™ u.a. den Gedanken aus,
dass es eine gleichsam magnetische Anziehung des Allerhdchsten durch das
Allerniedrigste gibt. Ja, das Allerniedrigste, wie es der wahrhaft demiitige
Mensch darstellt, kann das Allerhochste, also Gott, geradezu zwingen, in es
zu fliessen: «Wenn ein Mensch recht demiitig wire, miisste Gott entweder
seine ganze Gottheit verlieren und miisste sich ihrer vollig entdussern, oder
er miisste sich ausgiessen und miisste ganz in den Menschen fliessen»
(DW 1 486).

Doch dann fiahrt Eckhart mit einem neuen, noch kithneren Einfall fort:
«Mir kam der Gedanke gestern Abend. Gottes Hohe liege an meiner Nied-
rigkeit: wo ich mich erniedrigte, da wiirde Gott erhoht ... Ich aber dachte
gestern Abend, dass Gott enthoht werden sollte, nicht absolut, sondern
vielmehr innen, und dies besagt soviel wie <enthéhter Gott>*, was mir so gut
gefiel, dass ich es in mein Buch schrieb. Es besagt: <«ein enthéhter Gott>,
nicht absolut, sondern innen, auf dass wir erhdht werden sollten. Was oben
war, das wurde innen. Du sollst geinnigt werden, (u.zw.) von dir selber in
dich selber, auf dass er in dir sei, nicht dass wir etwas nehmen von dem, was
iiber uns sei; wir sollen es vielmehr in uns nehmen und sollen es nehmen von
uns (selbst) in uns selbst» (DW I 486).

Josef Quint, der Herausgeber und Ubersetzer der mittelhochdeutschen
Predigten Eckharts, kommentiert diese Passage so: «Der ... Gedanke ist
vollig eindeutig: Eckhart ist auf den Einfall gegkommen, dass Gott nicht
erhoht werden soll, dadurch dass ich mich erniedrige, sondern dass Gott
enthoht und der Mensch gleichzeitig erh6ht werden miisse dadurch, dass er
Gott von draussen und von oben in sich hinein nimmt, ihn sich «nnigt>, so
dass der Mensch das Gottliche nicht als ein Fremdes von draussen, sondern
als sein Eigenes in sich selbst ergreift> (DW I 237 A. 3). Gott geht also
nicht, wie zunichst denkbar war, seiner Gottheit zugunsten des demiitigen
Menschen verlustig, sondern er wird innen ununterscheidbar eins mit ihm.

Hier wird exemplarisch deutlich, wie Eckhart versucht, durch die ge-
wohnten Denk- und Sprechweisen von «Gott» zu Gott selbst «durchzubre-

¥ Krimer a.a.0. 160.

* DW I230-242 [NR. 14]; Ubersetzung 485-487.

# Das mhd. «inthoeget got» konnte auch ein Imperativ sein (vgl. J. Quint in: DW I 238
Fussnote zu S. 237, Z. 7f1.).



252 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

chen»¥, und zwar die theologischen Sprechweisen inbegriffen. Dasselbe
begegnet uns in der Predigt «Beati pauperes spiritu» (zu Mt 5,3).%® Hier geht
er auch so weit zu formulieren: «Darum bitten wir Gott, dass wir Gottes
ledig werden» (DW II 728). Gerade weil es darum geht, dass «Gott alles in
allem sei», kommt es Eckhart darauf an, dass die Unterschiedenheit von
Gott und Mensch nicht das einzige oder gar letzte Wort ist, sondern durch
Un-Unterschiedenheit dialektisch aufgehoben wird. Ja, es ist die Ununter-
schiedenheit, die Gott von der Kreatur unterscheidet: Deus indistinctum
quoddam est quod sua indistinctione distinguitur.* «Nichts ist» darum para-
doxerweise «so eines und unterschieden wie Gott und alles Geschaffene»®,
mithin dem Menschen niher, dhnlicher und innerlicher als Gott, der Grund
des Seins, der aber doch als solcher zugleich das Distinkteste gegeniiber aller
Kreatur ist.

Beachtet man diesen Zusammenhang der «Verinnigung» Gottes durch
dessen «Enthohung» bei Eckhart, so kénnte der Sarkasmus, der in der
Botschaft: «Todes quitt, Gottes/quitt» liegt, als Mittel der provozierenden
Eroffnung einer vollig ungewohnten Perspektive oder Denkweise, eben als
eine der Eckhartschen «lingua negativa» verwandte, kithne Art des Spre-
chens iiber Gott gedeutet werden. Es mag sein, dass Celans «lingua negati-
va» die Eckharts weit tibertrifft. Ja, es ist auch zuzugeben, dass sich viele
«der Anti-Theologica» in den Gedichten wie PSALM, NIEMANDSROSE
usw. «von einem blossen Bestreiten des Wahrheitsanspruchs theologischer
Dogmen oder von einer (selbst noch <positiven»>) negativen Theologie we-
sentlich durch die Form ihrer sprachlichen Artikulation», eben «durch einen
Sarkasmus (unterscheiden), dem im Felde der Theologie ein <uniiberhorba-
rer Anflug von Blasphemie> eignet»*. Allein es ist dies, wie Eckhart zeigt,

* Vgl. dazu D. Mieths Interpretation der Predigt «Beati pauperes spiritu» in: Christus-das
Soziale im Menschen, 112 ff.

3 DW II 478-517 [Predigt Nr. 52]; Ubersetzung DW II 727-731.

¥ LW II 490 (Expositio libri Sapientiae); vgl. dazu W. Beierwaltes, Identitit und Differenz,
Frankfurt 1980, 96-104.

* Beierwaltes a.a.0. 101

% Menninghaus a.a.O. 204. Das Zitat im Zitat stammt aus: H.P. Bayerdorfer, Poetischer
Sarkasmus, <Fadensonnen> und die Wende zum Spétwerk, in: Text und Kritik, a.a.O. 42-54:53,
und lautet bezeichnenderweise vollstindig so: «Sie (sc. Sarkasmus und Zynismus in Celans
Gedichten) gewinnen einen uniiberhdrbaren Anflug von Blasphemie, der bei aller prinzipiellen
Profanitét der Dichtung noch einen Widerschein seiner urspriinglichen geistes- und religionsge-
schichtlich ausgewiesenen theologischen Qualitédt bewahrt».



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 253

selbst der Preis eines Denkers, der, obschon in einer religids noch wesentlich
traditionaler bestimmten Welt lebend, fiir eine Zeit des Ubergangs®’ und der
Krise dem Menschen einen Ort spekulativ ermoglichen muss, den es noch
nicht gibt. So sucht Eckharts Gottdenken einen Ausdruck fiir den sich aller
seiner Besitzanspriiche — auch und nicht zuletzt gegeniiber Gott — entledi-
genden Glauben und die Utopie der Menschwerdung in der Annihilation®®,
wihrend fiir Celan das Gedicht «Toposforschung» unter finsteren Himmeln
«im Lichte der U-Topie» (GW I1I/199) ist. Deshalb wird man schwerlich
Celan zum Theologen, geschweige denn zu einem christlichen erklédren
konnen; aber es ist ohne diese — jedenfalls an Theologen wie Eckhart gemes-
sen — (negativ-)theologische Dimension sein Werk ebenfalls kaum angemes-
sen interpretierbar.”

III

DU SEI WIE DU, immer.
Stant vp Jherosalem inde
erheyff dich
Auch wer das Band zerschnitt zu dir hin,
inde wirt
erluchtet
kniipfte es neu, in der Gehugnis,
Schlammbrocken schluckt ich, im Turm,
Sprache, Finster-Lisene,
kumi
ori. (GW 11/327)

Das Auffilligste an diesem Gedicht ist sicher, dass es ein Gewebe aus
Neuhochdeutsch, Mittelhochdeutsch und — transkribiertem — Hebréiisch dar-
stellt. Es hat acht «Strophen», wobei die erste und dritte und die fiinfte bis
siebte neuhochdeutsch sind und immer nur aus einem Vers bestehen, wih-
rend die zweite und vierte, die mittelhochdeutsch sind, und die achte, die

M. A. Schmidt behandelt Eckhart in seiner Dogmengeschichte (a.a.O. 698) unter den
«Theologen des Ubergangs».

* Vgl. dazu D. Mieth, Christus 118.

¥ Vgl. O. Poggeler, Poeta theologus? Paul Celans Jerusalem-Gedichte, in: H. Koopmann/
W. Woesler (Hg.), Literatur und Religion, Freiburg-Basel-Wien 1984, 251-264.



254 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

hebriisch ist, jeweils zweizeilig angeordnet sind, selbst wenn sie nur aus
Einwortzeilen gebildet werden. Die mittelhochdeutschen und die hebri-
ischen Verse sind zusitzlich noch durch Kursivdruck hervorgehoben.

Celan hat selbst darauf hingewiesen, dass dieses Gedicht «ausgeldst wur-
de ... von der Lektiire der Predigt Surge illuminare von Meister Eckhart»*,
In der Tat stellen die mittelhochdeutschen Zeilen eine Ubersetzung des
lateinischen Surge illuminare dar, welche die Anfangsworte von Jes 60,1 in
der Vulgata sind, die Eckhart als Predigttext aus der Epistel der Messe
ausgewdihlt hat. Mit dem hebréischen Wortlaut, dem «Urtext» auch fiir das
Surge illuminare, schliesst das Gedicht.

Die ersten drei Worter des ersten Verses sind in Grossbuchstaben ge-
druckt. Das entspricht einem Brauch Celans, den Anfang von Gedichten,
zumal wenn sie keine eigentliche Uberschrift haben, durch ein Wort oder
mehrere Worter in Versalien auszuzeichnen.” Eine solche Exposition ist
natiirlich auch so etwas wie eine «Lektiireanweisung». Sie dient hier nicht
dazu, eine bestimmte inhaltliche Erwartung zu erregen. Vielmehr fiihrt sie
durch die Anrede eines noch unbestimmten DU den Leser geradezu iiber-
fallartig in das Gedicht hinein.** Die Exposition bestimmt das Gedicht je-
doch auch insofern, als sie eine Aufforderung an das DU richtet. Damit
eroffnet die erste Zeile eine spannungsvolle Dynamik, die das gesamte
Gedicht regiert.” Sie setzt sich némlich iiber die mittelhochdeutschen Zei-
len, die auch Anrede eines Gegeniibers in Imperativen sind, fort und kommt
schliesslich in den letzten zwei hebriischen Wortern zum Ziel.

Dass der Spannungsbogen damit aber gerade nicht aufhort, sondern
erneut beginnt, weiss der Leser, der des Hebriischen kundig ist. Denn kumi/
ori (Ziircher Bibel: Mache dich auf, werde licht) sind ja ebenfalls Imperati-
ve, die nun am Ende des Gedichtes gleichsam auf ein Jenseits von ihm die
Aufmerksamkeit des Lesers konzentrieren. Aber selbst wenn er das nicht
wiisste, wiirde dem Leser erschwinglich sein, dass sich in den fremden
Zeichen am Schluss geradezu magisch die Schwerkraft des Gedichtes sam-

“W. Weber a.a.0. 279,

“ Vgl. dazu Menninghaus a.a.O. 242 ff.

“ Nicht zufillig interpretiert denn auch M. Schirer das DU als das des Lesers (vgl. Negatio-
nen 56f.). Freilich ist die Frage, ob er mit dem DU oder wer oder was sonst damit angesprochen
wird.

# Zu dieser Art der «Imperativisierung» des Gedichts bei Celan vgl. Menninghaus a.a.O. 235
ff.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 255

melt. Menninghaus hat diese Funktion der Beschworung und «emphati-
schen Komprimierung» mithilfe «stark akzentuierter Schlusswendungen»
bei Celan erhellend beschrieben und dabei gezeigt, dass zu diesem Zweck
nicht selten hebriische Worter vom Dichter benutzt werden.*

Zu den Auffilligkeiten der Text-«Landschaft» dieses Gedichtes gehort
auch, dass der Zusammenhang der mittelhochdeutschen Verse durch eine
neuhochdeutsche Zeile unterbrochen wird. Das Mittelhochdeutsche liegt
unter oder hinter dem Neuhochdeutschen wie der Goldgrund auf mittelal-
terlichen Bildern. Besonders bemerkenswert ist, dass der Vers, der vom
Zerschneiden des Bandes redet, ebenderselbe ist, der den mittelhochdeut-
schen Text gleichsam zerschneidet. Zugleich trennt das Priddikat «zer-
schnitt» durch seine eigenartige Stellung auch die Korrelation, die zwischen
dem «Band» und dem angeredeten DU durch das «zu...hin» eigentlich
besteht. Dadurch wird der Satz semantisch auch paradox umkehrbar: Das
Band, das eigentlich zum DU fiihrt, wurde zwar zerschnitten, aber dieses
Zerschneiden fiihrt jetzt geradewegs in die Richtung des angeredeten Ge-
geniibers. Und so fiihrt denn auch die Zerschneidung des Mittelhochdeut-
schen durch das Neuhochdeutsche wieder zum Mittelhochdeutschen. Auf
diese Weise stellt das Gedicht den Vorgang selbst dar, den es beschreibt.

Werner Weber hat die Unterbrechung der mittelhochdeutschen Verse als
einen Hinweis auf das «Verhingtsein» von Neuhochdeutsch und Mittelhoch-
deutsch im Gedicht angesehen und gesagt: «Sprachen ... fiihren ein Ge-
sprich miteinander und unterbrechen sich gegenseitig; sie sind in ihrem
Reden selbsténdig und zugleich auf einander bezogen, unabhéngig-abhén-
gig»®. Auffillig ist jedoch, «dass in Celans modern-deutschem Vers das
mittelhochdeutsche «Gehugnis> erscheint, und zwar nicht als Zitat, sondern
so, als gehore es zu Celans eigenem lyrischen Wortschatz»*. Dieses Wort
steht ebenfalls in einem Zusammenhang mit der Predigt Surge illuminare
Eckharts?, die ndmlich mit einem Bezug auf die klassische, d.h. augustini-
sche Lehre von den der Trinitit entsprechenden drei Seelenkriften anhebt:

* Vgl. Menninghaus 239f.

“ A.a.0. 278; kritisch dazu, aber m.E. nicht iiberzeugend: F. van Ingen, Das Problem der
lyrischen Mehrsprachigkeit bei Paul Celan, in: Psalm und Hawdalah. Zum Werk Paul Celans,
Akten des Internationalen Paul Celan-Kolloquiums New York 1985, hg. v. J. P. Strelka, Bern-
Frankfurt-New York-Paris 1987, 64-78: 74.

“ F. van Ingen a.a.0. 74.

7 Vgl. Weber 278f.



256 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

«Die erste Kraft ist das Gedichtnis (mhd. gehochnysse®), womit ein gehei-
mes, verborgenes Wissen gemeint ist; die bezeichnet den Vater. Die andere
Kraft heisst intelligentia, das ist eine Vergegenwirtigung, ein Erkennen, eine
Weisheit. Die dritte Kraft heisst Wille, eine Flut des Heiligen Geistes.»
(DW 1 485)

Doch spielt das Stichwort «gehochnysse» in der Predigt Eckharts danach
keine Rolle mehr. Er erwihnt es als zur traditionellen Lehre von den See-
lenkriften gehorend, will aber gerade dabei nicht verweilen, weil es nichts
Neues ist. Ihm geht es ndmlich darum, dass diese Trias bei anderen Meistern
auch anders charakterisiert werden kann, namentlich die erste Kraft, die
von Albertus Magnus bestimmt wurde als irascibilis, «eyn tzornege craft»
(DW I 231). Eckhart schliesst hier nicht zuféllig an Albert d. Gr. an; steht er
doch schon in der Tradition des Neuplatonismus und der Mystik des Diony-
sus Areopagita. Vor allem diese Definition der ersten Seelenkraft ent-
sprach auch Eckharts Uberzeugung, dass der Mensch «in dieser zornigen
Unzufriedenheit danach (strebt), stets Gott und den Menschen um ihrer
selbst willen zu reinigen und zu erhéhen»™.

Celan hingegen nimmt vermittelt durch die Eckhart-Lektiire das Stich-
wort «Gehugnis» in seinen Text auf, weil es zu dem gerade ihn bestimmen-
den Thema des «Gedenkens», «Denkens» und «Eingedenkens», und dessen
Zusammenhang mit «Sprache» gehort. Weil dies immer wieder besprochen
wurde, konnen hier ein paar Bemerkungen geniigen:

Schon in der Bremer Rede, mit der sich Celan fiir den Literaturpreis der
Hansestadt 1958 bedankt, hat er begonnen mit den Sétzen:

«Denken und Danken sind in unserer Sprache ein und desselben Ursprungs.
Wer ihrem Sinn folgt, begibt sich in den Bedeutungsbereich von <gedenken>,
«eingedenk sein>, <Andenken>, <Andacht>» (GW III/185).

Nicht zufillig spielt darum das Stichwort «Gedéchtnis» wie das ihm zuge-
horige Pendant «Vergessen» in seinen Gedichten (vgl. den programmati-
schen Titel des friilhen Gedichtbandes «Mohn und Gedéchtnis»’) eine gros-

* J. Quint macht darauf aufmerksam, dass bei dem Eckhart-Schiiler Tauler dieselbe Tradition
begegnet. Bei ihm nun findet sich als Bezeichnung fiir die Seelenkraft «Gedéchtnis» die Celans
«Gehugnis» zugrundeliegende mittelhochdeutsche Version: gehugnisse (DW I 230 Anm. 1).

“ Vgl. M. A. Schmidt a.a.O. 642 ff.

* D. Mieth, Meister Eckharts Ethik und Sozialtheologie, Zeitwende 51 (1980) 87-102:95.

% Dass Gedenken im Vergessen seine Bedingung hat, hat bekanntlich Nietzsche herausge-
stellt in der zweiten Unzeitgemissen Betrachtung «Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das
Leben» (Kritische Studienausgabe, hg. v. G. Colli und M. Montinari, 1967-1977, Bd. 1, 243 1f.).



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 257

se Rolle.” Es ist auch mit Recht darauf hingewiesen worden, dass Celan hier
auch an die Geschichtsphilosophie Walter Benjamins und ihren jiidisch-
messianischen Traditionszusammenhang ankniipft.”> Dabei zeigt sich am
Gedicht DIE SCHLEUSE, dass Celan {iberhaupt den semantischen Erfah-
rungsraum, den das hebriische zakar’* umfasst, und ausdriicklich auch den
(liturgischen) Kontext des Toten-Gedenkens einbezogen wissen will. Denn
wie die vorletzte Strophe mit dem Stichwort «Kaddisch» das «Heiligkeits-
und Totengebet» benennt, so schliesst das Gedicht emphatisch mit dem
Wort Jiskor:

Durch

die Schleuse musst ich,

das Wort in die Salzflut zuriick-und hinaus- und hiniiberzuretten:
Jiskor. (GW 1/222)

«Jiskor» ist das hebrdische Anfangswort des Totengebets, das mit Bitten
um Gottes Gedenken der Seelen der verstorbenen Eltern, Grosseltern und
Verwandten beginnt und heute u.a. auch die kollektive Erinnerung an die
Mirtyrer und insbesondere die Opfer der Shoah enthilt: «Es gedenke (jis-
kor) der Allmichtige der Seelen ... welche ermordet, hingeschlachtet, ver-
brannt, ertrinkt und erstickt wurden um der Heiligung seines Namens wil-
len».>

Wenn Celan in DU SEI WIE DU dieses fiir ihn so wichtige Thema auch
sprachlich mit einem neuen Wort fortsetzt, diirfte das darin begriindet sein,
dass er es in dem mittelhochdeutschen «Gehugnis» geradezu beschworend
evozieren mochte.”® Vor allem soll vermutlich durch den Gebrauch des
mittelhochdeutschen Pendant fiir «Gedachtnis» bzw. «Gedenken» auch eine
semantische Restriktion iiberwunden werden, die sprachgeschichtlich die-

2 Vgl. die Zusammenstellung bei Menninghaus a.a.O. 95f.

* Einfluss auf Celan werden vor allem W. Benjamins Essays iiber Proust und iiber Baudelaire
gehabt haben; vgl. dazu Menninghaus a.a.O. 871f.;248; s. ferner L. Steiger, Meditation zu II Tim
2,8a (8b-13), GPM 38 [1984] 191-201:194-196.

** Vorziiglich orientiert iiber die Bedeutung des «Gedenkens» fiir die Juden von biblischer
Zeit bis heute: Y. H. Yerushalmi, Zachor: Erinnere Dich! — Jiidische Geschichte und jidisches
Gedichtnis, Berlin 1988 (engl. Original 1982).

* Vgl. A. Friedlander, Zachor — Gedenke!, EvTh 48 (1988) 378-388,bes. 386f.

% Uber das Problem des Zitats bei Celan ist reichlich diskutiert worden; vgl. nur die einschli-
gigen Beitriige in: Ch. Shoam und B. Witte (Hg.), Datum und Zitat.



258 E. Stegemann, Meister Eckhart beimm Magister memoriae

sen Wortern im Neuhochdeutschen widerfahren ist. Denn «Gedenken»
meinte urspriinglich nicht nur die Wiedererinnerung von Vergangenem,
sondern den «Gedankenvorrat iiberhaupt», den «Schatz der Bilder» (wie es
nicht zufillig bei Eckhart heisst), die «Einbildungskraft», also Denken (vor
allem in Bildern) selber in intensivster Form.”” Das entspricht vom semanti-
schen Spektrum wesentlich mehr dem schon erwihnten biblisch-hebra-
ischen Stichwort zakar und seiner Wirkungsgeschichte im Judentum, wo das
Gedenken gerade nicht distanzierende Erinnerung an Vergangenes, son-
dern dessen Aktualisierung, «Verschmelzung von Vergangenheit und Ge-
genwart»"® bedeutet.

Das Medium dieser im «Gedenken» vollzogenen Versammlung von Ver-
gangenem als Orientierung im gegenwirtigen Unterwegssein, die Sprache
und also das Gedicht miissen darum fiir Celan selbst durch alles, was ge-
schah, hindurch: «hindurchgehen durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten,
hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurchgehen durch die
tausend Finsternisse todbringender Rede», um «<angereichert> von all dem
... wieder zutage (zu) treten» (GW III/186). Dementsprechend sucht das
Gedicht, «durch die Zeit hindurchzugreifen — durch sie hindurch, nicht iiber
sie hinweg» (GW 111/186).

In DU SEI WIE DU wird diese «rettende» Funktion der Sprache mit dem
Ausdruck «Finster-Lisene» artikuliert. Dabei bedient sich Celan des heute
ungebriuchlichen Nomens «Finster» (von mhd. vinster) fiir Finsternis™ und
verbindet es mit dem aus der Kunstwissenschaft bekannten Begriff «Lisene»
(von Frz. lisiere = Rand, Saum), mit dem ein — vor allem in romanischen
Bauten zu findender — «senkrechter, flach hervortretender, pfeilartiger Mau-
erstreifen zur Gliederung der (Aussen)wand»® bezeichnet wird. Damit
bleibt Celan sozusagen sprach- und architekturgeschichtlich in der Zeit
Eckharts, wobei zusétzlich mit dem Wort «Finster» ein vielfédltiger biblischer
Assoziationskontext erdffnet und speziell der Bezug zum Jesajazitat (vgl.
Jes 60,2) gewahrt wird. Dazu passt auch das mit dem Stichwort «Turm»
verbundene Bedeutungsfeld der Gefangenschaft und des Elends («der fin-

7 Vgl. dazu den Art. «Gedichtnis» in: Grimm 4, 1927 ff. Wenn Gottsched Descartes’ beriihm-
tes cogito ergo sum wiedergibt mit: «ich gedenke, darum bin ich vorhanden», wird dieser breite
Bedeutungsbereich schlagartig deutlich (Grimm 4,1996).

*® Y. H. Yerushalmi a.a.O. 57.

* Vgl. dazu Grimm 3,1668.

“ DUDEN. Das grosse Worterbuch der deutschen Sprache in sechs Bénden, Bd. 4, Mann-
heim-Wien-Ziirich 1978, 1687.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 259

stere Kerker»)®, das wiederum assoziert auch mit »Schlamm« eine ganze
Fiille biblischer Anspielungen erdffnet.* So klagt zum Beispiel Jeremia: «Er
hat mich in die Finsternis gelegt wie die, die ldngst tot sind» (Klg 3,6). Und
von demselben Jeremia heisst es ja, dass man ihn in die Grube warf, in deren
Schlamm er einsank (Jer 38,6). Es ist schliesslich auch angesichts der gros-
sen Nihe, in der sich Celan zu Holderlin sah,* nicht ausgeschlossen, dass das
Stichwort «Turm» auch einen Bezug zu Hélderlins Tiibinger Asyl hat.

Die Sprache und das Gedicht also sind es, in denen fiir Celan das Geden-
ken stattfindet, das die Erfahrung der Finsternis nicht tiberwindet, aber in
ihr ordnend, orientierend wirkt. Ja, es gehért womdoglich zum Eingedenken
die Dunkelheit, die Nacht, wie Benjamin dies fiir Prousts mémoire involon-
taire beschrieben hat.* Die Sprache ist jedenfalls das Gelidnder zwischen
Vergangenheit und Gegenwart, der Saum zwischen Finsternis und Licht, in
der die «Beschworung» des Lichtwerdens stattfindet.

Wer ist, so fragen wir zum Schluss, dieses beschworene DU? Wenn wir
den mittelhochdeutschen, den neuhochdeutschen und den hebriischen Text
miteinander «verwoben» sehen, dann muss die Antwort sein: Jerusalem,
Zion.” Artikuliert wiirde dann in dem Gedicht eine Erfahrung, die viele

® Vgl. die Bemerkung: «den Slaven driickt das einfache subst. schon gefingnis aus»
(Grimm 3,1667) und Mt 25, 30: «und werft aus den unniitzen knecht in die euszersten vinster, da
wirt weinen und grisgrammen zen» (Grimm 3, 1668).

 Vgl. Ps 66,11 und van Ingen a.a.O. 76. Sollten wir wegen des Stichworts «Sprache» auch an
den Turm Babels denken?

% Vgl. zum Verhiiltnis Celans zu Holderlin und der wichtigsten Literatur dazu zuletzt S. Bo-
gumil, Celans Holderlinlektiire im Gegenlicht des schlichten Wortes, in: CELAN-Jahrbuch 1
(1987), hg. v. H. M. Speier, Heidelberg 1987, 81-125.

* «An jedem Morgen halten wir, erwacht, meist schwach und lose, nur an ein paar Fransen
den Teppich des gelebten Daseins, wie Vergessen ihn in uns gewoben hat, in Hinden. Aber jeder
Tag 16st mit dem zweckgebundenen Handeln und, noch mehr, mit zweckverhaftetem Erinnern
das Geflecht, die Ornamente des Vergessens auf. Darum hat Proust am Ende seine Tage zur
Nacht gemacht, um im verdunkelten Zimmer bei kiinstlichem Lichte all seine Stunden ungestort
dem Werk zu widmen, von den verschlungenen Arabesken sich keine entgehen zu lassen» (zitiert
nach: W. Benjamin, Illuminationen. Ausgewéhlte Schriften, Frankfurt 1969, 356).

% Van Ingen findet im DU SEI WIE DU den Gottesnamen, also das «Ich bin, der ich bin»,
umschrieben (vgl. a.a.O. 76, wo freilich der biblische Beleg Ex 3,14 und nicht Num 3, 14 lauten
miisste). — Interessant ist die Mitteilung, dass die Zeile «DU SEI WIE DU, immer» in einer
verworfenen ersten Fassung zunichst gelautet hat «NICHTS IST WIE DU, nirgends» (vgl.
B. Allemann/R. Biicher, Textgenese als Thematisierung und als Fixierungsprozess, in: Edition
und Interpretation. Edition et Interprétation des Manuscrits Littéraires, hg. v. L. Hay und
W. Woesler, Bern-Frankfurt-Las Vegas, 1981, 176-181).



260 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

Juden der Generation Celans und nicht zuletzt er selbst machen mussten,
ndmlich die Identifikation mit ihrem Judentum, von dem sie eigentlich eher
entfremdet waren, durch die Verfolgung. Angeblich hat Celan sogar als
Kind und Jugendlicher zu jiidischer Bildung nur unter dem Druck des Vaters
sich bequemt und zumal fiir dessen Zionismus kein Verstindnis gehabt.®
Durch die Shoah hat Celan das Band zu Zion wieder neu gekniipft, wovon
eine Reihe von Gedichten?, nicht zuletzt aber der Jerusalem-Zyklus® zeu-
gen. '

Allein es konnte, wenn wir dem neuhochdeutschen Text auch eine eigen-
stdndige Bedeutung geben, ebensogut ein eher privates DU angeredet sein,
d.h. eine Person beschworen werden, zu der das «Ich» die Bezichung auf
Grund einer Situation der Gefangenschaft in der Finsternis verloren hat, zu
der es sie aber «in der Gehugnis» wieder neu und eben durch die — beiden
gemeinsame — Sprache kniipfte. Es ist deutlich, dass ich hier auf die schon
oben erwidhnte Beziehung Celans zu Nelly Sachs anspiele; und ich glaube,
dass manches auch fiir diese Interpretation spricht, ohne dass die zuvor
erwihnte ausgeschlossen werden miisste.

Mit dem Wunsch DU SEI WIE DU, IMMER widme ich die vorstehen-
den Uberlegungen Martin Anton Schmidt zum siebzigsten Geburtstag in
grosser Dankbarkeit fiir die véterliche Freundschaft, die ich seit meiner
Berufung nach Basel von ihm empfangen habe, und in Verehrung fiir sein
Werk. Nicht zuletzt dessen Gelehrtheit wegen tue ich das mit etwas Zagen,
weil ich — sowohl was Eckhart als auch was Celan angeht — wahrlich jeweils
nur ein Amateur bin. Doch troste ich mich damit «dass Eckhart zwar nicht
leicht zu haben ist fiir Dilettanten, aber auch «nicht leicht zu hiiten ist fiir
Spezialisten»®. Dasselbe gilt wohl auch fiir Celan; und auch darin zeigt sich
beider Grosse.

Ekkehard Stegemann, Basel

% 1. Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend, Frankfurt 1979; Taschenbuchausga-
be 1983, 25ff., bes. 61f.

% Vgl. vor allem das Gedicht DENK DIR (GW I1/227).

% GW II1/95 ff; vgl. dazu O. Poggeler, Poeta theologus?

¥ D. Mieth, Meister Eckharts Ethik, 87.



	Meister Eckhart beim magister memoriae : zu zwei Gedichten Paul Celans

