
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Meister Eckhart beim magister memoriae : zu zwei Gedichten Paul
Celans

Autor: Stegemann, Ekkehard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Meister Eckhart beim magister memoriae

Zu zwei Gedichten Paul Celans1

I

Der grosse Einfluss, den die Bibel und die mystischen Überlieferungen
des Judentums auf die Dichtung von Nelly Sachs und Paul Celan hatten, ist
oft hervorgehoben worden. Ebenso bekannt ist, dass beider Metaphorik
auch durch die sogenannte Deutsche Mystik in der Nachfolge Eckharts und
nicht zuletzt durch den «göttlichen Meister»2 selbst geprägt ist.3 Das zeigt
sich bei Celan insbesondere an den drei Schlussgedichten des letzten, von
ihm selbst noch in den Druck gegebenen Gedichtbandes «Lichtzwang»
(1970). Denn hier findet sich neben Anspielungen auf Predigten Eckharts in
einem Fall sogar ein mittelhochdeutsches Zitat aus einer Predigt des
Meisters.4 Eine eingehende Untersuchung der Gedichte Celans würde wohl
noch weitere Referenzen zum Werk Eckharts zutage fördern.

1 Für die folgenden Überlegungen verdanke ich viel den Teilnehmerinnen und Teilnehmern
meiner Übung über «Paul Celan - Poeta theologus?» im WS 1987/88. - Zitiert wird nach: Paul

Celan. Gesammelte Werke in fünf Bänden, hg. v. B. Allemann/S. Reichert, Frankfurt 1983

(Abk.: GW, Bandnummer, Seite); Meister Eckhart. Die deutschen und lateinischen Werke. Hg.
im Auftrag der Deutschen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart 1936ff. ; Die lateinischen Werke.

Hg. v. J. Koch u. a. (Abk. : LW, Bandnummer, Seitenzahl); Die deutschen Werke. Hg. v. J. Quint
(Abk.: DW, Bandnummer, Seitenzahl).

2 Vgl. M. A. Schmidt, Art. Eckehart, in: RGG3 II/304f. 304; ferner zu Eckhart ders., Dogma
und Lehre im Abendland. Die Zeit der Scholastik, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte,

hg. v. C. Andresen, Bd. 1: Die Lehrentwicklung im Rahmen der Katholizität, Göttingen

1982, 567-754;698-701;734-737.
3 Vgl. nur J. Schulze, Celan und die Mystiker, Bonn 1976; P. Jokostra, Zeit und Unzeit in der

Dichtung Paul Celans, Eckart Jahrbuch XXIX (1960) 160-174 (mir nicht zugänglich gewesen);
O. Pöggeler, Spur des Wortes. Zur Lyrik Paul Celans, Freiburg/München 1986; ferner: K. Weis-

senberger, Zwischen Stein und Stern. Mystische Formgebung in der Dichtung von Else Lasker-
Schüler, Nelly Sachs und Paul Celan, Bern-München 1976. Auf die Bedeutung Eckharts für Nelly
Sachs bin ich aufmerksam geworden durch: Nelly Sachs, Gedichte, hg. und mit einem Nachwort
versehen v. H. Domin, Frankfurt 1977,113.

4 Darauf hat Celan für das Gedicht DU SEI WIE DU selbst aufmerksam gemacht; vgl.
W. Weber, Zum Gedicht «Du sei wie du», jetzt in: Über Paul Celan, hg. v. D. Meinecke,
Frankfurt 21973,277-280. Auf eine zweite Eckhart-Anspielung bzw. -Zitierung in TRECKSCHU-



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 245

Celans Bekanntschaft mit Eckhart könnte sowohl durch seine
Auseinandersetzung mit der jüdischen Mystik bzw. die ihr gewidmeten Arbeiten von
Gerhard Scholem und Martin Buber vermittelt worden sein5 als auch aus
Celans philologischen Interessen und zumal der Orientierung an Walter
Benjamins Sprachphilosophie bzw. Sprachmystik6 herrühren. Doch hat
womöglich erst die Begegnung und Freundschaft mit der ihm wesensverwandten

Nelly Sachs und ihrem Werk Celans intensive Beschäftigung mit Eck-
harts mittelhochdeutschem Predigtwerk, die die genannten späten Gedichte
reflektieren, ausgelöst.

Nach vorangegangener Korrespondenz begegneten sich Nelly Sachs und
Paul Celan im Mai 1960 in Zürich und Paris persönlich.7 In ihren Gesprächen
spielten offenkundig Gottesgedanken, theo-logische Fragen, eine zentrale
Rolle, und zwar insbesondere im Zusammenhang mit der Tradition des

Judentums und dem Schicksal des jüdischen Volkes, der jüngsten Verwerfung
(ENGFÜHRUNG, GW 1/195-204:203), durch die beide stigmatisiert
waren. Für Nelly Sachs waren diese Treffen sogar jeweils auch mit geradezu
mystischen Erfahrungen, Lichterscheinungen, verbunden8, was sich sowohl
in ihren wie Celans Briefen9 und nicht zuletzt auch in Gedichten Celans
mehrfach reflektiert.10 So kann man wohl mit Ehrhard Bahr sagen: «In Nelly
Sachs begegnete Paul Celan der Mystikerin»11. Ja, allein von ihr, die er - wie

TENZEIT hat m.E. zuerst hingewiesen: H.M. Krämer, Eine Sprache des Leidens. Zur Lyrik
von Paul Celan, München-Mainz 1979,156-161. Die Beziehungen zu Predigten Eckharts für das

eigentliche Schlussgedicht selbst (WIRK NICHT VORAUS) sind hingegen, wenn ich nicht etwas
übersehen habe, in der Literatur bisher noch nicht beachtet worden. Sie sind jedoch nicht zu
übersehen (vgl. DW I 230-242 [Predigt Nr. 14]; DW II 246 ff [Predigt Nr. 39]; 478 ff [Predigt
Nr. 52]). Doch kann dem hier nicht weiter nachgegangen werden.

5 Vgl. G-M. Schulz, «fort aus Kannitverstan». Bemerkungen zum Zitat in der Lyrik Paul

Celans, in: Text und Kritik Nr. 53/54,21984, 26-41.
6 Dazu vgl. vor allem W. Menninghaus, Paul Celan. Magie der Form, Frankfurt 1980.
7 Vgl. dazu R. Dinesen, Paul Celan und Nelly Sachs, in: Datum und Zitat bei Paul Celan.

Akten des Internationalen Paul Celan-Colloquiums Haifa 1986, hg. v. Ch. Shoham/B. Witte,
Bern-Frankfurt-New York-Paris 1987,195-210; E. Bahr, Paul Celan und Nelly Sachs: Ein Dialog
in Gedichten, Datum und Zitat, 183-194, sowie die acht kürzlich veröffentlichten Briefe Celans

an Nelly Sachs in: Paul Celan, hg. v. W. Hamacher/W. Menninghaus, Frankfurt 1988, 14-19.
8 Vgl. dazu E. Bahr a.a.O. 188f; R. Dinesen a.a.O. 197ff.
9 Vgl. die Briefe Celans vom 19. August 1960; 8.XII.67 und 22. März 1986 bei Hamacher/

Menninghaus a.a.O. 18f.
10 Vgl. vor allem das Nelly Sachs gewidmete Gedicht ZÜRICH, ZUM STORCHEN im

Gedichtzyklus «Die Niemandsrose» (1963), GW 11/214 f; aber auch NAH, IM AORTENBOGEN
(GW 11/202) und EINMAL (GW 11/107) dazu den Brief Celans vom 8.XII.67 (s. A. 9).

11 A.a.O. 185.



246 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

sich selbst - in der unbedingten Solidarität mit den Ermordeten wusste,
erwartete er trotz und in der Finsternis der Gegenwart das Erhellende und
Befreiende, das Belebende; ihrer Dichtung traute er es zu. Geradezu
beschwörend schreibt er darum an die nach ihrer «Märchenfahrt»12 nach
Zürich und Paris in die Dunkelheit und den Kerker paranoiden Wahns Gestürzte:

«Ich denke an Dich, Nelly, immer, wir denken, immer, an Dich und an das durch Dich
Lebendige! Weisst Du noch, wie, als wir ein zweites Mal von Gott sprachen in unserm Haus, das

das Deine, das Dich erwartende ist, der goldene Schimmer auf der Wand stand? Von Dir, von
Deiner Nähe her wird solches sichtbar, es bedarf Deiner, bedarf, auch im Auftrag derer, denen Du
Dich so nahe weisst und denkst, Deines Hier- und Unter-den Menschen-Seins, es bedarf Deiner
noch lange, es sucht Deinen Blick-: schick ihn, diesen Blick, wieder ins Offene, gib ihm Deine
wahren, Deine befreienden Worte mit, vertrau Dich ihm an, vertrau uns, Deine Mit- und
Mit-Dir-Lebenden diesem Blick an, lass uns, die schon Freien, die Allerfreiesten sein, die

Mit-Dir-im-Licht-Stehenden» (Brief vom 19. August I960).13

Und in den kurzen Briefen vom 8. Dezember 1967 und vom 22. März
1968 dankt er jeweils für Zeilen von Nelly Sachs, die ihn an die Lichterscheinungen

erinnerten; offenkundig war er es nun, der diesen Trost brauchte. In
den Briefen hebt er auch hervor, dass er in einem Gedicht, das demnächst
erscheinen soll, einen Namen, einen hebräischen Namen, für dieses Licht
von Zürich und Paris gefunden hat. Wie bekannt, bezieht sich diese Bemerkung

auf den emphatischen Schluss des Gedichtes NAH, IM AORTENBOGEN

des Gedichtbandes «Fadensonnen» (1968), der den Begriff jüdischer
Mystik für Lichterscheinungen einführt: «Ziw, jenes Licht» (GW 11/202).14

Aber auch ohne diesen biographischen Kontext, den wir vorderhand
ohnehin noch nicht hinreichend rekonstruieren können, ist doch klar, dass

Eckhart aus mindestens zwei Gründen Celans Interesse finden musste: Der
eine ist die radikale Art seines Denkens, wie sie insbesondere in dem zum
Ausdruck kommt, was man «negative Theologie»15 genannt hat. Dem werde
ich vor allem in der Besprechung des Gedichtes TRECKSCHUTENZEIT
nachgehen (II).

12 Vgl. R. Dinesen a.a.O. 199.
13 Bei Hamacher/Menninghaus a.a.O. 18.
14 Vgl. dazu J. Schulze a.a.O. 50-53.
15 Vgl. dazu V. Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maître Eckhart, Paris

1960; H. Fischer, Meister Eckhart. Einführung in sein philosophisches Denken, Freiburg-München

1974, bes. 129 ff.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 247

Der zweite, hinsichtlich seiner Bedeutung aber wohl der primäre Grund
ist der poetische Charakter der Predigten Eckharts, näherhin ihr radikaler
Umgang mit der Sprache. Ja, es dürfte vor allem diese kühne «Gegensprache»

Eckharts, seine «lingua negativa»16, dem Dichter, der das befreiende
«Gegenwort» (GW III/189) in der Dichtung und dieses nicht zuletzt in
apophatischen Bildungen und in Negationen17 suchte, wesensverwandt
erschienen sein. Dies soll vor allem bei der Interpretation des Gedichtes DU
SEI WIE DU deutlich werden werden (III).

II

Natürlich hat Celan vieles von dem, was er durch die jüdische Mystik als

kühne theologische Spekulation bereits kennengelernt hatte, bei Eckhart
wiederentdecken können, und zwar kaum zufällig.18 Doch scheint Celan in
Eckharts Predigten nicht nur dieses Bekannte, sondern auch etwas gefunden
zu haben, das das, was er von Kabbala und Chassidismus aufgenommen hat,
ergänzen konnte. Müsste es denn nicht auch den Verfasser von TENE-
BRAE; NIEMANDSROSE; ENGFÜHRUNG und PSALM, um nur diese

Beispiele zu nennen, geradezu elektrisiert haben, wenn er die von der Bulle
Johanns XXII. («In agro dominico») ausdrücklich als Irrtum und Häresie
verurteilten kühnen Worte Eckharts gelesen hätte: «Wer Gott lästert, lobt
Gott» und «Alle Kreaturen sind ein reines Nichts»?19 Ja, hätte er nicht
Eckharts Rechtfertigung der Auffassung des Dionysius Areopagita, dass

keine Affirmationen, sondern nur Negationen im Blick auf Gott wahr sind,20

16 D. Mieth, Christus - das Soziale im Menschen. Texterschliessungen zu Meister Eckhart,
Düsseldorf 1972, 70; vgl. zu sprachgeschichtlichen und sprachtheologischen Aspekten A.
M. Haas, Meister Eckhart und die Sprache, Zeitwende 51 (1980) 65-86.

17 Vgl. dazu M. Schärer, Negationen im Werke Paul Celans, Zürich 1975; G.M. Schulz,

Negativität in der Dichtung Paul Celans, Tübingen 1977.
18 Eine spezielle Untersuchung des Verhältnisses Eckharts zur jüdischen Mystik des Mittelalters

ist mir nicht bekannt. Die von G. Scholem (vgl. Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen,

'1957, Nachdruck Frankfurt 1980, 411 A. 18) erwähnte Untersuchung von J. Koch, Meister
Eckhart und die jüdische Religionsphilosophie im Mittelalter, in: Jahresbericht der schlesischen

Gesellschaft für vaterländische Kultur, 1928, war mir nicht zugänglich.
19 Nach der deutschen Übersetzung der Bulle in: Meister Eckehart. Deutsche Predigten und

Traktate, hg. und übersetzt von J. Quint, München 1963, 449ff. :450:453.
20 Vgl. die Auslegung von Ex 3,14f; 15,3 und 20,7: LW II 20-82;130-158 und dazu Fischer

a.a.O. 129.



248 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

als die seiner eigenen «negativ-theologischen» Gedichte verstehen können?
Jedenfalls kann auch ich mir kaum eine vollkommenere Exposition einer
theologia negativa, insbesondere der mystischen Spekulation des Gedankens
der creatio ex nihilo und des Geheimnisses des unaussprechbaren Gottesnamens

denken als etwa Celans PSALM (GW 1/225). Aber auch
TRECKSCHUTENZEIT zeigt, dass Celan in Eckhart durchaus diesen radikalen,
auch die blasphemisch klingende Wendung nicht scheuenden Denker fand:

TRECKSCHUTENZEIT,
die Halbverwandelten schleppen
an einer der Welten,
der Enthöhte, geinnigt,
spricht unter den Stirnen am Ufer:
Todes quitt, Gottes
quitt. (GW 1/326)

Schiffsmetaphorik kann unterschiedliche Intentionen haben; verbunden
mit dem Zeitmotiv evoziert sie nicht selten etwas wie Sehnsucht und Hoffnung

auf Erlösung und Befreiung. In dem bekannten Adventslied ES

KOMMT EIN SCHIFF GELADEN, das auf den Eckhart-Schüler Johannes
Tauler zurückgeht,21 wird die eschatologische Offenbarung Gottes
allegorisch mit der Ankunft eines himmlischen Schiffes auf Erden verglichen,

dessen kostbare Fracht der Gottessohn, dessen Segel die Liebe und
dessen Mast der Heilige Geist ist.

Ganz anders, aber auch eschatologisch gestimmt ist die Erwartung eines
Schiffes «mit acht Segeln und mit fünfzig Kanonen», die die Seeräuber-

Jenny in Bert Brechts Dreigroschenoper hegt. Nur «erscheint der himmlische

Bräutigam hier als Pirat»22; und es trägt das Schiff in diesem Lied
vor allem den Traum einer gnadenlosen Abrechnung mit den Verursachern
der elenden und erniedrigenden Lebensumstände der Jenny.

21 Zu ihm vgl. M. A. Schmidt a.a.O. 734ff. (Lit.).
22 E. Bloch, Lied der Seeräuber-Jenny in der «Dreigroschenoper», in: Bertolt Brechts

Dreigroschenbuch. Texte - Materialien - Dokumente, Frankfurt 1960,195-197:196.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 249

Auch Celan hat sich schon dieser Metaphorik bedient, insbesondere in
dem Gedicht SCHUTTKAHN des Bandes «Sprachgitter» (1959), dessen

erste Strophe lautet:

Wasserstunde, der Schuttkahn
fährt uns zu Abend, wir haben,
wie er, keine Eile, ein totes
Warum steht am Heck. (GW 1/173)

Verglichen mit den genannten Liedern von Tauler und Brecht ist Celans
SCHUTTKAHN23 eher eine Parodie auf eschatologische Erwartung. Er
befördert weder eine teure noch etwa eine erlösende Fracht, sondern eben-

das, was der Name sagt, ja, offenbar anstatt oder gar als Schutt: «uns».
Schon die Orts- und Zeitbestimmung («Wasserstunde») vermittelt etwas

Unbestimmtes, jedenfalls keineswegs etwas, was eine angespannte Erwartung

auslösen könnte. Auch die Richtungsangabe «zu Abend», die wohl das

Abendland, den Westen, den Okzident, also den Ort meint, an dem die
Sonne untergeht, evoziert kaum die Spannung eschatologischer Hoffnung,
sondern Untergangsstimmung. Aber auch die ist nicht mit apokalyptischen
Assoziationen, sondern eher denen der Aussichtslosigkeit und der Apathie
verbunden. Der Kahn hat wie die «wir», die reden, «keine Eile», offenbar
weil Sinnlosigkeit bereits hinter ihnen liegt: «ein totes/ Warum steht am
Heck».

Auf eine andere Weise verkehrt das Gedicht TRECKSCHUTENZEIT24
die (eschatologische) Schiffsmetaphorik.25 Mit dem durch Grossbuchstaben

hervorgehobenen ersten Wort wird dieses schon angedeutet. «Treckschuten»

sind Schiffe (holl. «Schute»), die von Pferden oder Menschen mit Seilen
am Ufer gezogen («trecken») und so mühselig und langsam vorwärtsbewegt
werden.26 Hier wird also nicht die Erwartung eines Schiffes, das zur Erlö-

23 Zur folgenden Interpretation vgl. vor allem G.M. Schulze a.a.O. 169ff; K. Manger, Paul
Celans poetische Geographie, in: Psalm und Hawdalah, 143-170, bes.lôOff.

24 Vgl. dazu vor allem H. M. Krämer a.a.O. 156ff.
25 In mancher Hinsicht klingt es an SCHUTTKAHN an. Wie dieses nämlich beginnt es mit

einer Zeit (und Orts-)bestimmung («Wasserstunde»; «Treckschutenzeit»), die sich alsbald oder

zugleich auf die Schiffsmetaphorik ausdehnt.
26 Vgl. Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. Bd. 11, I. Abtig., I.Teil

(Neudruck Bd. 21), Sp. 1575ff.



250 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

sung oder zum Gericht der Welt kommt, artikuliert, sondern diese muss
selbst wie ein Treckschiff geschleppt werden.

Gewiss, es könnte die Bezeichnung der Schleppenden als «Halbverwandelte»

zur Perspektive der Erlösung gehören. Aber es stellen sich doch eher
Assoziationen der Art ein, dass die Trecker erschöpft von der Mühsal ihrer
Arbeit, weder tot noch lebendig gleichsam nur noch wie in Trance weitertaumeln.

Dazu passt auch, wie ich glaube, dass wie bei einer Halluzination
unter extremster Beanspruchung «der Enthöhte, geinnigt, unter den Stirnen
am Ufer (spricht)». Auch nimmt das relativierende «an einer der Welten»
diesem Schleppen das Bestimmte, Einmalige und deshalb auch unter
Umständen Sinnvolle. Man denkt nun eher an Sisyphusarbeit denn an den Trost
des per aspera ad astra. Jedenfalls bleibt die Verwandlung auf der Mitte
stecken. Es fehlt ihr die Erfüllung. Gleichwohl enthält das Gedicht durchaus
eine Spannung, weil die ungeheure Anstrengung nicht ohne Ziel bleibt, wie
das für Celan typische Stilmittel der Versammlung der Dynamik des Gedichtes

in einem durch Doppelpunkt abgetrennten Schlusswort oder -satz
anzeigt27. Ja, was sich in der Botschaft des «Enthöhten» den Schleppern am
Ufer als Ziel der «Treckschutenzeit» mitteilt, scheint zunächst einmal einen
traditionellen Aspekt der eschatologischen Erlösung bzw. Befreiung zu
artikulieren: «Todes quitt». Allein indem sofort hinzugefügt wird «Gottes/

quitt», wird der Eindruck erweckt, dass die «Heilsbotschaft» sarkastisch

parodiert und konterkariert werden soll.28 Denn bekanntlich erwartet zum
Beispiel der Apostel Paulus von der apokalyptischen Erlösung zwar, dass als

letzter Feind der Tod besiegt und abgetan werden wird, jedoch als Voraussetzung

dafür, dass schliesslich «Gott alles in allem sei» (vgl. IKor 15). Hier
jedoch führt die Vereinigung der «Halbverwandelten» mit dem «Enthöhten»,

die das «geinnigt» andeutet, geradezu zur Befreiung von Gott.
Nun ist vor allem von H. Krämer darauf verwiesen worden, dass sowohl

die Wendung «der Enthöhte, geinnigt» als auch das «Gottes quitt» einen

Bezug zu Texten Meister Eckharts haben. Und in der Tat dürfte, wie schon

angedeutet, der «Enthöhte» mit den «Halbverwandelten» so etwas wie eine
unio mystica eingehen, so dass «der Spruch des Enthöhten das Ende der

27 Vgl. dazu vor allem Menninghaus a.a.O. 245ff.
28 Erwähnenswert ist, dass durch die Versunterbrechung zwischen «Gottes» und «quitt» dieser

Kontrapunkt zur klassischen Erwartung wahrlich erst mit dem letzten Wort des Gedichtes gesetzt
wird.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 251

Verwandlung an(zeigt)»29. Nur ist die Frage, ob wir berechtigt sind, die

theologischen Gedanken Eckharts so einfach auf Celans Gedicht zu übertragen.

Eckhart führt in der Predigt «Surge illuminare»30 u. a. den Gedanken aus,
dass es eine gleichsam magnetische Anziehung des Allerhöchsten durch das

Allerniedrigste gibt. Ja, das Allerniedrigste, wie es der wahrhaft demütige
Mensch darstellt, kann das Allerhöchste, also Gott, geradezu zwingen, in es

zu fliessen: «Wenn ein Mensch recht demütig wäre, müsste Gott entweder
seine ganze Gottheit verlieren und müsste sich ihrer völlig entäussern, oder
er müsste sich ausgiessen und müsste ganz in den Menschen fliessen»

(DW I 486).
Doch dann fährt Eckhart mit einem neuen, noch kühneren Einfall fort:
«Mir kam der Gedanke gestern Abend. Gottes Höhe liege an meiner
Niedrigkeit: wo ich mich erniedrigte, da würde Gott erhöht Ich aber dachte

gestern Abend, dass Gott enthöht werden sollte, nicht absolut, sondern
vielmehr innen, und dies besagt soviel wie <enthöhter Gott>31, was mir so gut
gefiel, dass ich es in mein Buch schrieb. Es besagt: <ein enthöhter Gott>,
nicht absolut, sondern innen, auf dass wir erhöht werden sollten. Was oben

war, das wurde innen. Du sollst geinnigt werden, (u.zw.) von dir selber in
dich selber, auf dass er in dir sei, nicht dass wir etwas nehmen von dem, was
über uns sei; wir sollen es vielmehr in uns nehmen und sollen es nehmen von
uns (selbst) in uns selbst» (DW I 486).

Josef Quint, der Herausgeber und Übersetzer der mittelhochdeutschen
Predigten Eckharts, kommentiert diese Passage so: «Der Gedanke ist

völlig eindeutig: Eckhart ist auf den Einfall gekommen, dass Gott nicht
erhöht werden soll, dadurch dass ich mich erniedrige, sondern dass Gott
enthöht und der Mensch gleichzeitig erhöht werden müsse dadurch, dass er
Gott von draussen und von oben in sich hinein nimmt, ihn sich <innigt>, so

dass der Mensch das Göttliche nicht als ein Fremdes von draussen, sondern
als sein Eigenes in sich selbst ergreift» (DW I 237 A. 3). Gott geht also

nicht, wie zunächst denkbar war, seiner Gottheit zugunsten des demütigen
Menschen verlustig, sondern er wird innen ununterscheidbar eins mit ihm.

Hier wird exemplarisch deutlich, wie Eckhart versucht, durch die
gewohnten Denk- und Sprechweisen von «Gott» zu Gott selbst «durchzubre-

29 Krämer a.a.O. 160.
30 DW I 230-242 [NR. 14]; Übersetzung 485^187.
31 Das mhd. «inthoeget got» könnte auch ein Imperativ sein (vgl. J. Quint in: DW I 238

Fussnote zu S. 237, Z. 7f.).



252 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

chen»32, und zwar die theologischen Sprechweisen inbegriffen. Dasselbe

begegnet uns in der Predigt «Beatipauperes spiritu» (zu Mt 5,3).33 Hier geht
er auch so weit zu formulieren: «Darum bitten wir Gott, dass wir Gottes
ledig werden» (DW II 728). Gerade weil es darum geht, dass «Gott alles in
allem sei», kommt es Eckhart darauf an, dass die Unterschiedenheit von
Gott und Mensch nicht das einzige oder gar letzte Wort ist, sondern durch
Un-Unterschiedenheit dialektisch aufgehoben wird. Ja, es ist die Ununter-
schiedenheit, die Gott von der Kreatur unterscheidet: Deus indistinctum
quoddam est quod sua indistinctione distinguitur.34 «Nichts ist» darum
paradoxerweise «so eines und unterschieden wie Gott und alles Geschaffene»35,
mithin dem Menschen näher, ähnlicher und innerlicher als Gott, der Grund
des Seins, der aber doch als solcher zugleich das Distinkteste gegenüber aller
Kreatur ist.

Beachtet man diesen Zusammenhang der «Verinnigung» Gottes durch
dessen «Enthöhung» bei Eckhart, so könnte der Sarkasmus, der in der
Botschaft: «Todes quitt, Gottes/quitt» liegt, als Mittel der provozierenden
Eröffnung einer völlig ungewohnten Perspektive oder Denkweise, eben als

eine der Eckhartschen «lingua negativa» verwandte, kühne Art des
Sprechens über Gott gedeutet werden. Es mag sein, dass Celans «lingua negativa»

die Eckharts weit übertrifft. Ja, es ist auch zuzugeben, dass sich viele
«der Anti-Theologica» in den Gedichten wie PSALM, NIEMANDSROSE
usw. «von einem blossen Bestreiten des Wahrheitsanspruchs theologischer
Dogmen oder von einer (selbst noch <positiven>) negativen Theologie
wesentlich durch die Form ihrer sprachlichen Artikulation», eben «durch einen
Sarkasmus (unterscheiden), dem im Felde der Theologie ein <unüberhörba-

rer Anflug von Blasphemie> eignet»36. Allein es ist dies, wie Eckhart zeigt,

32 Vgl. dazu D. Mieths Interpretation der Predigt «Beati pauperes spiritu» in: Christus-das
Soziale im Menschen, 112 ff.

33 DW II 478-517 [Predigt Nr. 52]; Übersetzung DW II 727-731.
34 LW II 490 (Expositio libri Sapientiae); vgl. dazu W. Beierwaltes, Identität und Differenz,

Frankfurt 1980, 96-104.
35 Beierwaltes a.a.O. 101.
36 Menninghaus a.a.O. 204. Das Zitat im Zitat stammt aus: H.P. Bayerdörfer, Poetischer

Sarkasmus, <Fadensonnen> und die Wende zum Spätwerk, in: Text und Kritik, a.a.O. 42-54:53,
und lautet bezeichnenderweise vollständig so: «Sie (sc. Sarkasmus und Zynismus in Celans

Gedichten) gewinnen einen unüberhörbaren Anflug von Blasphemie, der bei aller prinzipiellen
Profanität der Dichtung noch einen Widerschein seiner ursprünglichen geistes- und religionsgeschichtlich

ausgewiesenen theologischen Qualität bewahrt».



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 253

selbst der Preis eines Denkers, der, obschon in einer religiös noch wesentlich
traditionaler bestimmten Welt lebend, für eine Zeit des Übergangs37 und der
Krise dem Menschen einen Ort spekulativ ermöglichen muss, den es noch
nicht gibt. So sucht Eckharts Gottdenken einen Ausdruck für den sich aller
seiner Besitzansprüche - auch und nicht zuletzt gegenüber Gott - entledigenden

Glauben und die Utopie der Menschwerdung in der Annihilation38,
während für Celan das Gedicht «Toposforschung» unter finsteren Himmeln
«im Lichte der U-Topie» (GW III/199) ist. Deshalb wird man schwerlich
Celan zum Theologen, geschweige denn zu einem christlichen erklären
können; aber es ist ohne diese - jedenfalls an Theologen wie Eckhart gemessen

- (negativ-)theologische Dimension sein Werk ebenfalls kaum angemessen

interpretierbar.39

III

DU SEI WIE DU, immer.
Stant vp Jherosalem inde

erheyff dich
Auch wer das Band zerschnitt zu dir hin,
inde wirt
erluchtet

knüpfte es neu, in der Gehugnis,
Schlammbrocken schluckt ich, im Turm,
Sprache, Finster-Lisene,
kumi
ori. (GW 11/327)

Das Auffälligste an diesem Gedicht ist sicher, dass es ein Gewebe aus

Neuhochdeutsch, Mittelhochdeutsch und - transkribiertem - Hebräisch
darstellt. Es hat acht «Strophen», wobei die erste und dritte und die fünfte bis
siebte neuhochdeutsch sind und immer nur aus einem Vers bestehen, während

die zweite und vierte, die mittelhochdeutsch sind, und die achte, die

37 M. A. Schmidt behandelt Eckhart in seiner Dogmengeschichte (a.a.O. 698) unter den

«Theologen des Übergangs».
38 Vgl. dazu D. Mieth, Christus 118.

39 Vgl. O. Pöggeler, Poeta theologus? Paul Celans Jerusalem-Gedichte, in: H. Koopmann/
W. Woesler (Hg.), Literatur und Religion, Freiburg-Basel-Wien 1984, 251-264.



254 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

hebräisch ist, jeweils zweizeilig angeordnet sind, selbst wenn sie nur aus

Einwortzeilen gebildet werden. Die mittelhochdeutschen und die hebräischen

Verse sind zusätzlich noch durch Kursivdruck hervorgehoben.
Celan hat selbst daraufhingewiesen, dass dieses Gedicht «ausgelöst wurde

von der Lektüre der Predigt Surge illuminare von Meister Eckhart»40.

In der Tat stellen die mittelhochdeutschen Zeilen eine Übersetzung des

lateinischen Surge illuminare dar, welche die Anfangsworte von Jes 60,1 in
der Vulgata sind, die Eckhart als Predigttext aus der Epistel der Messe

ausgewählt hat. Mit dem hebräischen Wortlaut, dem «Urtext» auch für das

Surge illuminare, schliesst das Gedicht.
Die ersten drei Wörter des ersten Verses sind in Grossbuchstaben

gedruckt. Das entspricht einem Brauch Celans, den Anfang von Gedichten,
zumal wenn sie keine eigentliche Überschrift haben, durch ein Wort oder
mehrere Wörter in Versalien auszuzeichnen.41 Eine solche Exposition ist
natürlich auch so etwas wie eine «Lektüreanweisung». Sie dient hier nicht
dazu, eine bestimmte inhaltliche Erwartung zu erregen. Vielmehr führt sie

durch die Anrede eines noch unbestimmten DU den Leser geradezu
überfallartig in das Gedicht hinein.42 Die Exposition bestimmt das Gedicht
jedoch auch insofern, als sie eine Aufforderung an das DU richtet. Damit
eröffnet die erste Zeile eine spannungsvolle Dynamik, die das gesamte
Gedicht regiert.43 Sie setzt sich nämlich über die mittelhochdeutschen Zeilen,

die auch Anrede eines Gegenübers in Imperativen sind, fort und kommt
schliesslich in den letzten zwei hebräischen Wörtern zum Ziel.

Dass der Spannungsbogen damit aber gerade nicht aufhört, sondern
erneut beginnt, weiss der Leser, der des Hebräischen kundig ist. Denn kumil
ori (Zürcher Bibel: Mache dich auf, werde licht) sind ja ebenfalls Imperative,

die nun am Ende des Gedichtes gleichsam auf ein Jenseits von ihm die
Aufmerksamkeit des Lesers konzentrieren. Aber selbst wenn er das nicht
wüsste, würde dem Leser erschwinglich sein, dass sich in den fremden
Zeichen am Schluss geradezu magisch die Schwerkraft des Gedichtes sam-

40 W. Weber a.a.O. 279.
41 Vgl. dazu Menninghaus a.a.O. 242ff.
42 Nicht zufällig interpretiert denn auch M. Schärer das DU als das des Lesers (vgl. Negationen

56f.). Freilich ist die Frage, ob er mit dem DU oder wer oder was sonst damit angesprochen
wird.

43 Zu dieser Art der «Imperativisierung» des Gedichts bei Celan vgl. Menninghaus a.a.O. 235

ff.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 255

melt. Menninghaus hat diese Funktion der Beschwörung und «emphatischen

Komprimierung» mithilfe «stark akzentuierter Schlusswendungen»
bei Celan erhellend beschrieben und dabei gezeigt, dass zu diesem Zweck
nicht selten hebräische Wörter vom Dichter benutzt werden.44

Zu den Auffälligkeiten der Text-«Landschaft» dieses Gedichtes gehört
auch, dass der Zusammenhang der mittelhochdeutschen Verse durch eine
neuhochdeutsche Zeile unterbrochen wird. Das Mittelhochdeutsche liegt
unter oder hinter dem Neuhochdeutschen wie der Goldgrund auf
mittelalterlichen Bildern. Besonders bemerkenswert ist, dass der Vers, der vom
Zerschneiden des Bandes redet, ebenderselbe ist, der den mittelhochdeutschen

Text gleichsam zerschneidet. Zugleich trennt das Prädikat
«zerschnitt» durch seine eigenartige Stellung auch die Korrelation, die zwischen
dem «Band» und dem angeredeten DU durch das «zu... hin» eigentlich
besteht. Dadurch wird der Satz semantisch auch paradox umkehrbar: Das

Band, das eigentlich zum DU führt, wurde zwar zerschnitten, aber dieses

Zerschneiden führt jetzt geradewegs in die Richtung des angeredeten
Gegenübers. Und so führt denn auch die Zerschneidung des Mittelhochdeutschen

durch das Neuhochdeutsche wieder zum Mittelhochdeutschen. Auf
diese Weise stellt das Gedicht den Vorgang selbst dar, den es beschreibt.

Werner Weber hat die Unterbrechung der mittelhochdeutschen Verse als

einen Hinweis auf das «Verhängtsein» von Neuhochdeutsch und Mittelhochdeutsch

im Gedicht angesehen und gesagt: «Sprachen führen ein
Gespräch miteinander und unterbrechen sich gegenseitig; sie sind in ihrem
Reden selbständig und zugleich auf einander bezogen, unabhängig-abhängig»45.

Auffällig ist jedoch, «dass in Celans modern-deutschem Vers das

mittelhochdeutsche <Gehugnis> erscheint, und zwar nicht als Zitat, sondern

so, als gehöre es zu Celans eigenem lyrischen Wortschatz»46. Dieses Wort
steht ebenfalls in einem Zusammenhang mit der Predigt Surge illuminare
Eckharts47, die nämlich mit einem Bezug auf die klassische, d.h. augustini-
sche Lehre von den der Trinität entsprechenden drei Seelenkräften anhebt:

44 Vgl. Menninghaus 239f.
45 A.a.O. 278; kritisch dazu, aber m.E. nicht überzeugend: F. van Ingen, Das Problem der

lyrischen Mehrsprachigkeit bei Paul Celan, in: Psalm und Hawdalah. Zum Werk Paul Celans,
Akten des Internationalen Paul Celan-Kolloquiums New York 1985, hg. v. J. P. Strelka, Bern-
Frankfurt-New York-Paris 1987, 64-78: 74.

46 F. van Ingen a.a.O. 74.
47 Vgl. Weber 278f.



256 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

«Die erste Kraft ist das Gedächtnis (mhd. gehochnysse48), womit ein geheimes,

verborgenes Wissen gemeint ist; die bezeichnet den Vater. Die andere
Kraft heisst intelligentia, das ist eine Vergegenwärtigung, ein Erkennen, eine
Weisheit. Die dritte Kraft heisst Wille, eine Flut des Heiligen Geistes.»

(DW I 485)
Doch spielt das Stichwort «gehochnysse» in der Predigt Eckharts danach

keine Rolle mehr. Er erwähnt es als zur traditionellen Lehre von den
Seelenkräften gehörend, will aber gerade dabei nicht verweilen, weil es nichts
Neues ist. Ihm geht es nämlich darum, dass diese Trias bei anderen Meistern
auch anders charakterisiert werden kann, namentlich die erste Kraft, die

von Albertus Magnus bestimmt wurde als irascibilis, «eyn tzornege craft»
(DW I 231). Eckhart schliesst hier nicht zufällig an Albert d. Gr. an; steht er
doch schon in der Tradition des Neuplatonismus und der Mystik des Dionysus

Areopagita.49 Vor allem diese Definition der ersten Seelenkraft
entsprach auch Eckharts Überzeugung, dass der Mensch «in dieser zornigen
Unzufriedenheit danach (strebt), stets Gott und den Menschen um ihrer
selbst willen zu reinigen und zu erhöhen»50.

Celan hingegen nimmt vermittelt durch die Eckhart-Lektüre das Stichwort

«Gehugnis» in seinen Text auf, weil es zu dem gerade ihn bestimmenden

Thema des «Gedenkens», «Denkens» und «Eingedenkens», und dessen

Zusammenhang mit «Sprache» gehört. Weil dies immer wieder besprochen
wurde, können hier ein paar Bemerkungen genügen:
Schon in der Bremer Rede, mit der sich Celan für den Literaturpreis der
Hansestadt 1958 bedankt, hat er begonnen mit den Sätzen:

«Denken und Danken sind in unserer Sprache ein und desselben Ursprungs.
Wer ihrem Sinn folgt, begibt sich in den Bedeutungsbereich von <gedenken>,

<eingedenk sein>, <Andenken>, <Andacht>» (GW III/185).
Nicht zufällig spielt darum das Stichwort «Gedächtnis» wie das ihm

zugehörige Pendant «Vergessen» in seinen Gedichten (vgl. den programmatischen

Titel des frühen Gedichtbandes «Mohn und Gedächtnis»51) eine gros-

48 J. Quint macht darauf aufmerksam, dass bei dem Eckhart-Schtiler Tauler dieselbe Tradition
begegnet. Bei ihm nun findet sich als Bezeichnung für die Seelenkraft «Gedächtnis» die Celans

«Gehugnis» zugrundeliegende mittelhochdeutsche Version: gehugnisse (DW I 230 Anm. 1).
49 Vgl. M. A. Schmidt a.a.O. 642ff.
50 D. Mieth, Meister Eckharts Ethik und Sozialtheologie, Zeitwende 51 (1980) 87-102:95.
51 Dass Gedenken im Vergessen seine Bedingung hat, hat bekanntlich Nietzsche herausgestellt

in der zweiten Unzeitgemässen Betrachtung «Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das

Leben» (Kritische Studienausgabe, hg. v. G. Colli und M. Montinari, 1967-1977, Bd. 1, 243 ff.).



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 257

se Rolle .52 Es ist auch mit Recht darauf hingewiesen worden, dass Celan hier
auch an die Geschichtsphilosophie Walter Benjamins und ihren jüdisch-
messianischen Traditionszusammenhang anknüpft.53 Dabei zeigt sich am
Gedicht DIE SCHLEUSE, dass Celan überhaupt den semantischen

Erfahrungsraum, den das hebräische zäkat•54 umfasst, und ausdrücklich auch den

(liturgischen) Kontext des Toten-Gedenkens einbezogen wissen will. Denn
wie die vorletzte Strophe mit dem Stichwort «Kaddisch» das «Heiligkeitsund

Totengebet» benennt, so schliesst das Gedicht emphatisch mit dem
Wort Jiskor:

Durch
die Schleuse musst ich,
das Wort in die Salzflut zurück-und hinaus- und hinüberzuretten:
Jiskor. (GW 1/222)

«Jiskor» ist das hebräische Anfangswort des Totengebets, das mit Bitten
um Gottes Gedenken der Seelen der verstorbenen Eltern, Grosseltern und
Verwandten beginnt und heute u.a. auch die kollektive Erinnerung an die

Märtyrer und insbesondere die Opfer der Shoah enthält: «Es gedenke
(jiskor) der Allmächtige der Seelen welche ermordet, hingeschlachtet,
verbrannt, ertränkt und erstickt wurden um der Heiligung seines Namens
willen».55

Wenn Celan in DU SEI WIE DU dieses für ihn so wichtige Thema auch

sprachlich mit einem neuen Wort fortsetzt, dürfte das darin begründet sein,
dass er es in dem mittelhochdeutschen «Gehugnis» geradezu beschwörend
evozieren möchte.56 Vor allem soll vermutlich durch den Gebrauch des

mittelhochdeutschen Pendant für «Gedächtnis» bzw. «Gedenken» auch eine
semantische Restriktion überwunden werden, die sprachgeschichtlich die-

52 Vgl. die Zusammenstellung bei Menninghaus a.a.O. 95f.
53 Einfluss auf Celan werden vor allem W. Benjamins Essays über Proust und über Baudelaire

gehabt haben; vgl. dazu Menninghaus a.a.O. 87ff.;248; s. ferner L. Steiger, Meditation zu II Tim
2,8 a (8 b—13), GPM 38 [1984] 191-201:194-196.

54 Vorzüglich orientiert über die Bedeutung des «Gedenkens» für die Juden von biblischer
Zeit bis heute: Y. H. Yerushalmi, Zachor: Erinnere Dich! - Jüdische Geschichte und jüdisches
Gedächtnis, Berlin 1988 (engl. Original 1982).

55 Vgl. A. Friedlander, Zachor - Gedenke!, EvTh 48 (1988) 378-388,bes. 386f.
56 Über das Problem des Zitats bei Celan ist reichlich diskutiert worden; vgl. nur die einschlägigen

Beiträge in: Ch. Shoam und B. Witte (Hg.), Datum und Zitat.



258 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

sen Wörtern im Neuhochdeutschen widerfahren ist. Denn «Gedenken»
meinte ursprünglich nicht nur die Wiedererinnerung von Vergangenem,
sondern den «Gedankenvorrat überhaupt», den «Schatz der Bilder» (wie es

nicht zufällig bei Eckhart heisst), die «Einbildungskraft», also Denken (vor
allem in Bildern) selber in intensivster Form.57 Das entspricht vom semantischen

Spektrum wesentlich mehr dem schon erwähnten biblisch-hebräischen

Stichwort zäkar und seiner Wirkungsgeschichte im Judentum, wo das

Gedenken gerade nicht distanzierende Erinnerung an Vergangenes,
sondern dessen Aktualisierung, «Verschmelzung von Vergangenheit und
Gegenwart»58 bedeutet.

Das Medium dieser im «Gedenken» vollzogenen Versammlung von
Vergangenem als Orientierung im gegenwärtigen Unterwegssein, die Sprache
und also das Gedicht müssen darum für Celan selbst durch alles, was
geschah, hindurch: «hindurchgehen durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten,
hindurchgehen durch furchtbares Verstummen, hindurchgehen durch die
tausend Finsternisse todbringender Rede», um «<angereichert> von all dem

wieder zutage (zu) treten» (GW III/186). Dementsprechend sucht das

Gedicht, «durch die Zeit hindurchzugreifen - durch sie hindurch, nicht über
sie hinweg» (GW III/186).

In DU SEI WIE DU wird diese «rettende» Funktion der Sprache mit dem
Ausdruck «Finster-Lisene» artikuliert. Dabei bedient sich Celan des heute

ungebräuchlichen Nomens «Finster» (von mhd. vinster) für Finsternis59 und
verbindet es mit dem aus der Kunstwissenschaft bekannten Begriff «Lisene»

(von Frz. lisière Rand, Saum), mit dem ein - vor allem in romanischen
Bauten zu findender - «senkrechter, flach hervortretender, pfeilartiger
Mauerstreifen zur Gliederung der (Aussen)wand»60 bezeichnet wird. Damit
bleibt Celan sozusagen sprach- und architekturgeschichtlich in der Zeit
Eckharts, wobei zusätzlich mit dem Wort «Finster» ein vielfältiger biblischer
Assoziationskontext eröffnet und speziell der Bezug zum Jesajazitat (vgl.
Jes 60,2) gewahrt wird. Dazu passt auch das mit dem Stichwort «Turm»
verbundene Bedeutungsfeld der Gefangenschaft und des Elends («der fin-

57 Vgl. dazu den Art. «Gedächtnis» in: Grimm 4,1927ff. Wenn Gottsched Descartes' berühmtes

cogito ergo sum wiedergibt mit: «ich gedenke, darum bin ich vorhanden», wird dieser breite

Bedeutungsbereich schlagartig deutlich (Grimm 4,1996).
58 Y. H. Yerushalmi a.a.O. 57.
59 Vgl. dazu Grimm 3,1668.
60 DUDEN. Das grosse Wörterbuch der deutschen Sprache in sechs Bänden, Bd. 4, Mann-

heim-Wien-Zürich 1978,1687.



E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae 259

stere Kerker»)61, das wiederum assoziert auch mit »Schlamm« eine ganze
Fülle biblischer Anspielungen eröffnet.62 So klagt zum Beispiel Jeremia: «Er
hat mich in die Finsternis gelegt wie die, die längst tot sind» (Klg 3,6). Und
von demselben Jeremia heisst es ja, dass man ihn in die Grube warf, in deren
Schlamm er einsank (Jer 38,6). Es ist schliesslich auch angesichts der grossen

Nähe, in der sich Celan zu Flölderlin sah,63 nicht ausgeschlossen, dass das

Stichwort «Turm» auch einen Bezug zu Hölderlins Tübinger Asyl hat.
Die Sprache und das Gedicht also sind es, in denen für Celan das Gedenken

stattfindet, das die Erfahrung der Finsternis nicht überwindet, aber in
ihr ordnend, orientierend wirkt. Ja, es gehört womöglich zum Eingedenken
die Dunkelheit, die Nacht, wie Benjamin dies für Prousts mémoire involontaire

beschrieben hat.64 Die Sprache ist jedenfalls das Geländer zwischen

Vergangenheit und Gegenwart, der Saum zwischen Finsternis und Licht, in
der die «Beschwörung» des Lichtwerdens stattfindet.

Wer ist, so fragen wir zum Schluss, dieses beschworene DU? Wenn wir
den mittelhochdeutschen, den neuhochdeutschen und den hebräischen Text
miteinander «verwoben» sehen, dann muss die Antwort sein: Jerusalem,
Zion.65 Artikuliert würde dann in dem Gedicht eine Erfahrung, die viele

61 Vgl. die Bemerkung: «den Slaven drückt das einfache subst. schon gefängnis aus»

(Grimm 3,1667) und Mt 25,30: «und werft aus den unnützen knecht in die euszersten vinster, da

wirt weinen und grisgrammen zen» (Grimm 3,1668).
62 Vgl. Ps 66,11 und van Ingen a.a.O. 76. Sollten wir wegen des Stichworts «Sprache» auch an

den Turm Babels denken?
63 Vgl. zum Verhältnis Celans zu Hölderlin und der wichtigsten Literatur dazu zuletzt S. Bo-

gumil, Celans Hölderlinlektüre im Gegenlicht des schlichten Wortes, in: CELAN-Jahrbuch 1

(1987), hg. v. H.M. Speier, Heidelberg 1987,81-125.
64 «An jedem Morgen halten wir, erwacht, meist schwach und lose, nur an ein paar Fransen

den Teppich des gelebten Daseins, wie Vergessen ihn in uns gewoben hat, in Händen. Aber jeder
Tag löst mit dem zweckgebundenen Handeln und, noch mehr, mit zweckverhaftetem Erinnern
das Geflecht, die Ornamente des Vergessens auf. Darum hat Proust am Ende seine Tage zur
Nacht gemacht, um im verdunkelten Zimmer bei künstlichem Lichte all seine Stunden ungestört
dem Werk zu widmen, von den verschlungenen Arabesken sich keine entgehen zu lassen» (zitiert
nach: W. Benjamin, Illuminationen. Ausgewählte Schriften, Frankfurt 1969, 356).

65 Van Ingen findet im DU SEI WIE DU den Gottesnamen, also das «Ich bin, der ich bin»,
umschrieben (vgl. a.a.O. 76, wo freilich der biblische Beleg Ex 3,14 und nicht Num 3,14 lauten

müsste). - Interessant ist die Mitteilung, dass die Zeile «DU SEI WIE DU, immer» in einer
verworfenen ersten Fassung zunächst gelautet hat «NICHTS IST WIE DU, nirgends» (vgl.
B. Allemann/R. Bücher, Textgenese als Thematisierung und als Fixierungsprozess, in: Edition
und Interpretation. Edition et Interprétation des Manuscrits Littéraires, hg. v. L. Hay und
W. Woesler, Bern-Frankfurt-Las Vegas, 1981,176-181).



260 E. Stegemann, Meister Eckhart beim Magister memoriae

Juden der Generation Celans und nicht zuletzt er selbst machen mussten,
nämlich die Identifikation mit ihrem Judentum, von dem sie eigentlich eher
entfremdet waren, durch die Verfolgung. Angeblich hat Celan sogar als

Kind und Jugendlicher zu jüdischer Bildung nur unter dem Druck des Vaters
sich bequemt und zumal für dessen Zionismus kein Verständnis gehabt.66

Durch die Shoah hat Celan das Band zu Zion wieder neu geknüpft, wovon
eine Reihe von Gedichten67, nicht zuletzt aber der Jerusalem-Zyklus68 zeugen.

Allein es könnte, wenn wir dem neuhochdeutschen Text auch eine
eigenständige Bedeutung geben, ebensogut ein eher privates DU angeredet sein,
d.h. eine Person beschworen werden, zu der das «Ich» die Beziehung auf
Grund einer Situation der Gefangenschaft in der Finsternis verloren hat, zu
der es sie aber «in der Gehugnis» wieder neu und eben durch die - beiden
gemeinsame - Sprache knüpfte. Es ist deutlich, dass ich hier auf die schon
oben erwähnte Beziehung Celans zu Nelly Sachs anspiele; und ich glaube,
dass manches auch für diese Interpretation spricht, ohne dass die zuvor
erwähnte ausgeschlossen werden müsste.

Mit dem Wunsch DU SEI WIE DU, IMMER widme ich die vorstehenden

Überlegungen Martin Anton Schmidt zum siebzigsten Geburtstag in

grosser Dankbarkeit für die väterliche Freundschaft, die ich seit meiner
Berufung nach Basel von ihm empfangen habe, und in Verehrung für sein
Werk. Nicht zuletzt dessen Gelehrtheit wegen tue ich das mit etwas Zagen,
weil ich - sowohl was Eckhart als auch was Celan angeht - wahrlich jeweils
nur ein Amateur bin. Doch tröste ich mich damit «dass Eckhart zwar nicht
leicht zu haben ist für Dilettanten, aber auch «nicht leicht zu hüten ist für
Spezialisten»69. Dasselbe gilt wohl auch für Celan; und auch darin zeigt sich

beider Grösse.
Ekkehard Stegemann, Basel

661. Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend, Frankfurt 1979; Taschenbuchausgabe

1983, 25ff., bes. 61 f.
67 Vgl. vor allem das Gedicht DENK DIR (GW 11/227).
68 GW 111/95 ff; vgl. dazu O. Pöggeler, Poeta theologus?
69 D. Mieth, Meister Eckharts Ethik, 87.


	Meister Eckhart beim magister memoriae : zu zwei Gedichten Paul Celans

