
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Duplex misericordia : der Teufel und die Kirche in der Theologie des
jungen Johann von Staupitz

Autor: Oberman, Heiko A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Duplex misericordia:
Der Teufel und die Kirche in der Theologie des

jungen Johann von Staupitz

I

In seiner gross angelegten, von Bernold von Konstanz OSB (t 1100) bis
einschliesslich Nikolaus von Kues (t 1464) reichenden Darstellung der
mittelalterlichen Theologie hat Martin Anton Schmidt einen ganz eigenen
Zugang zur 400jährigen mittelalterlichen Lehrentwicklung geboten, welche
durch die eindringende Aufarbeitung der Quellen und die eindrucksvolle
Verarbeitung der Sekundärliteratur zum überkonfessionellen Handbuch
und Leitfaden für die mittelalterliche Geistesgeschichte überhaupt geworden

ist.1

Die Merkmale der Eigenständigkeit, die zugleich irreversiblen
Fortschritt markieren, können auf drei verschiedene Nenner gebracht werden.

(1) Allererst sind bereits, rein äusserlich gesehen, vier der neun Kapitel
der Zeit nach Thomas von Aquin und damit, wenn man so will, dem
Spätmittelalter gewidmet.2 Aber nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ ist
hier die Theologiegeschichte des späten Mittelalters, so lange von der
evangelischen und der katholischen Forschung entweder als Nach- oder Vorspiel
stiefmütterlich behandelt, wiederum mit dem rechten Augenmass für Tiefe
und Reichweite dieser Epoche erfasst.

(2) Zweitens wird die mittelalterliche Mystik weder ausgeklammert noch

gegen die Scholastik verrechnet, sondern neben ihr ebenbürtig, und zwar
mit einem inneren Gespür für die ihr eigene Denkbewegung im Vollzug des

itinerarium mentis entfaltet.3 Dies bedeutet viel mehr als eine architektoni-

1 Die Zeit der Scholastik, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, 1: Die
Lehrentwicklung im Rahmen der Katholizität, hg. von C. Andresen, A.M. Ritter, K. Wessel,

E. Mühlenberg, M. A. Schmidt, Göttingen 1982, 567-754.
2 Die Zeit der Scholastik, 683-754.
3 Die Überzeugungskraft der grossen Linien beruht durchgehend auf eigenen, detaillierten

Textanalysen. Ich verweise hier besonders auf zwei bedeutende Exempla dieser Art: Gratia und
Gratitudo. Zu Dionysius des Kartäusers Traktat <De munificentia et beneficiis Dei>, ZDA 108

(1979) 95-112; und: Jesus Christus Simul rex et amicus (Bonaventura, itinerarium mentis in Deum

IV, 5), in: Gottesreich und Menschenreich. Ernst Staehelin zum 80. Geburtstag, hg. von M. Geiger,

Basel/Stuttgart 1969, 47-67.



232 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

sehe Parallelität von Scholastik und Mystik; es zeigt sich, dass bei der

Darstellung der Strukturen der scholastischen Theologie bis in die abstraktesten

Darstellungen auch immer die Glaubenserfahrung abgelauscht wird
und dass umgekehrt in der affektiven Theologie die genauen Lehrinhalte
ermittelt werden.

(3) Das dritte Charakteristikum scheint mir darauf zurückzuführen zu
sein, dass in der Folge der richtigen Beobachtung der im Zeitalter des

Konziliarismus neu aufbrechenden Kirchenkritik die Frage nach Wesen und

Verfassung der Kirche zum eigenen <locus de ecclesia> entfaltet wird, der
seinerseits nun die älteren, bereits in der Tradition vorgeformten <loci> zu

durchdringen anfängt. So wird neben und in der neuen Würdigung der
Bedeutung der via moderna und der, wie es Zeitgenossen erfahren haben,
nominalistischen Revolution konsequent nicht nur nach dem Wesen der
Kirche gefragt, als wäre sie im Sinne der via antiqua eine <platonica civitas>4,

sondern nach der Kirche mit ihrer Verfassungswirklichkeit, ihrer spürbaren
Amtsverwaltung und hörbaren Predigttätigkeit.5

Wenn ich mich also auf den folgenden Seiten mit der Kirchenkritik des

jungen Johann von Staupitz befasse, verlasse ich zwar zeitlich die von Martin
Anton Schmidt behandelte Epoche der mittelalterlichen Theologie, bleibe
aber thematisch mit der Zuwendung zu einem bedeutenden spätmittelalterlichen

Theologen, der auf eine einmalige Weise Scholastik und Mystik
verbunden und in das eminent kirchenkritische Zeitalter der Reformation
hineingewirkt hat, im Rahmen des vom Jubilar weitgespannten Forschungsbereiches.6

4 In seiner Apologie zu Artikel 7 der Confessio Augustana (<Von der Kirchen>) übernimmt
Melanchthon diesen Ausdruck von Luther, um den Gedanken abzuweisen, dass es sich in der
reformatorischen Lehre der Kirche um einen nicht real existierenden Glaubensgegenstand
handelt. Siehe Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen 101986,

238,21f. Vgl. Luther WA 7, 683,11 (1521).
5 Unter dieser Perspektive wird nicht nur die Theologie des Johannes Hus in ihren Grundzügen

erfasst, sondern auch die Kirchenkritik, die auf der Prädestinationslehre aufbaut, an ihrer
Wirklichkeitsnähe gemessen. Siehe Die Zeit der Scholastik, 743-747.

6 Hier sei ausdrücklich verwiesen auf die Neuinterpretation der Sterbetrostschrift: Von der

Nachfolgung des willigen Sterbens Christi, die Staupitz 1515 in Leipzig veröffentlichte. Martin
Anton Schmidt, Rechtfertigungslehre in Staupitz' «Nachfolgung», in: Kontinuität und Umbruch.

Theologie und Frömmigkeit in Flugschriften und Kleinliteratur an der Wende vom 15. zum
16. Jahrhundert, hg. von J. Nolte, H. Tompert und Chr. Windhorst, Stuttgart 1978,142-144.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 233

II

Im letzten Brief von Johannes von Staupitz aus Salzburg an Martin
Luther in Wittenberg, geschrieben am 1. April 1524, neun Monate vor
seinem Tod am 28. Dezember, hat der vormalige Generalvikar der Augusti-
ner-Observanten in Deutschland seine eigene kirchenhistorische Position in
einem Satz formuliert, der der Forschung bis heute zu schaffen macht. Im
umstrittenen Kernteil des Briefes charakterisiert er sich selbst als derjenige,
«... qui olim praecursor extiti sanctae evangelicae doctrinae et quemadmodum
etiam hodie exosam habui captivitatem babylonicam».1 Hier wird Kontinuität
beansprucht von einem Mann, der, wenn nicht Winkelzüge gemacht, dann
doch erhebliche Umbrüche durchgemacht hat, indem er nach bewegter
Amtsführung als Generalvikar der deutschen Augustiner 1512 seinen Lehrstuhl

geräumt und Luther zum Nachfolger in seiner biblischen Professur in
Wittenberg erkoren hat, ihn dann im Jahr 1515 als Distriktsvikar mit der

Oberleitung der wichtigsten Klöster betraut hat, und 1518 Luther den Rük-
ken gestärkt hat in der Konfrontation mit Kardinal Cajetan. Nach seinem
Rücktritt als Generalvikar der reformierten Kongregation der Augustiner-
Eremiten in Deutschland) im August 1520, ist Staupitz als Domprediger
nach Salzburg gegangen und im August 1522 mit päpstlicher Dispens
Benediktiner und Abt des Benediktinerklosters St. Peter in Salzburg geworden.

Die beiden bis in die sechziger Jahre führenden Staupitzforscher auf
evangelischer und katholischer Seite haben sich diese Selbstbeurteilung des

Staupitz nicht zu eigen gemacht. So fasste Ernst Wolf seine jahrelangen
Forschungsergebnisse 1962 dahingehend zusammen, dass in Salzburg die

«Entfremdung zu Luther» sich vertieft habe, was nicht überraschen darf,
denn «Staupitz hat seinen <Schüler> im Grunde nie eigentlich zu verstehen
vermocht».8 Zwei Jahre später hat Reinoud Wekenborg in einem Band, der
gewiss zufällig den Aufdruck «Rom bis Tetzel» trägt, dieselbe These noch
einmal zugespitzt in der Behauptung, dass Staupitz «Luthers Lehre kaum
durchschaut [hat] Als Abt distanzierte er sich vollkommen von der
lutherischen Bewegung».9

Obwohl aus ganz verschiedenen Beweggründen, haben Wolf und Wekenborg

damit in schönem ökumenischen Gleichschritt Staupitz' eigenen An-

7 WA Br 3, 264,34-36 (Nr. 726).
8 RGG VI 3(1962) Sp. 343.
5 LThK 9 2(1964) Sp. 1026.



234 H. A. Oberman, Duplex misericordia.

sprach zweifach in Frage gestellt, insofern als nicht nur von einer späteren -
offenbar erst nach 1520 hereinbrechenden - Entfremdung und Abkehr die
Rede ist, sondern auch von einer von Grund auf falschen Einschätzung: Für
Wekenborg ist die Erklärung zu suchen in den Grenzen der intellektuellen
Schärfe des Staupitz, sind doch seine Werke «theologisch oberflächlich»10,
während Wolf eher ausgeht von Luthers theologischer Tiefe und Weite,
deren Dimensionen Staupitz nicht hat erfassen können. Indem nun mit
<Abkehr> und <Entfremdung> psychologische Tatbestände suggeriert werden,

wird der Historiker dem dann doch Staupitz' eigene, eindeutige und
end-gültige Liebeserklärung entgegenhalten müssen: «In te constantissimus
mihi amor est, etiam supra amorem mulierum, semper infractus».11 Man
braucht nicht tief in das Schrifttum des ehemaligen Augustinervikars und
insbesondere in seinen Briefwechsel eingearbeitet zu sein, um zu wissen,
dass es sich hier nicht um eine Floskel, sondern um eine echte Gemütsäusse-

rung handelt. Überhaupt darf bei der Interpretation des Abschiedsbriefes
das <olim praecursor> nicht vom <etiam hodie> abgekoppelt werden. Das
Thema des Briefes ist eben nicht nur Kontinuität in der Lehre, sondern auch

Einklang der Herzen.
Auch jener andere, nicht-psychologische Ausweg ist uns verbaut, der

zwar nicht die Authentizität der Gefühle von Staupitz bestreitet, aber seine
intellektuelle Grundausstattung und theologische Urteilskraft in Frage
stellt. Seitdem wir die theologischen Hauptwerke in kritischer Edition zur
Verfügung haben,12 kann die Eigenständigkeit und schöpferische Kraft des

Staupitz in seinem Umgang mit Schrift, Kirchenvätern und mittelalterlicher
Tradition nicht mehr in Frage gestellt werden. Auch die kritischen Rückfragen,

die Staupitz im Rahmen der klar bezeugten Loyalität zur Sache Luthers
stellt, zeigen, dass seine theologische Urteilskraft am Ende seines Lebens
keineswegs nachgelassen hat. Ihn bewegten, wohl unter dem Eindruck der

Wittenberger Unruhen, genau dieselben Fragen wie Luther. So sehr reibt
sich Staupitz an jenen zwei Problemen der schnellen Einführung der Refor-

10 Ebd. Sp. 1026.
11 WA Br 3, 263,8f (Nr. 726).
12 Siehe Johann von Staupitz, Sämtliche Schriften, Lateinische Schriften, I: Tübinger Predigten,

bearb. von R. Wetzel, Spätmittelalter und Reformation. Texte und Untersuchungen 13,

Berlin/New York 1987; II: De Exsecutione aeternae praedestinationis mit der Übertragung von
Christoph Scheurl: Ein nutzbarliches Büchlein von der entlichen Volziehung ewiger Fürsehung,
bearb. von L. Graf zu Dohna, R. Wetzel und A. Endriss, Spätmittelalter und Reformation 14,

Berlin/New York 1979.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 235

mation - geängstigte Gewissen und falsch verstandene Freiheit -, die Luther
zwangen, jäh von der Wartburg nach Wittenberg zurückzukehren, dass man
der Meinung sein muss, Staupitz seien die Invokavitpredigten unbekannt
geblieben und Luther müsse ihm deshalb als Führer der Wittenberger Bewegung

erschienen sein.
Wie dem auch sei, Staupitz hat die neuralgischen Problembereiche klar

erkannt. Dennoch ist sein Verhältnis und Zutrauen zu Luther ungebrochen:
Jetzt bin ich leer-geschrieben: Könnte ich nur eine einzige Stunde mit Dir
reden und die Geheimnisse des Herzens Dir offenlegen>.13 Staupitz tat das

Nächstbeste und Bestmögliche, indem er Luther den Baccalaureus Georg
Führer zuschickt - <mein Bruder> und <Dein Schüler> - mit der Bitte, ihm in
Wittenberg zu einer baldigen Magisterpromotion zu verhelfen:14 von
Entfremdung und Abkehr keine Rede - auf beiden Seiten. Luther hat prompt
erfüllt, was Staupitz erbat.

Grundsätzliche Unterschiede zwischen Staupitz und Luther gibt es
gewiss;15 sie sollten aber nicht gegen die Gültigkeit des Anspruches auf das

Amt des <Praecursor> ausgespielt werden. Es ist noch nicht hinreichend
bedacht worden, dass hiermit Staupitz so wenig die Identität mit Luther
beansprucht wie auch die Predigt Johannes des Täufers mit der Verkündigung

Jesu von Nazareth in eins gesetzt werden kann. Vor allem aber ist zu
beachten, dass die Figur und Funktion des Vorläufers sich im Mittelalter
unter joachitischen Einflüssen von einer persönlichen zu einer sachlichen
Vorläuferschaft entwickelt hat. Staupitz behauptet in diesem Brief denn
auch nicht, dass er Vorläufer Luthers, sondern dass er Vorläufer der Lehre
des heiligen Evangeliums gewesen ist.16

13 WA Br 3, 264,29f. (Nr. 726).
14 WA Br 3, 264,30-33 mit A. 17.
15 Vgl. meinen Beitrag in der Festschrift Adolar Zumkeller: «Tuus sum, salvum me fac».

Augustinréveil zwischen Renaissance und Reformation, in: Scientia Augustiniana, hg. von C.
P. Mayer und W. Eckermann, Cassiciacum 30, Würzburg 1975, 349-394.

16 Es ist hier zu beachten, dass der Abt Joachim (t 1202), der seit seiner Verurteilung (1215) im
Bereich der Trinitätslehre als häretisch galt, im 14. Jh. als Exeget und Deuter der Zeitabläufe
wiederum als <orthodoxe> Autorität rezipiert wird. Dies lässt sich nicht nur dokumentieren mit
den Predigten des Pierre d'Ailly, sondern, wie neuerdings gezeigt, auch mit den Werken Heinrichs
von Langenstein. So M. H. Shank, «By 1390, Langenstein was praising Joachim in public for his

attempts to forecast the Last Things from Scripture.» «Unless You Believe, You Shall Not
Understand». Logic, University and Society in Late Medieval Vienna, Princeton N. J. 1988,168.
Für die apokalyptische Rezeption Joachims bei dAilly siehe meine Belege in: Werden und

Wertung der Reformation, Tübingen 31989 1977), 70f. mit A. 50.



236 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

Eben da nun das Wort <Praecursor> zwar deutliche Ansprüche suggeriert,
aber dennoch das genaue Profil der Kontinuität nicht bestimmt, sind wir um
so mehr angewiesen auf den zweiten Teil des Satzes, in dem das besondere
Element dieser Kontinuität charakterisiert wird als Abkehr von der <captivi-
tas babylonica>. Erneut stossen wir aber auf eine Forschungslücke: Es ist
keineswegs gewiss, wie Staupitz diesen Begriff inhaltlich gefüllt hat.17 Staupitz

konnte sehr wohl wissen, wie Luther diesen Ausdruck verstehen würde,
hatte doch der Wittenberger Reformator seine Programmschrift im August
des Jahres 1520 eben diesem Thema gewidmet und bereits im Juni 1519 den

Alleinanspruch des Papstes auf die Schriftauslegung als babylonische
Gefangenschaft bezeichnet.18

In seinem Brief vom 27. Juni 1522 hatte Luther überdies noch einmal
persönlich für Staupitz die <captivitas babylonica> als Herausforderung zum
Endkampf in lebendigen Farben ausgemalt, indem er seiner Entlarvung der
päpstlichen Tyrannei über Schrift und Sakramente jetzt hinzufügt: «Destru-
endum est mihi, mi Pater, regnum illud abominationis et perditionis Papae,

cum toto corpore suo. Atque id agit iam sine nobis, sine manu at ego indies
magis provoco Satanam et suas squamas, ut acceleretur dies ille Christi de-

structurus Antichristum istum».19 Auch ohne uns ist Gott schon dabei, die
Elends- und Schreckensherrschaft des Papstes zu überwinden - <ich sehe

vielmehr meine Aufgabe darin, den Teufel und seine Schuppen jeden Tag
mehr zu reizen, um so das Kommen des Jüngsten Tages zu beschleunigen, an
dem Christus den Antichrist vernichten wird>. Staupitz konnte somit sehr
wohl wissen, wie Luther allmählich den Begriff der <Gefangenschaft> der
Kirche zu deuten gelernt hat. Nur, dies heisst keinesfalls, dass Staupitz alle
Deutungsschritte Luthers so mitvollzogen hat, dass wir seine Abscheu vor
der captivitas <lutherisch> interpretieren dürfen. Wenn wir die Möglichkeit

17 An anderer Stelle habe ich den Versuch unternommen, die mittelalterliche Vorgeschichte
der <captivitas babylonica> aus der von Augustin und Hieronymus bestimmten exegetischen
Tradition bis auf Johannes von Paltz zu erhellen. Siehe meinen Aufsatz: Captivitas Babylonica:
Die Kirchenkritik des Johann von Staupitz, in der Festschrift für Lothar Graf zu Dohna (Darmstadt

1989).
18 WA 2, 214,33-215,2.
19 WA Br 2, 567,19f.;35f. (Nr. 512). Für die Bedeutung des Ausdruckes «provoco Satanam et

suas squamas» siehe meinen Aufsatz: Teufelsdreck: Eschatology and Scatology in the «Old»
Luther, in: Sixteenth Century Journal 19 (1988) 435^150, bes. 444f. Wie sich erweisen wird,
charakterisiert Luthers Satz «Atque id agit iam sine nobis, sine manu ...» die Position des

Staupitz; «at ego ...» hebt Luthers eigene Strategie hervor.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 237

der Verstellung entweder aus Verlogenheit oder Schwäche als letzten
Notausgang eines verzweifelten Interpreten ausklammern, dann bleibt allein die

Möglichkeit, den Ausdruck <captivitas babylonica> bei einem Mann, der nur
mit päpstlicher Genehmigung vom Augustiner- in den Benediktinerorden
hat übertreten können, so zu verstehen, dass er die Herrschaftsausübung des

Papstes über Schriftauslegung und Sakramentsdeutung verabscheut, ohne
auch Luthers letzten Schritt zu vollziehen, d.h. den Papst als Antichrist zum
endzeitlichen Feind der Kirche zu deklarieren.

Diese Unterscheidung zwischen Papstkritik und Papstverwerfung als

alternative Deutungen für die <captivitas babylonica> kann sich stützen auf
Staupitz' Brief vom 4. Januar 1521 an seinen Nachfolger im Amt (20. August
1520), Wenzeslaus Linck, in dem er das im traditionell monastischen Abendgebet

auf den Teufel gedeutete Brüllen des Löwen von I Petr 5,8 (Vulgata:
«diabolus tanquam leo rugiens circuit») auf das Ansinnen des Papstes Leo X.
bezieht, ihn, Staupitz, zu verschlingen.20 Bereits Anfang Dezember 1520

wusste Erasmus aus Löwen zu berichten, dass in Köln eine römische
Dienstanweisung zirkulierte, in der Kardinal Erzbischof Matthäus Lang angewiesen

wurde, Staupitz zum Widerruf zu zwingen.21 Während Staupitz am 4.

Januar 1521 seinem Ordensbruder Linck mitteilte, dass er zunächst dem
Zugriff Roms entschlüpfen konnte, indem er sich weigerte, Thesen zu
widerrufen, die nicht er sondern Luther aufgestellt hatte, weiss Luther
bereits am 9. Februar zu berichten, dass Staupitz sich nun dem Richterspruch

des Papstes gebeugt hat. Auf diese Information bezieht sich Luthers
Beschwörung: «Unde, si te Christus dilexerit, coget te ad revocationem huius

scripti, cum in ista bulla damnarit omne, quicquid de misericordia Dei hacte-

nus et docuisti et sapuisti».22 - Mit der Unterschrift der päpstlichen Verurtei-

20 WA Br 2, 246, A. 2.
21 WA Br 2,246, A. 2. Siehe jetzt The Correspondence of Erasmus, 8:1520 to 1521, translated

by R.A.B. Mynors, annotated by P.G. Bietenholz, Toronto/Buffalo/London 1988, 107f. Vgl.
Allen, Opus Epistolarum Des. Erasmi Roterodami, IV: 1519-1521, Oxford 1922, 399, 92-96

(Nr. 1166).
22 WA Br 2, 263,17-19 (Nr. 376; geschrieben am 9. Februar 1521). Da laut Staupitz' Brief an

Linck (o.A. 20) <ista bulla> Thesen Luthers verurteilte, dürfte es sich um die der Bannandrohungsbulle

(24. Juli 1520) beigefügten 41 Thesen handeln. Die Bannbulle <Decet Romanum

Pontificem> enthält keine Sätze Luthers und wurde überdies zwar am 3. Januar 1521 erlassen, aber

doch erst am 28. Januar ausgefertigt und erreichte den päpstlichen Nuntius Aleander in Worms
nicht vor dem 10. Februar. Siehe Martin Brecht, Martin Luther, [1:] Sein Weg zur Reformation.
1483-1521, Stuttgart 21983 (1981), 406f.



238 H. A. Oberman, Duplex misericordia.

lungsbulle, d. h. mit der damit vollzogenen Anerkennung der Jurisdiktionsgewalt

des Papstes, hast Du mit dem Papst alles verworfen, <was Du bislang
über die Barmherzigkeit Gottes gelehrt und erfasst hast>.

Eben diese These, so überzeugend sie aus Luthers theologischer Sicht
auch erscheinen mag,23 trifft für Staupitz nicht zu. Im Schlussteil werden wir
uns dem ersten grossen theologischen Entwurf des jungen Staupitz zuwenden,

um zu zeigen, dass sich für ihn die <misericordia Dei> so grundsätzlich
mit Kirchenkritik verbinden lässt, dass es ihm auch am Ende seines Lebens
möglich war, die babylonische Gefangenschaft der Kirche zu hassen, ohne
damit dem Papst als Endchrist den Kampf anzusagen.24

III

Das Hauptthema der Tübinger Predigten des Jahres 149825 bildet die
misericordia Dei. In der ersten der 34 Predigten über den Prolog des Buches
Hiob geht es kurz gesagt nur um die «Magna utique misericordia dei nobis in
lob ostensa», die eben darin besteht, dass zur gleichen Zeit, als die Juden das

23 Bereits in den Operationes in Psalmos (Vorwort datiert auf den 27. März 1519) hatte Luther
kurz und bündig formuliert: «Ubi Antichristus... hie nulla misericordia prorsus». Operationes in
Psalmos 1519-1521, Teil II: Psalm 1 bis 10 (Vulgata), hg. von G. Hammer und M. Biersack,
Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers2, Köln 1981, 602,7f.

24 Obwohl M. Brecht in Anbetracht des vorgegebenen Rahmens seiner Lutherbiographie eine

vorzügliche Zusammenstellung der einschlägigen Data über Staupitz' Haltung zu Rom in den

Jahren 1520-21 bietet, ist eine auffällige Spannung in der Interpretation festzustellen. Einerseits
heisst es über Staupitz: «Ausdrücklich erkannte er den Papst als Richter an.» Martin Luther (wie
oben A. 22), 407. Andererseits spricht Brecht von der <teilweisen> Unterwerfung, die Luther
betrübt hatte. Ibid., 408. Luther beklagt aber die (völlige) Unterwerfung schlechthin: «Vere

nonnihil me contristavit ista tua submissio ...» WA Br 2, 264,47 (9. Februar 1521). Und Staupitz
hat den Papst nicht <ausdrücklich> als höchsten Richter anerkannt. Dennoch besteht Luthers
Urteil zu Recht, und zwar mit mehr Recht, als er sich bewusst war. Luther denkt bei <submissio>

an die eine Unterschrift, während - falls wir richtig sehen - diese submissio so sehr zum Grundgestein

der Theologie des Staupitz gehörte, dass Luthers Gegenüberstellung von <vor> und <nach>

der Bannandrohungsbulle gegenstandslos ist: «Quod si ante bullae istius notitiam et Christi

ignominiam sie fecisses, nihil contristasses.» WA Br 2, 264,48-50.
25 Das Jahr 1498 ist genausowenig abgesichert wie die Angabe, dass es sich tatsächlich um in

Tübingen gehaltene <Predigten> handelt. Siehe hierzu die ausgewogene Analyse aller der in Frage
kommenden Angaben in der Einleitung von R. Wetzel zu seiner kritischen Edition: Tübinger
Predigten (wie o. A. 12), 3-11.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 239

Gesetz erhielten, Gott in Hiob bezeugte, dass er damit den Heiden nicht
seine <misericordia> vorenthalten hat.26 Mit Recht hat David C. Steinmetz
seiner noch immer nicht überholten Darstellung der Theologie des Johann

von Staupitz den Titel Misericordia Dei gegeben.27 Seine Hochschätzung der
Tübinger Predigten hält sich allerdings in Grenzen. Auch in seiner jüngsten
Arbeit beklagt Steinmetz noch «the strict homiletical» oder auch «artificial
framework» der Tübinger Predigten.28 So verständlich diese Beurteilung
aufgrund der nicht immer durchschaubaren und zum Teil irreführenden
Edition von Georg Buchwald und Ernst Wolf29 auch ist, so dürfte doch die
neue kritische Edition durch deutliche Abhebung von Zitat und Eigengut
den lebendigen Gedankenfluss des Autors dem Leser erheblich näherbringen.

Wenn wir uns jetzt besonders den Sermones 16-23 zuwenden, dann
deshalb, weil sich hier das Thema der <misericordia> noch einmal vertieft und
ausweitet, zugleich aber im Zuge der Charakterisierung der Angriffsstrategie

des Teufels das Recht und die Grenzen der Kirchenkritik entfaltet werden.

Ausgehend von Hiob 1,12 - «Ecce universa, quae habet, in manu tua

sunt; tantum in eum ne extendas manum tuam»! (Vulgata) - und, wie
durchgehend, unter intensiver Verwendung des Hiobkommentars Gregors des

Grossen macht Staupitz in seiner Darstellung von allem Anfang an klar, dass

der Teufel zwar subjektiv Gegner, objektiv aber nur ausführendes Organ
Gottes ist. So werden auch die Versuchungen des Teufels von Gott nur
deshalb zugelassen, weil elende Sünder ihren Zustand so entdecken und bei
der Barmherzigkeit ihre Zuflucht suchen werden.30 Wie später in den
Adventspredigten von 1516 breiter ausgeführt, gilt bereits der Grundsatz: «mi-
seria misericordiam provocat».31

Um nun aber die Bedeutung der teuflischen Übergriffe zu verstehen, ist
hervorzuheben, dass es für Staupitz eine <duplex misericordia> Gottes gibt,

26 Sermo Primus; ed. cit. 48,26-28.
27 Misericordia Dei. The Theology of Johannes von Staupitz in its late medieval setting,

SMRT 4, Leiden 1968.
28 D. C. Steinmetz, Luther and Staupitz. An Essay in the Intellectual Origins of the Protestant

Reformation, Duke Monographs in Medieval and Renaissance Studies 4, Durham N. C. 1980,50.
29 Staupitz, Tübinger Predigten, QFRG 8, Leipzig 1927; Vorwort von O. Scheel.
30 «Ideo autem temptationem miserorum admittit, ut miseros se cognoscant et misericordiam

petant aut ad ipsam recipiendam consentiant.» Ed. cit. 277,81-83.
31 Ed. cit. 227,330. Vgl. De Exsecutione, cap. X, §63ff.; ed. cit. (wie o. A. 12) 150ff.



240 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

die sich einmal auf alle zeitlichen Güter bezieht und das andere Mal auf die
himmlischen Gaben, die Ewigkeitswert haben.32 In der Versuchung lernt
Hiob - und mit ihm alle angefochtenen Menschenkinder - diese beiden
Arten der <misericordia> zu unterscheiden. Wenn der Mensch, Christ und
Sünder, seine zeitlichen Güter verliert und Gott ihm somit offensichtlich
seine erste, die zeitliche Barmherzigkeit vorenthält, dann wird klar, so Staupitz,

dass Gott mit seiner zweiten, himmlischen Barmherzigkeit zu trösten
sich entschlossen hat: «In hoc ergo manifesta est dei misericordia, quod iustos

etfideles servos variis temptationibus submittit».33 Wenn Gott also dem Teufel
die Verfügungsgewalt über allen Besitz Hiobs einräumt, ausser den über
Hiobs Person selbst, so bedeutet dies, dass der Teufel die Macht oder noch
besser: den Auftrag erhalten hat, zu versuchen, aber nicht zu überwinden.34

Nachdem Staupitz in den Sermones 16 und 17 die Vollmacht des Teufels
innerhalb des von Gottes erster <misericordia> bezeichneten weltlichen
Wirkungsbereichs entfaltet35 und die unvergleichbar höhere Bedeutung der
zweiten <misericordia Dei> herausgestellt hat, durch die Gott den nackten
Sünder mit himmlischen Gaben schmücken möchte, behandelt Staupitz in
den nächsten Sermones das Thema, das uns hier eigentlich interessiert:
Inwieweit ist es dem Teufel gestattet, in den Bereich der Kirche hineinzuwirken?

Denn de facto erhält der Teufel den Freiraum (libertas) zur Versuchung
durch die Unachtsamkeit derjenigen, die von Amts wegen dafür zuständig
sind, ihm den Weg zu versperren.36 Aber wie weit kann er gehen, und wie ist
dem zu begegnen?

Allmählich führt Staupitz den Leser an das Drama heran, an das Drama
der Anschläge des Teufels auf das heilige Haus des Herrn. Ausgangspunkt
ist, dass die Laien zum zügellosen Leben neigen, wenn sie nicht von der
Zucht ihrer Priester in Schranken gehalten werden. Wenn nun aber die
Priester selbst die Zügel schleifen lassen, führt dies sicherlich zur Zügellosig-
keit derjenigen, die sich am Vorbild der Priester hätten stärken sollen. Dies
wäre alles noch nicht so verheerend, wenn nicht auch die Prälaten, die

Vorgesetzten der Priester, selbst den Versuchungen der Welt erliegen wür-

32 «Sed nunc adverte, quare per temptationes ad illam misericordiam disponat; est enim duplex
misericordia: quaedam est in terra alia in coelo.» Ed. cit. 278,92-94.

33 Ed. cit. 279,130-132.
34 Ed. cit. 282,225-221.
35 «Ideo non plus potest diabolus, quam nobis expedire deus cognoscit.» Ed. cit. 286,70f.
36 So Staupitz' eigene Zusammenfassung in Sermo 23; ed. cit. 349,6-8.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 241

den. Wo nun aber auch die grossen Prälaten in Sünde leben, wird der
Wirkungsbereich des Teufels erschreckend gross, da derjenige, der die
andern mit dem Munde zurechtweist, selbst straflos sündigen kann.37

Der Ton von Staupitz verschärft sich. Falls es noch nicht klar gewesen
wäre, dann wird es nun klar, dass er sich von allgemeinen Gedanken über die

Einwirkung der Sünde in der Kirche jetzt der Beschreibung der elenden
Lage der Kirche seiner Zeit zuwendet. Der <Salztest>38 legt alles schonungslos

offen: «Ihr seid das Salz der Erde. Wenn nun das Salz kraftlos wird,
womit soll man's salzen? Es ist zu nichts hinfort nütze, denn dass man es

hinausschütte und lasse es die Leute zertreten» (Mt 5,13). Solch kraftloses,
fades Salz gibt es allerseits in der Kirche: Viele Bischöfe, Erzdiakone,
Chorherren sündigen so offenkundig ohne jede Strafe, dass niemand den
Mut hat, ihnen öffentlich entgegenzutreten, sie anzuklagen, ihre Sünden
namhaft zu machen. Der Grund: Sie sind doch selbst die Richter, die zuständig

sind für Strafverfolgung, für Sittenbesserung und Sittenzucht.
Nun folgt die zentrale Wendung, die auch dann noch unerwartet ist, wenn

man die misericordia-Lehre des Staupitz gut eingeübt hat: «O Deus, quanta
misericordia toléras, ut inimici tui iudices tuorum constituti sunt!» - <0 Gott,
wie gross muss Deine Barmherzigkeit sein, dass Du duldest, dass Deine
Feinde als Richter über Deine Kinder gestellt sind>.39 Ich bin davon
überzeugt, dass kein Menschenkind und keine menschliche Frömmigkeit dies zu

ertragen in der Lage ist. <Diejenigen, die Dich so lieben, dass sie Deinetwegen

sogar dem grausam-wütenden Wolf, dem zu Deinem Dienst berufenen
Stellvertreter Christi, ihren Respekt nicht vorenthalten - die lieben doch
über alle Massen, da sie auch den härtesten Feind, den Trabanten des

Teufels, Deinetwegen Verehrern.40 Wie es den höheren Prälaten vorbehalten
ist, von schweren Vergehen loszusprechen, so erweist sich Gottes Gerechtigkeit

darin, dass auch er sich vorbehalten hat, dieses schwerste aller Verbre-

37 «Cum vero et illiperperam agunt, recipit multam nimis auctoritatem temptandi diabolus, quia
scandalum difficulter amovibile vulgus recipit, cum ille qui culpas corrigendas ore dicit sine omni

poena delinquit...» Ed. cit. 304,71-74.
38 «Videamus sine sal infatuatum sit in ecclesia.» Ed. cit. 307,143.
39 Ed. cit. 307,147-308,148.
40 «Qui enim sic te diligunt, ut nec iniustum lupum rapacem in tuo servitio constitutum vicesque

gerentem Christi tui propter te honorare contemnunt, videntur amplius aliquo modo dilexisse,

quoniam et inimicum suum satellitem diaboli propter te venerantur.» Ed. cit. 308,152-156.



242 H. A. Oberman, Duplex misericordia.

chen selber zu bestrafen. Man muss wohl auch deshalb zur Geduld41 mahnen,

weil das öffentliche Geissein von Misständen, wie die Konkubinate der
Priester, die einfachen Gläubigen schockiert, die Anstössigem schon hinreichend

ausgesetzt sind. Aber weinen darf man schon über die Zerrüttung der
Kirche ,42

In diesen schlechten Zeiten (hoc tempore malo) gibt es nur eine Möglichkeit,

um standhaft zu bleiben, nämlich festzuhalten an der Verkündigung des

Wortes, denn das Wort Gottes ist recht, auch wenn es von moralisch schlechten

Predigern verkündigt wird.43 Durch die Verkündigung ergeht die rechte
Lebensweisung, so dass es wichtig ist, schon die kleinen Kinder früh zum
Kirchenbesuch anzuhalten, damit sie als Erwachsene dem nicht entwöhnt
sind. Denn das Christenleben wird durch das Wort Gottes erhalten: <Lass

die Prediger sechs Jahre lang schweigen, dann wird sich zeigen, wie wahr
dies isb.44

Auch ohne weiteren Kommentar sprechen die angeführten Texte eine so
deutliche Sprache, dass wenige Schlussfolgerungen genügen: Wenn Gottes
<misericordia> so unermesslich gross ist, dass er es erträgt, dass die Kirche,
bis in ihre höchsten Ämter fad und verkehrt, der Sünde verfallen ist; wenn

41 Hier stossen wir auf die endzeitliche Deutung des papalistischen Leitsatzes: <Papa a nemine
iudicatur>. Ich kann das Thema der <patientia> nicht weiter verfolgen, das nicht nur von der

Hiobsgeschichte <natiirlich> vorgegeben, sondern auch direkt mit seiner <Gelassenheit> verbunden

ist, die für Staupitz das Herzstück des wahren Christenlebens bildet. Zu diesem Thema siehe

A. Endriss, Nachfolgung des willigen Sterbens Christi, in: Kontinuität und Umbruch (wie o.
A. 6), 93-141, bes. 126 ff. Die <patientia> als Form der Gelassenheit markiert - wie schon immer in
der mystischen Tradition - zugleich die Grenzen der Kirchenkritik.

42 «... prohibet autem me offensio simplicium Sedflere libet ecclesiae damna ...» Ed. cit.

312,259-262. Eben diese Pflicht zum Schutz der simplices hält Staupitz Luther auch in seinem
Abschiedsbrief vor: «Cur igitur turbantur simplicium corda ...» WA Br 3, 263,13.

43 «... non derelinquet eos, sed est semper praesto ad docendum, quid agere debeant, et haec per
praedicatores, sint boni sive mali; verbum tarnen dei, quod praedicant verum est...» Ed. cit. 315,

349-351. Ich gehe hier nicht weiter ein auf den für das Selbstverständnis der Observanten so

wichtigen Gedanken, dass Gott gemäss Apk 20,1 andere, nicht kompromittierte Prediger, berufen

wird, die überzeugend corrigere und informare sollen: «qui auctoritate apostolicapraedicant».
Staupitz beruft sich für diese Auslegung von Apk 20 auf Lyra, denkt hierbei aber selbstverständlich

nicht nur an die von Lyra genannten Dominikaner und Franziskaner (ed. cit. 315,353-359 mit
A. 130), sondern auch an die Augustiner. Wir stossen hier zugleich auf das Sendungsbewusstsein
der Augustiner-Observanten und auf den Observantenstreit mit seinem Höhepunkt in den Jahren
1509-1511. Siehe meine Darstellung in: Luther. Mensch zwischen Gott und Teufel, Berlin 31987

(1982), 148-151.
44 «Vita namque Christiana, ut dixi, solo verbo dei conservatur. Cessent praedicare sex annis

praedicatores ecclesiae, et apparebit quod dixi.» Ed. cit. 315,371-316,373.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 243

Gott es dem Teufel zugesteht, bis in den innersten Bereich der Kirche
hineinzuwirken, dann sind auch die wahren Gläubigen gehalten, dies zu

ertragen und unter der Verkündigung des Gotteswortes auszuharren. So

finden wir bereits beim jungen Staupitz in seiner Betrachtung der <misericor-
dia Dei> die Grundentscheidung angelegt, die es ihm ermöglichen sollte, in
den zwanziger Jahren die Lage der Kirche als Notlage, eben als <captivitas
babylonica> zu bezeichnen und dennoch in der Gefangenschaft auszuharren.

Wenn Luther im Jahre 1521 Staupitz vorhält, dass er mit seinem Kniefall
vor dem Papst alles verdammt, <was er bislang über die misericordia Dei
gelehrt und gelernt hat>,45 dann würde schon der Staupitz der Tübinger
Predigten darauf eindeutig geantwortet haben: Nein, wegen der <misericor-
dia Dei> eben nicht! Ob aber die fünf Jahre in Salzburg, weit entfernt von
evangelischem Territorium, ausreichten um den Ausgang seines eigenen
sechs-Jahres-Tests zu ermitteln, wissen wir nicht: «Cessent praedicare sex
annis ...»! Die Antwort auf diese Frage gehört gewiss zu den «secreta
cordis», die Staupitz noch so liebend gerne in einem Zwiegespräch mit Luther
hätte teilen wollen.46

Heiko A. Oberman, Tucson, Arizona

45 Siehe o. A. 22.
46 So in seinem letzten Brief: «Sat scripsi, utinam vel unica hora liceret tibi colloqui et aperire

secreta cordis.» WA Br 3, 264,29f.; vgl. o. A. 13.


	Duplex misericordia : der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz

