Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Duplex misericordia : der Teufel und die Kirche in der Theologie des
jungen Johann von Staupitz

Autor: Oberman, Heiko A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Duplex misericordia:
Der Teufel und die Kirche in der Theologie des
jungen Johann von Staupitz

I

In seiner gross angelegten, von Bernold von Konstanz OSB (1 1100) bis
einschliesslich Nikolaus von Kues (1 1464) reichenden Darstellung der mit-
telalterlichen Theologie hat Martin Anton Schmidt einen ganz eigenen Zu-
gang zur 400jdhrigen mittelalterlichen Lehrentwicklung geboten, welche
durch die eindringende Aufarbeitung der Quellen und die eindrucksvolle
Verarbeitung der Sekundérliteratur zum {iberkonfessionellen Handbuch
und Leitfaden fiir die mittelalterliche Geistesgeschichte iiberhaupt gewor-
den ist.!

Die Merkmale der Eigenstdndigkeit, die zugleich irreversiblen Fort-
schritt markieren, konnen auf drei verschiedene Nenner gebracht werden.

(1) Allererst sind bereits, rein dusserlich gesehen, vier der neun Kapitel
der Zeit nach Thomas von Aquin und damit, wenn man so will, dem Spit-
mittelalter gewidmet.” Aber nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ ist
hier die Theologiegeschichte des spiten Mittelalters, so lange von der evan-
gelischen und der katholischen Forschung entweder als Nach- oder Vorspiel
stiefmiitterlich behandelt, wiederum mit dem rechten Augenmass fiir Tiefe
und Reichweite dieser Epoche erfasst.

(2) Zweitens wird die mittelalterliche Mystik weder ausgeklammert noch
gegen die Scholastik verrechnet, sondern neben ihr ebenbiirtig, und zwar
mit einem inneren Gespiir fiir die ihr eigene Denkbewegung im Vollzug des
itinerarium mentis entfaltet.’ Dies bedeutet viel mehr als eine architektoni-

! Die Zeit der Scholastik, in: Handbuch der Dogmen- und Theologiegeschichte, 1: Die
Lehrentwicklung im Rahmen der Katholizitit, hg. von C. Andresen, A. M. Ritter, K. Wessel,
E. Miihlenberg, M. A. Schmidt, Gottingen 1982, 567-754.

2 Die Zeit der Scholastik, 683-754.

* Die Uberzeugungskraft der grossen Linien beruht durchgehend auf eigenen, detaillierten
Textanalysen. Ich verweise hier besonders auf zwei bedeutende Exempla dieser Art: Gratia und
Gratitudo. Zu Dionysius des Kartdusers Traktat <De munificentia et beneficiis Dei>, ZDA 108
(1979) 95-112; und: Jesus Christus Simul rex et amicus (Bonaventura, itinerarium mentis in Deum
IV,5), in: Gottesreich und Menschenreich. Ernst Stachelin zum 80. Geburtstag, hg. von M. Gei-
ger, Basel/Stuttgart 1969, 47-67.



232 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

sche Parallelitit von Scholastik und Mystik; es zeigt sich, dass bei der
Darstellung der Strukturen der scholastischen Theologie bis in die abstrakte-
sten Darstellungen auch immer die Glaubenserfahrung abgelauscht wird
und dass umgekehrt in der affektiven Theologie die genauen Lehrinhalte
ermittelt werden.

(3) Das dritte Charakteristikum scheint mir darauf zuriickzufiihren zu
sein, dass in der Folge der richtigen Beobachtung der im Zeitalter des
Konziliarismus neu aufbrechenden Kirchenkritik die Frage nach Wesen und
Verfassung der Kirche zum eigenen <ocus de ecclesia> entfaltet wird, der
seinerseits nun die dlteren, bereits in der Tradition vorgeformten <oci> zu
durchdringen anfingt. So wird neben und in der neuen Wiirdigung der
Bedeutung der via moderna und der, wie es Zeitgenossen erfahren haben,
nominalistischen Revolution konsequent nicht nur nach dem Wesen der
Kirche gefragt, als wire sie im Sinne der via antiqua eine <platonica civitas»*,
sondern nach der Kirche mit ihrer Verfassungswirklichkeit, ihrer spiirbaren
Amtsverwaltung und horbaren Predigttitigkeit.’

Wenn ich mich also auf den folgenden Seiten mit der Kirchenkritik des
jungen Johann von Staupitz befasse, verlasse ich zwar zeitlich die von Martin
Anton Schmidt behandelte Epoche der mittelalterlichen Theologie, bleibe
aber thematisch mit der Zuwendung zu einem bedeutenden spétmittelalter-
lichen Theologen, der auf eine einmalige Weise Scholastik und Mystik ver-
bunden und in das eminent kirchenkritische Zeitalter der Reformation hin-
eingewirkt hat, im Rahmen des vom Jubilar weitgespannten Forschungsbe-
reiches.’

* In seiner Apologie zu Artikel 7 der Confessio Augustana (<Von der Kirchen>) iibernimmt
Melanchthon diesen Ausdruck von Luther, um den Gedanken abzuweisen, dass es sich in der
reformatorischen Lehre der Kirche um einen nicht real existierenden Glaubensgegenstand han-
delt. Siehe Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche, Gottingen 1986,
238,21f. Vgl. Luther WA 7, 683,11 (1521).

* Unter dieser Perspektive wird nicht nur die Theologie des Johannes Hus in ihren Grundzii-
gen erfasst, sondern auch die Kirchenkritik, die auf der Pridestinationslehre aufbaut, an ihrer
Wirklichkeitsndhe gemessen. Siehe Die Zeit der Scholastik, 743-747.

¢ Hier sei ausdriicklich verwiesen auf die Neuinterpretation der Sterbetrostschrift: Von der
Nachfolgung des willigen Sterbens Christi, die Staupitz 1515 in Leipzig verdffentlichte. Martin
Anton Schmidt, Rechtfertigungslehre in Staupitz’ «Nachfolgung», in: Kontinuitét und Umbruch.
Theologie und Frommigkeit in Flugschriften und Kleinliteratur an der Wende vom 15. zum
16. Jahrhundert, hg. von J. Nolte, H. Tompert und Chr. Windhorst, Stuttgart 1978, 142-144.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 233

IT

Im letzten Brief von Johannes von Staupitz aus Salzburg an Martin
Luther in Wittenberg, geschrieben am 1. April 1524, neun Monate vor sei-
nem Tod am 28. Dezember, hat der vormalige Generalvikar der Augusti-
ner-Observanten in Deutschland seine eigene kirchenhistorische Position in
einem Satz formuliert, der der Forschung bis heute zu schaffen macht. Im
umstrittenen Kernteil des Briefes charakterisiert er sich selbst als derjenige,
«...qui olim praecursor extiti sanctae evangelicae doctrinae et quemadmodum
etiam hodie exosam habui captivitatem babylonicam».” Hier wird Kontinuitit
beansprucht von einem Mann, der, wenn nicht Winkelziige gemacht, dann
doch erhebliche Umbriiche durchgemacht hat, indem er nach bewegter
Amtsfithrung als Generalvikar der deutschen Augustiner 1512 seinen Lehr-
stuhl gerdumt und Luther zum Nachfolger in seiner biblischen Professur in
Wittenberg erkoren hat, ihn dann im Jahr 1515 als Distriktsvikar mit der
Oberleitung der wichtigsten Kldster betraut hat, und 1518 Luther den Riik-
ken gestdrkt hat in der Konfrontation mit Kardinal Cajetan. Nach seinem
Riicktritt als Generalvikar der «eformierten Kongregation der Augustiner-
Eremiten in Deutschland> im August 1520, ist Staupitz als Domprediger
nach Salzburg gegangen und im August 1522 mit pépstlicher Dispens Bene-
diktiner und Abt des Benediktinerklosters St. Peter in Salzburg geworden.

Die beiden bis in die sechziger Jahre fithrenden Staupitzforscher auf
evangelischer und katholischer Seite haben sich diese Selbstbeurteilung des
Staupitz nicht zu eigen gemacht. So fasste Ernst Wolf seine jahrelangen
Forschungsergebnisse 1962 dahingehend zusammen, dass in Salzburg die
«Entfremdung zu Luther» sich vertieft habe, was nicht iiberraschen darf,
denn «Staupitz hat seinen <Schiiler> im Grunde nie eigentlich zu verstehen
vermocht».® Zwei Jahre spiter hat Reinoud Weijenborg in einem Band, der
- gewiss zufillig den Aufdruck «Rom bis Tetzel» trégt, dieselbe These noch
einmal zugespitzt in der Behauptung, dass Staupitz «Luthers Lehre kaum
durchschaut [hat] ... Als Abt distanzierte er sich vollkommen von der
lutherischen Bewegung».’

Obwohl aus ganz verschiedenen Beweggriinden, haben Wolf und Weijen-
borg damit in schonem 6kumenischen Gleichschritt Staupitz’ eigenen An-

" WA Br 3, 264, 34-36 (Nr. 726).
* RGG VI 3(1962) Sp. 343.
¢ LThK 9 %(1964) Sp. 1026.



234 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

spruch zweifach in Frage gestellt, insofern als nicht nur von einer spéteren —
offenbar erst nach 1520 hereinbrechenden — Entfremdung und Abkehr die
Rede ist, sondern auch von einer von Grund auf falschen Einschitzung: Fiir
Weijenborg ist die Erklidrung zu suchen in den Grenzen der intellektuellen
Schiirfe des Staupitz, sind doch seine Werke «theologisch oberfléchlich»',
wihrend Wolf eher ausgeht von Luthers theologischer Tiefe und Weite,
deren Dimensionen Staupitz nicht hat erfassen konnen. Indem nun mit
<Abkehr> und <Entfremdung> psychologische Tatbestéinde suggeriert wer-
den, wird der Historiker dem dann doch Staupitz’ eigene, eindeutige und
end-giiltige Liebeserkldrung entgegenhalten miissen: «/n te constantissimus
mihi amor est, etiam supra amorem mulierum, semper infractus»." Man
braucht nicht tief in das Schrifttum des ehemaligen Augustinervikars und
insbesondere in seinen Briefwechsel eingearbeitet zu sein, um zu wissen,
dass es sich hier nicht um eine Floskel, sondern um eine echte Gemiitsdusse-
rung handelt. Uberhaupt darf bei der Interpretation des Abschiedsbriefes
das <olim praecursor> nicht vom cetiam hodie> abgekoppelt werden. Das
Thema des Briefes ist eben nicht nur Kontinuitét in der Lehre, sondern auch
Einklang der Herzen.

Auch jener andere, nicht-psychologische Ausweg ist uns verbaut, der
zwar nicht die Authentizitit der Gefiihle von Staupitz bestreitet, aber seine
intellektuelle Grundausstattung und theologische Urteilskraft in Frage
stellt. Seitdem wir die theologischen Hauptwerke in kritischer Edition zur
Verfiigung haben,” kann die Eigenstindigkeit und schdpferische Kraft des
Staupitz in seinem Umgang mit Schrift, Kirchenvétern und mittelalterlicher
Tradition nicht mehr in Frage gestellt werden. Auch die kritischen Riickfra-
gen, die Staupitz im Rahmen der klar bezeugten Loyalitét zur Sache Luthers
stellt, zeigen, dass seine theologische Urteilskraft am Ende seines Lebens
keineswegs nachgelassen hat. Ihn bewegten, wohl unter dem Eindruck der
Wittenberger Unruhen, genau dieselben Fragen wie Luther. So sehr reibt
sich Staupitz an jenen zwei Problemen der schnellen Einfithrung der Refor-

" Ebd. Sp. 1026.

'WA Br 3, 263, 8f (Nr. 726).

 Siehe Johann von Staupitz, Samtliche Schriften, Lateinische Schriften, I: Tiibinger Predig-
ten, bearb. von R. Wetzel, Spitmittelalter und Reformation. Texte und Untersuchungen 13,
Berlin/New York 1987; II: De Exsecutione aeternae praedestinationis mit der Ubertragung von
Christoph Scheurl: Ein nutzbarliches Biichlein von der entlichen Volziehung ewiger Fiirsehung,
bearb. von L. Graf zu Dohna, R. Wetzel und A. Endriss, Spéatmittelalter und Reformation 14,
Berlin/New York 1979.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 235

mation — gedngstigte Gewissen und falsch verstandene Freiheit —, die Luther
zwangen, jéh von der Wartburg nach Wittenberg zuriickzukehren, dass man
der Meinung sein muss, Staupitz seien die Invokavitpredigten unbekannt
geblieben und Luther miisse ihm deshalb als Fiihrer der Wittenberger Bewe-
gung erschienen sein.

Wie dem auch sei, Staupitz hat die neuralgischen Problembereiche klar
erkannt. Dennoch ist sein Verhiltnis und Zutrauen zu Luther ungebrochen:
Jetzt bin ich leer-geschrieben: Kénnte ich nur eine einzige Stunde mit Dir
reden und die Geheimnisse des Herzens Dir offenlegen>.” Staupitz tat das
Nichstbeste und Bestmogliche, indem er Luther den Baccalaureus Georg
Fiihrer zuschickt — «<mein Bruder> und <Dein Schiiler> — mit der Bitte, ihm in
Wittenberg zu einer baldigen Magisterpromotion zu verhelfen:"* von Ent-
fremdung und Abkehr keine Rede — auf beiden Seiten. Luther hat prompt
erfiillt, was Staupitz erbat.

Grundsitzliche Unterschiede zwischen Staupitz und Luther gibt es ge-
wiss;"” sie sollten aber nicht gegen die Giiltigkeit des Anspruches auf das
Amt des <Praecursor» ausgespielt werden. Es ist noch nicht hinreichend
bedacht worden, dass hiermit Staupitz so wenig die Identitdt mit Luther
beansprucht wie auch die Predigt Johannes des Téufers mit der Verkiindi-
gung Jesu von Nazareth in eins gesetzt werden kann. Vor allem aber ist zu
beachten, dass die Figur und Funktion des Vorldufers sich im Mittelalter
unter joachitischen Einfliissen von einer persdnlichen zu einer sachlichen
Vorlduferschaft entwickelt hat. Staupitz behauptet in diesem Brief denn
auch nicht, dass er Vorldufer Luthers, sondern dass er Vorldufer der Lehre
des heiligen Evangeliums gewesen ist.'

B WA Br 3, 264,29f. (Nr. 726).

“ WA Br 3, 264,30-33 mit A. 17.

5 Vgl. meinen Beitrag in der Festschrift Adolar Zumkeller: «Tuus sum, salvum me fac».
Augustinréveil zwischen Renaissance und Reformation, in: Scientia Augustiniana, hg. von C.
P. Mayer und W. Eckermann, Cassiciacum 30, Wiirzburg 1975, 349-394.

' Es ist hier zu beachten, dass der Abt Joachim (f1202), der seit seiner Verurteilung (1215) im
Bereich der Trinitédtslehre als héretisch galt, im 14. Jh. als Exeget und Deuter der Zeitabliufe
wiederum als <orthodoxe> Autoritit rezipiert wird. Dies ldsst sich nicht nur dokumentieren mit
den Predigten des Pierre d’Ailly, sondern, wie neuerdings gezeigt, auch mit den Werken Heinrichs
von Langenstein. So M. H. Shank, «By 1390, Langenstein was praising Joachim in public for his
attempts to forecast the Last Things from Scripture.» «Unless You Believe, You Shall Not
Understand». Logic, University and Society in Late Medieval Vienna, Princeton N. J. 1988, 168.
Fiir die apokalyptische Rezeption Joachims bei d’Ailly siehe meine Belege in: Werden und
Wertung der Reformation, Tiibingen *1989 ( 1977), 70f. mit A. 50.



236 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

Eben da nun das Wort <Praecursor> zwar deutliche Anspriiche suggeriert,
aber dennoch das genaue Profil der Kontinuitét nicht bestimmt, sind wir um
so mehr angewiesen auf den zweiten Teil des Satzes, in dem das besondere
Element dieser Kontinuitit charakterisiert wird als Abkehr von der «captivi-
tas babylonica>. Erneut stossen wir aber auf eine Forschungsliicke: Es ist
keineswegs gewiss, wie Staupitz diesen Begriff inhaltlich gefiillt hat.”” Stau-
pitz konnte sehr wohl wissen, wie Luther diesen Ausdruck verstehen wiirde,
hatte doch der Wittenberger Reformator seine Programmschrift im August
des Jahres 1520 eben diesem Thema gewidmet und bereits im Juni 1519 den
Alleinanspruch des Papstes auf die Schriftauslegung als babylonische Gefan-
genschaft bezeichnet."

In seinem Brief vom 27. Juni 1522 hatte Luther iiberdies noch einmal
personlich fiir Staupitz die <captivitas babylonica> als Herausforderung zum
Endkampf in lebendigen Farben ausgemalt, indem er seiner Entlarvung der
pépstlichen Tyrannei iiber Schrift und Sakramente jetzt hinzufiigt: « Destru-
endum est mihi, mi Pater, regnum illud abominationis et perditionis Papae,
cum toto corpore suo. Atque id agit iam sine nobis, sine manu . . . at ego indies
magis provoco Satanam et suas squamas, ut acceleretur dies ille Christi de-
structurus Antichristum istum»." Auch ohne uns ist Gott schon dabei, die
Elends- und Schreckensherrschaft des Papstes zu iiberwinden — <ich sehe
vielmehr meine Aufgabe darin, den Teufel und seine Schuppen jeden Tag
mehr zu reizen, um so das Kommen des Jiingsten Tages zu beschleunigen, an
dem Christus den Antichrist vernichten wird>. Staupitz konnte somit sehr
wohl wissen, wie Luther allméhlich den Begriff der «Gefangenschaft> der
Kirche zu deuten gelernt hat. Nur, dies heisst keinesfalls, dass Staupitz alle
Deutungsschritte Luthers so mitvollzogen hat, dass wir seine Abscheu vor
der captivitas Jutherisch> interpretieren diirfen. Wenn wir die Moglichkeit

7 An anderer Stelle habe ich den Versuch unternommen, die mittelalterliche Vorgeschichte
der «captivitas babylonica> aus der von Augustin und Hieronymus bestimmten exegetischen
Tradition bis auf Johannes von Paltz zu erhellen. Siehe meinen Aufsatz: Captivitas Babylonica:
Die Kirchenkritik des Johann von Staupitz, in der Festschrift fiir Lothar Graf zu Dohna (Darm-
stadt 1989).

¥ WA 2, 214,33-215,2.

¥ WA Br 2, 567,191.;35f. (Nr. 512). Fiir die Bedeutung des Ausdruckes «provoco Satanam et
suas squamas» siche meinen Aufsatz: Teufelsdreck: Eschatology and Scatology in the «Old»
Luther, in: Sixteenth Century Journal 19 (1988) 435450, bes. 444f. Wie sich erweisen wird,
charakterisiert Luthers Satz «Atque id agit iam sine nobis, sine manu ...» die Position des
Staupitz; «at ego .. .» hebt Luthers eigene Strategie hervor.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 237

der Verstellung entweder aus Verlogenheit oder Schwéche als letzten Not-
ausgang eines verzweifelten Interpreten ausklammern, dann bleibt allein die
Moglichkeit, den Ausdruck «captivitas babylonica> bei einem Mann, der nur
mit pépstlicher Genehmigung vom Augustiner- in den Benediktinerorden
hat iibertreten konnen, so zu verstehen, dass er die Herrschaftsausiibung des
Papstes tiber Schriftauslegung und Sakramentsdeutung verabscheut, ohne
auch Luthers letzten Schritt zu vollziehen, d. h. den Papst als Antichrist zum
endzeitlichen Feind der Kirche zu deklarieren.

Diese Unterscheidung zwischen Papstkritik und Papstverwerfung als al-
ternative Deutungen fiir die <captivitas babylonica> kann sich stiitzen auf
Staupitz’ Brief vom 4. Januar 1521 an seinen Nachfolger im Amt (20. August
1520), Wenzeslaus Linck, in dem er das im traditionell monastischen Abend-
gebet auf den Teufel gedeutete Briillen des Lowen von I Petr 5,8 (Vulgata:
«diabolus tanquam leo rugiens circuit») aut das Ansinnen des Papstes Leo X.
bezieht, ihn, Staupitz, zu verschlingen.” Bereits Anfang Dezember 1520
wusste Erasmus aus Lowen zu berichten, dass in Koln eine rémische Dienst-
anweisung zirkulierte, in der Kardinal Erzbischof Matthdus Lang angewie-
sen wurde, Staupitz zum Widerruf zu zwingen.* Wihrend Staupitz am 4. Ja-
nuar 1521 seinem Ordensbruder Linck mitteilte, dass er zunédchst dem Zu-
griff Roms entschliipfen konnte, indem er sich weigerte, Thesen zu
widerrufen, die nicht er sondern Luther aufgestellt hatte, weiss Luther
bereits am 9. Februar zu berichten, dass Staupitz sich nun dem Richter-
spruch des Papstes gebeugt hat. Auf diese Information bezieht sich Luthers
Beschworung: «Unde, si te Christus dilexerit, coget te ad revocationem huius
scripti, cum in ista bulla damnarit omne, quicquid de misericordia Dei hacte-
nus et docuisti et sapuisti».” — Mit der Unterschrift der pipstlichen Verurtei-

WA Br 2, 246, A. 2.

2 WA Br 2, 246, A. 2. Siehe jetzt The Correspondence of Erasmus, 8: 1520 to 1521, translated
by R. A.B. Mynors, annotated by P. G. Bietenholz, Toronto/Buffalo/London 1988, 107f. Vgl.
Allen, Opus Epistolarum Des. Erasmi Roterodami, IV: 1519-1521, Oxford 1922, 399, 92-96
(Nr. 1166).

2 WA Br 2, 263,17-19 (Nr. 376; geschrieben am 9. Februar 1521). Da laut Staupitz’ Brief an
Linck (0.A. 20) dsta bulla> Thesen Luthers verurteilte, diirfte es sich um die der Bannandro-
hungsbulle (24. Juli 1520) beigefiigten 41 Thesen handeln. Die Bannbulle <Decet Romanum
Pontificem> enthilt keine Sétze Luthers und wurde iiberdies zwar am 3. Januar 1521 erlassen, aber
doch erst am 28. Januar ausgefertigt und erreichte den pipstlichen Nuntius Aleander in Worms
nicht vor dem 10. Februar. Siehe Martin Brecht, Martin Luther, [1:] Sein Weg zur Reformation.
14831521, Stuttgart 21983 (1981), 406f.



238 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

lungsbulle, d. h. mit der damit vollzogenen Anerkennung der Jurisdiktions-
gewalt des Papstes, hast Du mit dem Papst alles verworfen, <was Du bislang
iiber die Barmherzigkeit Gottes gelehrt und erfasst hast>.

Eben diese These, so iiberzeugend sie aus Luthers theologischer Sicht
auch erscheinen mag,? trifft fiir Staupitz nicht zu. Im Schlussteil werden wir
uns dem ersten grossen theologischen Entwurf des jungen Staupitz zuwen-
den, um zu zeigen, dass sich fiir ihn die «misericordia Dei> so grundsétzlich
mit Kirchenkritik verbinden lisst, dass es ihm auch am Ende seines Lebens
moglich war, die babylonische Gefangenschaft der Kirche zu hassen, ohne
damit dem Papst als Endchrist den Kampf anzusagen.*

I1I

Das Hauptthema der Tiibinger Predigten des Jahres 1498% bildet die
misericordia Dei. In der ersten der 34 Predigten iiber den Prolog des Buches
Hiob geht es kurz gesagt nur um die «Magna utique misericordia dei nobis in
Iob ostensa», die eben darin besteht, dass zur gleichen Zeit, als die Juden das

# Bereits in den Operationes in Psalmos (Vorwort datiert auf den 27. Mérz 1519) hatte Luther
kurz und biindig formuliert: « Ubi Antichristus . . . hic nulla misericordia prorsus». Operationes in
Psalmos 1519-1521, Teil II: Psalm 1 bis 10 (Vulgata), hg. von G. Hammer und M. Biersack,
Archiv zur Weimarer Ausgabe der Werke Martin Luthers 2, Koln 1981, 602, 7 1.

* Obwohl M. Brecht in Anbetracht des vorgegebenen Rahmens seiner Lutherbiographie eine
vorziigliche Zusammenstellung der einschlégigen Data iiber Staupitz’ Haltung zu Rom in den
Jahren 1520-21 bietet, ist eine aufféllige Spannung in der Interpretation festzustellen. Einerseits
heisst es tiber Staupitz: «Ausdriicklich erkannte er den Papst als Richter an.» Martin Luther (wie
oben A. 22), 407. Andererseits spricht Brecht von der «eilweisen> Unterwerfung, die Luther
betriibt hatte. Ibid., 408. Luther beklagt aber die (vollige) Unterwerfung schlechthin: «Vere
nonnihil me contristavit ista tua submissio . ..» WA Br 2, 264,47 (9. Februar 1521). Und Staupitz
hat den Papst nicht <ausdriicklich> als hochsten Richter anerkannt. Dennoch besteht Luthers
Urteil zu Recht, und zwar mit mehr Recht, als er sich bewusst war. Luther denkt bei «submissios
an die eine Unterschrift, wiahrend — falls wir richtig sehen — diese submissio so sehr zum Grundge-
stein der Theologie des Staupitz gehorte, dass Luthers Gegeniiberstellung von «vor> und <nach»
der Bannandrohungsbulle gegenstandslos ist: «Quod si ante bullae istius notitiam et Christi
ignominiam sic fecisses, nihil contristasses.» WA Br 2, 264, 48-50.

* Das Jahr 1498 ist genausowenig abgesichert wie die Angabe, dass es sich tatsdchlich um in
Tiibingen gehaltene <Predigten> handelt. Siehe hierzu die ausgewogene Analyse aller der in Frage
kommenden Angaben in der Einleitung von R. Wetzel zu seiner kritischen Edition: Tiibinger
Predigten (wie 0. A. 12), 3-11.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 239

Gesetz erhielten, Gott in Hiob bezeugte, dass er damit den Heiden nicht
seine «misericordia> vorenthalten hat.?® Mit Recht hat David C. Steinmetz
seiner noch immer nicht iiberholten Darstellung der Theologie des Johann
von Staupitz den Titel Misericordia Dei gegeben.” Seine Hochschitzung der
Tiibinger Predigten hélt sich allerdings in Grenzen. Auch in seiner jiingsten
Arbeit beklagt Steinmetz noch «the strict homiletical» oder auch «artificial
framework» der Tiibinger Predigten.”® So verstindlich diese Beurteilung
aufgrund der nicht immer durchschaubaren und zum Teil irrefiihrenden
Edition von Georg Buchwald und Ernst Wolf* auch ist, so diirfte doch die
neue kritische Edition durch deutliche Abhebung von Zitat und Eigengut
den lebendigen Gedankenfluss des Autors dem Leser erheblich nidherbrin-
gen.

Wenn wir uns jetzt besonders den Sermones 16-23 zuwenden, dann des-
halb, weil sich hier das Thema der «mnisericordia> noch einmal vertieft und
ausweitet, zugleich aber im Zuge der Charakterisierung der Angriffsstrate-
gie des Teufels das Recht und die Grenzen der Kirchenkritik entfaltet wer-
den. Ausgehend von Hiob 1,12 — «Ecce universa, quae habet, in manu tua
sunt; tantum in eum ne extendas manum tuam»! (Vulgata) — und, wie durch-
gehend, unter intensiver Verwendung des Hiobkommentars Gregors des
Grossen macht Staupitz in seiner Darstellung von allem Anfang an klar, dass
der Teufel zwar subjektiv Gegner, objektiv aber nur ausfithrendes Organ
Gottes ist. So werden auch die Versuchungen des Teufels von Gott nur
deshalb zugelassen, weil elende Siinder ihren Zustand so entdecken und bei
der Barmherzigkeit ihre Zuflucht suchen werden.* Wie spéter in den Ad-
ventspredigten von 1516 breiter ausgefiihrt, gilt bereits der Grundsatz: «mi-
seria misericordiam provocat».”

Um nun aber die Bedeutung der teuflischen Ubergriffe zu verstehen, ist
hervorzuheben, dass es fiir Staupitz eine «duplex misericordia> Gottes gibt,

% Sermo Primus; ed. cit. 48,26-28.

*” Misericordia Dei. The Theology of Johannes von Staupitz in its late medieval setting,
SMRT 4, Leiden 1968.

#D.C. Steinmetz, Luther and Staupitz. An Essay in the Intellectual Origins of the Protestant
Reformation, Duke Monographs in Medieval and Renaissance Studies 4, Durham N. C. 1980, 50.

¥ Staupitz, Tiibinger Predigten, QFRG 8, Leipzig 1927; Vorwort von O. Scheel.

* «Ideo autem temptationem miserorum admittit, ut miseros se cognoscant et misericordiam
petant aut ad ipsam recipiendam consentiant.» Ed. cit. 277,81-83.

L Ed. cit. 227,330. Vgl. De Exsecutione, cap. X, § 631f.; ed. cit. (wie 0. A. 12) 150ff.



240 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

die sich einmal auf alle zeitlichen Giiter bezieht und das andere Mal auf die
himmlischen Gaben, die Ewigkeitswert haben.” In der Versuchung lernt
Hiob — und mit ihm alle angefochtenen Menschenkinder — diese beiden
Arten der «misericordia> zu unterscheiden. Wenn der Mensch, Christ und
Siinder, seine zeitlichen Giiter verliert und Gott ihm somit offensichtlich
seine erste, die zeitliche Barmherzigkeit vorenthilt, dann wird klar, so Stau-
pitz, dass Gott mit seiner zweiten, himmlischen Barmherzigkeit zu trésten
sich entschlossen hat: «In hoc ergo manifesta est dei misericordia, quod iustos
et fideles servos variis temptationibus submittit».*> Wenn Gott also dem Teufel
die Verfiigungsgewalt iiber allen Besitz Hiobs einrdumt, ausser den iiber
Hiobs Person selbst, so bedeutet dies, dass der Teufel die Macht oder noch
besser: den Auftrag erhalten hat, zu versuchen, aber nicht zu iiberwinden.*

Nachdem Staupitz in den Sermones 16 und 17 die Vollmacht des Teufels
innerhalb des von Gottes erster «misericordia> bezeichneten weltlichen Wir-
kungsbereichs entfaltet” und die unvergleichbar hohere Bedeutung der
zweiten «misericordia Dei> herausgestellt hat, durch die Gott den nackten
Stinder mit himmlischen Gaben schmiicken mochte, behandelt Staupitz in
den néichsten Sermones das Thema, das uns hier eigentlich interessiert:
Inwieweit ist es dem Teufel gestattet, in den Bereich der Kirche hineinzuwir-
ken? Denn de facto erhilt der Teufel den Freiraum (libertas) zur Versuchung
durch die Unachtsamkeit derjenigen, die von Amts wegen dafiir zusténdig
sind, ihm den Weg zu versperren.*® Aber wie weit kann er gehen, und wie ist
dem zu begegnen?

Allmahlich fiihrt Staupitz den Leser an das Drama heran, an das Drama
der Anschlédge des Teufels auf das heilige Haus des Herrn. Ausgangspunkt
ist, dass die Laien zum ziigellosen Leben neigen, wenn sie nicht von der
Zucht ihrer Priester in Schranken gehalten werden. Wenn nun aber die
Priester selbst die Ziigel schleifen lassen, fiihrt dies sicherlich zur Ziigellosig-
keit derjenigen, die sich am Vorbild der Priester hitten stirken sollen. Dies
wire alles noch nicht so verheerend, wenn nicht auch die Prilaten, die
Vorgesetzten der Priester, selbst den Versuchungen der Welt erliegen wiir-

2 «Sed nunc adverte, quare per temptationes ad illam misericordiam disponat; est enim duplex
misericordia: quaedam est in terra . .. alia in coelo.» Ed. cit. 278,92-94.

* Ed. cit. 279,130-132.

* Ed. cit. 282,225-227.

% «Ideo non plus potest diabolus, quam nobis expedire deus cognoscit.» Ed. cit. 286, 701.

* So Staupitz’ eigene Zusammenfassung in Sermo 23; ed. cit. 349,6-8.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 241

den. Wo nun aber auch die grossen Prilaten in Siinde leben, wird der
Wirkungsbereich des Teufels erschreckend gross, da derjenige, der die an-
dern mit dem Munde zurechtweist, selbst straflos siindigen kann.”

Der Ton von Staupitz verschérft sich. Falls es noch nicht klar gewesen
wire, dann wird es nun klar, dass er sich von allgemeinen Gedanken iiber die
Einwirkung der Siinde in der Kirche jetzt der Beschreibung der elenden
Lage der Kirche seiner Zeit zuwendet. Der <Salztest>*® legt alles schonungs-
los offen: «Ihr seid das Salz der Erde. Wenn nun das Salz kraftlos wird,
womit soll man’s salzen? Es ist zu nichts hinfort niitze, denn dass man es
hinausschiitte und lasse es die Leute zertreten» (Mt 5,13). Solch kraftloses,
fades Salz gibt es allerseits in der Kirche: Viele Bischofe, Erzdiakone,
Chorherren siindigen so offenkundig ohne jede Strafe, dass niemand den
Mut hat, ihnen Offentlich entgegenzutreten, sie anzuklagen, ihre Siinden
namhaft zu machen. Der Grund: Sie sind doch selbst die Richter, die zustin-
dig sind fiir Strafverfolgung, fiir Sittenbesserung und Sittenzucht.

Nun folgt die zentrale Wendung, die auch dann noch unerwartet ist, wenn
man die misericordia-Lehre des Staupitz gut eingeiibt hat: «O Deus, quanta
misericordia toleras, ut inimici tui iudices tuorum constituti sunt!» — <O Gott,
wie gross muss Deine Barmherzigkeit sein, dass Du duldest, dass Deine
Feinde als Richter iiber Deine Kinder gestellt sind>.* Ich bin davon iiber-
zeugt, dass kein Menschenkind und keine menschliche Frommigkeit dies zu
ertragen in der Lage ist. <Diejenigen, die Dich so lieben, dass sie Deinetwe-
gen sogar dem grausam-wiitenden Wolf, dem zu Deinem Dienst berufenen
Stellvertreter Christi, ihren Respekt nicht vorenthalten — die lieben doch
iiber alle Massen, da sie auch den héartesten Feind, den Trabanten des
Teufels, Deinetwegen verehren>.** Wie es den hoheren Prilaten vorbehalten
ist, von schweren Vergehen loszusprechen, so erweist sich Gottes Gerechtig-
keit darin, dass auch er sich vorbehalten hat, dieses schwerste aller Verbre-

7 «Cum vero et illi perperam agunt, recipit multam nimis auctoritatem temptandi diabolus, quia
scandalum difficulter amovibile vulgus recipit, cum ille qui culpas corrigendas ore dicit sine omni
poena delinquit . . .» Ed. cit. 304,71-74.

*¥ «Videamus sine sal infatuatum sit in ecclesia.» Ed. cit. 307,143.

* Ed. cit. 307,147-308,148.

Y «Qui enim sic te diligunt, ut nec iniustum lupum rapacem in tuo servitio constitutum vicesque
gerentem Christi tui propter te honorare contemnunt, videntur amplius aliquo modo dilexisse,
quoniam et inimicum suum satellitem diaboli propter te venerantur.» Ed. cit. 308,152-156.



242 H. A. Oberman, Duplex misericordia:

chen selber zu bestrafen. Man muss wohl auch deshalb zur Geduld* mah-
nen, weil das 6ffentliche Geisseln von Misstdnden, wie die Konkubinate der
Priester, die einfachen Gldubigen schockiert, die Anstdssigem schon hinrei-
chend ausgesetzt sind. Aber weinen darf man schon iiber die Zerriittung der
Kirche ...*

In diesen schlechten Zeiten (hoc tempore malo) gibt es nur eine Moglich-
keit, um standhaft zu bleiben, ndmlich festzuhalten an der Verkiindigung des
Wortes, denn das Wort Gottes ist recht, auch wenn es von moralisch schlech-
ten Predigern verkiindigt wird.” Durch die Verkiindigung ergeht die rechte
Lebensweisung, so dass es wichtig ist, schon die kleinen Kinder friih zum
Kirchenbesuch anzuhalten, damit sie als Erwachsene dem nicht entwdhnt
sind. Denn das Christenleben wird durch das Wort Gottes erhalten: <Lass
die Prediger sechs Jahre lang schweigen, dann wird sich zeigen, wie wahr
dies ist>.*

Auch ohne weiteren Kommentar sprechen die angefiihrten Texte eine so
deutliche Sprache, dass wenige Schlussfolgerungen geniigen: Wenn Gottes
<misericordia> so unermesslich gross ist, dass er es ertriagt, dass die Kirche,
bis in ihre hochsten Amter fad und verkehrt, der Siinde verfallen ist; wenn

“ Hier stossen wir auf die endzeitliche Deutung des papalistischen Leitsatzes: <Papa a nemine
iudicatur>. Ich kann das Thema der «patientia> nicht weiter verfolgen, das nicht nur von der
Hiobsgeschichte «natiirlich> vorgegeben, sondern auch direkt mit seiner «Gelassenheit> verbun-
den ist, die fiir Staupitz das Herzstiick des wahren Christenlebens bildet. Zu diesem Thema siehe
A. Endriss, Nachfolgung des willigen Sterbens Christi, in: Kontinuitit und Umbruch (wie o.
A. 6),93-141, bes. 126 ff. Die <patientia> als Form der Gelassenheit markiert — wie schon immer in
der mystischen Tradition — zugleich die Grenzen der Kirchenkritik.

“ «... prohibet autem me offensio simplicium . .. Sed flere libet ecclesiae damna . . .» Ed. cit.
312,259-262. Eben diese Pflicht zum Schutz der simplices hilt Staupitz Luther auch in seinem
Abschiedsbrief vor: «Cur igitur turbantur simplicium corda . . .» WA Br 3, 263,13.

® «...nonderelinquet eos, sed est semper praesto ad docendum, quid agere debeant, et haec per
praedicatores, sint boni sive mali; verbum tamen dei, quod praedicant verum est . . .» Ed. cit. 315,
349-351. Ich gehe hier nicht weiter ein auf den fiir das Selbstverstdndnis der Observanten so
wichtigen Gedanken, dass Gott gemiss Apk 20,1 andere, nicht kompromittierte Prediger, beru-
fen wird, die iiberzeugend corrigere und informare sollen: «qui auctoritate apostolica praedicant».
Staupitz beruft sich fiir diese Auslegung von Apk 20 auf Lyra, denkt hierbei aber selbstverstind-
lich nicht nur an die von Lyra genannten Dominikaner und Franziskaner (ed. cit. 315,353-359 mit
A. 130), sondern auch an die Augustiner. Wir stossen hier zugleich auf das Sendungsbewusstsein
der Augustiner-Observanten und auf den Observantenstreit mit seinem Hohepunkt in den Jahren
1509-1511. Siehe meine Darstellung in: Luther. Mensch zwischen Gott und Teufel, Berlin 1987
(1982), 148-151.

# «Vita namque christiana, ut dixi, solo verbo dei conservatur. Cessent praedicare sex annis
praedicatores ecclesiae, et apparebit quod dixi.» Ed. cit. 315,371-316,373.



Der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz 243

Gott es dem Teufel zugesteht, bis in den innersten Bereich der Kirche
hineinzuwirken, dann sind auch die wahren Glaubigen gehalten, dies zu
ertragen und unter der Verkiindigung des Gotteswortes auszuharren. So
finden wir bereits beim jungen Staupitz in seiner Betrachtung der «mnisericor-
dia Dei> die Grundentscheidung angelegt, die es ihm ermdglichen sollte, in
den zwanziger Jahren die Lage der Kirche als Notlage, eben als «captivitas
babylonica> zu bezeichnen und dennoch in der Gefangenschaft auszuharren.
Wenn Luther im Jahre 1521 Staupitz vorhilt, dass er mit seinem Kniefall
vor dem Papst alles verdammt, <was er bislang iiber die misericordia Dei
gelehrt und gelernt hat>,* dann wiirde schon der Staupitz der Tiibinger
Predigten darauf eindeutig geantwortet haben: Nein, wegen der «misericor-
dia Dei> eben nicht! Ob aber die fiinf Jahre in Salzburg, weit entfernt von
evangelischem Territorium, ausreichten um den Ausgang seines eigenen
sechs-Jahres-Tests zu ermitteln, wissen wir nicht: «Cessent praedicare sex
annis . ..»! Die Antwort auf diese Frage gehort gewiss zu den «secreta cor-
dis», die Staupitz noch so liebend gerne in einem Zwiegespriach mit Luther

hiitte teilen wollen.*
Heiko A. Oberman, Tucson, Arizona

“ Siehe 0. A. 22.
“ So in seinem letzten Brief: «Sat scripsi, utinam vel unica hora liceret tibi colloqui et aperire
secreta cordis.» WA Br 3, 264,29f.; vgl. 0. A. 13.



	Duplex misericordia : der Teufel und die Kirche in der Theologie des jungen Johann von Staupitz

