
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Eschatologische Initiativen der frühen Reformbewegung in Böhmen und
Mähren

Autor: Mili Lochman, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eschatologische Initiativen der frühen
Reformbewegung in Böhmen und Mähren

I

In der Geschichte der Eschatologie kommt der Reformbewegung in Böhmen

und Mähren - der tschechischen Reformation des 14. und 15. Jahrhunderts

- eine besondere Bedeutung zu. Für sie wurden die Ausrichtung auf
das kommende Ende und das Ziel des Reiches Gottes und das von daher
erweckte Bewusstsein des geschichtlichen Kairos, des geeigneten Augenblicks,

der befreienden und verpflichtenden Zeit, zur bestimmenden und
motivierenden Kraft des Denkens und des Lebens - mit entsprechenden
dogmatischen und sozialethischen Konsequenzen.

Man bezeichnete diese Bewegung meistens als «Hussitismus». Mit gutem
Recht, wenn man die Schlüsselrolle von M. Jan Hus bedenkt: immer wieder
beruft sich die an sich vielschichtige und bald auch zerstrittene Bewegung
auf diesen Denker, wohl nicht nur seines Werkes, sondern auch seines

Märtyrertodes wegen: er vertrat - oder besser: er verkörperte - das reformatorische

Anliegen in der Einheit seines Denkens, Tuns und Leidens in
unvergleichbarer Konzentration. Trotzdem darf man den Ausdruck
«Hussitismus» nicht allzu eng fassen: die «hussitische» Reformationsbewegung
transzendiert die Geschichte von Hus - und zwar nicht nur im Blick auf seine
Schüler und Nachfolger, sondern auch in der entgegengesetzten Richtung:
Hus tritt ins Erbe einer bereits vor ihm angelegten reformatorischen
Überlieferung und versteht sich auch selber in diesem Rahmen: der «Hussitismus»

ist bereits vor Hus da. Diesem - relativ unbekannten - Abschnitt
wende ich mich im Folgenden zu.

Bereits in der Mitte des 14. Jahrhunderts erwachte in den böhmischen
Ländern eine reformatorische Unruhe. Sie hing sicher mit der sozialen,
kulturellen und geistlichen Krise der spätmittelalterlichen Gesellschaft
zusammen. Diese Krise drang vielen Denkenden und Glaubenden im Lande
gerade dann ins Bewusstsein, als Böhmen unter dem Kaiser Karl IV. zum
Herzen des Reiches und Prag zur privilegierten Kaiserstadt wurde. 1346

wurde Prag Erzbistum. 1348 wurde die Universität (die erste nördlich der

Alpen) gegründet. So geriet das Land in den Brennpunkt der kirchlichen
und kulturellen Strömungen - aber auch in den Brennpunkt der Kirchenpo-
lititik und der Machtinteressen. Die Verkommenheit der organisierten
Machtkirche - so wie sie sich in der kurialen Politik, mit welcher nun



208 J. M. Lochman

Böhmen viel enger verbunden wurde, und im Verfall des Papsttums sehr
anschaulich zeigte - schrie geradezu nach Reform an «Haupt und Gliedern».
Woher sollte die artikulierte Stimme dieses Rufes - im Moment, in welchem
etwa Rom durch die herrschenden Zustände kompromittiert wurde - mit
grösserem Recht und mit grösserer Dringlichkeit erklingen, als aus der
jungen Kaiserstadt?

Mit der negativen Erfahrung der Krise wurde aber auch noch eine andere,

theologisch positive Komponente motivierend verbunden: eine intensive
Begegnung mit der biblischen Botschaft und die daher resultierende eschato-

logische Spannung unter den Theologen und im Volk. Die Reformbedürftigkeit
der Kirche und der Gesellschaft wurde doch keineswegs bloss als

allgemeines oder gar neutrales soziologisches Datum verstanden. In besonders

greller Beleuchtung erschien sie in der Perspektive der Bibel. Erst die
Konfrontation mit der Schrift, vor allem mit den Worten und dem evangelischen

Lebensstil Jesu, machte die vorgegebenen Zustände unerträglich: erst
von daher wurden sie nicht als ein unveränderliches Übel und als ein zu

tragendes Schicksal verstanden, mit dem man sich mehr oder weniger
versöhnen musste, sondern im Gegenteil: als ein Abfall, als ein geschichtlich
realisiertes und deshalb im Prinzip korrigierbares Phänomen. Diese Begegnung

mit der Bibel ereignete sich in Böhmen - in der Predigt und in der

Bibelübersetzung. Sie setzte eine ungeheure geistliche Energie frei. In der

eschatologischen Perspektive wurden die Missstände als antichristliche,
geradezu apokalyptische Zeichen begriffen: die letzte Zeit bricht an.

Das Motiv des Antichrists spielt bald eine grosse Rolle: Die Kirche, die

vor allem in den Spitzen ihrer überlieferten Ordnung in solchem krassen

Gegensatz zum biblisch bezeugten apostolischen Weg denkt und handelt,
nimmt für die Reformer antichristliche Züge an - aber nicht im Sinne eines
manichäischen Dualismus, nach welchem die institutionelle Kirche als Ganzes

der Nichtigkeit verfällt, sondern im dynamischen Sinne des mobilisierenden

Aufrufs zum Widerstand und zur Erneuerung. Denn leben in eschatolo-
gischer Perspektive heisst nicht nur, mit Schrecken dem Treiben des
Antichrists zusehen, sondern zugleich: Christus, dem kommenden Herrn,
entgegenblicken und entgegenhandeln, also: in Worten und Taten der Nachfolge

reformatorischen Gehorsam wagen.
Dabei entwickelte die böhmische Reformbewegung von Anfang an eine

recht eigenständige und beachtenswerte Komponente. Sie gab auf die Frage
nach dem Subjekt der Reform eine radikalisierte Antwort: In den meisten
reformatorischen Bewegungen des Mittelalters waren es zunächst die
hierarchischen Autoritäten der Christenheit, vor allem der Papst oder das Konzil,



Eschatologische Initiativen der frühen Reformbewegung in Böhmen und Mähren 209

denen das Recht und die Verpflichtung zur Reform zuerkannt wurden. In
den radikaleren, eschatologisch orientierten Bewegungen, wie etwa bei
Joachim von Fiore oder bei den Franziskanern dachte man vor allem an die
treuen Mönche, das «dritte Volk» neben Laien und Priestern. Und andere
blickten erwartungsvoll zur weltlichen Macht: so etwa Cola di Rienzo,
welcher 1350 nach Prag kam, um den Kaiser zu beschwören, die Reform der
untreuen Kirche in seine Hände zu nehmen. Die Denker der böhmischen
Reformation lehnten die so anvisierten Möglichkeiten nicht von vornherein
ab: vor allem das Konzil spielt bei ihnen als Organ erhoffter Erneuerung
immer wieder eine gewisse Rolle. Sie haben dabei aber noch eine andere
Antwort auf die Frage nach dem Subjekt der Reform: populus novus - das

ganze Volk Gottes, und damit keine Missverständnisse entstünden, vor
allem betont: populus simplex wird zum Hoffnungsträger. Im eschatologi-
schen Horizont wird die Reformforderung soziologisch «entschränkt»: sie

wird zum Anliegen des ganzen Volkes. Die tschechische Reformation wird
dann folgerichtig - aus innerer, und nicht bloss äusserer Konsequenz - zur
Bewegung des Volkes, ob der revolutionären Volksmassen, wie nach dem
Tode von Jan Hus, oder in der Gemeinschaft der «Stillen im Lande» (in der
Brüderunität).

In diesem kultur- und geistesgeschichtlichen Kontext sind die konkreten
Entwürfe der bahnbrechenden Denker der reformatorischen Bewegung vor
Hus - und natürlich Hus selber - zu verstehen. Nur auf die zwei Wichtigsten
möchte ich hinweisen.

II

Als den «Vater der böhmischen Reformation» bezeichnet man mit dem
bedeutendsten tschechischen Historiker (und Politiker) des 19. Jahrhunderts,

Frantisek Palacky, den Prediger und Theologen Jan Milic von Kro-
mërlz (1325-1374). In Kromënz (Kremsier) in Mähren geboren, kam er als

junger Mann nach Prag und machte eine erstaunliche Karriere: er wurde zu
einem der leitenden Beamten der kaiserlichen Kanzlei, später zum hohen

Würdenträger und zugleich Inhaber einiger einträglichen Pfründen. Aber
im Jahre 1363 kam es zu einer radikalen Wende, die in einigen Zügen an die

Bekehrung von Petrus Valdes erinnert: Milic verzichtete auf seine Karriere
und vor allem auf seine Pfründen und wählte die Armut, zugleich im Willen,
sich in der Zukunft vorwiegend intensivem Predigen zu widmen. Er hatte am



210 J. M. Lochman

Anfang keinen durchschlagenden Erfolg - Milic predigte auf tschechisch mit
einem mährischen Akzent. Aber bald änderte sich dies: der leidenschaftliche

Redner - man sprach bald von seinen «feurigen Worten» - faszinierte
und überzeugte immer breitere Kreise der Prager, welche früher bereits
einem anderen Reformprediger, dem Österreicher Konrad von Waldhausen,

mit grosser Anteilnahme gefolgt waren. Seit 1370 war die Nachfrage
nach seiner Botschaft so gross, dass er dreimal am Tag zu predigen pflegte,
und zwar oft in den drei Sprachen: auf tschechisch, deutsch und lateinisch.
Das Echo auf seine Reformpredigt weckte aber auch viel Eifersucht und
Denunziationen seitens der mächtigen Befürworter des kirchlichen und
gesellschaftlichen status quo. Milic wurde nach Rom zum Papst zitiert, verteidigte

sich glänzend, setzte seine Tätigkeit in Prag fort, wurde aber später
wieder verdächtigt und versuchte sich erneut vor dem Papste zu rechtfertigen,

diesmal in Avignon. Es gelang ihm auch diesmal - doch bevor das

endgültige Verdikt verkündet wurde, starb er 1374 in Avignon.
Drei entscheidende Akzente der Tätigkeit von Milic - die alle für den

weiteren Weg der böhmischen Reformation von wegweisender Bedeutung
wurden - möchte ich zur Charakterisierung dieses «Vaters der Reformation»
in den Vordergrund stellen:

1) Milic denkt, redet und handelt in einem eschatologisch bewegten Horizont.

Er sieht sich selbst, seine Stadt und seine Kirche in der kritischen
Spannung der letzten Tage. Der sittliche und religiöse Verfall der etablierten
Kirche, mit welchem er in seiner Tätigkeit in der kaiserlichen Kanzlei und in
seinen hohen kirchlichen Ämtern höchst anschaulich und aus «erster Hand»
konfrontiert wurde, verdichtete sich für ihn zum Zeichen des nahen Endes.
Er konnte diese Erfahrungen nicht anders deuten als mit dem apokalyptischen

Motiv des kommenden, ja bereits gegenwärtigen Antichrists. Er
zögerte nicht, diese Sicht höchst riskant und verbindlich zu konkretisieren: in
einer seiner Predigten bezeichnete er den unter seiner Kanzel anwesenden
Kaiser Karl IV. als Antichrist. Eine Attacke, welche der Kaiser
erstaunlicherweise bussfertig duldete. Später unterliess er solche Identifikationen -
beschäftigte sich aber ständig mit dem Motiv des Antichrists; dessen dunkle
Macht mobilisierte ihn, die Predigt des Wortes Gottes immer mehr zu
entfalten, denn nur in dieser Predigt bestand nach seiner Überzeugung die

Hoffnung, unter dem eschatologischen Druck die verkommene Kirche doch

zu reformieren - und sie so auf das Kommen des Herrn vorzubereiten.
Darum die intensive und extensive Predigttätigkeit von Milic und von seinen

Nachfolgern.



Eschatologische Initiativen der frühen Reformbewegung in Böhmen und Mähren 211

2) Die eschatologische Spannung führte Milic jedoch nicht nur zur
Predigt, sondern auch zum höchst praktischen Versuch, die Kräfte des Neuen
inmitten der Ordnung des Alten auf Hoffnung hin vorwegzunehmen und
zeichenhaft zu sammeln. Im Jahre 1372 begründete er in Prag eine Stätte des

gemeinsamen Lebens für Menschen, welche in der öffentlichen Meinung der
Zeit auf die niedrigste Stufe gehörten: die Dirnen der Stadt Prag. Seine

Predigten wirkten bis in diese Kreise der Bevölkerung hinein. Es kam zu
Bekehrungen im Milieu der Dirnen. Der Neuanfang erwies sich aber als

schwierig, wenn nicht zugleich für die «Strukturen» des neuen Lebens
gesorgt wurde. Gerade dies versuchte nun Milic und baute folgerichtig eine
kleine Siedlung auf, in welcher bis zu 300 ehemalige Dirnen eine neue
Lebensmöglichkeit fanden. Milic selbst wohnte mit seinen Jüngern in einem
nahen Haus und sorgte für die Frauen - eine oft schwierige Aufgabe.

Der Name dieses Unternehmens zeigt am besten die theologische
Perspektive dieser Arbeit: das Neue Jerusalem - in programmatischer Anspielung

an Apk 21,2 (und auch: 14,8: Babylon ist gefallen). Dies war sicher eine

gewagte Exegese - und doch Ausdruck einer entscheidenden und orientierenden

Erkenntnis: die Stadt Gottes hat etwas mit unseren Städten zu tun
und zwar ganz konkret: mit dem Geschick der Armen und der Entrechteten

- ein Akzent, mit welchem der erneuernde, weltverändernde Wirklichkeitsbezug

biblischer Eschatologie von den «apokalyptischen Denkern» der
ersten Reformation klarer und verbindlicher verstanden wurde als von den
meisten Theologen der Reformation des 16. Jahrhunderts. Die tschechische
Reformation blieb jedenfalls dieser eschatologisch motivierten Initiative
ihres «Vaters» weiterhin treu: ob in revolutionären Bemühungen der Hussi-
ten (der Taboriten) oder im friedfertigen Erneuerungsstreben der Böhmischen

Brüder so wie sie in grossartigen Reformprojekten von J. A. Comeni-
us kulminieren.

3) In diesem Zusammenhang ist noch ein anderer Akzent der Theologie
Jan Milics zu erwähnen: in der Perspektive der eschatologischen Reformpredigt

und der Reformtat kam Milic zur Überzeugung von der entscheidenden
Bedeutung des Abendmahles, der Eucharistie für das gemeinsame Leben der
Christen. Er empfahl, das Sakrament so oft wie möglich, am besten jeden
Tag, zu feiern. Dies ist nicht im Sinne einer liturgischen Vorliebe zu deuten.
Es ging eher um die Erkenntnis, dass die besondere Präsenz Christi in der
Gemeinschaft seines Abendmahles eine besondere Stärkung der Gemeinschaft

und des neuen Lebens der Christen angesichts der eschatologischen
Bedrohung darstellt. Die «Kräfte des zukünftigen Aeons» tun der gefährde-



212 J. M. Lochman

ten Christenheit not - um Kraft zur Reform, zum Neuanfang, zur Erneuerung

zu erschliessen.
Dabei ist die Bereitschaft, gerade das «gemeine Volk», die Laien, zur

sakramentalen Gemeinschaft einzuladen, von grosser Bedeutung: der popu-
lus novus wird dadurch für seine grosse Aufgabe gerüstet, befähigt, zum
wahren Subjekt der Erneuerung zu werden. Diesem Volk Gottes gilt die
Arbeit und die Hoffnung des Reformators: «Einfache Menschen, einfältig
und ungebildet, stehen auf und predigen die einfache Wahrheit, reparieren
die veralteten Netze und folgen in ihrem neuen Leben den evangelischen
Fischern nach, ziehen Gläubige zu Christus. Als dies einst Christus mit
seinen Jüngern tat, sagten gegen ihn die Juden (Mk 1,27): Was für eine neue
Lehre ist das? Sicher ist sie auch noch heute neu, denn angesichts der
Meister und Mönche und Philosophen und Logiker, die grosse Fragen
überlegen, nach neuen Pfründen und Würden fischen und jedes Jahr eine neue
Logik dichten, um sie gleich wieder zu zerstören stehen die Ungebildeten

auf und sprechen mit neuen Sprachen und erreichen das Himmelreich».
(Postilla Gratiae Dei, zitiert bei Molnâr, Eschat. nadëje, 16)

III

Jan Milic von Kromeriz war ein grosser Prediger und Initiator der jungen
tschechischen Reformbewegung. Er blieb nicht allein. Eine grosse Schar von
Schülern und Hörern sammelten sich um ihn. Und auch wenn seine
unmittelbare Initiative, die Kommunität des Neuen Jerusalem, ständig angefeindet

und zuletzt zerstört wurde, blieb sein Vermächtnis in Wort und Tat
weiterhin lebendig. So wurde seine Freude an den aufstehenden Laien
durchaus bestätigt: wir finden bald auch Laienschriftsteller, die im Geiste

von Milic theologisch arbeiten und beachtliche Werke vorlegen, so etwa den
Ritter Tomas Stitny, mit seinen tschechisch geschriebenen Werken.

Eine besondere Bedeutung kam aber dem hochgebildeten Theologen
unter den Schülern von Milic, Matthias von Janov (1355-1393) zu. Auch
seine Lebensgeschichte weist einen Bruch und Neuanfang auf. Zwar fasste

er seine hervorragende akademische Bildung - neun Jahre Studium in Paris

- zunächst als Vorbereitung auf eine kirchliche Karriere auf und bewarb sich
nach seiner Rückkehr ohne Hemmungen um vorteilhafte Pfründen, indem
er sich bereit zeigte, im Blick auf mögliche Konflikte mit Autoritäten seine
Reformansichten nicht zu stark zu äussern. Doch fand er Wege zur Umkehr



Eschatologische Initiativen der frühen Reformbewegung in Böhmen und Mähren 213

und zum reformatorischen Einsatz, und zwar auf dem Gebiet, für welches er
besonders qualifiziert war: dem literarischen. Das Ergebnis war eines der
wichtigsten Werke der tschechischen Reformation, fünf Bücher seiner «Re-

gulae Veteris et Novi Testamenti».

In diesem Werk zeigt sich Matthias als Reformtheologe im Geiste von
Milic. Auch er leidet unter Untreue und Verkommenheit der Kirche. Auch
er konfrontiert sie mit der Botschaft der Bibel. Sie spricht ihn gerade mit
ihrer eschatologischen Dringlichkeit nicht weniger an als Milic. Als gelehrter
Theologe versucht er, ein theologisches Programm vorzulegen. Die
Überzeugung von der «dritten Zeit» wird geschichtstheologisch entfaltet (in
Verwandtschaft zu den Konzeptionen von Joachim von Fiore). Die Gegenwart
wird als die Zeit der eschatologischen Herausforderung verstanden, wobei
das Motiv des seit etwa 1200 in der «christlichen Welt» latent, nun aber
offenbar präsenten Antichrists aufgenommen wird. Aber auch die Kräfte
des Neuen sind am Werk - vor allem in den treuen Predigern des Wortes,
diesen «Adlern», «Engeln», welche zur Ernte vor dem endgültigen Ende
ausgeschickt wurden und deren bedeutendste in den böhmischen Ländern
etwa Konrad von Waldhausen und vor allem Milic (eximius ac gloriosus
predicator Milicius) sind. So ist der Weg der Reform der Kirche zwar schwierig

(weil, nach Matthias, der Antichrist gerade in der Kirche seine Festung
hat), aber doch eschatologisch offen. Wie ist dieser Weg zu gestalten?

Matthias weist die Richtung, die auch für seine Nachfolger verbindlich
ist: die Schrift und die Urkirche sind Vorbilder des wahren Christentums und
also Modelle der Erneuerung der Kirche. In der Konfrontation mit diesen
Modellen zeigt sich die Dekadenz der zeitgenössischen Kirche. Dies gilt im
Bezug auf die Praxis - d.h. ihre veräusserlichte Frömmigkeit (etwa in Verehrung

von Bildern) und ihren auf Macht und Gewinn orientierten Lebensstil,
der mit der apostolischen Armut und Praxis unvereinbar ist. Dies gilt aber
auch im Blick auf die kirchliche Theorie: Matthias prangert vor allem die
überwuchernde Fehlentwicklung der kirchlichen Doktrin an, in welcher
durch verschiedene Zusätze zu der urchristlichen Botschaft die apostolische
Wahrheit verdunkelt wurde. Dieser Versuchung der Kirche gegenüber
verkündet nun Matthias das Programm einer apostolischen Reduktion in der
Praxis und in der Lehre der Kirche: «Quapropter apud me decretum habeo,

quod ad reformandam pacem et unionem in universitate Christiana expedit
omnem plantationem (Gewächs, Unkraut) illam eradicare - Mt 15,13 - et

abreviare iterum verbum super terram (schnell durchführen) - Rom 9,28 - et

reducere Christi Jesu ecclesiam ad sua primordia et compendiosa, quanto
paucioribus et apostolicis mandatis reservatis.» (Regulae 11,263).



214 J. M. Lochman

Was soll dieses Reduktionsprogramm bedeuten? Wird hier zu einem
dogmatischen und praktischen Primitivismus geraten? Sicher nicht: das

Programm wird doch von einem höchst gebildeten Theologen aufgestellt. Wohl
aber handelt es sich um einen Protest gegen solche «Gelehrsamkeit», die den
Kern der biblischen Botschaft relativiert und damit dem christlichen Glauben

einen schlechten Dienst erweist - vor allem eben dem gemeinen Volk,
für welches die professionellen Subtilitäten (wie sie bei manchen Scholastikern

gezüchtet wurden) unnötige und verwirrende Belastungen darstellten.
Dies ist dann vor allem in der eschatologisch verkürzten Perspektive
unerträglich: für Lehre als Selbstzweck gibt es angesichts der Herausforderung
durch den Antichrist und angesichts des Kommens des Herrn keine Zeit
mehr. In einer so zugespitzten Situation tut nur das eine not: den Kern des

Evangeliums freizulegen - also eine evangelische Konzentration in Theorie
und Praxis. Dies ist die radikale Reform, welche Matthias von Janov
vorschwebt: «Ich hoffe, dass alle menschlichen Werke, Zeremonien und
Traditionen von der Wurzel aus vernichtet werden und dass das eine Wort Gottes
ewig bestehen bleibt. Und diese Zeit kommt schon». (Zitiert bei VI. Kybal,
Matëj z Janova, 128).

So vertritt Matthias, eschatologisch motiviert, für kirchliche Botschaft
und Lehre eine «Hierarchie der Wahrheiten». Darum formuliert er seine

«Regulae», um das Wahre vom Falschen, das Wesentliche vom Unwesentlichen

zu unterscheiden, vier aus dem Alten und neun aus dem Neuen Testament.

Die letzte, dreizehnte, fasst die alle anderen bestimmende
«Spitzenwahrheit» am Eindrücklichsten zusammen. Sie ist eindeutig christozentrisch
formuliert. Die «régula infallibilis et prima» ist Jesus Christus selber, «qui est

et fuit et semper erit illa unica régula omnibus apostolis et cum hoc omni
homini venienti in hunc mundum (Joh 1,9), sola necessaria et sufficiens ad
omnia, in omnibus et in omni loco et tempore, non tantum hominum, sed et

angelorum, quoniam ipsa est illa sapientia et Veritas, que attingens a fine usque
ad finem fortiter disposuit omnia suaviter (Sap 8,1).» (Zitiert bei A. Molnâr,
Pohyb teologického myslenf, Praha 1982,166 f).

Auf diese Art und Weise versteht Matthias sein «Schriftprinzip», wobei
nicht zu übersehen ist, dass dabei vor allem das lebendige, gepredigte biblische

Wort und die lebendige, praktisch bewährte Nachfolge gemeint ist; und
dies nicht aus einem prinzipiellen «antitheoretischen Ressentiment»,
sondern im konkreten Erkennen der «Zeichen der Zeit»: in der eschatologisch
bewegten Perspektive. Diese Haltung des Matthias wird auch andere Denker

der böhmischen Reformation charakterisieren. Es gibt einige Historiker
und Theologen, welche darin Zeichen einer dogmatischen Armut der «er-



Eschatologische Initiativen der frühen Reformbewegung in Böhmen und Mähren 215

sten Reformation» sehen - ob sie dies kritisch oder auch lobend meinen.
Dies ist aber ein Missverständnis: es geht um keinen Kult der Armut und der
Einfalt als Programm, sondern um das positive Interesse, das Wesentliche
wesentlich gelten zu lassen - um des Volkes und um des kommenden
Reiches willen. In diesem Sinne verdient die eschatologisch motivierte Strategie
der evangelischen Konzentration eines Matthias von Janov unsere Aufmerksamkeit

- auch für unsere aktuellen Aufgaben.

Literatur: Zur tschechischen Reformbewegung im allgemeinen: R. Rfcan, Das Reich Gottes
in den böhmischen Ländern, Stuttgart 1957; R. Rfcan/A. Molnär, Die böhmischen Brüder, Berlin
1961. Zu Jan Milic von Kremsier: M. Kanäk, Milte z Kromërfze, Praha 1975. Zu Matthias von
Janov: M. de Janov Regulae Veteris et Novi Testamenti, I-V, ed. VI. Kybal, Praha 1908-1927; VI.
Kybal, Matëj z Janova, Praha 1905. - Zur Eschatologie verweise ich auf die bahnbrechende Studie

von Molnär, Eschatologische Hoffnung der böhmischen Reformation, in: Von der Reformation
zu Morgen, hg. von J. L. Hromâdka, Leipzig 1959, 57-197, welcher ich im vorliegenden Artikel
Wesentliches verdanke. - Zu eschatologisch-chiliastischen Motiven in der späteren Entwicklung
vgl. meinen Artikel Chiliasmus verus, Eschatologie und Weltgestaltung in der Perspektive des

Comenius, ThZ 35 (1979) 275-282.

Jan Milic Lochman, Basel


	Eschatologische Initiativen der frühen Reformbewegung in Böhmen und Mähren

