
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand
: les épanchements d'Henri dans ses œuvres scholastiques

Autor: Macken, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La personnalité, le caractère et les méthodes de
travail d'Henri de Gand

Les épanchements d'Henri dans ses œuvres scholastiques.

On n'a pas retrouvé jusqu'ici des lettres personnelles d'Henri de Gand,
bien qu'on en mentionne.1 Mais dans ces lettres, qui étaient probablement
des pièces officielles, il ne révèle peut-être pas plus sa personnalité que dans

ses autres œuvres. On arrive cependant à connaître assez bien cette personnalité

par ces œuvres. Dans ses œuvres scholastiques on dispose d'un terrain
immense où l'on peut trouver des expressions qui rélèvent ses sentiments
intimes et ses convictions profondes, d'autant plus qu'Henri avait le culte de

la sincérité et du courage au service de la vérité, qui n'excluait d'ailleurs pas
la soumission à l'autorité officielle de l'Eglise. Dans ces œuvres, aussi arides,
scholastiques et techniques que certaines puissent paraître, on trouve
souvent des notations qui expriment ses sentiments intimes. Il faut
apprendre à lire aussi les penseurs scholastiques du point de vue de leur
personnalité. Il n'y a p. ex. qu'à lire les éloges qu'Henri voue à la vraie amitié
et la fidélité qui la caractérise,2 pour savoir qu'il était lui-même un ami fidèle.
On pourrait rédiger tout un florilège où les sentiments profonds et les

grandes convictions d'Henri de Gand sont exprimées d'une façon éloquente
en des moments d'émotion, qui lui survenaient au milieu de son travail de

rédaction à des œuvres qui semblent arides quant à la terminologie
technique, mais qui ne le sont pas quant au contenu. Certains de ces épanchements

d'Henri ont déjà été relevés et mis très justement en lumière par les

nombreux auteurs qui ont déjà étudié ses ouvrages, mais beaucoup d'autres
restent à découvrir.

Le témoignage de la reproduction symbolique, choisie par Henri pour son
sceau personnel d'archidiacre.

En dehors de ses œuvres, on trouve une expression sûre de sa personnalité
dans le sceau, accompagné d'un contre-sceau, qu'il a choisi comme

archidiacre. On trouvera la reproduction des deux dans notre ouvrage en prépara-

1 Cf. R. Macken, Bibliotheca manuscripta Henrici de Gandavo (Henrici de Gandavo Opera
Omnia, I—II), Leiden 1979, p. 1800.

2 Cf. Id., Human Friendship in the Philosophy of Henry of Ghent, dans Franziskanische
Studien 70 (1988) 176-184.



R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand 193

tion Henri de Gand Dates et documents.3 Le contre-sceau, qui ne
représente qu'une partie du sceau, est imprimé à l'aveugle sur toutes les

couvertures des volumes de la série HENRICI DE GANDAVO Opera Omnia,
éditée par la Catholic University of Leuven. Le sceau personnel d'Henri de

Gand en tant qu'archidiacre du diocèse de Tournai représente le Christ ressuscité,

portant dans sa main droite une banière. On peut être sûr, selon les

coutumes de cette période, que l'image imprimée sur son sceau personnel fut
choisie par Henri lui-même, et exprimait quelque chose qui lui tenait profondément

à cœur. L'image du Christ ressuscité est sans doute mise ici en avant par
Henri comme le plus ferme argument de notre foi, selon l'expression de
St. Paul.4Peut-être Henri voulait-il aussi exprimer par elle la victoire de la foi
sur tous ses adversaires et sa propre soumission à la foi, et la choisit comme un
guide plus sûr que les philosophes anciens. Dans ce sens le texte suivant d'Henri
pourrait peut-être exprimer ses sentiments personnels à ce propos:

«... minimum inconveniens apparens in eis quae fide tenemus, maximum debemus reputare
inconveniens, et dicere qaod quaecumque ratio humana, quantumcumque efficax appareat, tarnen

verisimilitudine decipit, secundum quod dicit Augustinus de rationibus quae inducuntur contra veritates

contentas in sacra Scriptum, cum quorum veritate eiusdem auctoritatis sunt quae in sacramentis

Ecclesiae et circa peccatum originale et cetera instituta a Christo et a Deo facta tenemus ex consuetudine

Ecclesiae et dictis sanctorum, etsi de Ulis in sacra Scriptum nulla omnino fieret mentio. Et ideo

incomparabiliter praeferenda sunt huiusmodi facta et sacrae Scripturae dicta omnibus quae a

philosophé dicta sunt et scripta, nec illis comparari <possunt>, quia, ut dicitur in Psalmo de philosophé qui
erant sué doctriné iudices et doctores gentium, «Absorpti sunt coniuncti petrae iudices eorum». Ubi
dicit Augustinus: «Petra erat Chrétus. Coniuncti: id est comparati. Iudices eorum: tamquam iudicantes

de moribus et sententiam proferentes. Dixit hoc Arétoteles. Adiunge ilium petrae et absorptus est: apud
inferos contremécit. Dixit hoc Pythagoras, dixit hoc Plato: adiunge illos petrae. Compara auctoritates

illorum auctoritati evangelicae. Compara inflatos Chréto crucifixo. Dicimus eé: «Vos litteras vestras

conscripsété in cordibus superborum; ille crucem suam fixit in frontibus regum. Ergo absorpti sunt
coniuncti petrae iudices eorum. Tamdiu videntur aliquid dicere, donee comparenturpetrae. Propterea si
inventus fuerit aliquis eorum dicere quod dicit Chrétus, congratulamur illi. Sed erunt multi qui
contradicant. Quid ergo erit? «Audient verba mea, quoniam praevaluerunt». Praevaluerunt verba mea

verbé eorum. Dicta sunt quaedam ab eis déerte, sed a me vere». Ecce quod quamdiu non fuerint
comparata dicta philosophorum dictis etfacté Christi, dictis in sacra Scriptum etfactis in sacramentis et

in corpore quoad identitatem in vivo et mortuo et corporé praeservationem, et etiam in corpore nostro

quoad originalé propagationem, et cetera huiusmodi, tamdiu possunt videri aliquid dicere déerte, sed

cum comparantur petrae in dicté etfacté, si contradicant, non est eé ulterius credendum quasi aliquid
dicant vere.»5

3 Id., Henri de Gand (+ 1293), maître en théologie à l'Université de Paris, archidiacre de

l'évèché de Tournai. Dates et documents (en préparation).
4 Cf. I Cor., XV, 17.

5 Henrici de Gandavo Quodlibet X. Ed. R. Macken (Opera Omnia, XII), Leiden 1981, 103,

37-104,69.



194 R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand

Tout le passage du Quodlibet IX, q. 8,154,62-156,26, est intéressant à ce

propos.6 En effet, Henri s'attache ici à la tradition de l'Eglise, même en des

matières aussi difficiles que celle concernant la sainte Eucharistie: «... et
ideo magis est nobis securum in hoc, et universaliter in eis quae sunt fidei,
auctoritati inhaerere quam rationi...» (155,77-78).

L'opposition d'Henri aux tendances de certains philosophes anciens,
incompatibles avec la foi chrétienne.

Dans la période de l'enseignement d'Henri de Gand cet attachement à la
foi de l'Eglise catholique allait de pair avec la prise de conscience plus nette
de certaines erreurs des philosophes anciens, surtout d'Aristote. Le temps du
concordisme était passé. On se rendait compte que les ouvrages d'Aristote
comportaient une série d'erreurs entre beaucoup de doctrines philosophiques

excellentes. Il fallait, en plein respect pour Aristote, le dire clairement.

On voit régulièrement dans les ouvrages d'Henri apparaître le souci
d'un tri clair. Ainsi il n'est pas étonnant qu'il traite dans le Quodlibet IX deux
questions d'auditeurs concernant les positions exactes d'Aristote en des

matières touchant directement aux vérités de la foi. C'est le fait e.a. avec les

questions «Utrum ex fundamentis Aristotelis possit ostendi quod intellectus in
omnibus sit unus numéro, et an contrarium possit demonstrari» (q. 14), et
«Utrum, suppositis fundamentis Philosophi, sit necesse ponere quod semper
fuerit homo, et homo ab homine, ex parte ante in infinitum» (q. 17.7

La confrontation imposée avec les adversaires dans les Quodlibeta d'Henri,
et le libre essor de sa personnalité devant ses disciples dans la Summa.

Dans les Quodlibeta, il était opposé à ses adversaires au point de vue
doctrinal. Il ne fuyait pas cet affrontement d'opinions adverses, et il est

typique que c'est justement lui dont un des ouvrages principaux est devenu le
recueil des Quodlibeta. Cet affrontement immédiat à des adversaires a eu
comme conséquence qu'Henri a été obligé à retravailler plus intensément
certaines questions fort controversées des Quodlibeta, qu'en général il
devait retravailler les questions de la Summa, qui traitaient tranquillement des

6 Quodlibet IX. Ed. Id. (Opera Omnia, XI), Leiden 1983.
7 Cf. op. cit. 246-257 et 279-288.



R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand 195

attributions divines ou des relations entre les différentes personnes de la
Sainte Trinité.

La Summa reflète ses leçons aux étudiants en théologie, du moins en

partie. Il s'y trouvait au milieu des élèves qui étaient inscrits à ses cours et lui
avaient confié leur formation théologique. Henri était donc confronté là

avec des admirateurs et amis, ou du moins avec un public qui reconnaissait

son autorité. D'autre part ce manque d'opposition lui laissait beaucoup plus
librement déployer sa personnalité propre. Cette différence entre les Quod-
libeta et la Summa se réflète dans les manuscrits de ces ouvrages qui
contiennent des corrections probables d'auteur. Elles sont bien plus
nombreuses dans certaines parties des Quodlibeta que dans la Summa.

Les Quodlibeta restent un mélange de questions diverses, parce qu'Henri
y était livré au public et à la polémique, mais il ne faut pas se baser uniquement

sur les Quodlibeta pour juger de sa personnalité. Il était e.a. aussi un
grand penseur spéculatif, comme le montre sa Summa. On aurait dort, à

notre avis, de voir Henri avant tout comme un âpre lutteur avec des

adversaires doctrinaux. L'examen de ces corrections d'auteur montre bien au
contraire, qu'il était conscient d'être parfois véhément dans le feu de la

dispute, car dans les corrections apparaissent régulièrement des adoucissements

et des expressions plus diplomatiques.8

La confrontation imposée avec les problèmes actuels dans les Quodlibeta
d'Henri.

Dans les Quodlibeta Henri n'était pas seulement confronté à des maîtres
d'une autre tendance, mais aussi à des problèmes soulevés et des cas de

casuistique. Cet affrontement était, lui aussi, prévu par les autorités qui
avaient institué les disputes quodlibétiques. Cette confrontation à des
problèmes actuels disputés dans l'université et à des problèmes qui se posaient
autour d'eux dans la vie concrète de tous les jours, était très utile pour ces

maîtres. Henri se soumettait avec grand soin à cette interrogation publique,
et consultait soigneusement les documents nécessaires.

Ainsi pour répondre, dans le Quodlibet VI, à la question «Utrum omnia

quae continentur in régula beati Augustini, sint praecepta»,9 Henri avait à

cette occasion relu avec soin toute la règle de S. Augustin, et aussi tout le

8 Cf. R. Macken, Les corrections d'Henri de Gand à ses Quodlibets, dans: Recherches de

Théologie ancienne et médiévale, 40 (1973) 36; Quodl. X, XLIX-LI.



196 R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand

commentaire d'Hugon de Saint-Victor sur cette règle, comme il le dit au

cours de sa réponse à cette question: «Perfecta autem diligenter régula atque

super ea expositione Hugonis, nihil re vera in régula ipsa invenire potui, quod
quidquam contentorum in ipsa sic mitiget ut ipsum extra praecepti obligatio-
nem trahat».10

Les Quodlibeta comme ouvrage ultérieurement élaboré après chaque

dispute quodlibétique, où certaines questions sont élargies, et des ouvrages
mineurs sont insérés dans un plus grand ensemble, par l'intermédiaire

duquel ils seraient divulgués plus facilement.

On se demande si Henri s'est rendu compte que les Quodlibeta deviendraient

de fait son ouvrage le plus renommé. En effet, si les Quodlibeta
d'Henri ont acquis une si excellente réputation, c'est aussi à cause d'avoir été
élaborés ultérieurement avec un si grand soin.

Certaines questions, il les élargit systématiquement. De fait, il a profité
de certaines questions concrètes qui avaient été posées dans les disputes
quodlibétiques et devaient donc être maintenues comme titres des questions
dans la publication officielle des Quodlibeta, pour les élargir en les traitant
dans le cadre de questions plus fondamentales. Ainsi, la q. 3 du Quodlibet

XI lui sert à administrer une ultime réponse à Gilles de Rome dans la

dispute au sujet de la distinction intentionnelle entre l'essence et l'existence,
et dans ce but Henri élargit la question concrètement posée, qui ne concernait

que la distinction entre la matière et la forme.11

Dans le Quodlibet XI, q. 6, Henri va plus loin. Henri y avait de nouveau à

répondre à la même question que dans son Quodlibet IX, q. 6. Ici la question

était formulée de la façon suivante: «Une chose peut-elle se faire passer
elle-même de la puissance à l'acte?»12 Cette question tout-à-fait
fondamentale, qui va vraiment au noyau du problème, donnait à Henri l'occasion
d'un exposé profond concernant le statut philosophique de la volonté hu-

9 Quodlibet WI. Ed. G. A. Wilson (Opera Omnia, X), Leiden 1987, 171-177.
10 Op. cit. 176,5-7.
11 Cf. Id., Le statut de la matière dans la philosophie d'Henri de Gand, dans: Recherches de

Theologie ancienne et médiévale, 46 (1979) 157-163: Id., Les diverses applications de la distinction

intentionnelle chez Henri de Gand, dans: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter, Miscellanea

Mediaevalia, 13, 2 (1981) 771-773.
a « Utrum aliquid potest reducere se ipsum de potentia ad actum» Quodl. XI (ed. Paris 1518), f.

452vL-458vM).



R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand 197

maine. Dans sa réponse à la deuxième objection posée dans le cadre de cette

question, il répond aussi à un petit écrit qu'il appelle «tractatus parvus», en
cite par petites sections consécutivement tout le texte, réfute chaque petite
section citée, et termine avec un jugement global sur ce petit traité, qu'il
caractérise comme «déterministe».13 On se demande si ce petit traité, qui
semble provenir d'une tendance intellectualiste prononcée qui ne correspond

plus à la synthèse harmonieuse de S. Thomas d'Aquin, n'était de fait
pas un petit écrit anonyme contre l'opinion d'Henri sur l'autonomie de la
volonté humaine. Cela signifierait donc que le maître en théologie réputé
qu'était Henri, aurait encore eu l'occasion de réfuter dans ces Quodlibeta un
des tout premiers écrits, peut-être le premier, de cette littérature débutante
en ce moment des écrits polémiques dirigés contre ses doctrines.

Une insertion bien plus encore volumineuse est celle d'une «question
disputée» dans un des ses Quodlibets, à moins, ce qui est peut-etre plus
probable, que ce ne soit plutôt un ouvrage très étendu écrit dans la fiction
littéraire d'une question disputée. Dans ces deux hypothèses possibles, dont
la deuxième semble la plus probable, cette insertion cadrait en effet dans les

Quodlibeta, et exactement à cette place, car elle était une sorte de récapitulation

et de point final de tout ce qu'Henri avait écrit concernant cette

question, mais en même temps elle avait aussi un autre but: celui d'assurer à

ce volumineux ouvrage une plus grande divulgation. Il s'agit de la q. 31 de

son Quodlibet XII, qui est appelée aussi son Tractatus super facto praelato-
rum et fratrum.1*

L'amour et le courage de la vérité.

Henri répète régulièrement qu'il n'est animé d'aucun parti-pris contre

personne, et quand il prend position dans une matière, c'est uniquement
parce qu'il estime en conscience et devant Dieu, que sa position correspond

13
Cf. R. Macken, Heinrich von Gent im Gespräch mit seinen Zeitgenossen über die

menschliche Freiheit, dans: Franziskanische Studien, 161-167, où nous avons publié cet opuscule, en

extrayant les textes du Quodlibet XI, q. 6 d'Henri, ce qui nous a permis de le reconstituer
entièrement.

14 Cf. sur ce Tractatus: ID., Ein wichtiges Ineditum zum Kampf über das Beichtprivileg der

Bettelorden: der «Tractatus superfacto praelatorum etfratrum» des Heinrich von Gent dans Franz

von Assisi 1226-1976, dans: Franziskanische Studien 60 (1978) 301-310; Quodlibet XII. Ed.

J. Decorte (Opera Omnia, XVI), Leuven 1987; Henrici de Gandavo Tractatus super facto praelatorum

et fratrum (Quodlibet XII, q. 31). Ed. L. Hödl-M. Haverals. CumIntroductionehistorica
L. Hödl (sous presse).



198 R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand

à la vérité. Ainsi, après s'être opposé, dans son Quodlibet I, dans l'esprit de

son temps, aux rentes à vie, Henri, quand il est forcé à revenir sur cette
question l'année suivante, donne dans son Quodlibet II le témoignage: «Ista

quaestio, ut credo, mota fuitpropter conversant huius, an liceat emere redditus
ad vitam, de qua determinavi quod non. Quod, ut intellexi, aliquibus displi-
cuit. Quod re vera non dixi in favorem vel odium alicuius, sed, teste Deo,
loquar ipsa verdate, quantum mihi apparuerit, coactus, iuxta hoc quod ibi
declaratum fuit».15 Et il semble bien qu'en cela Henri était parfaitement
honnête.

Henri a le courage de ses convictions. Il n'a pas peur de dire publiquement

ce qu'il pense. Ainsi p.ex. il dit à propos des nobles: «Si vero loquamur
de nobilitate generis, secundum quem vulgo soient appellari nobiles, qui
saepius secundum rei veritatem multum sunt ignobiles, sic nobilitas includit
antiquitatem».16 Mais cela n'était pas une diatribe, car dans cette question il
estime d'une façon très positive la fonction des nobles dans la société, qui
sans doute au Moyen Age était plus importante que de nos jours. En cela
Henri est équilibré.

«Le maître en théologie doit être une lumière majeure dans l'Eglise».

Henri est le type du professeur, du membre du personnel académique, qui
prend sa tâche très au sérieux, et qui est tout-à-fait comme immergé dans

l'enseignement. Les disputes quodlibétiques, les leçons universitaires,
probablement les sermons universitaires, etc., tout cela constituait sa vie. Il y a

passé d'ailleurs pratiquement toute son existence.

Il semble bien avoir rédigé en principe la plus grande partie de ce qu'il
professait: ses sermons universitaires, ses leçons sur des questions spéciales,
sous le titre de Quaestiones ordinariae, ses disputes quodlibétiques sous le

titre de Quodlibeta, et ses leçons sur l'Ecriture sainte sous le titre de Lectura
ordinaria super Sacram Scripturam. Après ces dernières, il faut se demander
s'il ne renonça pas, faute de temps, après ce premier cours écrit probablement

au début de son enseignement théologique, à rédiger ses cours sur
l'Ecriture Sainte, pour en revenir à la pratique assez générale des maîtres en

théologie: enseigner l'Ecriture sainte à partir d'une Bible glosée, pourvue de
certains commentaires qu'ils écrivaient en marge.

15 Quodlibet II. Ed. R. Wielockx (Opera Omnia, VI), Leuven 1983, 97,27-31.
16 Quodlibet IX. Ed. R. Macken, q. 18, 289,27.



R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand 199

En ce qui concerne les Quaestiones ordinariae, c'est toujours de cette
manière, à ce que nous sachions, qu'Henri renvoie à cet ouvrage, donc avec
le titre fonctionnel, et le nom de Summa n'est qu'une fois, à ce qu'il semble,
employé par lui-même, notamment dans la Summa, art. 1, q. 1: «Et quia, ut
dictum est supra in quaestione de subiecto et materia huius scientiae, proprius
ordo et modus procedendi in eo est incipere a Deo et procedere ad creaturas,
ideo hic dubitandum est de duobus in summa (ou faut-il lire: Summa?):
primum est de Deo, ut de subiecto principali huius scientiae; secundum est de

creaturis, ut de materia subiecto attributa»}1 Mais «in summa» ne signifie pas
nécessairement «dans notre Somme»; l'expression peut signifier aussi «en

somme, pour ne pas entrer dans le détail»,18 ce qui serait aussi une explication.

Le fait de nommer cet ouvrage avec un titre fonctionnel qui se réfère
directement à ses fonctions de professeur, correspond parfaitement aux
habitudes d'Henri. D'ailleurs, il doit s'être rendu compte, après un certain

temps, qu'il n'achèverait jamais tout son programme, qui de fait englobait
une partie «De Deo» et une partie «De creaturis», mais n'arriva jamais à la

dernière; la dénomination de Quaestiones ordinariae était sous ce rapport
sans doute prudente. D'autre part, nous croyons avoir pu prouver que le

titre de Summa se trouvait au début du premier exemplar universitaire de

tout l'ouvrage, et que tout le premier exemplar universitaire de la Summa a

paru du vivant d'Henri. Il en résulte donc que ce titre était, au moins en
l'année de parution de la première livraison, notamment en 1289, voulu
comme titre de tout l'ouvrage, de sorte que ce titre était déjà peut-être la

signification du mot «summa» aussi au début de l'ouvrage19. Pratiquement
nous considérons donc le titre Summa comme le titre officiel voulu par Henri
pour cet ouvrage, au plus tard en 1289, 4 ans avant sa mort, et peut-être déjà
dès le début, mais nous considérons les Quaestiones ordinariae comme un
titre fonctionnel utilisé d'ordinaire par Henri non seulement, sans doute,
dans l'auditoire où il donna ses cours, mais aussi dans la rédaction de

l'ouvrage.
Henri n'avait, en sa qualité de professeur, pas peur du tout des questions

brûlantes d'actualité, aussi bien sur le plan de la théologie spéculative et de

la philosophie pure, que sur le plan de la morale et de la discipline ecclésias-

17 Summa, (ed. Paris 1520,1,) f. 123r (avant A).
18 Cf. F. Gaffiot, Dictionnaire illustré Latin-Français, Paris 1934,1513.
19 Cf. Summa (Quaestiones ordinariae), art. XXXI-XXXIV, Ed. R. Macken. Opera Omnia,

XXVII) (sous presse).



200 R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand

tique. Ce ne semble pas été, comme on l'a parfois supposé, parce qu'il avait
un tempérament querelleur ou disputeur, mais parce qu'il avait une haute
idée de la déontologie du maître en théologie, qui ne devait, à ses yeux, pas
éluder les questions d'actualité, mais précisément proposer une solution
pondérée et érudite, qui cadrait vraiment avec la réalité, avec l'enseignement

de l'Eglise, avec les Pères de l'Eglise, etc. Il parle régulièrement de

cette déontologie, p.ex. déjà dans le Quodlibet I, q. 35, où il souligne que le
maître en théologie doit être «une lumière majeure dans l'Eglise».20 Comme
il fallait s'y attendre, on lui soumettait, de même qu'aux autres maîtres en
théologie, tout naturellement des questions concernant les grands abus qui
sévissaient dans l'Eglise de son temps, comme le cumul des bénéfices par
certains prêtres, les ordinations épiscopales administrées à des candidats

indignes, etc., et il tâchait de donner à ces questions des réponses équilibrées
et adaptées à la réalité.

Néanmoins il savait disputer avec acharnement pour défendre sa solution
des problèmes. Ainsi il lui arrive régulièrement de répondre à une citation
d'un auteur, qu'on lui a proposée, avec une autre citation du même auteur,
de sorte qu'il joue l'auteur contre l'auteur, et désarme ainsi complètement
l'argument qu'on voulait lui opposer. Ainsi dans le Quodl. IX, q. 27, il
répond à une citation de St. Bernard qu'on lui avait opposée, avec une autre
citation de St. Bernard à l'appui de sa thèse,21 et dans la q. 28 du même
Quodlibet, il fait de même pour St. Augustin.22

A cause de cette défense acharnée de ses positions, on a parfois vu Henri
en premier lieu comme un lutteur. De fait c'est ainsi qu'il apparaît çà et là
dans les Quodlibeta, non pas tellement parce qu'il attaque, mais bien des fois

parce qu'il était attaqué: il était une personnalité en vue, qui avait à se

défendre contre des adversaires opiniâtres, qui ne comprenaient pas tous la

grandeur et l'originalité de ses vues. Mais il ne nous semble pas qu'Henri
était avant tout un lutteur. Il n'avait pas choisi le genre des disputes quodlibé-
tiques: il lui fut imposé par les circonstances. Ce qu'il avait choisi librement,
et élaborait complètement selon ses propres vues, c'était la Summa. Après
avoir réalisé une première édition critique d'une partie de la Summa, il nous
semble que la sérénité et l'élévation doctrinale de cet ouvrage, avec
lesquelles Henri a étudié et exposé pendant toute la période de son enseigne-

20 Quodl. I. Ed. R. Macken, 200,21.
21 Cf. Quodl. IX, Ed. Id. 311,26-27 et 312,38—45.
22 Cf. op. cit., 314,46-315,56 et 315,58-319,89.



R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand 201

ment théologique, les attributs de Dieu, les relations entre les trois
personnes de la Ste Trinité, etc., caractérisent mieux sa personnalité.

«Homo scribens»: Henri de Gand, un écrivain de race.

Qu'Henri était un écrivain de race, deviendra évident quand la collection
de ses Opera Omnia, prévue provisoirement en ca. 46 volumes (si
entretemps on n'en découvre pas plus), aura pris sa place dans les bibliothèques
scientifiques, et que de nombreuses nouvelles études scientifiques, qui
entourent l'entreprise en marche des éditions critiques, auront encore mis

davantage en lumière tout de qu'ils contiennent de richesse doctrinale. Par

l'expression «écrivain de race», nous voulons dire qu'il pensait en quelque
sorte en écrivant. L'heureuse découverte d'une imposante multitude de

corrections d'auteur dans ses propres ouvrages fait d'Henri de Gand un cas

particulièrement favorable pour étudier comment un penseur médiéval, et
lui en particulier, vivait, écrivait, pensait. Il ne faut peut-être pas tellement
tâcher de découvrir sa personnalité dans sa vie, qui aura été sans doute une
vie assez retirée et très régulière, mais dans ses œuvres, où il s'épanche
librement.

A quelques considérations que nous avons déjà vouées au style d'Henri
dans la rédaction de ses Quodlibets et de sa Summa,23 ajoutons encore les

considérations suivantes.

Il semble bien qu'il ait travaillé, du moins pour des questions assez

compliquées, mais même aussi en général pour des questions assez réduites
en longueur, à l'aide de schémas précédés éventuellement d'accolades, qu'il
détruisait probablement une fois que le texte était constitué. Un tel schéma
semble avoir été conservé, du moins si la Lectura ordinaria super Sacram

Scripturam, qui lui est attribuée avec une assez grande probabilité, est
réellement de lui.24 Cela ne l'empêchait pas d'enrichir encore ce schéma

pour certaines questions, mais alors, à ce qu'il semble, non en faisant un
nouveau schéma, mais directement dans la marge du schéma. Cette
méthode des schémas faits avant la rédaction de sa réponse à une question est

23 Cf. Quodl. I. Ed. R. Macken, XV-XVI.
24 Nous en avons publié la photographie dans notre édition critique de cet ouvrage, Lectura

ordinaria super Sacram Scripturam, Henrici de Gandavo adscripta. Ed. R. Macken, Opera
Omnia, XXXVI, 49 et planche IV.



202 R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand

particulièment claire dans les questions de casuistique qui se trouvent à la fin
de chacun de ses Quodlibeta, et dès le début; donc probablement il le faisait
aussi dans ses ouvrages de jeunesse, qui précédaient le Quodlibet I.

Dans la discussion de ces questions Henri est très ouvert, et tâche de

découvrir tous les aspects du cas proposé, sans imposer des solutions
simplistes ou étrangères à la vie réelle. Il est en effet un maître réaliste du Moyen
Age, ouvert par ces consultations à la multitude des cas qu'impose la vie de

tous les jours. Cela explique peut-être un certain engouement du public
savant du temps d'Henri pour ses questions de casuistique, dont beaucoup
d'extraits se retrouvent, ce qui prouve qu'on les copiait avec intérêt à partir
des textes des Quodlibeta entiers. Henri invite même les usagers de ses

questions à y collaborer d'une façon créative, en ajoutant des distinctions
qu'il n'aurait peut-être pas aperçues, et donc pas prévues dans ses propres
schémas. Dans le Quodlibet VI, q. 24, à la fin du corpus quaestionis, il
s'exprime ainsi: «Si quod vero membrum omissum sit, ut aliquod subdis-
tinguendum apponat ille cui occurrit; mihi autem ad praesens non occurrit».
Tout cela montre qu'il n'imposait pas sa solution comme une «détermination»

valable pour tous les temps, mais qu'il avait un œil ouvert pour la
réalité fluente de la vie quotidienne. Il peut arriver qu'une solution soit la
même dans différents membres du schéma qu'il a distingués, de sorte qu'il
puisse renvoyer à l'endroit où il donne cette solution, p.ex. dans le Quodlibet

VI, q. 25: «Siprimo modo, de istis duobus ultimis,» (les deux cas qu'il
vient de mentionner) «tune subdistinguendum, ut iam distinguetur quando
bona non sunt distincta et non dat simul totum, sed uni primo».25 Ce qui suit
immédiatement, est même encore un renvoi similaire: «Si secundo modo,
tune subdistinguendum, sicut quando non sunt bona distincta, ut iam sequetur
,..»26

L'engouement pour le raisonnement à l'aide de sentences logiques
soigneusement mises à part et disputées chacune pour elle en détail, et comparées,

semble être une de ses caractéristiques. On le remarque par de
nombreux autres exemples dans le Quodlibet X, q. 10.27

Non seulement Henri renvoyait à ses propres ouvrages, mais on peut se

demander s'il n'a pas utilisé assez abondamment ses propres écrits
antérieurs, en les pillant souvent sans les citer: en effet, dans ses deux ouvrages

25 Quodl. VI. Ed. G. A. Wilson, 229,48-50.
26 Ibid. 229,51-52.
27 Qüodl. X, q. 10. Ed. R. Macken, 263,80-271,55.



R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand 203

majeurs qu'il a rédigés comme maître en théologie, les Quodlibeta et la
Summa, et que nous avons lus en entier, nous n'avons jamais pu découvrir
une référence à un ouvrage d'Henri écrit avant sa maîtrise en théologie.
Après la grande condamnation de l'évêque de Paris, Etienne Tempier, le
7 mars 1277, préférait-il ne plus s'y référer, parce que, lui aussi, avait été
invité avant cette condemnation à se distancier plus clairement de certaines

positions qui étaient menacées d'une condamnation?28 Ou du moins avait-il
décidé à faire de ces deux ouvrages majeurs rédigés en tant que maître en
théologie, un ensemble en soi, tout en usant cependant abondamment, sans
les citer, de ses ouvrages antérieurs pour la rédaction de ces deux ouvrages
majeurs? Il faudra sans doute attendre que ces ouvrages écrits avant sa
maîtrise en théologie, soient retrouvés, puis tous édités, pour voir plus clair
dans les relations entre ceux-ci et les deux ouvrages majeurs, et la mesure
dans laquelle les premiers ont été utilisés pour la rédaction des derniers.

Dans ses ouvrages, il ne manque pas de passages vivants et émotifs, mais
de temps en temps on voit ici apparaître des traits d'un humour un peu
spécial, un humour de professeur personnifié avec sa tâche, et familiarisé
avec ses étudiants, et avec le public d'érudits qui fréquentait ses disputes
quodlibétiques. Ainsi lors de sa première dispute quodlibétique, à la q. 38,

un bénédictin assez rigoriste tâcha de lui faire condamner les autres bénédictins

pour leur usage de viande, ce qui était contre la lettre de la règle de
St. Benoît. Henri fait sentir dès la formulation de l'argument d'où vient le

vent, et il le formule finement, de manière à faire ressortir son caractère
exagéré: «In oppositum ut dixit monachus niger opponens, est abusus
omnium nigrorum monachorum».29 Ensuite il ne résoud pas la question au
goût de l'objectant rigoriste, mais se base au contraire sur la faculté de

dispenser qu'on trouve aussi dans la règle de St. Benoît, et par laquelle le

supérieur a un large pouvoir d'adaptation de la règle, et de dispenses. A la
fin de son exposé, dans la conclusion de sa «Solutio», Henri évoque finement
la figure abattue de son objectant, auquel il souhaite la paix: «... si monachi
nigri comedant carnes sani, non credo quod sit abusus, salva pace eius qui
opposuit, sed magis dispensatio superioris».30

28 Cf. L. Hödl, Neue Nachrichten über die Pariser Verurteilungen der thomasischen Formlehre,

dans: Scholastik, 39 (1964) 178-196.
29 Quodl. I. Ed. R. Macken, 208,8-9.
30 Ibid., 209,26-28.



204 R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand

Henri, défenseur de l'autorité de l'Eglise et de l'Etat, mais défenseur aussi
des droits de la personne humaine vis-à-vis de cette autorité.

Henri revient régulièrement à sa volonté d'obéissance vis-à-vis de l'autorité

ecclésiastique. Ainsi dans le passage du Quodlibet II, q. 1, cité plus haut,
il continue: «Nec in rei verdate adhuc mihi aliud quam dixi, apparet. Quod
cum apparuerit quocumque docente, vel etiam Ecclesia contrarium teneri
praecipiente, absque omni confusione et rebellione paratus ero oboedire in
hoc, sicut et in omnibus aliis determinatis et determinandis».31

On peut probablement dire en résumé qu'Henri était le type de l'idéaliste
dans une fonction publique. C'est peut-être ce qui lui valait la grande
confiance des autorités ecclésiastiques et des autorités universitaires. S'il
prenait carrément position dans les questions d'actualité au lieu de s'abstenir
prudemment, cela tenait au fait, non comme on l'a parfois pensé, qu'il aurait
eu un tempérament de batailleur, mais parce qu'il avait une haute idée de sa

tâche, et estimait que son devoir était de parler, et non de s'abstenir. Il avait
un sentiment vif de sa responsabilité vis-à-vis de l'Eglise et même de l'autorité,

mais il semble bien que pour soi-même il n'était pas trop exigeant et vivait
modestement. D'ailleurs il osait dire carrément aux autorités, e.a. aux
évêques, quels étaient leurs devoirs, et n'avait pas peur d'affronter des

adversaires puissants comme étaient les ordres mendiants appuyés par
l'autorité papale, quand il pensait que la vérité était en jeu.

En tant que maître en théologie, Henri était un prêtre qui, en traitant des

questions de pastorale, montrait une préoccupation sacerdotale réelle. Ainsi
dans le Quodlibet VI, q. 10, il voue un examen minutieux aux théories
aristotéliciennes et arabes de la «bonne fortune»,32 sans doute parce que ces
théories du hasard, en partie liées à des théories astrologiques, avaient une
grande influence de son temps (comme dans le nôtre), mais étaient dangé-
reuses pour la conception chrétienne de la vie. Il faut voir sans doute dans
maintes questions des Quodlibeta des préoccupations de ce genre, qui
dépassent de loin le terrain purement académique. Il se rendait compte qu'un
professeur en théologie devait être une «lumière majeure»,33 qui illumine la
vie chrétienne en général, et doit donner des directives sûres, en en usant de

31 Quodl. II. Ed. R. Wielockx, 97,7-9.
32 Quodl. VI. Ed. G. A. Wilson, 87,1-127,67.
33 Quodl. I. Ed. R. Macken, 200,21.



R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand 205

toute sa science pour répondre aux questions posées dans ces disputes. Bien
qu'à première vue elles pouvaient paraître anodines, elles étaient une occasion

de trancher dans la vie même et de traiter des questions tout-à-fait
capitales. Ces solutions à des problèmes concrets proposés étaient, à ses

yeux, un devoir du maître en théologie. Aussi s'estimait-il obligé à fournir
aux prédicateurs et à tous ceux qui se vouaient à l'apostolat, des solutions
tout-à-fait concrètes, qu'ils pouvaient appliquer au besoin, e.a. pour
entendre les confessions. Aussi cette utilité pratique de maintes questions de

pastorale explique probablement au Moyen Age l'intérêt porté à celles des

Quodlibeta d'Henri de Gand.
En tout cela, Henri était un vrai universitaire. L'université en effet, aussi

bien au Moyen Age que de notre temps, est un bastion de liberté et de

compréhension et collaboration internationale, qui s'est toujours instinctivement

opposé à toute dictature de la part de l'autorité civile, et même de

l'autorité religieuse. Son expression (du moins l'expression qu'un écrit
anonyme lui impute, «Si nobis licet disputare de Evangelio, cur non de privile-
gio?»M est devenue fameuse, et caractérise bien sa lutte pour la liberté de

l'examen universitaire théologique, malgré le respect qu'on garde pour
l'autorité de l'Eglise et pour la parole du Christ. Cela aussi explique sans
doute pourquoi l'Université estimait et protégeait Henri. Quand les légats
apostoliques, irrités par cette expression, pensèrent un moment à le
suspendre comme enseignant, un long cortège de professeurs et d'étudiants se

dirigea vers la maison des légats. Bien qu'ils n'y furent pas trop bien reçus, ils
obtenaient que la suspension d'Henri de Gand soit levée et remplacée par
une défense générale aux maîtres en théologie d'accepter dans la suite dans
leur disputes quodlibétiques des questions concernant le privilège en matière
de confession, accordé aux ordres mendiants. Malgré le fait qu'il respecte
l'autorité aussi bien civile qu'ecclésiastique, Henri est contre l'abus de pouvoir,

et défend les droits du subalterne où c'est nécessaire. Dans sa réponse
aux questions de casuistique il était contraire au rigorisme exagéré dans

l'interprétation de la profession religieuse: il défend les droits du subalterne
religieux en matière de protection de sa réputation, même en cas de péché
(cf. e.a. Quod. I, q. 33; Quodl. IX, q. 28); son droit à avoir certaines choses

pour son usage personnel (cf. Quodl. IX, q. 27); le droit des bénédictins à

manger de la chair, en se basant sur les dispensations prévues dans la Règle
et accordées depuis longtemps (cf. Quodl. I, q. 38). C'est aussi dans cet

34 R. Macken, Ein wichtiges Ineditum..., p. 303.



206 R. Macken, La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand

esprit qu'il défendait les droits des évêques diocésains contre certaines
exemptions exorbitantes accordés aux ordres mendiants, mais en plaidant en
même temps pour l'invitation des religieux à l'apostolat sous le contrôle des

évêques, comme elle a été de fait plus tard codifiée pour des siècles par le
Concile de Trente. Peut-être cette casuistique équilibrée, opposée à un
rigorisme exagéré, le faisait-elle aussi estimer, et était une cause en plus de

l'engouement avec lequel beaucoup d'extraits des questions de morale et de

pastorale dans ses Quodlibets étaient copiés et circulaient. Non seulement
elles traitaient de questions d'actualité, mais elles en traitaient dans un
climat de sérénité, de liberté et de tolérance, et constituaient un plaidoyer
pour l'équilibre et le bon sens dans la direction des couvents, et de l'Eglise en
général.

Raymond Macken, Leuven


	La personnalité, le caractère et les méthodes de travail d'Henri de Gand : les épanchements d'Henri dans ses œuvres scholastiques

