Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Von der Eigenart christlicher Mystik : Meister Eckhart als Massstab
Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der Eigenart christlicher Mystik
Meister Eckhart als Massstab

Wenn es wahr ist, was gewisse, sehr ernst zu nehmende theologische
Uberlegungen zur christlichen Mystik behaupten, dass die mystische Erfah-
rung nicht den exklusiven Gnadenanteil an einem von Gott besonders her-
ausgehobenen christlichen Dasein ausmacht, sondern dass sie «die normale
Kronung des allen Christen geschenkten Gnadenzustandes» darstellt, die
«artmissig» vom einfachen christlichen Leben nicht, sondern «nur dem
Grade nach»' verschieden ist, dann ist sofort nach den allgemein anthropolo-
gischen Voraussetzungen und Ermdéglichungsgriinden fiir eine solche, im
Menschen konstitutiv gegebene Anlage zu fragen. Das bedeutet natiirlich,
dass das spezifisch Christliche am Problem Mystik zunéchst einmal ausge-
blendet wird, damit die potentiell allgemeine Anlage des Menschen zu
dieser Erfahrung aufgezeigt werden kann.” Das heisst, dass im Blick auf die
menschliche Konstitution gerade das, wonach im Rahmen dieser Uberle-
gung eigentlich gefragt werden soll — die Eigenart der christlichen Mystik —,
vorerst ausgeklammert wird, damit diese Eigenart ihren geistigen Ort im

' A. Stolz, Theologie der Mystik, Regensburg 1936, 17 (in der franz. Ausgabe: Théologie de la
mystique, Chevetogne 1947, 9). Die hier angesprochene Problematik — ist die mystische Erfah-
rung Resultat einer speziellen (d.h. charismatischen, auf das kirchliche Zeugnis orientierten)
Gnade oder eher normalen Intensivierung des jedem moglichen Glaubenslebens (unter der
Leitung der heiligmachenden Gnade) — beschiftigte in der ersten Hilfte unseres Jahrhunderts
sehr viele Theologen. Die erstgenannte Richtung vertrat A. Poulain, die zweite A. Saudreau.
Beide wirkten mehr oder weniger schulenbildend; es gab aber auch eine Fiille von vermittelnden
Positionen. Vgl. dazu E-D. Maaf3, Mystik im Gespréch, Materialien zur Mystik-Diskussion in der
kath. und evang. Theol. Deutschlands nach dem Ersten Weltkrieg, Wiirzburg 1972, 85ff.; E. Sal-
mann OSB, Gnadenerfahrung im Gebet. Zur Theorie der Mystik bei Aselm Stolz und Alois
Mager, Diss. Miinster 1978, 95 ff.; A. Saudreau, Contemplation VIII, Dict. de Spir. 2, 2159-2171,;
Ch. Baumgartner, Contemplation, Conclusion générale, ebd., 2171-2193; P. Adnes, Mystique,
ebd. 10, 1936-1939.

? Wie immer speziell die mystische Gnadenerfahrung sein muss, sie hat ihren Austragungsort
im Rahmen der leib-seelischen Konstitution des Menschen. Christlich gibt es — vom Inkarnations-
dogma her — keine mogliche eskapistische oder evasive Form der mystischen Entwerdung. Was
daher tiber mystische Erfahrung gesagt werden kann, muss im Kontext menschlich benennbarer
Erfahrungsmodalititen gesagt werden, auch und gerade dann, wenn das Gottliche sich darin
explizit und (scheinbar) absolut anmeldet. Mit andern Worten: Sicherlich ist der Gegenstand der
mystischen Erfahrung in dieser Erfahrung als «transpsychologisch» zu bezeichnen, da die mysti-
sche Gnade auf der Ebene des seelischen Verhaltens als artméssig verschieden gegeniiber dem



176 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

Rahmen gesamtmenschlicher Moglichkeiten bekommt.”> Damit ist das Vor-
gehen fiir meine Ausfithrungen vorgegeben: Ich werde zuerst — sicherlich
sehr skizzenhaft und provisorisch — auf die im Menschen als solchem gegebe-
nen Anlagen zur mystischen Erfahrung reflektieren und sodann — in einem
zweiten Teil — die historisch konkreten Auskiinfte dazu von seiten Meister
Eckharts beifiigen.

Eine grundsitzliche, von niemandem bestreitbare Gegebenheit des
menschlichen Lebens besteht im Paradox, dass dieses sich nicht autonom
sich selber verdankt.* Der Mensch ist kein Produkt seiner eigenen Bemii-
hungen um sich selbst, auch wenn er gerade dies immer wieder pritendiert
und sich in tausenderlei Formen der Selbstmanipulation eine Autonomie
vorzuspiegeln versucht, deren Scheinhaftigkeit im Ausmass der Briiche und
Risse, die an diesem Gebiude der menschlichen Selbstherrlichkeit sichtbar
werden, vor die Augen tritt. Der Mensch ist in dem Sinne heteronom

normalen Erfahrungsmodus erkannt werden muss; die psychologische Diskontinuitit zwischen
normalem und mystischem Gnadenleben verschwindet bis zu einer bloss gradmassig feststellba-
ren Differenz auf der Ebene des Theologischen, wo die Kontinuitét zwischen normalem Gebet
und der contemplatio infusa von hoherem Belang ist. Vgl. dazu Salman, wie A. 1, 370, A. 68. Es
war Fr. von Hiigel, der immer schon mit aller Intensitit auf der Einbettung der mystischen
Erfahrung im allgemein menschlichen Erfahrungsbereich bestanden hat: The Mystical Element
of Religion, 2 Bde., London 1961, II, 280f. (vgl. E. von Hiigel, Religion als Ganzheit, iibersetzt
von M. Schliiter-Hermkes, Diisseldorf 1948,185f.). Vgl. dazu P. Neuner, Religion zwischen Kir-
che und Mystik, Friedrich von Hiigel und der Modernismus, Frankfurt a. M. 1977. 49 ff.

’ In diesem Vorgehen ist noch kein Postulat enthalten, wonach mystische Erfahrung bloss im
Masse ihrer psychologischen Diagnostizierbarkeit fassbar ist und sonst nicht. Im Gegenteil soll in
der moglichst weiten Offnung der religidsen Dimension auf ihr menschliches Substrat hin deren
grundsitzliche Relevanz sichtbar werden, wie sie im tibrigen im Blick auf die Geschichte des
philosophisch-religiosen Denkens der Antike immer schon greifbar ist. Vgl. H. U. von Balthasar,
Zwei Wege zu Gott. Ein Beitrag zur ignatianischen Synthese, Geist und Leben 59 (1986) 54-61,
55. In dieser Sicht gibt es denn faktische Bekehrungsgeschichten in Fiille, in denen das im
Menschen grundgelegte Gliicksstreben sich von heidnisch-philosophischen Angéingen her christ-
lich umformt.

* Vgl. H. Liibbe, Religion nach der Aufklirung, Graz 1986, 127ff. («Religion und Kontin-
genz»). Im Blick auf Karl Marx’ grundsétzlich gemeinte Emanzipationsforderung in den sog.
Pariser Manuskripten (K. Marx, Nationalokonomie und Philosophie. Uber den Zusammenhang
der Nationalokonomie mit Staat, Recht, Moral und biirgerlichem Leben (1844), in: K. Marx, Die
Friihschriften, hg. von S. Landshut, Stuttgart 1953, 225-316, 246), wonach ein Mensch «erst»
dann «auf eigenen Fiissen» steht, «sobald er sein Dasein sich selbst verdankt», wird diese Kritik
am Schopfungsgedanken als «religiose Thematisierung einer schlechterdings unverdréngbaren
Daseinserfahrung. . ., ndmlich der Erfahrung unserer schlechthinigen Abhéngigkeit von Daseins-



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 177

bestimmt, dass er hinter seine Herkunft nicht zuriick kann.’ Selbst wenn es
dem Menschen gelidnge, iiber sich selber als eine gemeinschaftliche Gattung
zu bestimmen, wird es doch nie moglich sein, dass das Individuum iiber seine
eigene Herkunft verfiigt, sondern es wird immer so sein, dass Menschen
iiber Menschen, die einen iiber die andern, Macht ausiiben. Und was das
heisst, was fiir Ungeheuerlichkeiten in einer solchen Feststellung einbe-
schlossen sind, das wissen wir heute zur Geniige, da die von Menschen
errichteten Herrschaftssysteme in diesem Sinne Gewalt ausiiben.

Der einzelne kann also nicht iiber die Tatsache, dass er sich sich selber
nicht gegeben hat, zuriick. Er kann darauf in zwei Extremformen - inner-
halb deren es eine Fiille von Abstufungen gibt —reagieren: Er kann —und das
ist die Option unseres modernen Lebensstils und unserer technischen Kul-

voraussetzungen, die nicht zur Disposition des Daseins selbst stehen» (136). Die in Geburt und
Tod zutagetretende Kontigenz der menschlichen Existenz — eine «Unverfiigbarkeit» «von unab-
weisbarer Aufdringlichkeit» (144) - ist nach Liibbe ein unverichtlicher, «aufklarungsresistenter,
emanzipatorischer Bemiihung vollstindig unzugingliche(r) Bestand» (144), zu dem der Mensch
sich — eben religiés — zu verhalten hat. Die Kultur dieses Verhaltens ist Religion zu nennen;
religiose Lebenspraxis ist damit als «Kultur des Verhaltens zum Unverfiigbaren» oder als «Kon-
tingenzbewiltigungspraxis» — wenn auch in «iiberaus diirftige(r) Kennzeichnung» (149) — zu
umschreiben.

Man kann auch heute noch mit der Unverfiigbarkeit von Leben und Tod verschieden verfahren.
Ohne weitere (religiose) Schliisse daraus zu ziehen, konstruiert beispielsweise H. Blumenberg,
Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt a. M. 1986, 75ff., ein aus der Inkongruenz von Lebens- und
Weltzeit datierendes Syndrom von Neid und Missgunst, das die Geschichte in Atem hilt, das
allenfalls in einem philosophischen Kraftakt aufgehoben wird — als ein billiger Triumph des
wollenden Ichs. Selten ist so deutlich die argumentative Diirftigkeit einer aufklédrerischen Posi-
tion hervorgetreten wie in diesem Salto mortale sowohl Blumenbergs wie Schopenhauers. Dieser
. sich in leere Egoismen stiirzenden Welterkldrungsmodelle steht ein christliches Schépfungsmo-
dell vergleichsweise human gegeniiber im Rekurs auf einen liebenden Schopfer, der von seinen
Geschopfen Nichstenliebe fordert. Das christliche Freiheitsmodell — gipfelnd im Konzept einer
unvordenklichen Begabung des Menschen durch gottlich geschenkte Freiheit — siehe bei H. U.
von Balthasar, Theodramatik, II: Die Personen des Spiels, Teil 1: Der Mensch in Gott, Einsiedeln
1976, 259 1f.

* Kants Theorie der Autonomie — die Erkenntnis von «Méglichkeit und Bestimmung des
Menschen, sich durch sich selbst in seiner Eigenschaft als Vernunftswesen zu bestimmen»
(R. Pohlmann, Autonomie, in: Hist. Worterbuch der Philosophie I, 707) — hat mit ihrem pro-
grammatischen Aufklérungsgestus gegeniiber jeder Art von Fremdbestimmung und ihrer Aufga-
benstellung: «Alle Philosophie . . . ist Autonomie» (Kant, Opus postumum, Akad.-A. 21, 106) fiir
die Neuzeit einen Popanz aufklédrerischer Selbstbestimmung errichtet, gegen den sich schon frith
J.G. Hamann mit Recht wendete im Bewusstsein, dass «die undurchdringliche Nacht» von Her-
und Zukunft des Menschen unaufrechenbar aufrechenbar nur in einer offenbarungsgesicherten,



178 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

tur, ob man es wahrhaben will oder nicht — seine:«Geworfenheit»®, sein
absurdes Ausgesetztsein in eine Freiheit” diagnostizieren, deren Zwéngen
zufolge er sich selber und seine Umwelt je neu zu erschaffen hat. Das ist die
gewissermassen faustisch-existentialistische Losung, an deren Grund nicht
einmal eine Liige, sondern eher eine Art Verzweiflung und deren Umkeh-
rung in Schaffensoptimismus liegt. Die andere Extremform, wie der Mensch
auf die Tatsache, dass er sich nicht sich selbst, sondern einem anderen
verdankt, zu reagieren vermag, besteht in der zustimmenden Anerkennung
dieses Tatbestands und in der daran sich anschliessenden Frage nach der
Instanz, der sich der Mensch verdankt und der er — das ist dann die weiterge-
hende Folgerung — letztlich gehort. Wer sich nicht sich selber geschenkt hat,
der hat sich von anderswoher bekommen. Der Verweis auf die Eltern ver-
liert im Blick auf die hinter den Eltern gegenwiértigen unabsehbaren Ge-
schlechterfolgen seine Stringenz; irgendwo muss sich in der Kette der Rela-
tionen ein Absolutes, das jenseits der Verfilzungen von sekundiren Abkiinf-
tigkeiten steht, als deren Grund finden lassen. Natiirlich bleibt der Blick
eines Menschen, der so iiber seine konstitutionelle Heteronomie denkt,
nicht auf seine Herkunft beschrinkt. Was der erstgenannte Erkldrungsver-
such als Absurditdt und Unbegriindetheit am menschlichen Leben erkennt,
das deutet dieser nun als Erfahrung einer schlechthinigen Kontingenz, einer
Zufilligkeit, die er als eine Notwendigkeit erkennen und durchschauen
mochte, iiber die er allerdings als einzelner, der auch in hochstem Mass
durch Zufilligkeit geprégt ist, nicht verfiigen kann. Er sucht nach dem

religiosen Dimension sein kann: «Das im Herzen und Munde aller Religionen verborgene Senf-
korn der Anthropomorphose und Apotheose erscheint hier (= in der christlichen Offenbarung)
in der Grosse eines Baums des Erkenntnisses und des Lebens mitten im Garten — aller philosophi-
sche Widerspruch und das ganze historische Ritsel unserer Existenz, die undurchdringliche
Nacht ihrer Termini a quo und Termini ad quem sind durch die Urkunde des Fleisch gewordenen
Worts aufgeloset» (Zweifel und Einfille, SW, Nadler, III, 192). Zur Aufklarungsproblematik
zwischen Herder, Kant und Hamann vgl. O. Bayer, Umstrittene Freiheit, Tiibingen 1981, 66 1f.;
ders., Schopfung als Anrede, Tiibingen 1986, 9ff.; ders., Zeitgenosse im Widerspruch: J. G. Ha-
mann als radikaler Aufklarer, Miinchen 1988, 138 ff.

¢ Der Terminus hat eine Geschichte, die von der Gnosis bis zu Heidegger reicht. Vgl. H. De-
ku, Geworfenheit, in: Hist. Worterbuch der Philosophie III, 622 ff.

7 Uber Rang und Bedeutung dieses Konzepts in den modernen Stromungen atheistischer
Philosophie in Frankreich vgl. R. Fabian, Absurd, in: Hist. Worterbuch der Phil. I, 66f.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 179

Andern, das ihn in die Welt gesetzt hat, dem er, da er sich ihm verdankt,
letztlich auch gehort.®

Wenn wir genau hinsehen, werden wir zugestehen miissen, dass eigent-
lich beide Positionen versuchen, mit dem, was ist, in einer fairen Art zu
Rande zu kommen. Der erste setzt auf das im Ungewissen Gewisse, auf sich
selbst — das kann von einem zuriickhaltenden Skeptizismus bis zu einem
hochgemuten, naiv anmutenden Optimismus reichen —, der zweite setzt auf
das im Gewissen Ungewisse, auf die Instanz des Andern, das als unaufre-
chenbarer Herkunftsrest an ihm selber fassbar ist. Obwohl es auch in der
ersten Option Moglichkeiten mystischer Grundhaltung gibt, konzentriere
ich mich im folgenden auf die zweite, nach der fremden Herkunft des
Menschen hin offene Haltung.

Es ist ganz klar, dass derjenige, der seine Herkunft von einem andern als
er selbst anerkennt, begierig ist, diesem Andern zu begegnen, es zu kontak-
tieren, es kennen zu lernen und es vielleicht sogar bis zu einem gewissen
Grade zu domestizieren, zu besédnftigen, um es so in den Griff zu bekom-
men. Religion als die Haltung eines Sich-Vergewisserns im Andern oszilliert
in ihrer Semantik durchaus zwischen dem Versuch, sich dem Andern in
Liebe zu tiberantworten, bis zur Pritention, sich des Anderen zu beméchti-
gen, es fiir sich als einen unverlierbaren Besitz zu gewinnen. Die aufkléreri-
sche Bereitschaft, dem religios Gestimmten an sich schon Naivitdt und
Autoritdtshorigkeit zuzubilligen, um ihn dadurch zu diffamieren, ist daher
selber naiv und betriigt sich tdricht iiber die positiv und negativ herrscherli-
chen Moglichkeiten einer religidsen Bindung des Menschen.’ Die Parteinah-
me fiir eine religiose Haltung ist nun allerdings noch keinesfalls an sich die
Rettung — wie sich das ein naives Gemiit vorzustellen beliebt —, sondern
allenfalls deren Vorbereitung. Mit der Zuwendung zum Andern beginnt erst
die Problematik einer religiosen Existenz. Das zeigt gerade der Weg der
Mystik in allen Religionen auf drastische Weise. Wenn nicht traditionelle
Gehalte in Glaube, Kult und andern gemeinschaftlichen Organi-
sationsformen in bestimmten Kulturen vorhanden wiren, es wire nicht
auszudenken, wohin sich das Religiése ohne diese autoritdtsgebundenen
Glaubens- und Lebensweisheiten entwickelte. Religionsstifter sind daher in

# Das kann christlich so fundamental sein, dass das Menschsein daran héngt, das desiderium
nach dem Anderen zu erfiillen (Augustinus). Vgl. H.U. von Balthasar, wie A. 3, 57: «Der
Mensch will zu Gott, weil er Gott braucht, um Mensch zu sein».

’ Vgl. oben A. 4, die in sich allzu einseitige Auffassung von Religion marxistischer Machart.



180 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

jedem Fall Autorititen', selbst wenn sie — wie Jesus Christus — einem heute
géangigen diirftigen, weil bloss ideologiekritisch angewendeten Autoritédtsbe-
griff widersprechen miissten.

Damit aber sind wir schon im Bereich positiver Religionsentwiirfe, die
dem Menschen, der erkennt, dass er sich nicht sich selber verdankt, zur
Identifikation offen stehen. Es ist ein schwieriges Problem, dass es viele
religiose Entwiirfe der Weltdeutung gibt und nicht nur einen einzigen. Das
kann hier nicht néher reflektiert werden. Ich will es hier beim Hinweis auf
die grundsitzliche Wahl-Freiheit des Menschen bewenden lassen und mich
auf die christliche Option konzentrieren. Wer also in der Fiille moglicher
Deutungen der grundsétzlichen Heteronomie des Menschen — dass er sich
ohne Zutun seines Willens von einem Andern als geschenkt erfahren muss —
die christliche Religion in einer ihrer Varianten als Glaubensform gewéhlt
hat, wird den unséglichen Vorteil haben, dass er in einer exemplarischen
Gestalt des Heils — in Jesus Christus, der fiir ihn Mensch und Gott in einer
(gottlichen) Person ist — das Andere als die sich ihm liebend zuwendende,
ihn heilsam umfassende persdnliche Liebe Gottes erfihrt. Schlagartig ist
damit das Ritsel seiner Herkunft im Glauben gelost: Gott, der ihm in
Menschengestalt liebevoll begegnet, fiillt die Leerstelle seiner Existenz (mit
allen Gefahren eines Missbrauchs als «Liickenbiissergott»'!); dieses ge-
schaffene einzelne, in der Welt verloren wirkende Ich ist gewollt, ja ersehnt
von einer Instanz, die als vOllig autarkes dreifach personhaftes und doch in
Liebe in sich geeintes Wesen dieses personhafte menschliche Ich in seiner
relativen Autonomie frei gewollt und erschaffen hat.”

Wenn wir diesem Modell einer moglichen Zuwendung zu Gott seine
Berechtigung zugestehen — und im Rahmen des christlichen Glaubens darf
man das getrost tun —, dann ist es durchaus (mit Korrekturen im einzelnen)
in andern Heilsreligionen fiir die mystische Zuwendung des Menschen zum
Absoluten — ob dieses nun «das Selbst»" oder «das absolute Nichts»' heisst —

" G. Scholem, Religitse Autoritit und Mystik, in: ders., Zur Kabbala und ihrer Symbolik,
Ziirich 1960, 11-48.

" D. Bonhoeffers Konzept ist mir allerdings fragwiirdig: So ist kaum zu entscheiden im
Einzelfall, von welchem Punkt der Verbiegung des echten Gottesbildes an Gott zu einem «Liik-
kenbiissergott» wird.

2 Uber diese schwierige Problematik von unendlicher Freiheit (Gottes) und endlicher Frei-
heit (des Menschen) vgl. H. U. von Balthasar, wie A. 4, 170-305.

® Vgl. die bemerkenswerte Studie von C. Oetke, «Ich» und das Ich. Analytische Untersu-
chungen zur buddhistisch-brahmanischen Atmankontroverse, Stuttgart 1988.

“ H. Waldenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs zwischen Buddhismus und
Christentum, Freiburg i. Br. *1980.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 181

auch zustindig. Wichtig ist einzig, dass die existentielle Leerstelle im Dasein
des Menschen — das Sich-nicht-sich-selber-Verdanken oder das Geschuldet-
Sein der Existenz an ein Anderes — durch eine Heilsinstanz besetzt ist, die
entweder aus einer Offenbarung bekannt oder aus philosophischen Uberle-
gungen erschliessbar ist. Das Christentum hat den Vorteil, dass seine ewig
giiltige Heilsinstanz eine gottmenschliche Person ist, die als historisch fass-
bare® anders eindringlich erfahrbar ist als eine abstraktiv und mittels Nega-
tionen ermessene (Un-)Grosse wie «das absolute Nichts» oder «das Selbst».
Umgekehrt aber bedingt natiirlich die historisch einmal und exemplarisch
geschehene «Inkarnation» dieses Gottmenschen einen Verzicht auf Welt-
flucht, der alle andern platonisierenden Wege der Gotteinung so plausibel
und verstdndlich macht. Was ist philosophisch legitimer als einer schindli-
chen Welt den Riicken zu kehren und sich — pévog mpog uévov'® — dem im
Absoluten gegenwiértigen Heil zuzuwenden, sich diesem anzugleichen und
in einem radikalen Sinne ab-solutus (was <dosgelost> heisst) zu werden. Man
muss einmal zugestehen, dass der platonisierende Weg einer Abstraktion
des eigenen Selbst von allen einschrinkenden Bedingungen, intellektuell
durchaus attraktiv ist, um erst dann zu ermessen, wie schwer die christliche
Forderung der Inkarnation zu erfiillen ist. Faktisch ist es ohnehin so, dass die
erstaunliche «Einheit von Reflexion und Erfahrung»" (neu-)platonischen
Denkens im Lauf der Geschichte immer wieder fruchtbar in den christlichen
Denkhorizont eingeborgen werden konnte, auch wenn christliches Heil im
Angelpunkt der Menschwerdung Jesu Christi schwingt.” Die aus einer kon-

 Es handelt sich dabei um das «absolute Paradox» des Christentums, wie es Kierkegaard
formuliert hat: «Das Christentum hat sich. .. selbst als die ewige wesentliche Wahrheit verkiin-
digt, die in der Zeit geworden ist; es hat sich als das Paradox verkiindigt und die Innerlichkeit
des Glaubens fiir das gefordert, was den Juden ein Argernis und den Griechen eine Torheit — und
dem Verstande das Absurde ist» (S. Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche Nach-
schrift zu den Philosophischen Brocken, Erster Teil, in: Gesammelte Werke, 16. Abt., Diisseldorf
1959 (GTB 612), 204), Vgl. dazu H. U. von Balthasars <Theologie der Geschichte> (Neue Fassung,
Einsiedeln *1959).

' Plotin, Enn. V 1, 6. Vgl. dazu E. Peterson, Herkunft und Bedeutung der MONOZX ITPOX
MONON-Formel bei Plotin, Philologus NS 42, 88 (1933) 30-41.

”'W. Beierwaltes, Denken des Einen, Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer

" Wirkungsgeschichte, Frankfurt a. M. 1985, 554.

® Dass die Einfiigung «hellenistischer» (d. h. platonisch-neuplatonischer) Elemente ins Chri-
stentum seit dem 16./17. Jh. (und natiirlich schon seit dem frithen Mittelalter) Probleme der
christlichen Selbstdefinition schuf, ist klar. Vgl. A. Grillmeier, Hellenisierung — Judaisierung des



182 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

sequenten Ontologie seines endlichen Seins erwachsene Pflicht zur Selbstre-
duktion des Menschen angesichts des ihm jenseitigen Anderen ist hierbei
immer schon und unvordenklich iibergriffen durch die Selbstentleerung
Gottes in die Welt und in das mit ihr ihm auferlegte Leiden am Kreuz.
Christlich ist ein eigenméchtiges Sich-Vergottlichen nicht moglich, dafiir
aber ein gnadenhaftes Go6ttlich-Werden durch die Erlosungstat Jesu Christi.
Die Leere, Abhingigkeit, Zufilligkeit, Kontingenz, Siindigkeit und Nichtig-
keit, ja — mit Meister Eckhart — grundsétzliche Nichtshaftigkeit des Men-
schen sieht sich je schon iibergriffen durch die Selbstexpropriation des Men-
schensohnes am Kreuz. Wenn er sein seinshaftes Ungeniigen, sein Nichts,
das er ist, ratifizieren will, dann muss der Christ auf die Entsprechung und
Uberholung stossen, die ihm im Christusereignis zum Glauben vorgestellt
wird und das seinem Nichts je voraus ist."

Vom innersten Gnadenpunkt dieses Ereignisses her sind dann mystische
Tauschformeln denkbar und méglich, die dem Menschen bei wachsender
Wahrnehmung des Glaubensgeheimnisses der Menschwerdung Gottes eine
gnadenhafte Angleichung an den menschgewordenen Gott gestatten, die als
«Vergottlichung» (9éworg) bezeichnet wird.? Die griechischen Viter haben
mit dieser «seligen Umkehrung» (admirabile commercium) ein theologi-
sches Motiv aufgebracht, das fiir die Entwicklung einer christlichen Mystik
bis zu Martin Luther entscheidend wurde. Die Menschwerdung wird darin
zum Angelpunkt der Gottwerdung des Menschen. Athanasius: «Der Logos
ist Mensch geworden, damit wir vergottlicht werden» (Avrtog Yoo &vnvio®-

Christentums als Deuteprinzipien der Geschichte des kirchlichen Dogmas, in: ders., Mit ihm und
in ihm, Christologische Forschungen und Perspektiven, Freiburg 1975, 423-488 (mit reicher
Literatur).

¥ Neuplatonische Methoden der Selbstentleerung und Selbstreduktion — bis an jene Grenze
hinan, die Stanislas Breton am Neuplatonismus immer wieder positiv apostrophiert hat — sehen
sich dann tibergriffen und iiberholt durch die inkarnatorische Bewegung Gottes selbst. Sinnlos
sind sie deswegen nicht!

% M. Lot-Borodine, La déification de ’homme, Paris 1970; G.1. Mantzaridis, The Deifica-
tion of Man, New York 1984; dazu die Arbeiten von E. von Ivdanka (Hellenisches und Christliches
im frithbyzantinischen Geistesleben, Wien 1948; Plato Christianus, Einsiedeln 1964; Aufsitze,
Amsterdam 1984) und V. Lossky (Die mystische Theologie der morgenléndischen Kirche, Graz
1961; A I'image et a la ressemblance de Dieu, Paris 1967; Schau Gottes, Ziirich 1964; Orthodox
Theology, Crestwood N.Y. 1978) und C. Altissimo, La contemplazione nell’Oriente cristiano,
Vicenza 1979; A. Louth, The Origins of the Christian Mystical Tradition, Oxford 1981.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 183

nmoev, tvo fuel ¢ Yeomomdduev).” Schon Irendus, Cyprian und dann wie-
der Hilarius und Gregor von Nazianz werden &hnlich sprechen. Besonders
stark hat Maximos Confessor solche Tauschformeln gebraucht. In einem
gnadenhaft gegebenen Tantum-Quantum vollzieht sich die «selige Umkeh-
rung», «die Gott zum Menschen macht durch die Vergottlichung des Men-
schen und den Menschen zu Gott durch die Vermenschlichung Gottes. Denn
es will der Logos Gottes, der Gott ist, immerdar und in allen das Mysterium
seiner Menschwerdung sich vollziehen sehen.» «Denn man sagt, dass Gott
und Mensch sich gegenseitig zum Vorbild wéhlten, und dass Gott sich in
eben dem Masse dem Menschen vermenschlicht, als der Mensch, durch die
Liebe ermichtigt, sich fiir Gott vergottlicht, und dass der Mensch in eben
dem Masse im Geiste von Gott ins Ungeahnte hinein entriickt wird, als der
Mensch den von Natur unsichtbaren Gott durch seine Tugenden zur Er-
scheinung bringt.» «Insoweit ist der Mensch Gott geworden, als dieser
Mensch wurde, denn er wurde durch Gott im selben Masse durch géttliche
Aufstiege in die Hohen gefiihrt, als Gott durch den Menschen, in einer
wandellosen Vernichtigung seiner selbst, bis zum dussersten Punkt unserer
Natur heruntergekommen war.»*

Dieses mystische Modell einer Vergottlichung des Menschen ist tauglich
aber nur, wenn die Selbstexpropriation, die Gott in seiner Menschwerdung
auf sich nahm, auch vom Menschen auf sich genommen wird. Der Mensch
hat sich dem zuriickzugeben, dem er sich verdankt, dem er gehort. Die Form
dieser Selbstweggabe ist «Selbstvernichtigung» (natiirlich in einem morali-
schen, nicht materiellen Sinn), mit Worten der deutschen Mystik: Abge-
schiedenheit, Gelassenheit. Der Gewinn ermisst sich dann am Masse des
Verzichts (ohne dass hier etwas zu berechnen wire). Der totale Verzicht
bereitet fiir einen totalen Gewinn einer Fiille des gottlichen Lebens, der
gegeniiber der Mensch sich nur «leidend», d.h. passiv verhalten kann. Der
mystische Grundakt ist nicht in einem psychologischen, sondern anthropolo-

* De incarnatione L1V, 3 (R.P. Casey, The De Incarnatione of Athanaius, Part 2: The short
Recension, London 1946, 82, 5ff.). Vgl. J. Roldanus, Le Christ et 'homme dans la théologie
d’Athanase d’Alexandrie. Etude de la conjonction de sa conception de ’homme avec sa Christolo-
gie, Leiden 1977, 102f.; H. U. von Balthasar, Kosmische Liturgie. Das Weltbild Maximus’ des
Bekenners, Einsiedeln 21961, 277 f.; ders., Theodramatik III, Einsiedeln 1980, 266 ff.

* Die Stellenangaben siehe bei von Balthasar, Kosmische Liturgie, wie A. 21, 277ff. Vgl.
auch F. Heinzer, Gottes Sohn als Mensch. Die Struktur des Menschseins Christi bei Maximus
Confessor, Freiburg/Schweiz 1980, 167; 174; 178; 188 ff.



184 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

gischen Sinn Leiden, in dem Gott den Menschen von den Zwéngen seiner

eigenen Funktionsweisen befreit, damit «seine» —die gottliche — «Weise» in

physischer oder geistiger, in aufsteigender oder absteigender Formung domi-

nant wird.” Der Mensch verfiigt darin nicht mehr iiber bestimmte Wege der

Gottesbegegnung, iiber Techniken der Meditation, iiber Moglichkeiten

menschlichen Arrangements gottlicher Sachen. Die Formel dafiir stammt

von Dionysius Areopagita, der sich dabei eines antiken Satzes bedient: ov

uovov podiv, dAld xol modmv ta deta.* Tauler nennt diesen Zustand gotli-
den.” Mystische Erfahrung ist im Christentum in der Tat Theopathie.

# Ich fasse christliche Mystik als im Licht der Offenbarung getitigtes, radikales, letztes,
aktives Wahrnehmen dessen auf, was ist. Das, was ist, ist die fiir das sich als ein endliches
erfahrendes Ich uniiberschreitbare Tatsache, dass es sich nicht sich selber verdankt, dass es sich
mithin nicht selber geh6ren kann. Damit ist schon der Weg beschritten, der in der Einsicht, dass
das Ich nicht und nie autonom ist, dessen faktische Leere, d. h. Inexistenz deutlich macht. Wenn
sich dann im Licht der christlichen Offenbarung diese totale Insuffizienz des Ichs als Siinde
erweist, und sich so noch schirfer deuten l4sst, dann besteht der einzige Akt des Ichs darin, sich
dahin zuriickzugeben, wo es allenfalls Erbarmung (fiir seine Siinde) und Sein (fiir seine Nichtig-
keit) finden kann: in seine Herkunft. Christlich ist diese der eine und dreifaltige Gott. Am Punkt
also, da das Ich sich als doppelt (un)wichtig (ontologisch und moralisch) erkennt, hat es sich von
sich selber wegzugeben. Selbstexpropriation ist die einzige Antwort auf das, was ist (bzw. nicht
ist). Weggabe, Verzicht ist der einzige Akt, der Gewinn seiner selbst an jenem Ort, wohin ich
gehore, verspricht. Gewinn im Masse des Verzichts. Im Masse der Verzicht total ist, ist auch der
Gewinn total. Die Art des Gewinns aber besteht — bei dieser Primisse: totaler Selbstverzicht! —in
einer Fiille, iiber die ich nicht verfiige. Das heisst, ich kann mich der Fiille gegeniiber nur leidend
verhalten, christlich heisst das: total theo-pathisch. Der mystische Grundakt vermittelt zum
absoluten «Leiden», in dem Gott den Menschen seiner eigenen Bestrebungen teilweise enthebt,
mithin «seine Weise» — in physischer oder geistiger, in aufsteigender oder absteigender Formung
(wie er will) — je neu diktiert. Uber diese Wege der Gotteserfahrung verfiigt der Mensch nicht
mehr. Sie sind daher auch von einer gewissen Belanglosigkeit, Willkiirlichkeit (positiv: Sponta-
neitit) geprigt. Zu Dionysius vgl. unten Anm. 24. Der tiefste Sinn des mystischen Akts ist daher
Leiden (in dem aktiv dann wieder alles moglich ist). Tauler spricht in diesem Zusammenhang von
gotliden.

* Dionysius Areopagita, De div. nom. 2,9; PG 3, 648B: Dionysius berichtet von seinem
Lehrer Hierotheos, der Gott auf vorbildliche Weise erfahren durfte; denn er hat seine Weisheit
«sei es aus der Schrift, sei es, dass er geweiht wurde durch das Wehen eines gottlichen Geistes,
dass er das Gottliche nicht nur lernte, sondern erfuhr und erlitt, und aus dem Miterleben, der
sympatheia, mit diesem... zur nicht erlernten mystischen Vereinigung mit dem Géttlichen in
Vollendung der Weihen gelangte». Zur Vorgeschichte der Kombination von mathein/pathein vgl.
H. Dérrie, Leid und Erfahrung. Die Wort- und Sinn-Verbindung im griechischen Denken,
Wiesbaden 1956.

¥ Vgl. A.M. Haas, Gottleiden — Gottlieben, Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter,
Frankfurt a.M. 1989, Register ‘gotliden’.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 185

II

Die Frage ist nun, ob dieses Modell christlicher Mystik, das ich in seinen
anthropologischen und christologischen Voraussetzungen bloss skizzenhaft
angedeutet habe, sich auch in der Mystik Meister Eckharts wiederfindet.
Meister Eckhart hat sich — wie in allen seinen Ausserungen — auch hierin
scharf und deutlich ausgedriickt.

In einer Predigt fragt er nach Sinn und Ziel der Menschwerdung Christi —
die anselmsche Frage: Cur Deus homo? wieder aufnehmend: War umbe ist
got mensche worden? Dar umbe, daz ich got geborn wiirde der selbe (DW, 2,
84, ff.). Und bedeutsam auf die Abgeschiedenheitsthematik anspielend fiigt
er hinzu: Dar umbe ist got gestorben, daz ich sterbe aller der werlt und allen
geschaffenen dingen (2f.). Das Heilsereignis in Jesus Christus wird bei Eck-
hart ohne Verzug mit Hilfe der alten Tauschformel auf die existentielle
Situation des Menschen bezogen, indem die historische Geburt des Gottes-
sohnes zum Existenzgrund des Menschen hier und jetzt wird, indem aber
auch der Tod des Gottessohnes zum mystischen Sterben hier und jetzt fiir
den Menschen wird. Und im Wortchen der selbe gibt Eckhart zu erkennen,
dass er zwischen Mensch und Gott einen Konvergenzpunkt sieht, an dem
wirklich Identitét herrscht.

Eckhart ist sich tiber die Tragweite dessen, wie er hier die Heilsgeschichte
in einem mystischen Sinn aktualisiert, ganz im klaren gewesen. Der Ertrag
der Heilstat Christi pro nobis muss zu einem Ereignis in nobis werden. Er
sagt es deutlich: «Wenig bedeutete es mir, dass das Wort fiir die Menschen
Fleisch wurde in Christus, jener von mir verschiedenen Person, wenn es
nicht auch in mir personlich (Fleisch anndhme), damit auch ich Gottes Sohn
wire» (Parum enim mihi esset verbum caro factum pro homine in Christo,
supposito illo a me distincto, nisi et in me personaliter, ut et ego essem filius dei
[LW 3, 101, 14ff., n.117]). Diese Uberformung des Menschen durch die
(gottliche) Person Jesu Christi hat ihren Erméglichungsgrund darin, dass
Jesus Christus in der Menschwerdung keine menschliche Person, sondern
eine allgemeine menschliche Natur angenommen hat. Denn die Einheit des
Gottmenschen Jesus Christus bestand in seiner gottlichen Person. Wenn nun
die allgemeine menschliche Natur durch diese Herablassung Gottes derart
geadelt ist, dann ist in ihr fiir den Menschen die Moglichkeit gegeben, zur
gottlichen Person Jesu Christi zu gelangen. Wer selbst allgemeine menschli-
che Natur — menscheit und nicht mensche — geworden ist, der ist schon am
Ort, da die gottliche Person Christi diese Natur tridgt. Eckhart formuliert es
folgendermassen:«Merkt euch! Das ewige Wort nahm nicht diesen noch



186 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

jenen Menschen an, sondern es nahm eine freie, ungeteilte menschliche
Natur an, die da rein war, ohne Individualziige; denn die einfaltige Form der
Menschheit ist ohne Individualziige. Und darum, weil bei der Annahme die
menschliche Natur von dem ewigen Wort einfaltig ohne Individualziige
angenommen wurde, darum wurde das Bild des Vaters, das der ewige Sohn
ist, (zugleich) zum Bild der menschlichen Natur. Denn so wahr es ist, dass
Gott Mensch geworden ist, so wahr ist es, das der Mensch Gott geworden
ist. Und so denn i1st die menschliche Natur darin iiberbildet, dass sie das
gottliche Bild geworden ist, welches das Bild des Vaters ist. So denn:
Solltihr ein Sohn sein, so miisst ihr abscheiden und abgehen von allem dem,
was Unterscheidenheit an euch verursacht.»

Daz merket! Daz éwige wort ennam niht an sich disen menschen noch dén menschen, sunder ez
nam an sich eine vrie, ungeteilte menschliche natire, diu da bléz was sunder bilde; wan diu
einvaltige forme der menscheit diu ist sunder bilde. Und dar umbe (wan), in der annemunge diu
menschliche natiire von dem éwigen worte einvalticliche sunder bilde angenomen wart, s6 wart daz
bilde des vaters, daz der éwige sun ist, bilde der menschlichen natiire. Wan als daz war ist, daz got
mensche worden ist, als wir ist daz, daz der mensche got worden ist. Und alsé ist diu menschliche
natiire iiberbildet in dem, daz si worden ist daz gotliche bilde, daz dd bilde ist des vaters. Und alsé,
sult ir éin sun sin, so miiezet ir abescheiden und abegdn alles des, daz underscheit an iu machende
ist. (DW 2, 379,5-381,4).

Individualitét ist blosses Akzidens an der allgemeinen Menschennatur;
entscheidend fiirs Heil ist aber die «freie, ungeteilte, menschliche Natur»
(a.a.0., 381,5f.).* Und dann folgt der entscheidende Satz, der das Fazit des
Gedankens zieht: «Und da denn dieselbe Natur, nach der ihr euch nehmt,
Sohn des ewigen Vaters geworden ist infolge der Annahme durch das ewige
Wort, so werdet ihr Sohn des ewigen Vaters mit Christus dadurch, dass ihr
euch nach derselben Natur nehmt, die dort (=in Christus) Gott geworden
ist.»

Und wan denne diu selbe natiire, ndch der ir iuch nemende sit, sun des éwigen vaters worden ist
von der annemunge des éwigen wortes, alsd werdet ir sun des éwigen vaters mit Kristo von dem, daz
ir iuch ndch der selben natiire nemende sit, diu dd got worden ist. (DW 2, 381,6-382,3).

Mit anderen Worten: Individualitét fiihrt ins Viele, das nur mitttels Un-
terscheidung erfasst werden kann. Dagegen fiihrt — unter Preisgabe auch der

* Vgl. A.M. Haas, «...Das Personliche und Eigene verleugnen», Mystische vernichtigkeit
vnd verworffenheit sein selbs im Geiste Meister Eckharts, in: M. Frank/A. Haverkamp (Hg.),
Individualitit, Poetik und Hermeneutik XIII, Miinchen 1988, 106-122. Zu M. Eckharts Lehre
vgl. jetzt die magistrale Darstellung von M. A. Schmidt, in: C. Andresen (Hg.), Handbuch der
Dogmen- und Theologiegeschichte I, Gottingen 1982, 700-702.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 187

Person — die asketische Widerherstellung der allgemeinen Menschennatur in
die Einheit, die im Sohn Gottes als Einheit mit dem Vater anschaulich
geworden ist. Allgemeinheit filhrt zur Einheit; erfahrbar ist das fiir den
Christen nur in der Gestalt Jesu Christi, der das allgemein giiltige Gesetz
exemplarisch erfiillt hat: «So weit etwas sich in einer Allgemeinheit empor-
trégt, so weit ist es mit der Einfaltigkeit dieser Allgemeinheit eins, und um so
einfaltiger ist es» (als verre als sich ein dinc in einer gemeinheit iiftragende ist,
als verre ez mit der einvalticheit der gemeinheit ein ist und ie einvaltiger ist.
DW2, 385,8-386,2).

Von dieser Einheitskonzeption her ergeben sich Folgen fiir die Geschopf-
lichkeit des Menschen, die sich in unser anthropologisches Modell der mysti-
schen Erfahrung eintragen lassen. Nach Eckhart ist der Mensch an sich
reines Nicht-Sein, unum purum nihil, da er alles Sein, das er in seinem
Dasein verwirklicht, von anderswoher als sich selber hat. Er hat das Sein,
das er ist, bloss geliechen. Eckhart verldngert also die Grunderkenntnis des
Menschen, dass er sich nicht sich selber verdankt, dahin, dass er auch fiir den
im Leben stehenden Menschen dieses Leben an die verleihende Instanz
konsequent und radikal zuriickbindet.

Damit dieser Tatbestand, dass ich von mir her nichts an eigenstindigem
Sein besitze und habe, nicht in seiner Defizienz bestehen bleibe, sondern in
die Einheit, die er meint, vollends iiberfiihrt werde, ist dem Menschen
<Abgeschiedenheit>, <Weiselosigkeit>, «Grundtotsein>, <geistige Armut>,
<Selbstlosigkeit>, <«Gelassenheit> abverlangt. Ziel dieser radikalen inneren
Verallgemeinerung seiner selbst als innere Selbstpreisgabe ist zunéchst:
Gott Gott sein lassen, den Geber des Seins in dem ihm eigenen Sein, das er
umfassend ist, sein zu lassen, ihn in seiner <Weiselosigkeit>, <Warumlosig-
keit> und <Abgeschiedenheit> sein zu lassen, da Gott als negatio negationis
(LW 1, 43, 4ff.), als versagen des versagennes (DW 1, 361, 10) einerseits das
Sein ist — «Das Sein ist Gott» (LW 1, 166, 1, n.1: Esse deus est!) — andererseits
aber das Nichts aller ihn einschrédnkenden Bestimmungen ist (Die «Negatio-
nen» der Begriffe, die man auf Gott anwendet, werden von ihm noch
negiert!).

Soll der Mensch in die groeste glicheit mit gote (DW 5, 412, 4) gelangen —
eine andere Alternative als das Nichts, das er von sich her ist, hat er nicht! —,
dann muss er leer werden, den: laere sin aller créatiire ist gotes vol sin, und
vol sin aller créatiire ist gotes laere sin (DW 5, 413, 3f.). Also: Ablegen alles
eigen, damit man Gottes voll werde. Um keine Missverstdndnisse aufkom-
men zu lassen, ist gleich beizufiigen, dass die eckhartsche Abgeschiedenheit
keinesfalls ein yogistisches Sich-Abdichten von allen Ausseneindriicken,



188 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

sondern ein inneres Aufmerken, ein Geo6ffnetsein fiir alles neu Ankommen-
de, ein «freiheitliches Nichts» meint, das nicht Unempfindlichkeit, sondern
hochste Empfindlichkeit — auch fiir Freude und Leid — intendiert (und damit
entgeht er einem rigorosen Platonismus!).

Es gibt nun im Menschen eine Instanz — es ist kein Seelenorgan, es ist kein
Seelenort! —, in der die Gegenwart Gottes unaufhebbar dynamisch spiirbar
ist, wenn dem Menschen der «Durchbruch» dahin im Vorgang der Selbstent-
leerung moglich wurde. An sich ist die Gegenwart Gottes im Menschen
unaufhebbar présent, ob er das nun merken will oder nicht: Einheit ist dann
hergestellt, wenn erfahren wird, was unvordenklich immer schon ist: Ein-
heit. Diesen Nicht-Ort in der Seele bezeichnet Eckhart mit einer Vielzahl
von Ausdriicken: grunt der séle, viinkelin der redelicheit, abditum mentis,
ratio superior, oder in Metaphern wie Haupt, Mann, Herrin, Hut, Wesen,
Biirglein, Wirbel, Licht, Kraft, Etwas in der Seele, oberster Wipfel. Die
Fiille der Begriffe signalisiert, dass das Gemeinte «ohne Namen» und unsag-
bar ist, und dass dieses Unsagbare in seiner Dynamik gefasst werden soll. Es
geht um jenen lebendigsten Quellpunkt im Menschen, darin die Unterschei-
dung zwischen Geber und Empfinger des Seins schwierig und man der
«Einheit im Vollzug» ansichtig wird. Wenn man dariiber reden will — und
man muss dariiber reden —, dann muss man aus verschiedenen Perspektiven
etwas dazu sagen: Als intellectus inquantum intellectus — Vernunft sofern sie
(gottliche) Vernunft ist — ist der Seelenfunke reine gottliche Vernunft, in
seinem Gegenwirtigsein in der Seele als potentia animae, als Seelenvermo-
gen, ist der Seelenfunke erschaffen. Aber gerade diese Unterscheidung ist
Eckhart hier nicht wesentlich, sondern die Einheit von Geschaffenem und
Ungeschaffenem im Geschaffenen.

Das schonste Bild fiir dieses ein in disem gewiirke, dessen Regie Gott
fiithrt: er wiirket und ich gewirde (DW 1, 114, 4f.), ist das altchristliche der
Gottesgeburt im Herzen des Glaubigen. Der anonyme Vorgang bekommt
hier einen Namen im Kontext des christlichen Geheimnisses der Men-
schwerdung Christi. Zuriickgreifend auf Augustinus und Origenes fordert
Eckhart die Aktualitit der Menschenwerdung Christi hier und jetzt, wie sie
dann auch Angelus Silesius nochmals deutlich ausgesprochen hat:

In dir muss Gott geboren werden.
Wird Christus tausendmal zu Bethlehem geborn
Und nicht in dir; du bleibst noch ewiglich verlorn.
(Cher. Wandersmann I, 61)7

7 Angelus Silesius (J. Scheffler), Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe, hg. von
L. Gnédinger, Stuttgart 1984, 36; dasselbe, hg. von ders., Ziirich 1986, 46.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 189

Die Geburt des Sohnes Gottes im Menschen ist die Wirksamkeit des
viinkelins selbst. Damit verwahrt sich Eckhart gegeniiber einer rein statisch-
historischen Auffassung des Menschwerdungsgeheimnisses. Er sagt es deut-
lich bei Auslegung von Joh1,14: Verbum caro factum est. «Die erste Frucht
der Menschwerdung des Wortes, welches Gottes Sohn von Natur ist, besteht
darin, dass wir Gottes Sohne durch die Annahme an Gottes Statt seien.
Denn wenig bedeutet es mir, dass das Wort fiir die Menschen Fleisch wurde
in Christus, jener von mir verschiedenen Person, wenn es nicht auch in mir
personlich (Fleisch anndhme), damit auch ich Gottes Sohn wére» (LW 3,
101f.). Und seine mystische Konzeption in der Gottesgeburt im Herzen des
Gléaubigen deutlich machend, sagt er in einer Predigt: wan got ist hie als wol
mensche worden als dort, und dar umbe ist er mensche worden, daz er dich
geber sinen eingebornen sun und niht minner (DW 2, 98, 6ff:). «Denn Gott ist
hier ebenso wohl Mensch geworden, dass er dich als seinen eingeborenen
Sohn gebére und als nichts geringeres.»

Das Geboren-Werden des Menschen als Gottessohn ist nichts anderes als
Sein, Empfang von Sein, und das Sein ist Gott. Es ist daher ganz klar, dass
fiir Eckhart incarnatio und creatio (Menschwerdung und Schopfung) iden-
tisch sind. Um dieses Ineinander von Menschwerdung und Schopfung zu
verdeutlichen, muss man Eckharts Predigt in einiger Ausfiihrlichkeit ver-
nehmen. Hier eine wichtige Stelle aus der Predigt <Preadica verbum> (I Tim
4,2).

«Ein Wortlein liest man heute und morgen (im Hinblick) auf meinen Herrn Sankt Dominikus,
und Sankt Paulus schreibt es in der Epistel, und es lautet zu deutsch so: Sprich das Wort aus,
sprich es herfiir, bring es herfiir und gebier das Wort (2. Tim. 4,2). Es is ein wunderlich Ding, dass
etwas ausfliesst und doch drinnen bleibt. Dass das Wort ausfliesst und doch drinnen bleibt, das ist
gar wunderlich. Dass alle Kreaturen ausfliessen und doch drinnen bleiben, das ist gar wunderlich.
Was Gott gegeben hat und was Gott zu geben gelobte, das ist gar wunderlich und ist unbegreiflich
und unglaublich. Und dem ist recht so; denn, wire es begreiflich und glaubhaft, so stiinde es nicht
recht darum. Gott ist in allen Dingen. Je mehr er in den Dingen ist, um so mehr ist er ausserhalb
der Dinge; je mehr er drinnen ist, um so mehr ist er draussen. Ich habe schon manchmal gesagt,
Gott erschaffe diese ganze Welt voll und ganz in diesem Nun. Alles was Gott je vor sechstausend
und mehr Jahren erschuf, als er die Welt machte, das erschafft Gott jetzt allzumal. Gott ist in allen
Dingen; aber soweit Gott gottlich und soweit Gott verniinftig ist, ist Gott nirgends so eigentlich
wie in der Seele und in den Engeln, wenn du willst: im Innersten der Seele und im Hochsten der
Seele. Und wenn ich sage das Innerste, so meine ich das Hochste; und wenn ich sage das Hochste,
so meine ich das Innerste der Seele. Im Innersten und im Hochsten der Seele: ich meine sie (dort)
beide als in Einem. Dort, wo niemals ein Bild hineinleuchtete: im Innersten und im Héchsten der
Seele erschafft Gott die ganze Welt. Alles, was Gott erschuf vor sechstausend Jahren, und alles,
was Gott noch nach tausend Jahren erschaffen wird, wenn die Welt (noch) so lange besteht, das

erschafft Gott im Innersten und im Hoéchsten der Seele. Alles, was vergangen ist, und alles, was
gegenwirtig ist, alles, was zukiinftig ist, das erschafft Gott im Innersten der Seele. Alles, was Gott



190 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

in allen Heiligen wirkt, das wirkt Gott im Innersten der Seele. Der Vater gebiert seinen Sohn im
Innersten der Seele und gebiert dich mit seinem eingeborenen Sohne als nicht geringer. Soll ich
Sohn sein, so muss ich in demselben Sein Sohn sein, in dem er Sohn ist, und in keinem andern...
Sprich das Wort, sprich es heraus, sprich es herfiir, bring es herfiir, gebier das Wort! Sprich es
heraus! Was von aussen eingesprochen wird, das ist etwas Grobes; jenes Wort aber ist innen
gesprochen. Sprich es heraus! das heisst, dass du dessen inne werden sollst, was in dir ist. Der
Prophet spricht: Gott sprach Eines, und ich horte Zwei (Ps. 61,12). Das ist wahr: Gott sprach stets
nur Eines. Sein Spruch ist nur einer. In diesem einen Spruche spricht er seinen Sohn und zugleich
den Heiligen Geist und alle Kreaturen, und es gibt (doch) nur einen Spruch in Gott. Der Prophet
aber sagt: Ich horte Zwei, das heisst: Ich vernahm Gott und Kreatur. Da, wo Gott es (= die
Kreaturen) spricht, da ist es Gott; hier (= in Raum und Zeit) aber ist es Kreatur. Die Leute
wihnen, Gott sei nur dort (= bei seiner historischen Menschwerdung) Mensch geworden. Dem ist
nicht so, denn Gott ist hier (= an dieser Stelle hier) ebenso wohl Mensch geworden wie dort, und
er ist aus dem Grunde Mensch geworden, dass er dich als seinen eingeborenen Sohn gebire und
als nicht geringerer (DW 2,93,1-98,8).

Damit sind wir beim Zentralsten dessen, was Eckhart sagen will. Zu-
nédchst einmal will er eine Auslegung des Satzes <Esse est deus> in seinem
ewigkeitlichen Aspekt geben. Alles Geschaffene ruht in Gott als Idee, als
Archetyp, wird aber gleichzeitig in die irdische Existenz entlassen. Alles
Geschaffene hat daher ein duplex esse, ein Sein in Gott als in seiner Schop-
fungsidee und ein Sein in seiner hiesigen Existenz. Am Punkt nun, wo die
Schopfungsidee aus Gott entlassen wird, lidsst sich feststellen, dass diese
gleichzeitig in Gott drinnen bleibt. Deshalb das Drinnen und gleichzeitige
Draussen der Kreaturen, das Eckhart gerne als paradoxale Existenz alles
Geschaffenen deklariert.

In Gott ist Ewigkeit, also fillt in ihm der Zeitpunkt, da er die Welt vor
6000 Jahren erschuf mit dem jetzigen Moment, da Eckhart spricht, zusam-
men. Da die Seele in der Lage ist, Ewigkeit zu denken, ist auch Ewigkeit in
ihr als Seelenfunke. Daher erschafft der ewigkeitliche Gott auch jederzeit-
lich in der Seele seine Schopfung, weil hier dieselbe Gleichzeitigkeit wie in
ithm selber herrscht. Daher auch gebiert Gottvater in der Seele je neu, soweit
sie Ewigkeit ist, seinen Sohn. Daher ist die Beschrinkung der Inkarnation
auf die Ereignisse in Bethlehem falsch. Gott ist dem Menschen ein got der
gegenwerticheit, ja Gott ist allem Geschaffenen so sehr seinshaft innerlich,
dass Eckhart sagen kann: «Das Sein ist Gott». Worin unterscheidet sich denn
Gott von allem Geschaffenen, wenn er dieses, sofern es Sein ist, ist? Darin
unterscheidet er sich von allem Geschaffenen, dass er sich von nichts unter-
scheidet. Welches geschaffene Seiende kdnnte von sich sagen, es unterschei-
de sich in nichts von allem Geschaffenen? Das kann nur Gott.

Immer noch sind wir damit nicht beim innersten Geheimnis Gottes ange-
langt. Genannt ist bisher nur das dreifaltige Wirken Gottes in der Seele des



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 191

Menschen. Eckhart kennt aber einen Zielpunkt dieses dreifaltigen Wirkens
Gottes, es ist die Gottheit.* Diese ist eine Wiiste, eine Stille, ein Schweigen,
eine nicht ergriindbare Abgriindigkeit. Die Gottheit ist Gott unter dem
Aspekt seiner Einheit, nicht seiner nach aussen wirkenden Dreifaltigkeit.
Die ganze Dynamik der drei Personen in Gott, ihr Liebesgeheimnis, besteht
darin, dass sich Gott jeden Nu in seine Einheit iiberfiihrt. Wird nun der
Mensch als Gottes Sohn geboren, so wird auch er in diese Bewegung einbe-
zogen, die immer auf diese Einheit der Gottheit hin tendiert.

Eckharts philosophische und theologische Denkanstrengungen haben
eine innerste Antriebskraft in der Vorstellung der Wiedergewinnung einer
unvordenklich gegebenen, d.h. geschehenden Einheit des Geschopfes mit
seinem Schopfer. Nichts anderes will christliche Mystik immer schon. Im
Gegensatz allerdings zu vielen Spielarten christlicher Mystik hilt Meister
Eckhart nicht allzuviel von isolierten ekstatischen Erfahrungen — rara hora,
parva mora® — dieser Einheit, weil fiir ihn die Einheit, die ist und immer
schon besteht, fiir ihn bei weitem grossartiger und intensiver ist, als alle
Erfahrungsmaéglichkeiten des Menschen. Ekstatische Mystik ist gegeniiber
dieser Seinsmystik sekundir. Entscheidend ist, zu ratifizieren, was ist. Was
aber ist, ist Gott und sonst nichts. Das Geschopf als Nichts hat nichts zu
werden und zu sein, damit Gott alles werde. Oder in der Metaphorik von
Wort und Sprache: Gott als Wort — jenseits aller Worte des Menschen —
spricht im eigentlichen Sinn, wir im uneigentlichen. Das eigentliche Wort als
das hinter dem uneigentlichen zu durchschauen, das ist einziger Anteil des
Menschen. Er soll blosses biworr® zum WORTE sein.

Alois M. Haas, Ziirich

* Die Unterscheidung Gott/Gottheit ist bei Eckhart nicht von reallogischer Qualitit. Hinge-
gen meint sie erfahrungsperspektivische Dimensionen: Der dreifaltige Gott nimmt den Men-
schen hinein in seine (stille, ruhige, schweigende) Einheit, ohne dass doch die Bewegung, die zu
dieser Einheit trigt, damit je eskamotiert wiirde.

* Bernhard von Clairvaux, Super Cantica, s. 23,15; Opera 1, Rom, 1957, 148, 20. Vgl. dazu A.
M. Haas, Geistliches Mittelalter, Freiburg/Schweiz 1984, 351f., A. 41.

* DW 1, 306, 8ff.



	Von der Eigenart christlicher Mystik : Meister Eckhart als Massstab

