
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Von der Eigenart christlicher Mystik : Meister Eckhart als Massstab

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Eigenart christlicher Mystik
Meister Eckhart als Massstab

Wenn es wahr ist, was gewisse, sehr ernst zu nehmende theologische
Überlegungen zur christlichen Mystik behaupten, dass die mystische Erfahrung

nicht den exklusiven Gnadenanteil an einem von Gott besonders
herausgehobenen christlichen Dasein ausmacht, sondern dass sie «die normale
Krönung des allen Christen geschenkten Gnadenzustandes» darstellt, die

«artmässig» vom einfachen christlichen Leben nicht, sondern «nur dem
Grade nach»1 verschieden ist, dann ist sofort nach den allgemein anthropologischen

Voraussetzungen und Ermöglichungsgründen für eine solche, im
Menschen konstitutiv gegebene Anlage zu fragen. Das bedeutet natürlich,
dass das spezifisch Christliche am Problem Mystik zunächst einmal
ausgeblendet wird, damit die potentiell allgemeine Anlage des Menschen zu
dieser Erfahrung aufgezeigt werden kann.2 Das heisst, dass im Blick auf die
menschliche Konstitution gerade das, wonach im Rahmen dieser Überlegung

eigentlich gefragt werden soll - die Eigenart der christlichen Mystik -,
vorerst ausgeklammert wird, damit diese Eigenart ihren geistigen Ort im

1 A. Stolz, Theologie der Mystik, Regensburg 1936,17 (in der franz. Ausgabe: Théologie de la

mystique, Chevetogne 1947, 9). Die hier angesprochene Problematik - ist die mystische Erfahrung

Resultat einer speziellen (d. h. charismatischen, auf das kirchliche Zeugnis orientierten)
Gnade oder eher normalen Intensivierung des jedem möglichen Glaubenslebens (unter der

Leitung der heiligmachenden Gnade) - beschäftigte in der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts
sehr viele Theologen. Die erstgenannte Richtung vertrat A. Poulain, die zweite A. Saudreau.
Beide wirkten mehr oder weniger schulenbildend; es gab aber auch eine Fülle von vermittelnden
Positionen. Vgl. dazu F.-D. Maaß, Mystik im Gespräch, Materialien zur Mystik-Diskussion in der
kath. und evang. Theol. Deutschlands nach dem Ersten Weltkrieg, Würzburg 1972,85ff.; E.
Salmann OSB, Gnadenerfahrung im Gebet. Zur Theorie der Mystik bei Aselm Stolz und Alois
Mager, Diss. Münster 1978, 95 ff. ; A. Saudreau, Contemplation VIII, Diet, de Spir. 2, 2159-2171;

Ch. Baumgartner, Contemplation, Conclusion générale, ebd., 2171-2193; P. Adnès, Mystique,
ebd. 10,1936-1939.

2 Wie immer speziell die mystische Gnadenerfahrung sein muss, sie hat ihren Austragungsort
im Rahmen der leib-seelischen Konstitution des Menschen. Christlich gibt es - vom Inkarnationsdogma

her - keine mögliche eskapistische oder evasive Form der mystischen Entwerdung. Was

daher über mystische Erfahrung gesagt werden kann, muss im Kontext menschlich benennbarer

Erfahrungsmodalitäten gesagt werden, auch und gerade dann, wenn das Göttliche sich darin

explizit und (scheinbar) absolut anmeldet. Mit andern Worten: Sicherlich ist der Gegenstand der

mystischen Erfahrung in dieser Erfahrung als «transpsychologisch» zu bezeichnen, da die mystische

Gnade auf der Ebene des seelischen Verhaltens als artmässig verschieden gegenüber dem



176 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

Rahmen gesamtmenschlicher Möglichkeiten bekommt.3 Damit ist das

Vorgehen für meine Ausführungen vorgegeben: Ich werde zuerst - sicherlich
sehr skizzenhaft und provisorisch - auf die im Menschen als solchem gegebenen

Anlagen zur mystischen Erfahrung reflektieren und sodann - in einem
zweiten Teil - die historisch konkreten Auskünfte dazu von Seiten Meister
Eckharts beifügen.

Eine grundsätzliche, von niemandem bestreitbare Gegebenheit des

menschlichen Lebens besteht im Paradox, dass dieses sich nicht autonom
sich selber verdankt.4 Der Mensch ist kein Produkt seiner eigenen
Bemühungen um sich selbst, auch wenn er gerade dies immer wieder prätendiert
und sich in tausenderlei Formen der Selbstmanipulation eine Autonomie
vorzuspiegeln versucht, deren Scheinhaftigkeit im Ausmass der Brüche und
Risse, die an diesem Gebäude der menschlichen Selbstherrlichkeit sichtbar
werden, vor die Augen tritt. Der Mensch ist in dem Sinne heteronom

normalen Erfahrungsmodus erkannt werden muss; die psychologische Diskontinuität zwischen

normalem und mystischem Gnadenleben verschwindet bis zu einer bloss gradmässig feststellbaren

Differenz auf der Ebene des Theologischen, wo die Kontinuität zwischen normalem Gebet
und der contemplatio infusa von höherem Belang ist. Vgl. dazu Salman, wie A. 1, 370, A. 68. Es

war Fr. von Hügel, der immer schon mit aller Intensität auf der Einbettung der mystischen

Erfahrung im allgemein menschlichen Erfahrungsbereich bestanden hat: The Mystical Element
of Religion, 2 Bde., London 41961, II, 280f. (vgl. F. von Hügel, Religion als Ganzheit, übersetzt

von M. Schlüter-Hermkes, Düsseldorf 1948,185 f.). Vgl. dazu R Neuner, Religion zwischen Kirche

und Mystik, Friedrich von Hügel und der Modernismus, Frankfurt a. M. 1977. 49ff.
3 In diesem Vorgehen ist noch kein Postulat enthalten, wonach mystische Erfahrung bloss im

Masse ihrer psychologischen Diagnostizierbarkeit fassbar ist und sonst nicht. Im Gegenteil soll in
der möglichst weiten Öffnung der religiösen Dimension auf ihr menschliches Substrat hin deren

grundsätzliche Relevanz sichtbar werden, wie sie im übrigen im Blick auf die Geschichte des

philosophisch-religiösen Denkens der Antike immer schon greifbar ist. Vgl. H. U. von Balthasar,
Zwei Wege zu Gott. Ein Beitrag zur ignatianischen Synthese, Geist und Leben 59 (1986) 54-61,
55. In dieser Sicht gibt es denn faktische Bekehrungsgeschichten in Fülle, in denen das im
Menschen grundgelegte Glücksstreben sich von heidnisch-philosophischen Angängen her christlich

umformt.
4 Vgl. H. Lübbe, Religion nach der Aufklärung, Graz 1986, 127ff. («Religion und Kontingenz»).

Im Blick auf Karl Marx' grundsätzlich gemeinte Emanzipationsforderung in den sog.
Pariser Manuskripten (K. Marx, Nationalökonomie und Philosophie. Über den Zusammenhang
der Nationalökonomie mit Staat, Recht, Moral und bürgerlichem Leben (1844), in: K. Marx, Die
Frühschriften, hg. von S. Landshut, Stuttgart 1953, 225-316, 246), wonach ein Mensch «erst»

dann «auf eigenen Füssen» steht, «sobald er sein Dasein sich selbst verdankt», wird diese Kritik
am Schöpfungsgedanken als «religiöse Thematisierung einer schlechterdings unverdrängbaren
Daseinserfahrung..., nämlich der Erfahrung unserer schlechthinigen Abhängigkeit von Daseins-



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik III

bestimmt, dass er hinter seine Herkunft nicht zurück kann.5 Selbst wenn es

dem Menschen gelänge, über sich selber als eine gemeinschaftliche Gattung
zu bestimmen, wird es doch nie möglich sein, dass das Individuum über seine

eigene Herkunft verfügt, sondern es wird immer so sein, dass Menschen
über Menschen, die einen über die andern, Macht ausüben. Und was das

heisst, was für Ungeheuerlichkeiten in einer solchen Feststellung
einbeschlossen sind, das wissen wir heute zur Genüge, da die von Menschen
errichteten Herrschaftssysteme in diesem Sinne Gewalt ausüben.

Der einzelne kann also nicht über die Tatsache, dass er sich sich selber
nicht gegeben hat, zurück. Er kann darauf in zwei Extremformen - innerhalb

deren es eine Fülle von Abstufungen gibt - reagieren: Er kann - und das

ist die Option unseres modernen Lebensstils und unserer technischen Kul-

voraussetzungen, die nicht zur Disposition des Daseins selbst stehen» (136). Die in Geburt und
Tod zutagetretende Kontigenz der menschlichen Existenz - eine «Unverfügbarkeit» «von
unabweisbarer Aufdringlichkeit» (144) - ist nach Lübbe ein unverächtlicher, «aufklärungsresistenter,
emanzipatorischer Bemühung vollständig unzugängliche(r) Bestand» (144), zu dem der Mensch
sich - eben religiös - zu verhalten hat. Die Kultur dieses Verhaltens ist Religion zu nennen;
religiöse Lebenspraxis ist damit als «Kultur des Verhaltens zum Unverfügbaren» oder als «Kon-
tingenzbewältigungspraxis» - wenn auch in «überaus dürftige(r) Kennzeichnung» (149) - zu
umschreiben.
Man kann auch heute noch mit der Unverfügbarkeit von Leben und Tod verschieden verfahren.
Ohne weitere (religiöse) Schlüsse daraus zu ziehen, konstruiert beispielsweise H. Blumenberg,
Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt a. M. 1986, 75ff., ein aus der Inkongruenz von Lebens- und
Weltzeit datierendes Syndrom von Neid und Missgunst, das die Geschichte in Atem hält, das

allenfalls in einem philosophischen Kraftakt aufgehoben wird - als ein billiger Triumph des

wollenden Ichs. Selten ist so deutlich die argumentative Dürftigkeit einer aufklärerischen Position

hervorgetreten wie in diesem Salto mortale sowohl Blumenbergs wie Schopenhauers. Dieser
sich in leere Egoismen stürzenden Welterklärungsmodelle steht ein christliches Schöpfungsmodell

vergleichsweise human gegenüber im Rekurs auf einen liebenden Schöpfer, der von seinen

Geschöpfen Nächstenliebe fordert. Das christliche Freiheitsmodell - gipfelnd im Konzept einer
unvordenklichen Begabung des Menschen durch göttlich geschenkte Freiheit - siehe bei H.U.
von Balthasar, Theodramatik, II: Die Personen des Spiels, Teil 1: Der Mensch in Gott, Einsiedeln
1976, 259 ff.

5 Kants Theorie der Autonomie - die Erkenntnis von «Möglichkeit und Bestimmung des

Menschen, sich durch sich selbst in seiner Eigenschaft als Vernunftswesen zu bestimmen»

(R. Pohlmann, Autonomie, in: Hist. Wörterbuch der Philosophie I, 707) - hat mit ihrem
programmatischen Aufklärungsgestus gegenüber jeder Art von Fremdbestimmung und ihrer
Aufgabenstellung: «Alle Philosophie... ist Autonomie» (Kant, Opuspostumum, Akad.-A. 21,106) für
die Neuzeit einen Popanz aufklärerischer Selbstbestimmung errichtet, gegen den sich schon früh
J. G. Hamann mit Recht wendete im Bewusstsein, dass «die undurchdringliche Nacht» von Her-
und Zukunft des Menschen unaufrechenbar aufrechenbar nur in einer offenbarungsgesicherten,



178 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

tur, ob man es wahrhaben will oder nicht - seine «Geworfenheit»6, sein
absurdes Ausgesetztsein in eine Freiheit7 diagnostizieren, deren Zwängen
zufolge er sich selber und seine Umwelt je neu zu erschaffen hat. Das ist die
gewissermassen faustisch-existentialistische Lösung, an deren Grund nicht
einmal eine Lüge, sondern eher eine Art Verzweiflung und deren Umkehrung

in Schaffensoptimismus liegt. Die andere Extremform, wie der Mensch
auf die Tatsache, dass er sich nicht sich selbst, sondern einem anderen
verdankt, zu reagieren vermag, besteht in der zustimmenden Anerkennung
dieses Tatbestands und in der daran sich anschliessenden Frage nach der
Instanz, der sich der Mensch verdankt und der er - das ist dann die weitergehende

Folgerung - letztlich gehört. Wer sich nicht sich selber geschenkt hat,
der hat sich von anderswoher bekommen. Der Verweis auf die Eltern
verliert im Blick auf die hinter den Eltern gegenwärtigen unabsehbaren
Geschlechterfolgen seine Stringenz; irgendwo muss sich in der Kette der
Relationen ein Absolutes, das jenseits der Verfilzungen von sekundären Abkünf-
tigkeiten steht, als deren Grund finden lassen. Natürlich bleibt der Blick
eines Menschen, der so über seine konstitutionelle Heteronomie denkt,
nicht auf seine Herkunft beschränkt. Was der erstgenannte Erklärungsversuch

als Absurdität und Unbegründetheit am menschlichen Leben erkennt,
das deutet dieser nun als Erfahrung einer schlechthinigen Kontingenz, einer
Zufälligkeit, die er als eine Notwendigkeit erkennen und durchschauen
möchte, über die er allerdings als einzelner, der auch in höchstem Mass
durch Zufälligkeit geprägt ist, nicht verfügen kann. Er sucht nach dem

religiösen Dimension sein kann: «Das im Herzen und Munde aller Religionen verborgene Senfkorn

der Anthropomorphose und Apotheose erscheint hier in der christlichen Offenbarung)
in der Grösse eines Baums des Erkenntnisses und des Lebens mitten im Garten - aller philosophische

Widerspruch und das ganze historische Rätsel unserer Existenz, die undurchdringliche
Nacht ihrer Termini a quo und Termini ad quem sind durch die Urkunde des Fleisch gewordenen
Worts aufgelöset» (Zweifel und Einfälle, SW, Nadler, III, 192). Zur Aufklärungsproblematik
zwischen Herder, Kant und Hamann vgl. O. Bayer, Umstrittene Freiheit, Tübingen 1981, 66ff. ;

ders., Schöpfung als Anrede, Tübingen 1986, 9ff.; ders., Zeitgenosse im Widerspruch: J. G.
Hamann als radikaler Aufklärer, München 1988,138 ff.

6 Der Terminus hat eine Geschichte, die von der Gnosis bis zu Heidegger reicht. Vgl. H. De-
ku, Geworfenheit, in: Hist. Wörterbuch der Philosophie III, 622ff.

7 Über Rang und Bedeutung dieses Konzepts in den modernen Strömungen atheistischer

Philosophie in Frankreich vgl. R. Fabian, Absurd, in: Hist. Wörterbuch der Phil. I, 66f.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 179

Andern, das ihn in die Welt gesetzt hat, dem er, da er sich ihm verdankt,
letztlich auch gehört.8

Wenn wir genau hinsehen, werden wir zugestehen müssen, dass eigentlich

beide Positionen versuchen, mit dem, was ist, in einer fairen Art zu
Rande zu kommen. Der erste setzt auf das im Ungewissen Gewisse, auf sich

selbst - das kann von einem zurückhaltenden Skeptizismus bis zu einem

hochgemuten, naiv anmutenden Optimismus reichen -, der zweite setzt auf
das im Gewissen Ungewisse, auf die Instanz des Andern, das als
unaufrechenbarer Herkunftsrest an ihm selber fassbar ist. Obwohl es auch in der
ersten Option Möglichkeiten mystischer Grundhaltung gibt, konzentriere
ich mich im folgenden auf die zweite, nach der fremden Herkunft des

Menschen hin offene Haltung.
Es ist ganz klar, dass derjenige, der seine Herkunft von einem andern als

er selbst anerkennt, begierig ist, diesem Andern zu begegnen, es zu kontaktieren,

es kennen zu lernen und es vielleicht sogar bis zu einem gewissen
Grade zu domestizieren, zu besänftigen, um es so in den Griff zu bekommen.

Religion als die Haltung eines Sich-Vergewisserns im Andern oszilliert
in ihrer Semantik durchaus zwischen dem Versuch, sich dem Andern in
Liebe zu überantworten, bis zur Prätention, sich des Anderen zu bemächtigen,

es für sich als einen unverlierbaren Besitz zu gewinnen. Die aufklärerische

Bereitschaft, dem religiös Gestimmten an sich schon Naivität und
Autoritätshörigkeit zuzubilligen, um ihn dadurch zu diffamieren, ist daher
selber naiv und betrügt sich töricht über die positiv und negativ herrscherlichen

Möglichkeiten einer religiösen Bindung des Menschen.9 Die Parteinahme

für eine religiöse Haltung ist nun allerdings noch keinesfalls an sich die

Rettung - wie sich das ein naives Gemüt vorzustellen beliebt -, sondern
allenfalls deren Vorbereitung. Mit der Zuwendung zum Andern beginnt erst
die Problematik einer religiösen Existenz. Das zeigt gerade der Weg der
Mystik in allen Religionen auf drastische Weise. Wenn nicht traditionelle
Gehalte in Glaube, Kult und andern gemeinschaftlichen
Organisationsformen in bestimmten Kulturen vorhanden wären, es wäre nicht
auszudenken, wohin sich das Religiöse ohne diese autoritätsgebundenen
Glaubens- und Lebensweisheiten entwickelte. Religionsstifter sind daher in

8 Das kann christlich so fundamental sein, dass das Menschsein daran hängt, das desiderium
nach dem Anderen zu erfüllen (Augustinus). Vgl. H.U. von Balthasar, wie A. 3, 57: «Der
Mensch will zu Gott, weil er Gott braucht, um Mensch zu sein».

9 Vgl. oben A. 4, die in sich allzu einseitige Auffassung von Religion marxistischer Machart.



180 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

jedem Fall Autoritäten10, selbst wenn sie - wie Jesus Christus - einem heute
gängigen dürftigen, weil bloss ideologiekritisch angewendeten Autoritätsbegriff

widersprechen müssten.
Damit aber sind wir schon im Bereich positiver Religionsentwürfe, die

dem Menschen, der erkennt, dass er sich nicht sich selber verdankt, zur
Identifikation offen stehen. Es ist ein schwieriges Problem, dass es viele
religiöse Entwürfe der Weltdeutung gibt und nicht nur einen einzigen. Das
kann hier nicht näher reflektiert werden. Ich will es hier beim Hinweis auf
die grundsätzliche Wahl-Freiheit des Menschen bewenden lassen und mich
auf die christliche Option konzentrieren. Wer also in der Fülle möglicher
Deutungen der grundsätzlichen Heteronomie des Menschen - dass er sich
ohne Zutun seines Willens von einem Andern als geschenkt erfahren muss -
die christliche Religion in einer ihrer Varianten als Glaubensform gewählt
hat, wird den unsäglichen Vorteil haben, dass er in einer exemplarischen
Gestalt des Heils - in Jesus Christus, der für ihn Mensch und Gott in einer
(göttlichen) Person ist - das Andere als die sich ihm liebend zuwendende,
ihn heilsam umfassende persönliche Liebe Gottes erfährt. Schlagartig ist
damit das Rätsel seiner Herkunft im Glauben gelöst: Gott, der ihm in
Menschengestalt liebevoll begegnet, füllt die Leerstelle seiner Existenz (mit
allen Gefahren eines Missbrauchs als «Lückenbüssergott»11!); dieses
geschaffene einzelne, in der Welt verloren wirkende Ich ist gewollt, ja ersehnt
von einer Instanz, die als völlig autarkes dreifach personhaftes und doch in
Liebe in sich geeintes Wesen dieses personhafte menschliche Ich in seiner
relativen Autonomie frei gewollt und erschaffen hat.12

Wenn wir diesem Modell einer möglichen Zuwendung zu Gott seine

Berechtigung zugestehen - und im Rahmen des christlichen Glaubens darf
man das getrost tun -, dann ist es durchaus (mit Korrekturen im einzelnen)
in andern Heilsreligionen für die mystische Zuwendung des Menschen zum
Absoluten - ob dieses nun «das Selbst»13 oder «das absolute Nichts»14 heisst -

10 G. Scholem, Religiöse Autorität und Mystik, in: ders., Zur Kabbala und ihrer Symbolik,
Zürich 1960,11-48.

" D. Bonhoeffers Konzept ist mir allerdings fragwürdig: So ist kaum zu entscheiden im

Einzelfall, von welchem Punkt der Verbiegung des echten Gottesbildes an Gott zu einem «Lük-
kenbüssergott» wird.

n Über diese schwierige Problematik von unendlicher Freiheit (Gottes) und endlicher Freiheit

(des Menschen) vgl. H.U. von Balthasar, wie A. 4, 170-305.
13 Vgl. die bemerkenswerte Studie von C. Oetke, «Ich» und das Ich. Analytische Untersuchungen

zur buddhistisch-brahmanischen Atmankontroverse, Stuttgart 1988.
14 H. Waidenfels, Absolutes Nichts. Zur Grundlegung des Dialogs zwischen Buddhismus und

Christentum, Freiburg i. Br. 31980.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 181

auch zuständig. Wichtig ist einzig, dass die existentielle Leerstelle im Dasein
des Menschen - das Sich-nicht-sich-selber-Verdanken oder das Geschuldet-
Sein der Existenz an ein Anderes - durch eine Heilsinstanz besetzt ist, die
entweder aus einer Offenbarung bekannt oder aus philosophischen Überlegungen

erschliessbar ist. Das Christentum hat den Vorteil, dass seine ewig
gültige Heilsinstanz eine gottmenschliche Person ist, die als historisch
fassbare15 anders eindringlich erfahrbar ist als eine abstraktiv und mittels
Negationen ermessene (Un-)Grösse wie «das absolute Nichts» oder «das Selbst».

Umgekehrt aber bedingt natürlich die historisch einmal und exemplarisch
geschehene «Inkarnation» dieses Gottmenschen einen Verzicht auf
Weltflucht, der alle andern platonisierenden Wege der Gotteinung so plausibel
und verständlich macht. Was ist philosophisch legitimer als einer schändlichen

Welt den Rücken zu kehren und sich - povoç jtqoç pövov16 - dem im
Absoluten gegenwärtigen Heil zuzuwenden, sich diesem anzugleichen und
in einem radikalen Sinne ab-solutus (was <losgelöst> heisst) zu werden. Man
muss einmal zugestehen, dass der platonisierende Weg einer Abstraktion
des eigenen Selbst von allen einschränkenden Bedingungen, intellektuell
durchaus attraktiv ist, um erst dann zu ermessen, wie schwer die christliche
Forderung der Inkarnation zu erfüllen ist. Faktisch ist es ohnehin so, dass die
erstaunliche «Einheit von Reflexion und Erfahrung»17 (neu-)platonischen
Denkens im Lauf der Geschichte immer wieder fruchtbar in den christlichen
Denkhorizont eingeborgen werden konnte, auch wenn christliches Heil im
Angelpunkt der Menschwerdung Jesu Christi schwingt.18 Die aus einer kon-

15 Es handelt sich dabei um das «absolute Paradox» des Christentums, wie es Kierkegaard
formuliert hat: «Das Christentum hat sich... selbst als die ewige wesentliche Wahrheit verkündigt,

die in der Zeit geworden ist; es hat sich als das Paradox verkündigt und die Innerlichkeit
des Glaubens für das gefordert, was den Juden ein Ärgernis und den Griechen eine Torheit - und
dem Verstände das Absurde ist» (S. Kierkegaard, Abschliessende unwissenschaftliche
Nachschrift zu den Philosophischen Brocken, Erster Teil, in: Gesammelte Werke, 16. Abt., Düsseldorf
1959 (GTB 612), 204), Vgl. dazu H. U. von Balthasars <Theologie der Geschichte> (Neue Fassung,

Einsiedeln 31959).
16 Plotin, Enn. V 1, 6. Vgl. dazu E. Peterson, Herkunft und Bedeutung der MONOS nPOZ

MONON-Formel bei Plotin, Philologus NS 42, 88 (1933) 30-41.
17 W. Beierwaltes, Denken des Einen, Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer

Wirkungsgeschichte, Frankfurt a.M. 1985, 554.
18 Dass die Einfügung «hellenistischer» (d. h. platonisch-neuplatonischer) Elemente ins

Christentum seit dem 16./17. Jh. (und natürlich schon seit dem frühen Mittelalter) Probleme der

christlichen Selbstdefinition schuf, ist klar. Vgl. A. Grillmeier, Hellenisierung - Judaisierung des



182 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

sequenten Ontologie seines endlichen Seins erwachsene Pflicht zur Selbstreduktion

des Menschen angesichts des ihm jenseitigen Anderen ist hierbei
immer schon und unvordenklich übergriffen durch die Selbstentleerung
Gottes in die Welt und in das mit ihr ihm auferlegte Leiden am Kreuz.
Christlich ist ein eigenmächtiges Sich-Vergöttlichen nicht möglich, dafür
aber ein gnadenhaftes Göttlich-Werden durch die Erlösungstat Jesu Christi.
Die Leere, Abhängigkeit, Zufälligkeit, Kontingenz, Sündigkeit und Nichtigkeit,

ja - mit Meister Eckhart - grundsätzliche Nichtshaftigkeit des
Menschen sieht sich je schon übergriffen durch die Selbstexpropriation des

Menschensohnes am Kreuz. Wenn er sein seinshaftes Ungenügen, sein Nichts,
das er ist, ratifizieren will, dann muss der Christ auf die Entsprechung und
Überholung stossen, die ihm im Christusereignis zum Glauben vorgestellt
wird und das seinem Nichts je voraus ist.19

Vom innersten Gnadenpunkt dieses Ereignisses her sind dann mystische
Tauschformeln denkbar und möglich, die dem Menschen bei wachsender

Wahrnehmung des Glaubensgeheimnisses der Menschwerdung Gottes eine

gnadenhafte Angleichung an den menschgewordenen Gott gestatten, die als

«Vergöttlichung» (ûécoaiç) bezeichnet wird.20 Die griechischen Väter haben
mit dieser «seligen Umkehrung» (admirabile commercium) ein theologisches

Motiv aufgebracht, das für die Entwicklung einer christlichen Mystik
bis zu Martin Luther entscheidend wurde. Die Menschwerdung wird darin
zum Angelpunkt der Gottwerdung des Menschen. Athanasius: «Der Logos
ist Mensch geworden, damit wir vergöttlicht werden» (Aïrrbç yap tvqvüooj-

Christentums als Deuteprinzipien der Geschichte des kirchlichen Dogmas, in: ders.. Mit ihm und
in ihm, Christologische Forschungen und Perspektiven, Freiburg 1975, 423-488 (mit reicher

Literatur).
19 Neuplatonische Methoden der Selbstentleerung und Selbstreduktion - bis an jene Grenze

hinan, die Stanislas Breton am Neuplatonismus immer wieder positiv apostrophiert hat - sehen

sich dann übergriffen und überholt durch die inkarnatorische Bewegung Gottes selbst. Sinnlos
sind sie deswegen nicht!

20 M. Lot-Borodine, La déification de l'homme, Paris 1970; G.I. Mantzaridis, The Deification

of Man, New York 1984; dazu die Arbeiten von E. von Ivänka (Hellenisches und Christliches
im frühbyzantinischen Geistesleben, Wien 1948; Plato Christianus, Einsiedeln 1964; Aufsätze,
Amsterdam 1984) und V. Lossky (Die mystische Theologie der morgenländischen Kirche, Graz
1961; A l'image et à la ressemblance de Dieu, Paris 1967; Schau Gottes, Zürich 1964; Orthodox
Theology, Crestwood N.Y. 1978) und C. Altissimo, La contemplazione nell'Oriente cristiano,
Vicenza 1979; A. Louth, The Origins of the Christian Mystical Tradition, Oxford 1981.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 183

jCTiaev, ïva i)p,etç deojtoiïifhûpev).21 Schon Irenäus, Cyprian und dann wieder

Hilarius und Gregor von Nazianz werden ähnlich sprechen. Besonders
stark hat Maximos Confessor solche Tauschformeln gebraucht. In einem
gnadenhaft gegebenen Tantum-Quantum vollzieht sich die «selige Umkehrung»,

«die Gott zum Menschen macht durch die Vergöttlichung des
Menschen und den Menschen zu Gott durch die Vermenschlichung Gottes. Denn
es will der Logos Gottes, der Gott ist, immerdar und in allen das Mysterium
seiner Menschwerdung sich vollziehen sehen.» «Denn man sagt, dass Gott
und Mensch sich gegenseitig zum Vorbild wählten, und dass Gott sich in
eben dem Masse dem Menschen vermenschlicht, als der Mensch, durch die
Liebe ermächtigt, sich für Gott vergöttlicht, und dass der Mensch in eben
dem Masse im Geiste von Gott ins Ungeahnte hinein entrückt wird, als der
Mensch den von Natur unsichtbaren Gott durch seine Tugenden zur
Erscheinung bringt.» «Insoweit ist der Mensch Gott geworden, als dieser
Mensch wurde, denn er wurde durch Gott im selben Masse durch göttliche
Aufstiege in die Höhen geführt, als Gott durch den Menschen, in einer
wandellosen Vernichtigung seiner selbst, bis zum äussersten Punkt unserer
Natur heruntergekommen war.»22

Dieses mystische Modell einer Vergöttlichung des Menschen ist tauglich
aber nur, wenn die Selbstexpropriation, die Gott in seiner Menschwerdung
auf sich nahm, auch vom Menschen auf sich genommen wird. Der Mensch
hat sich dem zurückzugeben, dem er sich verdankt, dem er gehört. Die Form
dieser Selbstweggabe ist «Selbstvernichtigung» (natürlich in einem moralischen,

nicht materiellen Sinn), mit Worten der deutschen Mystik:
Abgeschiedenheit, Gelassenheit. Der Gewinn ermisst sich dann am Masse des

Verzichts (ohne dass hier etwas zu berechnen wäre). Der totale Verzicht
bereitet für einen totalen Gewinn einer Fülle des göttlichen Lebens, der
gegenüber der Mensch sich nur «leidend», d.h. passiv verhalten kann. Der
mystische Grundakt ist nicht in einem psychologischen, sondern anthropolo-

21 De incarnatione LIV, 3 (R. R Casey, The De Incarnatione of Athanaius, Part 2: The short
Recension, London 1946, 82, 5ff.). Vgl. J. Roldanus, Le Christ et l'homme dans la théologie
d'Athanase dAlexandrie. Etude de la conjonction de sa conception de l'homme avec sa Christolo-
gie, Leiden 1977, 102f.; H.U. von Balthasar, Kosmische Liturgie. Das Weltbild Maximus' des

Bekenners, Einsiedeln 21961, 277f.; ders., Theodramatik III, Einsiedeln 1980, 266ff.
22 Die Stellenangaben siehe bei von Balthasar, Kosmische Liturgie, wie A. 21, 277ff. Vgl.

auch F. Heinzer, Gottes Sohn als Mensch. Die Struktur des Menschseins Christi bei Maximus
Confessor, Freiburg/Schweiz 1980,167; 174; 178; 188ff.



184 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

gischen Sinn Leiden, in dem Gott den Menschen von den Zwängen seiner

eigenen Funktionsweisen befreit, damit «seine»- die göttliche - «Weise» in
physischer oder geistiger, in aufsteigender oder absteigender Formung dominant

wird.23 Der Mensch verfügt darin nicht mehr über bestimmte Wege der

Gottesbegegnung, über Techniken der Meditation, über Möglichkeiten
menschlichen Arrangements göttlicher Sachen. Die Formel dafür stammt
von Dionysius Areopagita, der sich dabei eines antiken Satzes bedient: ob

pôvov jxaftœv, àkXàxaI JtaOcav xa fréta.24 Tauler nennt diesen Zustand gotli-
den.25 Mystische Erfahrung ist im Christentum in der Tat Theopathie.

23 Ich fasse christliche Mystik als im Licht der Offenbarung getätigtes, radikales, letztes,
aktives Wahrnehmen dessen auf, was ist. Das, was ist, ist die für das sich als ein endliches

erfahrendes Ich unüberschreitbare Tatsache, dass es sich nicht sich selber verdankt, dass es sich

mithin nicht selber gehören kann. Damit ist schon der Weg beschritten, der in der Einsicht, dass

das Ich nicht und nie autonom ist, dessen faktische Leere, d. h. Inexistenz deutlich macht. Wenn
sich dann im Licht der christlichen Offenbarung diese totale Insuffizienz des Ichs als Sünde

erweist, und sich so noch schärfer deuten lässt, dann besteht der einzige Akt des Ichs darin, sich

dahin zurückzugeben, wo es allenfalls Erbarmung (für seine Sünde) und Sein (für seine Nichtigkeit)

finden kann: in seine Herkunft. Christlich ist diese der eine und dreifaltige Gott. Am Punkt
also, da das Ich sich als doppelt (un)wichtig (ontologisch und moralisch) erkennt, hat es sich von
sich selber wegzugeben. Selbstexpropriation ist die einzige Antwort auf das, was ist (bzw. nicht

ist). Weggabe, Verzicht ist der einzige Akt, der Gewinn seiner selbst an jenem Ort, wohin ich

gehöre, verspricht. Gewinn im Masse des Verzichts. Im Masse der Verzicht total ist, ist auch der
Gewinn total. Die Art des Gewinns aber besteht-bei dieser Prämisse: totaler Selbstverzicht! - in
einer Fülle, über die ich nicht verfüge. Das heisst, ich kann mich der Fülle gegenüber nur leidend

verhalten, christlich heisst das: total theo-pathisch. Der mystische Grundakt vermittelt zum
absoluten «Leiden», in dem Gott den Menschen seiner eigenen Bestrebungen teilweise enthebt,
mithin «seine Weise» - in physischer oder geistiger, in aufsteigender oder absteigender Formung
(wie er will) - je neu diktiert. Über diese Wege der Gotteserfahrung verfügt der Mensch nicht
mehr. Sie sind daher auch von einer gewissen Belanglosigkeit, Willkürlichkeit (positiv: Spontaneität)

geprägt. Zu Dionysius vgl. unten Anm. 24. Der tiefste Sinn des mystischen Akts ist daher

Leiden (in dem aktiv dann wieder alles möglich ist). Tauler spricht in diesem Zusammenhang von
gotliden.

24 Dionysius Areopagita, De div. nom. 2,9; PG 3, 648B: Dionysius berichtet von seinem

Lehrer Hierotheos, der Gott auf vorbildliche Weise erfahren durfte; denn er hat seine Weisheit
«sei es aus der Schrift, sei es, dass er geweiht wurde durch das Wehen eines göttlichen Geistes,
dass er das Göttliche nicht nur lernte, sondern erfuhr und erlitt, und aus dem Miterleben, der

sympatheia, mit diesem... zur nicht erlernten mystischen Vereinigung mit dem Göttlichen in
Vollendung der Weihen gelangte». Zur Vorgeschichte der Kombination von mathein/pathein vgl.
H. Dörrie, Leid und Erfahrung. Die Wort- und Sinn-Verbindung im griechischen Denken,
Wiesbaden 1956.

25 Vgl. A.M.Haas, Gottleiden - Gottlieben, Zur volkssprachlichen Mystik im Mittelalter,
Frankfurt a.M. 1989, Register 'gotliden'.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 185

II

Die Frage ist nun, ob dieses Modell christlicher Mystik, das ich in seinen

anthropologischen und christologischen Voraussetzungen bloss skizzenhaft
angedeutet habe, sich auch in der Mystik Meister Eckharts wiederfindet.
Meister Eckhart hat sich - wie in allen seinen Äusserungen - auch hierin
scharf und deutlich ausgedrückt.

In einer Predigt fragt er nach Sinn und Ziel der Menschwerdung Christi -
die anselmsche Frage: Cur Deus homo? wieder aufnehmend: War umbe ist

got mensche worden? Dar umbe, daz ich got geborn würde der selbe (DW, 2,
84, ff.). Und bedeutsam auf die Abgeschiedenheitsthematik anspielend fügt
er hinzu: Dar umbe ist got gestorben, daz ich sterbe aller der werlt und allen
geschaffenen dingen (2f.). Das Heilsereignis in Jesus Christus wird bei Eckhart

ohne Verzug mit Hilfe der alten Tauschformel auf die existentielle
Situation des Menschen bezogen, indem die historische Geburt des Gottessohnes

zum Existenzgrund des Menschen hier und jetzt wird, indem aber
auch der Tod des Gottessohnes zum mystischen Sterben hier und jetzt für
den Menschen wird. Und im Wörtchen der selbe gibt Eckhart zu erkennen,
dass er zwischen Mensch und Gott einen Konvergenzpunkt sieht, an dem
wirklich Identität herrscht.

Eckhart ist sich über die Tragweite dessen, wie er hier die Heilsgeschichte
in einem mystischen Sinn aktualisiert, ganz im klaren gewesen. Der Ertrag
der Heilstat Christi pro nobis muss zu einem Ereignis in nobis werden. Er
sagt es deutlich: «Wenig bedeutete es mir, dass das Wort für die Menschen
Fleisch wurde in Christus, jener von mir verschiedenen Person, wenn es

nicht auch in mir persönlich (Fleisch annähme), damit auch ich Gottes Sohn
wäre» (Parum enim mihi esset verbum caro factum pro homine in Christo,
supposito illo a me distincto, nisi et in me personaliter, ut et ego essemfilius dei

[LW 3, 101, 14ff., n.117]). Diese Überformung des Menschen durch die
(göttliche) Person Jesu Christi hat ihren Ermöglichungsgrund darin, dass

Jesus Christus in der Menschwerdung keine menschliche Person, sondern
eine allgemeine menschliche Natur angenommen hat. Denn die Einheit des

Gottmenschen Jesus Christus bestand in seiner göttlichen Person. Wenn nun
die allgemeine menschliche Natur durch diese Herablassung Gottes derart
geadelt ist, dann ist in ihr für den Menschen die Möglichkeit gegeben, zur
göttlichen Person Jesu Christi zu gelangen. Wer selbst allgemeine menschliche

Natur - menscheit und nicht mensche - geworden ist, der ist schon am
Ort, da die göttliche Person Christi diese Natur trägt. Eckhart formuliert es

folgendermassen:«Merkt euch! Das ewige Wort nahm nicht diesen noch



186 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

jenen Menschen an, sondern es nahm eine freie, ungeteilte menschliche
Natur an, die da rein war, ohne Individualzüge; denn die einfaltige Form der
Menschheit ist ohne Individualzüge. Und darum, weil bei der Annahme die
menschliche Natur von dem ewigen Wort einfaltig ohne Individualzüge
angenommen wurde, darum wurde das Bild des Vaters, das der ewige Sohn
ist, (zugleich) zum Bild der menschlichen Natur. Denn so wahr es ist, dass

Gott Mensch geworden ist, so wahr ist es, das der Mensch Gott geworden
ist. Und so denn ist die menschliche Natur darin überbildet, dass sie das

göttliche Bild geworden ist, welches das Bild des Vaters ist. So denn:
Sollt ihr ein Sohn sein, so müsst ihr abscheiden und abgehen von allem dem,
was Unterscheidenheit an euch verursacht.»

Daz merket! Daz ewige wort ennam niht an sich disen menschen noch dén menschen, sunder ez

nam an sich eine vrie, ungeteilte menschliche natüre, diu dâ blôz was sunder bilde; wan diu

einvaltige forme der menscheit diu ist sunder bilde. Und dar umbe (wan), in der annemunge diu
menschliche nature von dem ewigen worte einvalticllche sunder bilde angenomen wart, sô wart daz
bilde des vaters, daz der êwige sun ist, bilde der menschlichen natüre. Wan als daz war ist, daz got
mensche worden ist, als wär ist daz, daz der mensche got worden ist. Und also ist diu menschliche
natüre überbildet in dem, daz si worden ist daz gütliche bilde, daz dâ bilde ist des vaters. Und also,

suit ir éin sun sin, sô müezet ir abescheiden und abegän alles des, daz underscheit an iu machende

ist. (DW 2, 379,5-381,4).

Individualität ist blosses Akzidens an der allgemeinen Menschennatur;
entscheidend fürs Heil ist aber die «freie, ungeteilte, menschliche Natur»
(a.a.O., 381,5f.).26 Und dann folgt der entscheidende Satz, der das Fazit des

Gedankens zieht: «Und da denn dieselbe Natur, nach der ihr euch nehmt,
Sohn des ewigen Vaters geworden ist infolge der Annahme durch das ewige
Wort, so werdet ihr Sohn des ewigen Vaters mit Christus dadurch, dass ihr
euch nach derselben Natur nehmt, die dort (=in Christus) Gott geworden
ist.»

Und wan denne diu selbe natüre, nach der ir iuch nemende sit, sun des êwigen vaters worden ist

von der annemunge des êwigen Wortes, also werdet ir sun des êwigen vaters mit Kristô von dem, daz

ir iuch nâch der selben nature nemende sit, diu dâ got worden ist. (DW 2, 381,6-382,3).

Mit anderen Worten: Individualität führt ins Viele, das nur mitttels
Unterscheidung erfasst werden kann. Dagegen führt - unter Preisgabe auch der

26 Vgl. A.M. Haas, «.. .Das Persönliche und Eigene verleugnen», Mystische vernichtigkeit
vnd verworffenheit sein selbs im Geiste Meister Eckharts, in: M. Frank/A. Haverkamp (Hg.),
Individualität, Poetik und Hermeneutik XIII, München 1988, 106-122. Zu M. Eckharts Lehre

vgl. jetzt die magistrale Darstellung von M. A. Schmidt, in: C. Andresen (Hg.), Handbuch der

Dogmen- und Theologiegeschichte I, Göttingen 1982, 700-702.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 187

Person - die asketische Widerherstellung der allgemeinen Menschennatur in
die Einheit, die im Sohn Gottes als Einheit mit dem Vater anschaulich
geworden ist. Allgemeinheit führt zur Einheit; erfahrbar ist das für den
Christen nur in der Gestalt Jesu Christi, der das allgemein gültige Gesetz

exemplarisch erfüllt hat: «So weit etwas sich in einer Allgemeinheit emporträgt,

so weit ist es mit der Einfaltigkeit dieser Allgemeinheit eins, und um so

einfaltiger ist es» (als verre als sich ein dinc in einer gemeinheit ûftragende ist,
als verre ez mit der einvalticheit der gemeinheit ein ist und ie einvaltiger ist.

DW2, 385,8-386,2).
Von dieser Einheitskonzeption her ergeben sich Folgen für die Geschöpf-

lichkeit des Menschen, die sich in unser anthropologisches Modell der mystischen

Erfahrung eintragen lassen. Nach Eckhart ist der Mensch an sich
reines Nicht-Sein, unum purum nihil, da er alles Sein, das er in seinem
Dasein verwirklicht, von anderswoher als sich selber hat. Er hat das Sein,
das er ist, bloss geliehen. Eckhart verlängert also die Grunderkenntnis des

Menschen, dass er sich nicht sich selber verdankt, dahin, dass er auch für den
im Leben stehenden Menschen dieses Leben an die verleihende Instanz
konsequent und radikal zurückbindet.

Damit dieser Tatbestand, dass ich von mir her nichts an eigenständigem
Sein besitze und habe, nicht in seiner Defizienz bestehen bleibe, sondern in
die Einheit, die er meint, vollends überführt werde, ist dem Menschen
<Abgeschiedenheit>, <Weiselosigkeit>, <Grundtotsein>, <geistige Armut>,
<Selbstlosigkeit>, <Gelassenheit> abverlangt. Ziel dieser radikalen inneren
Verallgemeinerung seiner selbst als innere Selbstpreisgabe ist zunächst:
Gott Gott sein lassen, den Geber des Seins in dem ihm eigenen Sein, das er
umfassend ist, sein zu lassen, ihn in seiner <Weiselosigkeit>, <Warumlosig-
keit> und <Abgeschiedenheit> sein zu lassen, da Gott als negatio negationis
(LW1, 43, 4ff.), als versagen des versagennes (DW1, 361, 10) einerseits das

Sein ist - «Das Sein ist Gott» (LW1,166,1, n. 1: Esse deus est!) - andererseits
aber das Nichts aller ihn einschränkenden Bestimmungen ist (Die «Negationen»

der Begriffe, die man auf Gott anwendet, werden von ihm noch

negiert!).
Soll der Mensch in die groeste glîcheit mit gote (DW 5, 412, 4) gelangen -

eine andere Alternative als das Nichts, das er von sich her ist, hat er nicht! -,
dann muss er leer werden, den: laere sin aller crêatûre ist gotes vol sin, und
vol sin aller crêatûre ist gotes laere sin (DW5, 413, 3f.). Also: Ablegen alles

eigen, damit man Gottes voll werde. Um keine Missverständnisse aufkommen

zu lassen, ist gleich beizufügen, dass die eckhartsche Abgeschiedenheit
keinesfalls ein yogistisches Sich-Abdichten von allen Ausseneindrücken,



188 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

sondern ein inneres Aufmerken, ein Geöffnetsein für alles neu Ankommende,

ein «freiheitliches Nichts» meint, das nicht Unempfindlichkeit, sondern
höchste Empfindlichkeit - auch für Freude und Leid - intendiert (und damit
entgeht er einem rigorosen Piatonismus!).

Es gibt nun im Menschen eine Instanz - es ist kein Seelenorgan, es ist kein
Seelenort! -, in der die Gegenwart Gottes unaufhebbar dynamisch spürbar
ist, wenn dem Menschen der «Durchbruch» dahin im Vorgang der Selbstentleerung

möglich wurde. An sich ist die Gegenwart Gottes im Menschen
unaufhebbar präsent, ob er das nun merken will oder nicht: Einheit ist dann

hergestellt, wenn erfahren wird, was unvordenklich immer schon ist:
Einheit. Diesen Nicht-Ort in der Seele bezeichnet Eckhart mit einer Vielzahl
von Ausdrücken: grünt der sêle, viinkelîn der redelicheit, abditum mentis,
ratio superior, oder in Metaphern wie Haupt, Mann, Herrin, Hut, Wesen,
Bürglein, Wirbel, Licht, Kraft, Etwas in der Seele, oberster Wipfel. Die
Fülle der Begriffe signalisiert, dass das Gemeinte «ohne Namen» und unsagbar

ist, und dass dieses Unsagbare in seiner Dynamik gefasst werden soll. Es

geht um jenen lebendigsten Quellpunkt im Menschen, darin die Unterscheidung

zwischen Geber und Empfänger des Seins schwierig und man der
«Einheit im Vollzug» ansichtig wird. Wenn man darüber reden will - und

man muss darüber reden -, dann muss man aus verschiedenen Perspektiven
etwas dazu sagen: Als intellectus inquantum intellectus - Vernunft sofern sie

(göttliche) Vernunft ist - ist der Seelenfunke reine göttliche Vernunft, in
seinem Gegenwärtigsein in der Seele als potentia animae, als Seelenvermögen,

ist der Seelenfunke erschaffen. Aber gerade diese Unterscheidung ist
Eckhart hier nicht wesentlich, sondern die Einheit von Geschaffenem und
Ungeschaffenem im Geschaffenen.

Das schönste Bild für dieses ein in disem gewürke, dessen Regie Gott
führt: er würket und ich gewirde (DW1, 114, 4f.), ist das altchristliche der

Gottesgeburt im Herzen des Gläubigen. Der anonyme Vorgang bekommt
hier einen Namen im Kontext des christlichen Geheimnisses der
Menschwerdung Christi. Zurückgreifend auf Augustinus und Origenes fordert
Eckhart die Aktualität der Menschenwerdung Christi hier und jetzt, wie sie

dann auch Angelus Silesius nochmals deutlich ausgesprochen hat:

In dir muss Gott geboren werden.
Wird Christus tausendmal zu Bethlehem geborn
Und nicht in dir; du bleibst noch ewiglich verlorn.

(Cher. Wandersmann I, 61)27

27 Angelus Silesius (J. Scheffler), Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe, hg. von
L. Gnädinger, Stuttgart 1984, 36; dasselbe, hg. von ders., Zürich 1986, 46.



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 189

Die Geburt des Sohnes Gottes im Menschen ist die Wirksamkeit des

viinkelîns selbst. Damit verwahrt sich Eckhart gegenüber einer rein
statischhistorischen Auffassung des Menschwerdungsgeheimnisses. Er sagt es deutlich

bei Auslegung von Johl,14: Verbum caro factum est. «Die erste Frucht
der Menschwerdung des Wortes, welches Gottes Sohn von Natur ist, besteht
darin, dass wir Gottes Söhne durch die Annahme an Gottes Statt seien.
Denn wenig bedeutet es mir, dass das Wort für die Menschen Fleisch wurde
in Christus, jener von mir verschiedenen Person, wenn es nicht auch in mir
persönlich (Fleisch annähme), damit auch ich Gottes Sohn wäre» (LW3,
lOlf.). Und seine mystische Konzeption in der Gottesgeburt im Herzen des

Gläubigen deutlich machend, sagt er in einer Predigt: wan got ist hie als wol
mensche worden als dort, und dar umbe ist er mensche worden, daz er dich
gebersînen eingebornen sun und niht minner (DW 2,98,6ff:). «Denn Gott ist
hier ebenso wohl Mensch geworden, dass er dich als seinen eingeborenen
Sohn gebäre und als nichts geringeres.»

Das Geboren-Werden des Menschen als Gottessohn ist nichts anderes als

Sein, Empfang von Sein, und das Sein ist Gott. Es ist daher ganz klar, dass

für Eckhart incarnatio und creatio (Menschwerdung und Schöpfung) identisch

sind. Um dieses Ineinander von Menschwerdung und Schöpfung zu
verdeutlichen, muss man Eckharts Predigt in einiger Ausführlichkeit
vernehmen. Hier eine wichtige Stelle aus der Predigt <Preadica verbum> (II Tim
4,2).

«Ein Wörtlein liest man heute und morgen (im Hinblick) auf meinen Herrn Sankt Dominikus,
und Sankt Paulus schreibt es in der Epistel, und es lautet zu deutsch so: Sprich das Wort aus,
sprich es herfür, bring es herfür und gebier das Wort (2. Tim. 4,2). Es is ein wunderlich Ding, dass

etwas ausfliesst und doch drinnen bleibt. Dass das Wort ausfliesst und doch drinnen bleibt, das ist

gar wunderlich. Dass alle Kreaturen ausfliessen und doch drinnen bleiben, das ist gar wunderlich.
Was Gott gegeben hat und was Gott zu geben gelobte, das ist gar wunderlich und ist unbegreiflich
und unglaublich. Und dem ist recht so; denn, wäre es begreiflich und glaubhaft, so stünde es nicht
recht darum. Gott ist in allen Dingen. Je mehr er in den Dingen ist, um so mehr ist er ausserhalb
der Dinge; je mehr er drinnen ist, um so mehr ist ei draussen. Ich habe schon manchmal gesagt,
Gott erschaffe diese ganze Welt voll und ganz in diesem Nun. Alles was Gott je vor sechstausend

und mehr Jahren erschuf, als er die Welt machte, das erschafft Gott jetzt allzumal. Gott ist in allen

Dingen; aber soweit Gott göttlich und soweit Gott vernünftig ist, ist Gott nirgends so eigentlich
wie in der Seele und in den Engeln, wenn du willst: im Innersten der Seele und im Höchsten der
Seele. Und wenn ich sage das Innerste, so meine ich das Höchste; und wenn ich sage das Höchste,
so meine ich das Innerste der Seele. Im Innersten und im Höchsten der Seele: ich meine sie (dort)
beide als in Einem. Dort, wo niemals ein Bild hineinleuchtete: im Innersten und im Höchsten der
Seele erschafft Gott die ganze Welt. Alles, was Gott erschuf vor sechstausend Jahren, und alles,

was Gott noch nach tausend Jahren erschaffen wird, wenn die Welt (noch) so lange besteht, das

erschafft Gott im Innersten und im Höchsten der Seele. Alles, was vergangen ist, und alles, was

gegenwärtig ist, alles, was zukünftig ist, das erschafft Gott im Innersten der Seele. Alles, was Gott



190 A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik

in allen Heiligen wirkt, das wirkt Gott im Innersten der Seele. Der Vater gebiert seinen Sohn im
Innersten der Seele und gebiert dich mit seinem eingeborenen Sohne als nicht geringer. Soll ich
Sohn sein, so muss ich in demselben Sein Sohn sein, in dem er Sohn ist, und in keinem andern...
Sprich das Wort, sprich es heraus, sprich es herfür, bring es herfür, gebier das Wort! Sprich es

heraus! Was von aussen eingesprochen wird, das ist etwas Grobes; jenes Wort aber ist innen

gesprochen. Sprich es heraus! das heisst, dass du dessen inne werden sollst, was in dir ist. Der
Prophet spricht: Gott sprach Eines, und ich hörte Zwei (Ps. 61,12). Das ist wahr: Gott sprach stets

nur Eines. Sein Spruch ist nur einer. In diesem einen Spruche spricht er seinen Sohn und zugleich
den Heiligen Geist und alle Kreaturen, und es gibt (doch) nur einen Spruch in Gott. Der Prophet
aber sagt: Ich hörte Zwei, das heisst: Ich vernahm Gott und Kreatur. Da, wo Gott es die

Kreaturen) spricht, da ist es Gott; hier in Raum und Zeit) aber ist es Kreatur. Die Leute
wähnen, Gott sei nur dort(= bei seiner historischen Menschwerdung) Mensch geworden. Dem ist
nicht so, denn Gott ist hier an dieser Stelle hier) ebenso wohl Mensch geworden wie dort, und

er ist aus dem Grunde Mensch geworden, dass er dich als seinen eingeborenen Sohn gebäre und
als nicht geringerer (DW2,93,l-98,8).

Damit sind wir beim Zentralsten dessen, was Eckhart sagen will.
Zunächst einmal will er eine Auslegung des Satzes <Esse est deus> in seinem

ewigkeitlichen Aspekt geben. Alles Geschaffene ruht in Gott als Idee, als

Archetyp, wird aber gleichzeitig in die irdische Existenz entlassen. Alles
Geschaffene hat daher ein duplex esse, ein Sein in Gott als in seiner
Schöpfungsidee und ein Sein in seiner hiesigen Existenz. Am Punkt nun, wo die

Schöpfungsidee aus Gott entlassen wird, lässt sich feststellen, dass diese

gleichzeitig in Gott drinnen bleibt. Deshalb das Drinnen und gleichzeitige
Draussen der Kreaturen, das Eckhart gerne als paradoxale Existenz alles
Geschaffenen deklariert.

In Gott ist Ewigkeit, also fällt in ihm der Zeitpunkt, da er die Welt vor
6000 Jahren erschuf mit dem jetzigen Moment, da Eckhart spricht, zusammen.

Da die Seele in der Lage ist, Ewigkeit zu denken, ist auch Ewigkeit in
ihr als Seelenfunke. Daher erschafft der ewigkeitliche Gott auch jederzeit-
lich in der Seele seine Schöpfung, weil hier dieselbe Gleichzeitigkeit wie in
ihm selber herrscht. Daher auch gebiert Gottvater in der Seele je neu, soweit
sie Ewigkeit ist, seinen Sohn. Daher ist die Beschränkung der Inkarnation
auf die Ereignisse in Bethlehem falsch. Gott ist dem Menschen ein got der
gegenwerticheit, ja Gott ist allem Geschaffenen so sehr seinshaft innerlich,
dass Eckhart sagen kann: «Das Sein ist Gott». Worin unterscheidet sich denn
Gott von allem Geschaffenen, wenn er dieses, sofern es Sein ist, ist? Darin
unterscheidet er sich von allem Geschaffenen, dass er sich von nichts
unterscheidet. Welches geschaffene Seiende könnte von sich sagen, es unterscheide

sich in nichts von allem Geschaffenen? Das kann nur Gott.
Immer noch sind wir damit nicht beim innersten Geheimnis Gottes

angelangt. Genannt ist bisher nur das dreifaltige Wirken Gottes in der Seele des



A. Haas, Von der Eigenart christlicher Mystik 191

Menschen. Eckhart kennt aber einen Zielpunkt dieses dreifaltigen Wirkens
Gottes, es ist die Gottheit.28 Diese ist eine Wüste, eine Stille, ein Schweigen,
eine nicht ergründbare Abgründigkeit. Die Gottheit ist Gott unter dem

Aspekt seiner Einheit, nicht seiner nach aussen wirkenden Dreifaltigkeit.
Die ganze Dynamik der drei Personen in Gott, ihr Liebesgeheimnis, besteht
darin, dass sich Gott jeden Nu in seine Einheit überführt. Wird nun der
Mensch als Gottes Sohn geboren, so wird auch er in diese Bewegung
einbezogen, die immer auf diese Einheit der Gottheit hin tendiert.

Eckharts philosophische und theologische Denkanstrengungen haben
eine innerste Antriebskraft in der Vorstellung der Wiedergewinnung einer
unvordenklich gegebenen, d.h. geschehenden Einheit des Geschöpfes mit
seinem Schöpfer. Nichts anderes will christliche Mystik immer schon. Im
Gegensatz allerdings zu vielen Spielarten christlicher Mystik hält Meister
Eckhart nicht allzuviel von isolierten ekstatischen Erfahrungen - rara hora,

parva mora29 - dieser Einheit, weil für ihn die Einheit, die ist und immer
schon besteht, für ihn bei weitem grossartiger und intensiver ist, als alle

Erfahrungsmöglichkeiten des Menschen. Ekstatische Mystik ist gegenüber
dieser Seinsmystik sekundär. Entscheidend ist, zu ratifizieren, was ist. Was
aber ist, ist Gott und sonst nichts. Das Geschöpf als Nichts hat nichts zu
werden und zu sein, damit Gott alles werde. Oder in der Metaphorik von
Wort und Sprache: Gott als Wort - jenseits aller Worte des Menschen -
spricht im eigentlichen Sinn, wir im uneigentlichen. Das eigentliche Wort als

das hinter dem uneigentlichen zu durchschauen, das ist einziger Anteil des

Menschen. Er soll blosses bîwort30 zum WORTE sein.

Alois M. Haas, Zürich

28 Die Unterscheidung Gott/Gottheit ist bei Eckhart nicht von reallogischer Qualität. Hingegen

meint sie erfahrungsperspektivische Dimensionen: Der dreifaltige Gott nimmt den
Menschen hinein in seine (stille, ruhige, schweigende) Einheit, ohne dass doch die Bewegung, die zu
dieser Einheit trägt, damit je eskamotiert würde.

29 Bernhard von Clairvaux, Super Cantica, s. 23,15: Opera I, Rom, 1957,148, 20. Vgl. dazu A.
M. Haas, Geistliches Mittelalter, Freiburg/Schweiz 1984, 351 f., A. 41.

30 DW 1, 306, 8 ff.


	Von der Eigenart christlicher Mystik : Meister Eckhart als Massstab

