
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (†1236)

Autor: Wicki, Niklaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers
(f1236)

Bekanntlich hat Thomas von Aquin in der Erkenntnislehre von Anfang
an die vor ihm vorherrschende augustinische Illuminationstheorie durch die
aristotelische Abstraktionslehre ersetzt.1 Für den Aquinaten kommt die
geistige Erkenntnis des Menschen nicht durch von aussen stammende
Einstrahlung geistiger Formen in den menschlichen Intellekt zustande, sondern
durch Abstraktion unstofflicher Erkenntnisbilder durch den tätigen
Verstand aus den phantasmata. Die diesbezügliche Textgrundlage der aristotelischen

Noetik bilden die knappen, dunklen und durch die verwendeten
Vergleiche und Epitheta eher verschleierten als aufgehellten Aussagen des

Stagiriten über das aktive und passive Erkenntnisprinzip in seiner Schrift
fleol cpuy/nç III; 403 a 10-25.

I. Zweifaches Verständnis des intellectus agens

Kaum eine andere Lehre des Aristoteles ist so verschieden interpretiert
worden wie die vom möglichen und tätigen Intellekt. Das lateinische Mittelalter

hat davon spät und zuerst nur indirekt durch die neuplatonisch-arabische

Philosophie Kenntnis erhalten. Zwei von ihr überlieferte Interpretationen
der intellectus agens-Lehre des Aristoteles haben die Scholastik nachhaltig

beeinflusst. Anfänglich stand die Interpretation Avicennas im
Vordergrund, der einen von der Seele getrennten intellectus agens annahm,
den er im Intellekt sah, der aus der intelligentia der Mondsphäre hervorgeht.

Die in dieser Form mit dem christlichen Glauben unvereinbare Auslegung

Avicennas hat Dominicus Gundissalinus, der Avicennas Liber sextus
naturalium ins Lateinische übersetzte, zu verchristlichen begonnen. Gundissalinus'

Schrift De anima, die weitgehend eine Kompilation aus Avicenna
darstellt, beantwortet die Frage nach dem intellectus agens nicht offen, lässt
aber im eigenständigen 10. Kapitel durchblicken, dass für .einen Christen

1 Vgl. J. Hessen, Augustinische und thomistische Erkenntnislehre, Paderborn, 1921;

M. Grabmann, Der göttliche Grund menschlicher Wahrheitserkenntnis nach Augustinus und
Thomas von Aquin, Münster i.W. 1924; F. Van Steenberghen, La philosophie au XIIIe siècle,
Louvain-Paris 1966, 314-346.



N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236) 161

Gott der intellectus agens ist. Etienne Gilson2 hat vor mehr als sechzig Jahren
die Entwicklung der christlichen Umdeutung der Interpretation Avicennas,
von ihm als «augustinisme avicennisant» bezeichnet, aufgezeigt und auch
ihre neuplatonischen und arabischen Quellen aufgedeckt. Die These hat
vorwiegend unter den Theologen Anhänger gewonnen, die Gott und die

Engel als intellectus agens betrachteten oder, wie Robert Grosseteste, Roger
Bacon, Adam von Marisco, Johannes Peckham, ausdrücklich Gott intellectus

agens nannten.3

Von 1200 an begann der Text von IJepi cpuxnç des Aristoteles in der
lateinischen Übersetzung des Jakobus von Venedig im Abendland bekannt
und gelesen zu werden.4 Die Pariser Aristotelesverbote von 1210 und 1215

richten sich bereits auch gegen die libri naturales Aristotelis, zu denen De
anima gehört.5 Man geht wohl kaum fehl in der Annahme, dass die Lektüre
von De anima mit ein Grund war, dass nun die zweite Interpretation der
intellectus agens-Lehre durch die arabische Philosophie, jene des Averroes,
sich auszuwirken begann. Die Schwierigkeit des Textes machte Verstehens-
hilfen nötig, die man bei Avicenna mit seiner verstiegenen Auslegung nicht
zu finden glaubte und darum beim Kommentator, Averroes, suchte. R.
A. Gauthier6 hat vor wenigen Jahren auf das Bestehen einer Welle des

Averroeseinflusses vor 1225 aufmerksam gemacht. Es handelt sich um eine
zum Avicennismus parallele Bewegung der Interpretation der aristotelischen

intellectus agens-Lehre im Geiste des Averroes, von Gauthier «premier

averroisme» genannt. Dieser «Averroismus» übernahm von Averroes
die Hauptthese, dass der intellectus agens eine Fähigkeit der Seele ist. In der
Seele sind also zwei Intellekte, der intellectus possibilis und der intellectus

agens, die aber substantiell identisch sind, weil sie in derselben Seelensubstanz

gründen. Dass die Lektüre des lateinischen Aristoteles das Aufkommen

dieses Averroismus begünstigt haben dürfte, zeigt sich auch darin, dass

seine Vertreter vorwiegend an der Artistenfakultät zu finden sind, wo
Aristoteles gelesen und kommentiert wurde. Um etwa 1240 entstanden an der
Pariser Artistenfakultät die ersten lateinischen Kommentare zu De anima.

2 Pourquoi saint Thomas a critiqué saint Augustin, 1926, Reprise, Paris 1981. Die Quellen
dieses «augustinisme avicennisant» hat Gilson 1929 aufgewiesen in «Les sources gréco - arabes de

l'augustinisme avicennisant,» Reprise, Paris 1981.
3 Vgl. E. Gilson, a. a. O. 90.
4 F. Van Steenberghen, La philosophie au XIIIe siècle, 83.
5 Ebda. 89.
6 Le De anima et potenciis eius, RsPhTh 66 (1982) 25; R. A. Gauthier, Notes sur les débuts

(1225-1240) du premier «averroisme», 324f.



162 N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236)

Ihre Verfasser sind durchwegs Averroisten.7 Sie verraten ein aussergewöhn-
liches Interesse an den Fragen über intellectus agens und possibilis. Der
Magister, der in der Zeit von 1245-1250 die Lectura in librum De anima8

verfasste, widmet ihnen fünf lange Quästionen. Der Autor des um 1260

enstandenen Kommentars des Cod. lat. 367 der Stiftsbibliothek von Ad-
mont9 referiert kritisch zwölf Auslegungen des intellectus agens.

Das Ziel der vorliegenden Untersuchungen ist, die intellectus agens-Lehre

Philipps des Kanzlers darzustellen und ihren Platz in der zeitgenössischen
Auseinandersetzung um dieses zentrale Kapitel der damaligen
Aristotelesinterpretation zu bestimmen. Der nun kritisch edierte Text seiner Summa de
bono10 macht ein einigermassen abschliessendes Urteil hinsichtlich beider
Teilziele möglich. In der Summe Philipps findet sich allerdings keine
systematische Abhandlung über den intellectus agens. Die Erkenntnis des
Menschen ist im Gegensatz zu jener der Engel darin nie ein selbständiges Thema

gewesen. Der Kanzler kommt auf das geistige Erkennen des Menschen im
allgemeinen und den intellectus agens im besonderen nur indirekt im
Zusammenhang mit sachlich verwandten Problemen zu sprechen. So macht er beim
Beweis der Unsterblichkeit der Seele aus den Potenzen und Akten des

geistigen Erkennens kurze aber wesentliche Aussagen über intellectus possibilis

und intellectus agens. In der Engellehre vergleicht er die Erkenntnis der
Engel und der Menschen, wodurch einiges Licht auch auf die Erkenntnis des

Menschen fällt. Gelegentliche Äusserungen, besonders im Traktat De fide
bilden willkommene Ergänzungen zu den beiden Haupttexten.

II. Intellectus agens und possibilis - Fähigkeiten der Seele

Nach dem Kanzler11 sind für das intelligere, das geistige Erkennen,
intellectus possibilis, intellectus agens und intellectus formalis erforderlich. Der

7 Averroisten in dem Sinne, dass sie den intellectus agens in die Seele verlegen.
8 Anonymi, Magistri artium (c. 1245-1250) Lectura in librum De anima a quodam discipulo

reportata ed. Renatus A. Gauthier, O.R, Grottaferrata (Romae) 1985.
9 J. Vennebusch, Ein anonymer Aristoteleskommentar des XIII. Jahrhunderts, Quaestiones

in très libros De anima, Paderborn 1961.
10 Philippi Cancellarii Parisiensis Summa de bono ad fidem codicum primum édita studio et

cura N. Wicki, 136* et 1209 pp., Corpus Philosophorum Medii Aevi: Opera philosophica mediae
aetatis selecta, II, Bern 1985. Diese Ausgabe wird im folgenden mit Angabe von Seiten- und
Zeilenzahlen zitiert.

11 Summa de bono, 270,199-216. Vgl. auch 85, 81-86.



N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236) 163

Kanzler spricht von ihnen als drei, bzw. zwei Differenzen des Intellekts,
wodurch er zum Ausdruck bringen will, dass sie in verschiedener Weise

Intellekt sind. Der intellectus formalis ist von den beiden ersten wesentlich
verschieden. Intellectuspossibilis und agens sind beide Vermögen der Seele,
der Seele inhärierend und nicht eine von ihr getrennte Substanz.12 Sie sind
zwei Differenzen der einenpotentia animae «Intellekt».13 Derselbe Intellekt
ist unter verschiedener Rücksicht sowohl mögliches, aufnehmendes Prinzip
(quo est omnia fieri), und dann ist er intellectus possibilis, wie auch aktuelles,
tätiges Prinzip (quo est omnia facere), und dann ist er intellectus agens.

Die Materie ist aufnehmendes Prinzip, die Form tätiges. Deshalb
schliesst der Kanzler aus dem Vorhandensein von intellectus possibilis und
intellectus agens auf die Zusammensetzung der Seele aus Materie und Form.
Diese hylomorphe Zusammensetzung der menschlichen Seele begründet
aber nach ihm nicht die Differenzierung in möglichen und tätigen Intellekt.
Wenn dem so wäre, müsste sie auch im Engel gegeben sein. Auch der Engel
ist aus geistiger Materie und Form zusammengesetzt, wie Philipps scharfsinnige

Analysen der geschaffenen Geistnatur zu Beginn des Engeltraktats
zeigen.14 Der Grund der Differenzierung in intellectus possibilis und agens
und der daraus resultierenden abstraktiven Erkenntnis des Menschen liegt
in der Leibgebundenheit der vernünftigen Menschenseele.15

III. Der intellectus formalis

Als 3. Erfordernis zum intelligere nennt der Kanzler den intellectus formalis.16

Die Summa de bono gehört zu den ersten Zeugen des recht sonderbaren
scholastischen Lehrstücks vom intellectus formalis ,17 Im Grund geht es dabei

um nichts anderes als um die Bezeichnung der species intelligibilis als Intellekt.

Das Theorem hat wenig zur Erklärung des geistigen Erkennens
beigetragen. Dem Kanzler leistet es gute Dienste. Er hat den Einwand zu widerlegen,

dass die vergängliche species abstracta et impressa auch die Vergänglichkeit

des Intellekts, der sich im Erkennen mit dieser species verbindet, nach

a Ebd. 269,192f: abstrahitur... per aliquod existens in anima. Vgl. ferner 157, 43 f.
13 Ebd. 157, 40-44.
14 Ebd. 68, lOOff.
15 Ebd. 157, 53-57.
16 Ebd. S. 270,199-205. 216-219.
17 Vgl. R. A. Gauthier, Le «De anima et depotenciis eius» (A. 6), 13 und n. 11.



164 N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236)

sich zieht.18 In seiner Antwort grenzt der Kanzler19 die Bereiche des

Unvergänglichen und Vergänglichen bei den verschiedenen Faktoren des Erkennens

ab und weist den intellectus agens und possibilis als unvergänglich auf,
den intellectus formalis dagegen als vergänglich. Für Philipp ist der intellectus

formalis, und nicht der intellectus materialis, der intellectus corruptibilis des

Aristoteles. Der intellectus formalis aber ist nichts anderes als die species

intelligibilis. Philipp nennt ihn zwar nicht mit diesem Namen, aber die
Identität der im Einwand genannten species mit dem in der Antwort
beschriebenen Intellekt ist eindeutig. Der menschliche Intellekt erkennt die

Dinge nicht in sich, sondern in den die Dinge vertretenden Erkenntnisbildern.

Der intellectus agens abstrahiert diese von den phantasmata und vereint

sie mit dem intellectus possibilis. Während der intellectus possibilis
aufnehmender Intellekt ist, ist der intellectus formalis der Intellekt, der

aufgenommen wird. Er ist ein erworbener und je nach den Erkenntnisgegenständen

verschiedener Intellekt.20 Der Kanzler21 stuft ihn auch seinsmässig
tiefer ein als die beiden anderen: er ist ein accidens. Und weil er erworbener
Intellekt und accidens ist, ist er vergänglich, zerstörbar, und zwar von Seite
des Körpers durch Krankheit und Vergesslichkeit, von Seite der Seele,
insofern diese akzidentell veränderlich ist.

IV. Wesen und Reichweite der Abstraktion durch den intellectus agens

Der anonyme Verfasser von De anima et potenciis eius hat kurz vor 1225

zwei Tätigkeiten des intellectus agens unterschieden: das abstrahere der
species von den phantasmata und das ordinäre der abstrahierten species im
intellectus possibilis,22 Philipp der Kanzler sieht beide Akte, die Abstraktion
der Erkenntnisformen von den sinnlichen Erkenntnisbildern und die
Vereinigung derselben mit dem intellectus possibilis, eher als zwei Momente einer
Tätigkeit.23 Er unterscheidet sie klar, spricht aber nirgends von zwei
Tätigkeiten des intellectus agens.

18 Summa de bono, 270, 197-199.
19 Ebd. 270,199ff.
20 Ebd. 270, 201-205.
21 Ebd. 270, 216-219.
22 R. A. Gauthier (A. 6) 51, 450f.
23 Summa de bono, 270, 200 f. : abstrahit... et abstrahendo unit.



N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236) 165

Die Abstraktion knüpft an die Phantasiebilder, das Endergebnis der
Sinneserkenntnis, an. Philipp hat sehr deutlich die Abhängigkeit der
Verstandeserkenntnis von der Sinneswahrnehmung herausgestellt. Er hat einmal

vom Werden der species abstracta von Anfang an gesprochen und dabei
den Anteil der Sinne und des Verstandes an diesem Werdegang im Auge
gehabt. Dem Engel als reinem Geist fehlen die vom Intellekt verschiedenen

Fähigkeiten im Prozess der Bildung der species abstracta, und darum kann er
nicht durch solche erkennen, sondern nur durch von Anfang an mitgegebene,

angeborene species (Species datae, innatae).24

Zeitgenossen Philipps haben den Vorgang der Abstraktion mit dem Bild
des Lichtes näher erklärt und von Erleuchtung gesprochen.25 Der Kanzler
schweigt sich über das Wesen der Abstraktion vollständig aus. Vielleicht hat
er an einer Stelle, wo er von der Notwendigkeit der Abstraktion der Materie
bei den Himmelskörpern spricht, die Abstraktion als Vergeistigung verstanden.26

Die Schwierigkeiten der Interpretation der Abstraktionslehre Philipps
des Kanzlers beginnen bei der Frage nach der Reichweite der Abstraktion.
Ist nach dem Kanzler die Abstraktion auf die Erkenntnis der Körperdinge
beschränkt oder ist sie auch für die Erkenntnis der geistigen Wesen notwendig

und, wenn ja, welche Rolle spielt sie dabei? Die opinio communis der
Autoren um 1220-1240 scheint zu lehren, dass Abstraktion nur im Bereich
der Erkenntnis der materiellen Dinge nötig ist. Die Hauptstütze dieser
These bildet die damals gelehrte Dreistufung der Erkenntnisobjekte vom
Standpunkt der erkennenden Seele aus. Seinsmässig unter ihr liegen die

Körperdinge (die inferiora cognoscibilia), auf gleicher Ebene mit ihr die
Seele und das sich in ihr Befindliche, über ihr die geschaffenen Geistwesen
und Gott (die superiora). Während die Körperdinge durch Abstraktion
erkannt werden, wird die Erkenntnis der immateriellen Dinge mit einer auf
anderem Wege gewonnenen species oder überhaupt ohne species erklärt.
Dabei spielen die unterschiedlichen geistigen Erkenntnisgegenstände eine

24 Ebd. 81,159-165. Vgl. auch 269,192-194.
25 Vgl. De anima et potenciis eius (A. 6) 51.
26 Summa de bono, 269, 184.
27 Vgl. De anima et potenciis eius (A. 6) 53 f. ; D. A. Callus, The Powers of the Soul, Rech, de

théol. anc. et med. 19 (1952) 157; Jean de la Rochelle, Tractatus de divisione multiplici potentia-
rum, publié par Pierre Michaud-Quantin, Paris 1964, 83.

28 Vgl. Jean de la Rochelle (A. 27) 83, 82f.; 90, 706-710.



166 N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236)

gewisse Rolle. So gibt es nach De anima et potenciis eius29 Erkenntnisformen,

die von der Seele durch rechtes Tun oder höhere Erleuchtung gewonnen

werden. Depotentiis animae et obiectis30 gibt als Grund an, warum diese

Erkenntnisformen nicht abstrahiert werden müssen, dass die Einzeldinge
dieser Universalien nicht sinnenhaft sind, sondern secundum rem in der
Seele sind oder sein können. Johannes von Rupella31 übernimmt diese

Begründung. Bei der Erkenntnis der in der Seele befindlichen Dinge spielen
diese die Rolle der species. Sache und Erkenntnisform sind dann nur
gedanklich verschieden. Er weist auch darauf hin, dass alle geistigen Wesen
ihrer Natur nach von der Materie frei sind und darum, im Unterschied zu
den Körperdingen, der Abstraktion gar nicht bedürfen.

Wie Philipp der Kanzler in dieser Sache genau dachte, ist nicht leicht mit
Sicherheit auszumachen. Das liegt in den Quellen begründet. Gerade weil
der Kanzler in der Summa de bono nie direkt auf das Erkenntnisproblem zu
sprechen kommt, bleiben die Texte schweigsam und unbestimmt. Für die

Interpretation wirkt sich nachteilig aus, dass ein Leittext fehlt, der die

Grundlage zur Beurteilung der anderen bilden könnte. Es folgt hier eine
kritische Durchsicht der Texte, wobei der umfangreichste in extenso angeführt

wird.32

Differentia autem inter modum intelligendi in homine et in angelo secundum naturam, non
habito respectu ad bonitatem vel malitiam, ita estperpendenda. In homine est intellectus possibilis et

agens. Intellectus autem agens secundum conversionem ad inferiora cognoscibilia est abstrahens

species a phantasmatibus; intellectus vero possibilis est recipiens eas abstractas. Sed neutra harum

operationum est in intellectu angelico, quia non cognoscit res per abstractionem formarum ab ipsis.
Ecce in quo differunt.

Item est alia operatio intellectus agentis secundum quam intelligit res omnes vel aliquas per
quasdam formas innatas que non sunt forme singularium rerum secundum quod sunt singule, prout
dicit Boethius: «Qui summam retinet, singula perdit». Quantum ad hanc operationem convenit
intellectus angelicus cum humano, quia habet formas consimiles quantum ad quid; habet enim
intellectus angelicus summam intelligibilium et non perdit cognitionem singulorum; in summa enim

cognoscit singula, et in hoc differt humanus ab ipso.

Item, intellectus humanus receptibilis est illuminationis ad verum a summa veritate et hoc
convenientiam habet cum intellectu angelico. Sed est duplex illuminatio, una que est cum cognitione
in speculo creaturarum, et hec est possibilis intellectus différends ab agente, altera que est visio in

29 Ed. Gauthier (A. 6) 53, 484ff.
30 Ed. Callus (A. 27) 157, 22-25.
31 Ed. Michaud - Quantin (A. 27) 83, 485ff.
32 Summa de bono, 85, 80-86, 106.



N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (tl236) 167

specie alicuius/lucis spiritualis, sicut homines in raptu cognoscunt. Prima cognitio est in qua differt
intelligentia humana ab intelligentia angelica. Unde non est in angelis fides proprie, Reliqua vero est

in qua conveniunt, que est visio in specie alicuius lucis spiritualis. Causa autem est quare aliquo
modo est possibilis in intellectu medio et ultimo, non autem in primo, quia intellectus médius et
ultimus habent relationem ad esse et ad non esse, ad esse ut a quo fluxerunt et ad non esse ut post
quod fluxerunt; fluxit enim uterque de non esse ad esse ab ente primo. fSumma de bono, 85, 77-86,

106).

Der Text ist 1975 von R. A. Gauthier33 in der Einleitung zu seiner Edition
der «Lectura in Ethicam novam» erstmals interpretiert worden. Gauthier
interpretiert den Text unter einem formalen Gesichtspunkt, der von dem des

Verfassers recht verschieden ist. Dem Kanzler geht es um den Unterschied
zwischen der Erkenntnisweise des Engels und des Menschen. In den drei
Abschnitten des Textes listet er drei Differenzen und zwei teilweise Überein-

stummungen auf. Gauthier dagegen sieht im Text des Kanzlers eine mehr
oder weniger vollständige Beschreibung der Tätigkeiten des intellectus agens
und possibilis auf den zwei Ebenen des intellektuellen Erkennens, der
niedrigeren der Körperdinge und der höheren der geistigen Realitäten. Dabei
setzt Gauthier voraus, dass die Abschnitte 2 und 3, die von der Erkenntnis
der immateriellen Dinge handeln, dieselbe Erkenntnis zum Gegenstand
haben.

Nach der aristotelisch klingenden Aussage im ersten Abschnitt über den

tätigen und möglichen Verstand, die bereits ausgewertet worden ist,34

überrascht der Kanzler in Abschnitt 2 mit der Behauptung einer Erkenntnis des

intellectus agens durch angeborene Formen. Der intellectus agens abstrahiert
nicht nur Erkenntnisformen aus den phantasmata, er findet solche auch in
sich vor. Er erkennt alle oder einzelne Dinge durch angeborene Formen.
Diese Formen sind nicht Formen von Einzeldingen, insofern sie einzelne
sind. Entsprechend erkennt der intellectus agens durch sie zwar alle Dinge,
hat aber von ihnen keine Einzelerkenntnis. Der Kanzler charakterisiert
diese Erkenntnis mit einem Wort des Boethius. Der Mensch ist «qui sum-
mam retinet, singula perdit».35 Flinsichtlich dieser Erkenntnis stimmt der
Engel mit dem Menschen überein, weil er zum Teil ähnliche Erkenntnisfor-

33 Le cours sur VEthica nova d'un Maître des arts de Paris (1235-1240), Archives d'histoire
doctrinale et littéraire du moyen âge 42 (1976) 85 f. S. 83-92 zeichnet Gauthier kurz die Entwicklung

der Lehre von der Erkenntnis des intellectus agens durch angeborene Formen bis zu Siger von
Brabant.

34 Vgl. oben S. 3f. und A. 11.

35 De consolatione Philosophiae, V, metr. 3, ed. J. Tester, London 1973, 402 v. 24.



168 N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (tl236)

men hat. Der Engel verliert dabei die Erkenntnis der Einzelnen aber nicht.
Die auf die Erkenntnis der Engel angewandte Sentenz des Boethius lautet
dann: «in summa cognoscit singula».

Die hier zum Vergleich herangezogene Erkenntnis des Engels ist ohne
Zweifel die in sich selbst oder in propria natura, denn der Vergleich dieser
Erkenntnis mit der des Menschen hat der Kanzler in Aussicht gestellt.36 Er
handelt von ihr auch so ausführlich, dass seine Ausführungen geradezu als

Kommentar zu unserer Stelle angesehen werden können. Gegenstand dieser
Erkenntnis sind alle Dinge (cognitio de omnibus).31 Ihre Eigenart ist im
Erkenntnismittel begründet. Die species intelligibilis ist nämlich ein Abbild
(similitudo) der Ursache aller Dinge.38 Gott ist in gleicher Weise Idee des

Einen und der Vielen. Wenn darum Gott sich selbst erkennt, erkennt er alle

Dinge sowohl als ununterschiedene, insofern sie in ihm eins und in sich der
Ursache nach ununterschieden sind, als dennoch auch in ihrer eigenen
Unterscheidung. Und weil die species des Engels Abbild dieser göttlichen
Idee ist, erkennt auch der Engel die Dinge als ununterschiedene und als

unterschiedene, einzelne.39 Die Erkenntnis des Engels: in summa cognoscit
singula ist also im Lichte dieser Erklärung des Kanzlers zu sehen.

Sicheres und einsichtiges Ergebnis des Vergleichs ist, dass Philipp mit
Boethius dem Menschen eine Erkenntnis geistiger Realitäten durch dem
intellectus agens angeborene Formen zuschreibt. Diese Erkenntnis umfasst
alle geistigen Realitäten; er hat von ihnen aber keine Einzelerkenntnis.

Im 3. Abschnitt vergleicht der Kanzler die Erkenntnis durch göttliche
Erleuchtung bei Engel und Mensch. Ihr Empfänger menschlicherseits ist der
intellectus possibilis. In diesem Sinne ist von einer Tätigkeit des möglichen
Intellekts die Rede. Es handelt sich aber nicht um die der Tätigkeit des

intellectus agens entsprechende operatio des intellectus possibilis. Wenn dem
so wäre, müsste von der Einwirkung des fähigen Intellekts durch die in ihm
befindlichen Formen auf den möglichen Intellekt die Rede sein. Im Text
geht es aber um eine neue Einstrahlung von Gott her, die die Erkenntnis des

möglichen Intellekts bewirkt. Zudem handelt es sich nicht um eine Erleuchtung

zur natürlichen Erkenntnis, sondern zur gnadenhaften Erkenntnis des

36 Summa de bono, 75, 8f.
37 Ebd. 77, 67.
38 Ebd. 84, 70.
39 Ebd. 84, 52-58. Philipp bemerkt dazu, dass nicht alle seine Auffassung teilten. Nach diesen

würden die Engel in sich selber die Dinge nur als ununterschiedene erkennen. Die Folge sei, das

der Engel in sich keine Einzelerkenntnis habe. Vgl. Ebd. 84, 58-62.



N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236) 169

Glaubens und der mystischen Schau.40 Die erwähnten Beispiele von
Verschiedenheit {fides) und Übereinstimmung {raptus, visio in specie alicuius
spiritualis) machen das eindeutig. So kann dem 3. Abschnitt wohl eine
Auskunft über einen Akt des möglichen Intellekts entnommen werden,
nicht aber über seinen Akt in der natürlichen geistigen Erkenntnis.

Ein weiterer für unser Problem wichtiger Text41 handelt von der verschiedenen

Weise, wie die einfachen Wesenheiten und die zusammengesetzten
Körperdinge erkannt werden. Die letzteren werden mediante phantasmate,
d.h. mittels einer von den Phantasiebildern abstrahierten species erkannt.
Dabei unterscheidet der Kanzler eine verschiedene Abstraktion, je nachdem

es sich um eine wesentliche oder nur akzidentelle Zusammensetzung
der Körper handelt. Die einfachen Wesenheiten werden ohne species ab-

stracta durch von ihnen ausgehende «Erscheinungen» {apparationes)
erkannt. Der Text ist interessant, weil er nicht sagt, was hätte erwartet werden
können, dass nämlich die simplices essentiae durch sich selbst erkannt würden.

Der Kanzler kennt diese Erkenntnisweise auch. In der Frage der
Gewissheit des Glaubens unterscheidet er Dinge, die durch ein Abbild
{imago) und Dinge, die durch sich selbst erkannt werden. Zu letzteren
gehören beispielsweise die Tugenden und die Akte der Seele. Die Erkenntnis

der durch sich erkannten Dinge ist gewisser als die der durch species
erkannten. Noch interessanter ist das, was der Text sagt: die einfachen
Wesenheiten werden erkannt, indem ihre Wirkungen oder Äusserungen,
die mit den Sinnen wahrgenommen werden, vom intellectus agens aufgegriffen,

bedacht und beurteilt werden.42 Wir haben hier das erste bekannte

40 Auch andere Autoren sehen diese höhere Erleuchtung als gnadenhaft an. Vgl. De anima et

potenciis eius, ed. Gauthier (A. 6) 54, 486: que adquirit per superiorem illuminationem, ut
quedam que intelliguntur de deo et divino modo.

41 Summa de bono, 271, 238-243: Aliter enim intelliguntur simplices essende, quia sine phantasmate

vel per apparitiones ab Ulis fluentes, ut per cogitationem procedentem ab hiis que sentiuntur,

sicutper motumprimi mobilis pervenimus ad cognoscendum substantiam moventem. Item aliter res

composite, quia mediante phantasmate, sed differenter, quia aliter cognoscitur compositum essentia-

le, aliter accidentale. R.A. Gauthier (A. 6)81n. 11 meint, dass Keeler zu Unrecht vel statt ut lese,
wie die Summa Duacensis, ed. Glorieux, 45 hat. Ich sah mich bei der Erstellung des kritischen
Textes vor dieselbe Schwierigkeit gestellt, bin aber dem einstimmigen Zeugnis der Handschriften

gefolgt und glaube, mit der lectio difßcilior des vel die richtige Entscheidung getroffen zu haben.
42 Fast alle Handschriften der Summa lesen cogitatio, die Summa Duacensis dagegen hat

cognitio. Cogitatio ist eine Tätigkeit des intellectus agens und entspricht der consideratio anderer
Autoren. Vgl. z.B. Johannes von Rupella, Tractatus (A. 27) 85, 464f. 491 f. 84,500f. Solche

«apparitiones» kann nach dem Kanzler nur eine von der Materie getrennte Substanz aufnehmen:
Summa de bono, 271, 250.



170 N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (tl236)

Zeugnis dafür, dass auch die Erkenntnis der geistigen Realität mit Hilfe der
Sinneserkenntnis zustande kommt.

In einem anderen Text43 ist die Erkenntnis des Intellekts Thema. Dieser
wird als immaterielle Einzelsubstanz erkannt. Was intellektuell erkannt
wird, ist entweder ein von der Materie abstrahiertes Allgemeines oder eine
geistige Einzelsubstanz.

Alle bisher erwähnten Texte lauten dahin, dass zur Erkenntnis der
Körperdinge eine von den Phantasmen abstrahierte Erkenntnisform und damit
Abstraktion durch den intellectus agens gefordert ist. Mit einer Ausnahme
sprechen dieselben Texte hinsichtlich der immateriellen Dinge von Erkenntnis

durch sie selber oder durch eine mit ihnen identische species. Die eine
Ausnahme macht der Text mit dem Vergleich der Erkenntnis der Engel und
Menschen, der angeborene Erkenntnisformen annimmt.

Philipp der Kanzler hat in seiner Summa de bono auch einige allgemeine
Sätze formuliert, die als Leitlinien seiner Erkenntnislehre gelten können
und geeignet sind, seine Auffassung bestimmen zu helfen. Nach dem Kanzler

ist allen Wahrnehmungen (er denkt an die sinnlichen und geistigen) das

cognoscereper speciem gemeinsam, weil die Dinge nicht in uns sind.44 In uns
sind nur die Abbilder der Dinge.45 So wird alles erkannt durch eine, vom
Erkennenden her gesehene, frühere oder spätere Erkenntnisform.46

Von Bedeutung für unsere Frage ist sodann die Lehre Philipps, wonach
die Seele bei ihrer Erschaffung nicht vollkommen an Erkenntnis und Tugend
ist, sondern vervollkommnungsfähig, im Gegensatz zum Engel, der der
Erkenntnis nach durch die angeborenen Formen schon vollkommen ist und
der Schöpfung nach ihm nichts verdankt.47 Diese Äusserung bekommt
besonderes Gewicht für die Beurteilung der Frage, ob der Kanzler dem
Menschen wirklich angeborene Erkenntnisformen zugeschrieben habe. Nach
dem Kanzler ist dem menschlichen Verstand einzig der intellectus principio-
rum,4S die Erkenntnis der obersten Prinzipien, von Natur mitgegeben. Eine
angeborene Idee Gottes, wie z.B. Johannes von Rupella49 sie lehrt, kennt
der Kanzler nicht. Mehrmals verweist er auf das Wort des Stagiriten, dass

43 Ebd. 269,185ff.
44 Ebd. 270, 208 ff.
45 Ebd. 80,155 f.
46 Ebd. 80,130 f.
47 Ebd. 80,147 f.
48 Ebd. 607, 8.
49 Tractatus (A. 27) 83, 469ff.



N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236) 171

der Verstand des Menschen sich zur Wesenheit Gottes verhalte wie das Auge
des Nachtvogels zum Licht der Sonne. Gott ist auf natürlichem Wege nur
durch Schlussfolgerungen erkennbar. Dabei beweisen gelegentliche
Äusserungen, besonders im Traktat De fide, dass nach ihm der menschliche Intellekt

von Natur aus grosse Fähigkeiten und Anlagen zur Erkenntnis besitzt.
Aus der Durchsicht der Texte ergibt sich, dass die Zuteilung angeborener

Formen an den intellectus agens zur Erkenntnis der geistigen Realitäten
völlig isoliert dasteht. Sie wird nicht nur durch keine einzige andere Äusserung

bestätigt, sie lässt sich auch bei entgegenkommendster Interpretation
mit keiner anderen in Übereinstimmung bringen. Der Kanzler hat
wahrscheinlich auf diese neuplatonisch-boethianische Lehre gegriffen, weil sie

ihm die Möglichkeit bot, beim Vergleich der Erkenntnis der Engel und
Menschen für die eigentliche Erkenntnisweise des Engels, jene durch
angeborene Formen, eine Entsprechung beim Menschen aufweisen zu können.50

Einen wesentlichen Inhalt der intellectus agens-Lehre Philipps stellt die
These von den angeborenen Formen nicht dar, sondern vielmehr einen
Fremdkörper. Der Kanzler steht unter anderen Einflüssen, denen abschliessend

noch kurz nachgegangen werden soll.

V. Philipp der Kanzler - ein Vertreter des ersten «Averroismus»?

Mit der Annahme eines intellectus agens und possibilis hat Philipp der
Kanzler sich gegen die augustinische Illuminationstheorie und für die
aristotelische Abstraktionslehre entschieden. Er hat aber auch in der damals
intensiv geführten Auseinandersetzung um den intellectus agens, der den

Hauptstreitpunkt der Aristotelesauslegung bildete, klar Stellung bezogen.
Indem er nämlich den intellectus agens als Fähigkeit der Geistseele verstand,
hat er jeden von der Seele getrennten intellectus agens abgelehnt. Er hat sich
damit einmal von der Auffassung der neuplatonisch-arabischen Philosophie
(Alfarabi, Avicenna) distanziert, die die Intelligenz der Mondsphäre als

intellectus agens ansah. Mit seiner Option hat der Kanzler aber auch die
christliche Umgestaltung der avicennistischen These verworfen, wonach
Gott oder die Engel der intellectus agens seien. In der Summa de bono findet

50 Der Kanzler hat selbstverständlich die neuplatonische Lehre vom Abstieg der Seele in die
Materie nicht übernommen, die den Hintergrund der Boethiusstelle bildet. Er lehnt die Praeexi-
stenz der Seele ab und lehrt ihre gleichzeitige Erschaffung und Einverleibung (anime non simul
create, sed creando infuse, Summa de bono, 258, 2; cotidie creantur 296,170.



172 N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (f!236)

sich von ihr noch keine Spur. Es ist aber denkbar, dass der Kanzler auf
mündlichem Wege von der These Kenntnis hatte. Dagegen erwähnt
Philipp51 die Ansicht der arabischen Philosophen und führt sie als Einwand

gegen seine These ins Feld, dass die geschaffenen Geister keine Macht
hätten, auf die species abstractae der Menschen einzuwirken. Die Antwort
des Kanzlers wirkt klärend hinsichtlich beider Formen eines intellectus sepa-
ratus. Gott erleuchtet den Geist der Menschen durch sich selbst, und wenn
er bisweilen dazu den Dienst der Engel in Anspruch nimmt, so gibt der
Engel dem Menschen Verstehen nur so, wie man von dem, der die Fenster
eines Elauses öffnet, sagt, er gebe dem Haus Licht. Aus der Antwort darf
aber auch nicht ein Beweis für Gott als intellectus agens herausgelesen
werden, denn es geht im Zusammenhang eindeutig um die gnadenhafte
Erleuchtung des Menschen und nicht um eine Illumination zur natürlichen
Erkenntnis.

Wie kam Philipp der Kanzler, der mit den beiden erwähnten Ansichten
konfrontiert war, zur These, dass der intellectus agens eine Kraft der Seele
sei? Der Versuch einer Antwort auf diese Frage hat von den dem Kanzler
bekannten Quellenwerken auszugehen, in denen er die neue intellectus

agens-Lehre finden konnte. Durch Zitate gesichert ist einzig, dass Philipp
De anima des Aristoteles und den grossen De anima-Kommentar das Averroes

gekannt hat. Er bringt ein kurzes Zitat aus dem Passus über den
zweifachen Intellekt in De anima III, 430a 13-15 in der lateinischen Übersetzung

des Jakobus von Venedig. Hat der Kanzler, auf sich allein gestellt, aus
diesem Text einen in der Seele befindlichen intellectus agens herausgelesen?
Einem Denker vom Rang des Kanzlers ist das zuzutrauen. Ein Textvergleich
legt nahe, dass der Kanzler das tatsächlich getan hat. Die Stelle De anima

III 430 a 13-15 lautet in der von Philipp gebrauchten lateinischen Übersetzung:

necesse est et in anima esse has différencias. Et huiusmodi quidem est intellectus in quo omnia

fiunt, ille vero est quo omnia est facere.52

Alle Elemente der Beschreibung von intellectus possibilis und intellectus

agens durch den Kanzler in der Summa de bono finden sich bei Aristoteles:
zwei Intellekte, beide in der Seele, zwei Differenzen im Verhältnis von
Potenz und Akt. Ihre Namen freilich konnte der Kanzler dort nicht finden,

51 Summa de bono, 437, 41-50.
52 Text nach Lectura in librum De anima, ed. Gauthier (A. 8) 459.



N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (f!236) 173

weil Aristoteles sie gar nicht benannt, sondern nur umschrieben hat. Namen
für die beiden Intellekte waren aber bekannt, und es spricht für ein sicheres
kritisches Aristotelesverständnis des Kanzlers, dass er den intellectus quo est

omnia fieri intellectus «possibilis» nannte. Im Grunde bedurfte es keiner
besonderen Interpretationskünste, um das Entscheidende der neuen These

zu erkennen, dass der intellectus agens in der Seele ist: necesse est et in anima
esse has différencias.

Philipp der Kanzler hat neben De anima auch den Grossen Kommentar
des Averroes zu De Anima gekannt. Nach R. A. Gauthier53 steht der Kanzler

aber in der intellectus agens-Lt\at nicht unter seinem Einfluss. Gauthier
sieht die Dinge allerdings nicht ganz richtig, wenn er sogar meint, Philipp
hätte bewiesen, dass er gerade in der Intellekt-Lehre kein Interesse an
Averroes habe, sonst hätte er nebem dem intellectus possibilis und agens, die

unvergänglich sind, als vergänglichen Intellekt nicht den intellectus formalis
heranziehen dürfen, sondern den intellectus passivus des Averroes, über den

er wenig später ein Zitat bringe.54 Dabei darf nicht übersehen werden, dass

Averroes mit seinem passiven Intellekt dem Kanzler nichts hilft in der
Lösung des Einwands, der Intellekt sei vergänglich, weil er sich in der
Erkenntnis mit einer vergänglichen species verbinde, denn dieser passive
Intellekt ist die ratio, m.a.W. die sinnliche Urteilskraft, vis cogitativa, die
wohl leibgebunden und vergänglich (also ein vergänglicher «Intellekt»),
aber am Erkenntnisprozess nicht beteiligt ist. Dagegen leistet der intellectus

formalis dem Kanzler gute Dienste, insofern er als species impressa in der
Erkenntnis eine Rolle spielt, aber keine Fähigkeit der Seele ist und darum,
obwohl er vergänglich ist, die Vergänglichkeit der Seele nicht nach sich
zieht. Indem Philipp in diesem Zusammenhang den passiven Intellekt des

Averroes nicht zum Beweis gebraucht hat, hat er nicht mangelndes Interesse
am Kommentar gezeigt, wohl aber, dass er ihn richtig verstanden hat. Wenn
nicht von Averroes, so scheint der Kanzler, wieder nach Gauthier,55 vom
ersten Averroismus profitiert zu haben. Philipp hätte in «De anima et de

potenciis eius» (vor 1225), der frühesten Quellenschrift dieser Richtung, die
Lehre vom intellectus agens als Fähigkeit der Seele finden können, aber die

53 Notes sur les débuts (A. 6) 349f.
54 Summa de bono, 272.
55 A. 53, 349.



174 N. Wicki, Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (fl236)

Summa de bono verrät mit keiner Formulierung eine Kenntnis der Schrift
durch den Kanzler.56

So bleibt als plausibelste Erklärung, dass Philipp, der als unabhängiger
Denker an der aktuellen Diskussion um den intellectus agens interessiert und
über sie informiert war, auf Grund des lateinischen Textes von De anima die
Erkenntnis gewonnen hat, der intellectus agens sei eine Kraft der Seele. Mit
dieser Hauptthese stimmt der Kanzler vollständig, in anderen Punkten
(Beschränkung der Abstraktion auf die Körperdinge, Erkenntnis der geistigen
Realitäten durch diese selbst oder eine mit ihnen identische species) weitgehend

mit dem ersten «Averroismus» überein. Auf Grund dieser Lehrüber-
einstimmungen kann auch Philipp der Kanzler, bei dem sich zwar ein Ein-
fluss von Averroes her nicht zwingend nachweisen lässt, als Vertreter des

ersten «Averroismus» bezeichnet werden, zumal R. A. Gauthier mit dieser

Benennung in erster Linie eine an Averroes orientierte Aristotelesinterpretation

charakterisieren wollte.
Nikiaus Wicki, Luzern

56 Depotentiis animae et obiectis kommt als Quelle nicht in Frage, da der Traktat n. m. A. von
der Summe Philipps abhängig ist. Auch Gauthier (A. 6, Le De anima 22) zweifelt an ihrer
Priorität.


	Die intellectus agens-Lehre Philipps des Kanzlers (†1236)

