
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Petrus Valdes und Franz von Assisi oder : verschiedene Armutsideen
des Mittelalters

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Petrus Valdes und Franz von Assisi
oder: Verschiedene Armutsideen des Mittelalters

Motiviert ist diese Themastellung einerseits durch den Jubilar selbst, der
in seinen Vorlesungen und Seminarien über die Kirchengeschichte des
Mittelalters beiden Gestalten und den von ihnen ausgelösten Bewegungen in
der Christenheit stets einen bevorzugten Platz eingeräumt hat, andererseits
aber auch durch die Geschichte unseres Jahrhunderts, das mit den vielfältigsten

Berufungen eines religiösen Sozialismus auf Vätergestalten immer wieder

bei beiden gelandet ist, wobei, wie selbstverständlich, katholische
Bemühungen ebenso häufig bei Franz von Assisi wie protestantische bei Petrus
Valdes ansetzten. Martin Anton Schmidt versuchte stets diesen trennenden
Graben konfessioneller Geschichtsschreibung und Aktualisierung zu
vermeiden und beiden gleichermassen gerecht zu werden, sie beide als Väter
christlicher Armutsbewegungen auf eine Stufe zu stellen, auch und gerade
weil es nur dem einen seinerzeit gelang, kirchliche Anerkennung zu erreichen,

während sie dem andern, samt Anhängern versagt blieb, - eigentlich
fast bis heute, was Rom betrifft.

Handelt es sich also um zwei verschiedene Ströme, die ihr Quellwasser
vom gleichen Paradiesesberg haben, aber in entgegengesetzte Richtungen
fliessen, wie Euphrat und Tigris vom Ararat aus oder Rhein und Rhône vom
Gotthard aus? Der gemeinsame biblische Nährboden und Ausgangspunkt
ist bei Franz und Petrus ja unzweifelhaft Jesu Begegnung mit dem reichen
Jüngling (Mt 19,16-26 Par.). Für die reichen Jünglinge von Lyon und Assisi
wurde das Versagen des unbekannten biblischen Jünglings zur Lebensfrage,
jedenfalls Ausgangspunkt ihrer Bekehrung: Sollte nicht doch möglich sein,
was jener in der Bibel nicht fertigbrachte? - «denn er hatte viele Güter»
(V. 22). Sollte das Entsetzen der Jünger, als sie diese Botschaft von der
Unmöglichkeit eines Reichen im Himmel hörten, nicht doch überwindbar
sein, wenn man nur radikal ernst machte mit der Aufforderung Jesu: «Geh
hin, verkauf alles, was du hast und gib es Armen und du wirst einen Schatz in
den Himmeln haben» (V. 21)? Offensichtlich klebten die Jünger ja auch
nicht an irdischen Gütern, wenn sie es vermochten, Jesus und seiner
Botschaft nach dessen Tod und Himmelfahrt hinaus nachzufolgen.



K. Hammer, Petrus Valdes und Franz von Assisi 153



154 K. Hammer, Petrus Valdes und Franz von Assisi

I

Die Unterschiede der beiden Wege von Lyon und Assisi zeigen sich

jedoch schon früh. Während Petrus Valdes nach seiner Entdeckung des

Armenevangeliums hingeht und es andern predigt und mit ihnen zusammen
diesen Weg praktisch zu beschreiten versucht, ohne die Hierarchie zu
fragen, wirft sich Franz, nachdem er auf sein väterliches Erbe verzichtet und
sich der Armut verlobt hat, weniger dieser als der Hierarchie in die Arme.
Giottos grosses Fresko in der Oberkirche von S. Francesco in Assisi gibt von
dieser Szene ein eindrückliches Bild: S. Francesco rinuncia ai beni del padre
dinanzi al vescovo d'Assisi. Wie viele andere der Bilderreihe, die das Leben
Francescos hier und in Florenz schildern, gibt eine klare Zweiteilung der
Bildfläche in zwei Hälften die Zweiteilung der Welten wider: Links die böse
Welt des Reichtums, des Vaters mit viel Gefolge aus dem reichen Patriziat
von Assisi mit einem Palast im Hintergrund, rechts die gute Kirche mit dem

Tempel Gottes im Hintergrund, mit dem Bischof, der mit seinem weiten
Umhang noch die Blossen des zum Himmel betenden Franz decken muss,
weil der wütende Vater ihm auch noch die Kleider, die der Sohn auf sich

trug, vom Leib gerissen und abgenommen hat. Das Gefolge des Bischofs ist
merklich geringer: zwei bescheidene Mönche mit Tonsuren. Dazu in der
Mitte eine unscheinbare Diagonale zwischen den schräg nach oben erhobenen

nackten betenden Armen des Heiligen, der hier schon den Nimbus
trägt, weil ihn oben als Antwort auf sein Gebet die Hand Gottes aus dem
blauen Himmel heraus segnet. Die Assoziation liegt nahe: wie Jesus nackt
und bloss in der Weihnachtskrippe liegt und vom Lichtstrahl aus dem Himmel

exklusiv als der eingeborene Sohn des Vaters bezeichnet wird, wie die
Hand Gottes oder ein heller Lichtstrahl meist senkrecht von oben auf den
nackt im Jordan stehenden adoptierten Menschensohn weist, so ist eine
Parallele zwischen der Christusikonographie an Weihnachten bzw. bei der
Taufe Jesu und damit der sichtbaren Armut des Gottes- und Mariensohnes
(«er ist auf Erden kommen arm, dass er unser sich erbarm...») einerseits
und der bewussten Armut des späten, konsequenten Jesusjüngers Franz
hergestellt. Sogar das aufwendige Schuhwerk des Vaters und seiner Gefolgsleute

kontrastiert stark mit den nackten Beinen und Füssen seines Sohnes.
Doch hat ihn ein anderer Vater im selben Augenblick als Sohn angenommen
und in den Schutz seines irdischen Stellvertreters, hier des Bischofs von
Assisi, gestellt. Dieser Schutz der Hierarchie sollte Franz seitdem zeitlebens,

wenn auch durch Widerstände hindurch, erhalten bleiben, während



K. Hammer, Petrus Valdes und Franz von Assisi 155

dieselbe Hierarchie Petrus Valdes und die Seinen zeitlebens verfolgte. Was

war in Frankreich anders gelaufen?

II

Kenner der häretischen Bewegungen des Hochmittelalters wissen, dass

die Suche nach echter Nachfolge Jesu auf dem Boden seines Armenevangeliums

schon lange vor dem symbolischen Verlöbnis des «Französleins» von
Assisi mit der Dame Armut im Abendland Erfolg gehabt hat. Wanderprediger

unter diesem Zeichen gab es schon fast ein Jahrhundert lang vorher.
Herbert Grundmann1 fand sogar den gemeinsamen Nenner aller «häretischen»

Wanderprediger samt Anhang in der 1. Hälfte des 12. Jahrhunderts
von Tanchhelm in Antwerpen und Holland (1112ff) über Christian und
Bruder Everard (1114) bei Soissons, Lüttich und Trier, Peter de Bruis (1132?)
in Südwestfrankreich, dem Mönch Heinrich in der Provence, Endo von
Stella in der Bretagne (1145 ff) bis zu Arnold von Brescia in der Lombardei
und in Rom (gest. 1155) in der Ablehnung einer zu reich und korrupt gewordenen

Hierarchie und ihrer fahrlässig gespendeten, weil unbiblisch begründeten

Sakramente. Längst vor Petrus Valdes war damit für die «Ketzer» die

Frage zum Kanon erhoben, ob etwas in der gegenwärtigen Kirche sich
bereits in der Bibel finden liesse oder nicht. Die Vita apostolica derer, die
nach dem Vorbild der Apostel arm und ohne Zeremonialgesetz leben und
Christus nachfolgen wollten, «war allenthalben eine religiöse Parole dieser
Zeit.»

Der Gefahr der Verketzerung und damit der Verfolgung entgingen die
zahlreichen Wanderprediger des frühen 12. Jahrhunderts mit zahlreichem
weiblichem Anhang nur dann, wenn sie diese apostolischen Ideale in
geschlechtlich getrennten Klöstern regulierten. Nicht wenige von ihnen wurden

zu Ordensgründern schon vor Franz und Clara aus Assisi, wie der
Gründer des Prämonstratenserordens Norbert von Xanten, Vitalis von Sa-

vigny oder Robert von Arbrissel. Von allen möglichen «Vorläufern» des

Petrus Valdes am deutlichsten profilierte sich Arnold von Brescia, der
ähnlich wie jener auch zunächst bei seinem Bischof in Brescia wegen
reformerischem religiösen Übereifer aneckt und 1139 bei Papst Innozenz II.
verklagt wird.

1 Herbert Grundmann. Die Kirche in ihrer Geschichte (KiG) G 18, Ketzergeschichte des

Mittelalters, Göttingen 1963.



156 K. Hammer, Petrus Valdes und Franz von Assisi

Seine Verurteilung durch Bernhard von Clairvaux auf der Synode von
Sens 1140 vertrieb ihn aus Paris ebenso wie später aus Zürich. Doch durfte
der bussfertige Arnold noch in der Ewigen Stadt Simonie und Verweltlichung

der Kirche anprangern und seine Forderung von Macht- und
Besitzverzicht mit einer Kritik an der Donatio Constantini verknüpfen, bis
ausgerechnet die Häscher von Kaiser Barbarossa den Genannten 1155 aus Rom
vorerst vertrieben, ihn dann fangen und durch den päpstlichen Präfekten
hängen Hessen, sowie - ein frühes Vorspiel zum Schicksal des tschechischen
Reformators Jan Hus, dessen Asche 1415 im Untersee bei Konstanz versenkt
wurde - seine Asche im Tiber unauffindbar für Anhänger verstreuen Hessen.

Die Kontinuität zwischen den überlebenden Arnoldisten in der Lombardei
zu den späteren Valdensern - und von diesen dann zu den späteren Hussiten

- ist aber gleichwohl gesichert. Aber auch eine Verbindung zwischen Arnoldisten

und «Speronisten» muss es in der Lombardei gegeben haben, auch

wenn deren Gründer Hugo Spero kein apostolischer Prediger der Armut
gewesen ist, sondern Jurist und Konsul in Piacenza (1164-71). Natürlich
wurde auch er widerlegt mit seiner Ablehnung von Kindertaufe, Erbsünde,
von Bilder- und Kreuzverehrung, Heiligenfesten, Fastengeboten, Veräus-

serlichung und Werkgerechtigkeit. Über die in der Lombardei hinzukommenden

republikanischen Ambitionen der Städte und ihre christlich-soziale

Ideologie wäre heute neu und kritisch nachzudenken, inwiefern sie frühe
Vorboten neuzeitlichen Republikanismus sind. Jedenfalls war der geistige
Boden für ein von hierarchischer Unterdrückung, Veräusserlichung und

Verweltlichung gereinigtes Reformchristentum in Nord- und Mittelitalien
ebenso vorbereitet wie in Süd- und Mittelfrankreich, längst bevor Petrus
Valdes und Franz von Assisi, jeder auf seine Weise, mit den gleichen Ideen,
den Durchbruch schafften.

III

Bleiben weitere Vorläufer für beide, zwar kein individuell fassbarer Geist
oder Wanderprediger wie die oben genannten, sondern eher eine anonyme
Massenbewegung, deren Ursprünge bekanntlich in den christlichen Osten
weisen: die Katharer.

Im Unterschied zu den aufgezählten, namhaft zu machenden Einzelgängern,

die sich an die Spitze einer regional begrenzten Armenbewegung
stellten, sind die Katharer und ihre Anführer schwer fassbar, sowohl personal

wie regional. Das mag mit ihrer Herkunft aus dem Orient zusammenhän-



K. Hammer, Petrus Valdes und Franz von Assisi 157

gen, die ihnen nicht nur den griechischen Namen aufgepflanzt hat, sondern
doch wohl auch ihr Festhalten an der hierarchischen Struktur. In der Literatur

wenig beachtet scheint mir der Umstand, dass in der Geschichte der nach
1054 immer rarer werdenden kirchlichen Ost-West-Beziehungen darin doch
seit den Tagen eines Irenäus immer wieder auch Kontinuität festzustellen ist,
da sich auch die auf das Armenevangelium und andere urchristliche Reinheiten

zurückziehenden und berufenden Pauperes Christi resp. Electi oder
Perfecti eigene Bischöfe geben, die ihnen die innere Ordnung garantieren
sollten, die sie brauchten, um auch ohne die im Abfall von diesem reinen
Urchristentum lebende Grosskirche und deren Hierarchie auskommen und
leben zu können.

«Gute Christen» oder «gute Menschen» wollten sie sein im direkten
Anschluss an tägliches Gebet und gemeinsames Brotbrechen statt Messe
und Kommunion, in der Askese Verzicht auf Fleischgenuss und Ehe).
Einfache Handauflegung genügt ihnen für die Aufnahme der neuen Gläubigen

statt der Wassertaufe. Auch wenn in der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts
manche friedliche konziliare Begegnung zwischen «häretischen» und
«katholischen» Bischöfen in Südfrankreich zustande kam, zerfiel das kathari-
sche Ideal schliesslich gerade an seiner zu grossen Bindung an das «häretische»

Dogma und die «häretische» Hierarchie, die die ursprüngliche
Armutsidee verwässerte zur zweitrangigen Frage.

Darum der Erfolg der Valdenser, welche versprengte Katharer später zu
integrieren vermochten. Darum aber auch die Verfolgung durch die katholische

Grosskirche mit der inzwischen errichteten Inquisition, die sie
ausgerechnet durch die auf der gleichen Armutsidee basierenden Mendikantenor-
den ausrichten liess. Grundmanns Fazit über die Katharer: «Zeitweise vor
und nach 1200 die schlimmste, stärkste, gefährlichste Ketzerei im Abendland,

hat das Katharertum eine heilsame Krise und Wandlung der Kirche
ausgelöst und ist ihr im Verlauf des 13. Jahrhunderts erlegen,»2 tönt rätselhaft,

solange wir nicht folgende fünf Komponenten miteinander ins Lot
bringen. Ihr historisches Netzwerk im Mittelalter könnte auch für die Sozialethik

der Gegenwart einiges zu bedeuten haben:
1) Das Armutsideal, gelebt von einfachen, «reinen» Menschen, die auf

Besitz bewusst verzichten, sich jedoch dagegen sträuben, dafür aus der
Berufswelt ins Kloster überzutreten.

2 H. Grundmann a. a. O. K. G. G 27.



158 K. Hammer, Petrus Valdes und Franz von Assisi

2) Das Armutsideal, gelebt von Menschen, die bewusst auf Besitz
verzichten und sich dafür einem geregelten Klosterleben hingeben wollen.

3) Die katholische Hierarchie, die für das geregelte Glaubensleben aller
Christen verantwortlich, aber, sehr verweltlicht, irdischer Besitz- und
Karrieresteigerung nicht abhold und darum vielen «guten Christen» suspekt
war.

4) Eine katharische, «gereinigte» Gegenhierarchie, die sich unter dem
Armutsideal und anderen dualistischen Gegendogmen von Rom löste.

5) Ein aus der Antike wiederentdeckter Republikanismus, der in der
Lombardei und in Rom nie ganz erloschen war und besonders in Arnold von
Brescia und Cola di Rienzi wieder aufglimmen und sich mit frühdemokratischen

Idealen von der Gleichheit aller Menschen mischen sollte.
Welche von diesen verschiedenen Komponenten hat schliesslich Franz

mit seiner revidierten Armutsordensregel beim Papst zum Durchbruch und

zur Anerkennung verholfen? War es nur Diplomatie des mächtigsten Papstes

seiner Zeit, der ihn nach gescheiterten vorherigen Anläufen bei seinen

Vorgängern schliesslich nachgeben liess? Das natürlich auch. Gewiss war
auch am Lateran seit 1184, als Lucius III. die «Armen von Lyon» Valden-
ser), zusammen mit Katharern, Humiliaten und andern Ketzern noch verurteilt

hatte, ein allmähliches Umdenken eingetreten, zumal man erkennen
musste, dass diese Verbote das Weiterbestehen solcher neuer Gemeinschaften

nicht hindern konnten. 1201 wurden die Humiliaten als fromme
Laiengemeinschaften kirchlich anerkannt und reguliert, sogar ihre Laienpredigt mit
bischöflicher Genehmigung gestattet, sofern sie nicht auf Dogmen und
Sakramente übergriff.

Warum wurde solche kirchliche Reintegration Humiliaten gestattet, Val-
densern nicht? Warum kam Franz ausgerechnet bei Innozenz III. an, bei
seinen Vorläufern nicht?

Vielleicht war die theologische Gewichtigkeit des angeblich so naiven
Franziscus in Rom doch höher eingeschätzt worden als die der abgewiesenen
Pauperes Christi, die nur das eine Anliegen hatten, Christus in ihren
irdischen Leben, arm wie er und seine Jünger, nachzufolgen, seine Lehren und
besonders das, was der reiche Jüngling nicht erfüllen wollte, zu geben:
Totale Hingabe allen Besitzes fürs Reich Gottes. Franz wollte ausserdem
noch das Kind in der Krippe, das Fleisch gewordene Wort Gottes, <den

Mariensohn anbeten können> der dahinein gelegt worden war schon bei
seiner Geburt, «wovon ein Ochs und Esel ass.» Durch seinen «Weihnachtszug»

in den Wald von Greccio mit Ochs und Esel wurde er nicht nur der
Initiator der Weihnachtskrippe, sondern auch zum Weihnachtstheologen,



K. Hammer, Petrus Valdes und Franz von Assisi 159

dem die Anbetung der menschlichen und göttlichen Natur Christi ein Anliegen

war.

IV

Die Suche nach apostolischer Armut war seit dem 11. Jahrhundert ein
weit verbreitetes, vielgliedriges Phänomen der westlichen Kirche, das
angesichts einer immer stärker Besitz ergreifenden und mit politischen Mitteln
Besitz vergrössernden Hierarchie auch auf immer mehr Zulauf an der Basis
stiess. Doch können nicht alle Versuche, der Armutsbewegung durch die
Hierarchie Anerkennung und Legalität zu verschaffen, darum schon als

korrupt bezeichnet werden. Immerhin lehrt ihre Geschichte, dass es unmöglich

war, diese Anerkennung unter Umgehung der hierarchischen Struktur
einfach auf die Lektüre und Predigt des Bibelwortes durch Laien zu begründen,

zumal die radikale Armutspredigt eine scharfe Kritik an einer verweltlichten,

reichen Kirche gewöhnlich einschloss oder nach sich zog. Wenn
Franz von Assisi mit den Seinen apostolische Armut in eine anerkannte
Regula innerhalb von Klostermauern zurückzog, wählte er auch bei
gleichem Ausgangspunkt einen andern Weg als Petrus Valdes und viele seiner
Vorläufer und Zeitgenossen, die nur im Gegensatz und Kampf gegen die
bestehende Kirche echte Nachfolge des irdischen Jesus suchen und finden
konnten.

Die biblischen Verheissungen für diejenigen, die um Gerechtigkeit willen
verfolgt werden, hatten für Katharer, Humiliaten und Valdenser zusätzlich
einen andern Stellenwert als für die Franziskaner. Dieselben Abgrenzungen,
Unterschiede und Frontstellungen scheinen nicht nur dem historischen Kenner

heute immer noch durch und weiterzubestehen zwischen den Konfessionen.

Sie scheinen heute zusätzlich auch noch befestigt zu werden für die
Auseinandersetzungen der Zukunft, was für den bisher erreichten
Fortschritt ökumenischer Bemühungen eher wieder einen bedauerlichen
Rückschritt bedeuten würde.

Karl Hammer, Basel


	Petrus Valdes und Franz von Assisi oder : verschiedene Armutsideen des Mittelalters

