
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

Autor: Widmer, Berthe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

Die moderne Frau, die im öffentlichen wie im privaten Leben die
Gleichstellung mit dem Mann anstrebt und ebenda, speziell auch im Bereich der
Kirche, bisher unzugängliche Ämter und Würden übernehmen will, empfindet

die Neigung, in vergangenen Jahrhunderten Vorgängerinnen zu suchen.
Sie mag sich gelegentlich fragen, ob zu solchen nicht auch Mystikerinnen zu
rechnen seien, weil diese in der Kirche und weltlichen Gesellschaft lehrend
hervorgetreten sind, ohne sich auf die ihnen zugedachte Rolle des Schweigens,

Hörens und Lernens zu beschränken. Die Frage ist berechtigt, doch
müsste eine generelle Antwort äusserst vorsichtig lauten, da das blosse

Lehren dieser Frauen über ihre Geisteshaltung sehr wenig aussagt und da
zudem die Geisteshaltung der einen sich von der aller übrigen unterscheiden
kann. Bedauerlicherweise leidet die moderne Frauengeschichte an manchen

Fehlern, und nicht zuletzt an unzulässigen Verallgemeinerungen, übrigens
auch an genügend sorgfältiger und umfassender Quellenstudie, sodass gute
Grundlagen zur historischen Erkenntnis einer Entwicklung der Frau und des

Frauenideals noch immer weitgehend fehlen. Wer hat denn untersucht (und
einen Überblick darüber gewonnen), wie sehr das Ansehen und die Stellung
der Frau sowohl von Gegend zu Gegend wie von Gesellschaftsschicht zu
Gesellschaftsschicht und von einer Generation zur andern variierten? Wer
beachtet, in welchen bestimmten Kreisen Freuenfreundliches und -feindliches

geäussert und auf welche Kreise (zu verschiedenen Zeiten) entsprechende

Äusserungen beschränkt blieben? Wer kann Theorien und Praxis
auseinanderhalten, und zwar für Zeiten und Gegenden? Wer kann beweisen,

dass den Frauen ihre Stellung und Rolle inadäquat waren und dass die
Frauen bewusst oder unbewusst nach dem verlangten, was ausserhalb ihres
Wirkbereiches lag? Wer prüft Stellung und Rolle auf ihre zeitbedingte
Notwendigkeit? Denn wenn, zum Beispiel, die Natur noch wenig gebändigt, der
Mensch aber schon sesshaft war und neben der Behausung die Wildnis mit
ihren Gefahren lauerte, blieb die Frau mit Vorteil im Bereich ihrer Hütte.
Und wer kann ermessen, ob Seele und Geist und alle Veranlagungen der
Frau, wären sie weder durch Grenzen, noch durch Platzzuordnungen und
Rollenzuweisungen eingeengt gewesen, sich rascher und schöner hätten
entfalten können? Denn, wie die Werke mancher Künstler und
Wissenschaftler, ja, ganzer Völker beweisen, vermögen geistige Kräfte gerade in
der Bedrängnis oft sich zu grösster Leistung anzuspannen.

Da nun von den Mystikerinnen und von den anderen hervorragenden
Frauen des Mittelalters keine ein annähernd so umfangreiches und vielfältig



126 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

gelehrtes Schriftwerk hinterlassen hat wie Hildegard von Bingen im
12. Jahrhundert, bekundet ihr die moderne Frauenbewegung ein entsprechend

höheres Interesse und zeigt mit grosser Genugtuung auf sie. Dass ihre
Schriftstellerei nicht allein Theologie und Ethik betrifft, sondern auch
Naturkunde und Medizin mitberücksichtigt, und dass sie, wenn die Not es

verlangte, ihr Kloster verliess und sonst von ihrer Zelle aus auf das politische
und kirchliche Leben Einfluss nahm, kann von moderner Zeit her erst recht
als Zeichen von weiblichem Selbstbewusstsein, weiblichem
Verantwortungsgefühl, von Weltoffenheit und ganz unzeitgemässer Überlegenheit
über Standesdenken und über Normen verschiedener Art gedeutet werden.
Eine geistige Verwandtschaft wird durch die Jahrhunderte zurück erspürt,
die schliesslich zu gestatten scheint, Hildegard tatsächlich zu den mittelalterlichen

Vorläuferinnen moderner Fraulichkeit, ja Emanzipation zu zählen.
Eine Schrift von Ilse Langner hat die einschlägige Frage anno 1979 knapp
gestellt und eine Antwort gesucht.1 Und schon bedeutend früher hat der
Dichter Stefan George seine Meinung zur selben Frage in privatem
Gespräch formuliert. Er sagte von der Äbtissin und ihrem Werk (gemäss Edith
Landmann): «So etwas gab es nur, als es noch keine Frauenemanzipation
gab».2 Das war übrigens ein Ausruf der Hochschätzung, denn George
erspürte bei Hildegard ein Schöpfen aus so geheimnisvollen Tiefen, dass er
den Wunsch empfand, er hätte mit ihr sich unterhalten können. Und wirklich:

War Hildegard als Seherin nicht gerade unmodern und das genaue
Gegenteil der Emanzipierten? Und hat sie das Wesen der Frau nicht doch
anders gedeutet als die moderne Frau es tut?

Zum Glück lässt sich dank den Selbstaussagen der Äbtissin und dank
ihren Lehren vom Menschen ihre Meinung von sich und von der Frau recht
klar erkennen. Hier sei versucht, ihre Vorstellung auf wenigen Seiten zu
umreissen.

Zum vornherein darf man von ihr erwarten, dass sie das eigene
Geschlecht nicht geringgeachtet und dem männlichen nicht einfach untergeordnet

hat. Sie hält sich bei der Einschätzung des Weiblichen allerdings an die
ausdrücklichen Lehren der Bibel, da sie - wie ihre Zeit allgemein - von
Bibelkritik noch weit entfernt ist und ein Wort, ein Verbot des Apostels
Paulus noch so ernst nimmt wie ein Wort und Verbot des Herrn. Es fragt sich

jedoch, ob sie im Spielraum der Bibelinterpretation sich immer den gängi-

11. Langner, Vorläuferinnen der Emanzipation? In: Neue deutsche Hefte 163 (1979) 497-511.

Der Band war mir nicht rechtzeitig zugänglich.
2 E. Landmann, Gespräche mit Stefan George, DüsseldoriTMünchen 1963, 84 und 175.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 127

gen Versionen anschloss oder ob sie solche modifizierte und gar ablehnte.
Hierzu ist vorderhand nur zu sagen, dass jedenfalls ihre Bilder und deren
zugehörigen Auslegungen, die sie als himmlische Erleuchtungen verstand,
durchaus im Bildungsgut der Zeit verankert sind und deutlich die Erziehung
widerspiegeln, die man in den Klöstern den gottgeweihten Frauen
gehobener Kreise angedeihen liess. Was Hildegard als Visionen erlebte, ist aus
dem Material früherer und zeitgenössischer Theologie sowie allgemeiner
Weltkenntnis gewoben, auch wenn Hildegard ihren Mangel an Bildung
herausstreicht. Zeitbedingt sind die Aussagen ihrer Erscheinungen, das wird
bei der Lektüre ihrer Werke einem Kenner sofort klar, aber sie bleiben
beachtenswert, und es wäre verhängnisvoll, für sicher zu nehmen, spätere
Generationen und die moderne Zeit seien in allen weltanschaulichen und
göttlichen Fragen der Wahrheit näher gekommen.

In ihrem ganzen visionären Werk - weit bedeutsamer als ihr nichtvisionäres

- steht der Mensch als eigentlicher Inbegriff der Schöpfung da, alles mit
seiner «rationalitas» durchdringend.3 Der Mensch aber meint konstant die
Einheit von Mann und Frau als ein einziges Werk, das einzig gemeinsam
wirkt. «Vir itaque et femina sie ad invicem admisti sunt, ut opus alterum per
alterum est, quia vir sine femina vir non vocaretur, nec femina sine viro femina
nominaretur». Nur gemeinsam sind sie «plenum opus Dei»-4 Bevor der Mann
im Paradies Hilfe von der Frau, von der «speculativa forma mulieris»,
erhielt, war er aller Werke bar, «nudus», wenn auch leuchtend wie die Sonne.5

«Mulier de viro, ita et vir per mulierem», sagt die Äbtissin wörtlich nach dem
ersten Korintherbrief (11,12); doch anschliessend widerspricht sie dem Apostel

Paulus - ob sie sich dessen bewusst ist oder nicht - in einem Punkt, den
die Theologie wichtig nahm. Sie sagt: «mulier propter virum et vir propter
mulierem».6 Gerade diese Zweckbindung des Mannes an die Frau hatte
Paulus verneint (11,9).

Für das Wirken des Menschen im Kosmos, das Gott ihm als Aufgabe
stellt, bringt Hildegard verschiedene Vergleiche vor (etwa unter Hinweis auf

3 Liber divinorum operum simplicis hominis (LDO), ed. PL 197, pars I, visio IV, 877 und 889

und oft -Liber vitae meritorum (LVM), ed. J. Pitra in: Analecta sacra (AS) 8, Monte Casinensi

1882, pars V, C. 77,217. Auch sonst zahlreiche Andeutungen.
4 LDO I, IV, 885.
5 Liber compositae medicinae (LCM), ed. J. Pitra (s. A. 3), 474. - Causae et curae (CC), ed.

P. Kaiser, Lipsiae 1903,46f.
6 Scivias (Sc), ed. PL 197 und ed. A. Führkötter et A. Carlevaris in Corpus Christianorum

(CCh) 43, Turnholti 1978. Die Stelle in PL 197, 393 CCh 43,21.



128 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

die vier Winde, die alles durchwehen); aber am klarsten drückt sie das

Gemeinte mit dem Hinweis auf Musik, Harmonie und Saitenspiel aus. Die
Schöpfung ist gleichsam ein kunstvoll gebautes Instrument, das der Mensch

zum Klingen bringen muss, damit es mit ihm in den Lobgesang der Engel
einstimme und den Ruhm des Schöpfers verkünde. Doch nur wenn das

Instrument in Ordnung ist, kann es in wunderbarer Harmonie erklingen,7
andernfalls ist es unbrauchbar.8 Deshalb gehört der Begriff der Ordnung im
Denken Hildegards zu den grundlegenden Vorstellungen. Ordnung heisst

Schönheit, Heiligkeit, Wohlklang, Licht, Kraft und alles Gute; das

Hauptvergehen des Menschen, die Ursünde besteht in der Störung dieser

Ordnung, in der Anfechtung und Ablehnung derselben durch Unzufriedenheit
mit der eigenen Stellung, und sie hat verschiedene Namen wie superbia,
praesumptio, inoboedientia, stultitia.9 Für dieses Grundübel nun macht
Hildegard nicht einseitig und nicht in überragendem Mass die erste Frau
verantwortlich, nein, sie nennt häufiger als den Verantwortlichen Adam allein,
dies wohl in Erinnerung an eine Stelle wieder des ersten Korintherbriefes
(15,22), und sie unterscheidet sich damit von gewissen Predigern, die sich in
einem Gejammer über Eva gefielen, als habe vor allem sie alles Unheil
verschuldet. Auf die Frage, welcher Teil des ersten Menschenpaares sich

stärker versündigt habe, antwortete z.B. auch ein Anselm von Laon mit
Sicherheit: «mulier quidem magis peccavit»-, denn nur sie allein habe
geglaubt, «Deum esse invidum sue creature».10 Von Hildegard war eine solche

Auffassung so wenig zu hören wie vom Speculum virginum, das vielleicht zu
Beginn des 12. Jahrhunderts entstanden ist.11 Ein Streitgespräch zum
gleichen Thema der Schuld, geführt aus männlicher Sicht, war übrigens in seiner
Art ein eher seltenes Produkt.12

Ganz allgemein interessierte sich die Seherin weit mehr für den
Menschen in seiner Einheit als für Unterschiede von Mann und Frau. Sie über-

7 LDO I, IV, PL 197, 885, 886; III, IX, 992; III, X, 1016; LVMIV, c. 46,171; V, c. 77, 217; Ep.
47, PL 197, 220f. und oft.

8 LDO I, IV, PL 197, 885f.
9 Sc II, V, PL 197, 506 CCh 43,223; Sc III, XI, PL 197,721 CCh 43,598: LDO III, VI, PL

197, 960; I, II, PL 197, 774 und viele andere Stellen.
10 Sententiae, ed. F. Bliemetzrieder, in: Beitr. Gesch. Philos. MA 18, H. 2/3,1919, 27.
11 Matth. Bernards, Speculum virginum, Köln/Graz 1955,13ff.
12 Ebenda über Frauenfeindschaft 216f. und die A. 28 mit dem Hinweis auf H. Walther, Das

Streitged. in d. lat. Lit. d. MAs: Quellen u. Untersuchungen z. lat. Philol. d. MAs 5, H. 2,1920,
137 f.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 129

geht hundert Gelegenheiten, die beiden Wesen auseinanderzuhalten und
unterlässt dabei Angaben über Ungleichheiten der Geschlechter in Geisteshaltung

und Gesinnung, auch solche über Abweichungen in Neigungen,
Ablehnungen und Abhängigkeiten oder solche über spezifische Reaktionen
auf äussere Verhältnisse und auf Medikamente. Sie führt die finsteren Monster

der Laster und die strahlenden Gestalten der Tugenden vor, ohne dabei
ihre Ermahnungen an eines der Geschlechter im besonderen zu richten,13

womit sie sich von Autoren abhebt, die der Frau einmal besondere Zügello-
sigkeit, Dummheit, Streitsucht, einmal grössere Frömmigkeit, grössere
Mildtätigkeit und grösseren Eifer nachsagen. Nur ohne zu vergleichen, lobt
sie etwa das Mitleid der Frau.14 Auch auf körperliche Unterschiede zeigt
Hildegard nicht öfter als völlig unerlässlich, obwohl sie im «Liber divinorum
operum» den Leib mit Genauigkeit untersucht, um zur Erkenntnis der
geheimnisvollen Beziehungen zwischen ihm und dem Makrokosmos sowie

zu den Analogien des Seelenlebens zu führen. Sie macht sich viele Gedanken

über Schädel, Haar, Stirn, Augen, Nase, Ohren, Zähne, über Schultern,
Arme, Brust, Magen, Bauch, After, kurz über alle Glieder und Organe,
wobei sie auch Proportionen bestimmt; aber einzig bei Brust und Schamglied

hat sie einige Worte für die Verschiedenheit von Mann und Frau
übrig.15 In den nicht-visionären, den medizinischen und naturkundlichen
Werken behandelt sie dann allerdings die geschlechtlichen Funktionen
eingehend; ob aber der überlieferte Text in allen Teilen auf sie zurückgeht,
muss man bezweifeln, denn manche Stelle wirkt wie eine spätere Interpolation.16

Hildegards eigene Zeit wusste von Geschlechterpsychologie und
entsprechender Somatologie noch wenig, und die Äbtissin ihrerseits hat zu
diesen Wissenschaften kaum etwas beigesteuert. Vielleicht hätte sie von
ihnen nicht einmal viel hören wollen.

Zu den von ihr genannten Geschlechtsmerkmalen gehört der Gegensatz
«durus - mollis».11 Die beiden Begriffe sind unter sich wohl so gleichwertig
wie in der Musiklehre die Tonarten der selben Bezeichnung; aber sie

nehmen je nach Zusammenhang einen eher guten oder eher üblen Sinn an. Man

13 LVM in AS 8 spricht p. 52 von denen «qui infantes suos mord tradiderunt», und erst p. 55

werden speziell die Mütter angesprochen.
14 Belege ira RAC 8 (1969) im Artikel«Frau» von K. Thraede 242; 254ff. - Sc III, III, PL 197,

595 CH 43, 380.
15 Speziell LDO I, IV, PL 197, 807ff. Vgl. auch 844ff.; 850f.; 870f.
16 CC II ed. Kaiser 59f.; 67ff.; 70ff.; 82; 110ff.; 137ff. etc.; LCM in AS 8 lib. IV.
17 LDO I, IV, PL 197, 895.



130 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

liest auch «fortis-mollis» und an die Stelle von «mollis» setzt Hildegard auch

«fragilis», schliesslich oft «debilis»,18 dieses nun aber in klar negativem Sinn.
Wird auch Adam «fragilis» geheissen, so ist Eva «fragilior»,19 Sie war weich
und zerbrechlich offenbar bereits vor dem Sündenfall, denn Hildegard sagt:
«Creavit (deus) hominem masculum, scilicet maioris fortitudinis, feminam
vero mollioris roboris»,20 was übrigens wohl auf Leib und Seele zu beziehen
ist. Weil Eva «fragilior masculo» war, sündigte sie auch früher als Adam.
Doch - so wird angefügt - hätte der Mann bei seiner grösseren Stärke als

erster gesündigt, die Folgen wären noch weit schwerer gewesen.21 Zum
vornherein hat Gott in der weichen Form, «in molli forma» ein Wunderwerk
geplant: die weibliche Kirche, welche die geschwächte Eva und ihre Kinder
retten kann. Im Gegensatz zu «mollis» ist «debilis» ein Wort nur für die
gefallene Frau. Doch selbst von dieser gilt die positive Wendung, sie sei

«suavior» als der Mann.22

Mann sieht: der uralte Topos vom «schwachen Geschlecht»23 wird von
Hildegard differenziert. Weichheit und Zerbrechlichkeit lassen an Kostbarkeiten

wie Samt und Glas denken, und Eva ist beides als Teil des Menschen,
der zum andern Teil fest und hart ist. Auf ein Bibel-Wort kann sich die
Äbtissin bei solcher Gegenüberstellung nicht berufen, doch sie widerspricht
auch keinem.

Mit der angegebenen Unterscheidung begnügt sie sich nicht, sondern
sucht weitere Besonderheiten, gestützt auf Aussagen von Kirchenlehrern.
Der Mann war früher, «prius», als die Frau, sagt sie, ohne dafür eine tiefere
Bedeutung anzugeben.24 Sie verficht die Unterordnung der Frau unter den
Mann,25 weil Altes und Neues Testament diese Auffassung teilten (Gen 3,
16; Kol 2,18). Doch hält sie wenig von der Behauptung, die Unterordnung
sei eine Folge grösserer Schuld gewesen, vielmehr scheint Hildegard zu
meinen, schon gemäss ursprünglichem Schöpfungsplan habe Unterordnung
bestanden. Denn zur Sünde Adams gehörte es, dass er der Frau zustimmte,

18 Sc I, II, PL 197, 392 CCh 43, 20; I, III, PL 197, 461 CCh 43,148; Ep. 49, PL 197, 254;

LDO III, V, PL 197, 617; III, X, 1006 und passim.
19 LDO II, V, PL 197, 920; CC II ed. Kaiser 47.
20 LDO II, V, PL 197, 945 und oft.
21 CC II ed. Kaiser 47.
22 Sc III, XIII, PL 197, 738 Schluss CCh 43, 636. - Ebenda III, III, 595 bez. 380.
23 Zu diesem Topos vgl. RÄCH (oben A. 14) 255.
24 LDO II, V, PL 197, 945.
25 Ep. 116, PL 197, 337; Sc I, II, PL 197, 398 CCh 43, 29; LDO III, X, PL 197,1014 und oft.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 131

die ihm doch Untertan war: «mulieri sibi subditae consensuit»,26 womit er

gegen die ursprüngliche Ordnung verstiess. An zwei Stufen des Seins wird
die Äbtissin nicht gedacht haben, wohl aber an ein sozialethisches, ein
funktionelles Verhältnis, das überdies - möglicherweise, ganz klar wird das

nicht - ausschliesslich auf die Ehe bezogen wurde.27

Weil sich aber Hildegards Gedanken vielmehr um den Menschen in
seiner Einheit drehten als um die Geschlechter und da sie ihr Augenmerk
auf das Wirken der Seele im Leib und auf die Analogie zwischen Mikrokosmos

Mensch und Makrokosmos Welt gerichtet hielt, nahm sie von diesem
die Gleichnisse für jenen und umgekehrt. Der Wechsel von Tag und Nacht
galt ihr als Auseinandersetzung von Seele und Leib;28 zwischen Sonne und
Gehirn zog sie eine Parallele wie zwischen Gehirn und Gewissen;29 den
Menschen deutete sie als Himmel und Erde sowie als Sonne und Mond30 usf.
Doch plötzlich wurden die Dinge, die der Doppelnatur als ganzer zugeordnet

worden waren, einzeln auf Mann und Frau verteilt: der Mann ist Sonne,
die Frau ist Mond; der Mann ist «quasi anima», die Frau ist «velut corpus»',31

und wie die Aufteilungen darüberhinaus erfolgen müssen, kann man sich
denken. Der Mann entspricht der «coelestis virtus», während die Frau dem
«timor Dei» gleicht;32 und wenn zwar beide gemeinsam eine Präfiguration
Christi sind, so gilt doch: «vir divinitatem, femina vero humanitatem Filii Dei
significat» 33

Die Vergleiche sind keine Spielereien und sind auch nicht durchaus originell

und neu. In einer Erklärung des 1. Korintherbriefes hatte Haymo von
Halberstadt - unter Berufung auf Augustin - dem Mann die «rationabilitas»
zugeordnet und der ihm untergeordneten Frau die «anima»',34 Walafrid Stra-
bo hatte bei gleicher Auslegung den Mann mit «spiritus» gleichgesetzt und
die Frau mit «animalitas»;35 auch hatte Bernhard von Clairvaux die Ehe mit

26 Ep. 47, PL 197, 233.
27 Ep. 116, PL 197, 337 spricht eindeutig von Eheleuten gemäss I Kor.
28 LDO I, IV, PL 197, 849.
29 Ebd. 820ff.
30 Ebd. 862; 869; 819; 854.
31 Ebd. 851 und LDO II, V, PL 197, 945.
32 LDO II, V, PL 197, 948.
33 LDO I, IV, PL 197, 885.
34 PL 117, 568.
35 PL 114, 557.



132 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

der Verbindung von Seele und Leib verglichen.36 Von solcher Grundlage aus

waren weitere Parallelen leicht zu finden. Gemäss einem theologischen
Gemeinplatz empfing die Kirche als eine «luna» Licht und Kraft von dem
«soi» Christus; Christus und die Kirche wiederum waren der neue Adam und
die neue Eva. Hildegard kannte diese Vergleiche und gab sie öfters wieder.37

Und wie von selbst erwuchsen daraus andere wie diese: «Mulier debilis ad
virum aspicit..quemadmodum luna fortitudinem suam a sole recipit».38 In
der einen Aussage klingt die andere an, wie die Polyphonie echter Symbole
es verlangt. Überraschend wirkt die Umkehrung von Geben und Empfangen:

Der Mann schaut nach der Frau zurück «ad mulierem respicit», denn er
ist nackt wie die Seele und muss von der Frau als dem Leib Bedeckung
suchen, «ut ab ipsa operiatur». Als Seele ist er unfähig zu handeln, bis die
Frau ihm die Werke als die ihm nötige Bedeckung zubringt. Somit versetzen
Nacktheit und Hilflosigkeit den Mann in eine Abhängigkeit, die seine

Überordnung stark relativiert. Denn Wirken muss der Mensch, damit er nicht
leer, «vacuus», sei.39 Und freilich wirkt er nicht nur Gutes, sondern auch
Böses als Seele und Leib wie Mann und Frau.

Von allen Aussagen der Äbtissin kann man behaupten, sie stammten von
einem System, das Männer aufgestellt und ihr vermittelt hätten. Dabei wäre
die Meinung gewagt, sie habe sich darin beengt gefühlt. Von der Zuordnung
zwischen Mann und Frau spricht sie mit der gleichen Ruhe, mit der sie sagen
kann, Gott Vater sei nicht ohne den Sohn und Gott Sohn nicht ohne den

Vater, beide wesensgleich und mit dem göttlichen Geist ein einziger Gott.
Offenbar gibt es keinen Grund, die Frau oder den Gottessohn ihrer Stellung
wegen zu bedauern, die völlig «in Ordnung» ist. Auch für Rollenverteilung
und Selbstbescheidung ist Gott also vorbildlich.40.

Jede Auflehnung wäre ja eben das Böse, Hässliche, Chaotische, der

Missklang des geschädigten Instruments. Wenn der Kosmos infolge solcher

Verfehlung aus den Fugen zu geraten droht, stöhnen die Elemente auf:
«Currere et iter nostrum perficere non possumus..., nam homines pravis
operibus suis velut molendinum subvertunt nos».41 Wenn Hildegard diese

36 Vgl. Bernards, Speculum virginum, 98.
37 Sc I, V, PL 197, 477. Vgl. B. Widmer, Heilsordnung und Zeitgeschehen in der Mystik

Hildegards von Bingen, Basel/Stuttgart 1955, 117.

38 LDO I, IV, PL 197, 851.
3' Ebd. und folgende Colonne. LDO II, V, PL 197, 915.
40 Sc II, V, PL 197, 490 CCh 43,197.
41 LVM III, I AS 8,105 und III, XXIII, 116.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 133

Ursünde nicht als «superbia» oder «inoboedientia» bezeichnet, sondern ihr
das Wort «stultitia» beilegt,42 assoziiert sie damit nicht den Mann, vielmehr
die Frau, weswegen man meinen könnte, die «stultitia» sei in ihren Augen
die weibliche Form der Urschuld; doch spricht sie das nirgends direkt aus.
Aber der «stultitia primae mulieris», so weiss sie, ist manche spätere Frau
verfallen.43

Die Schuld des Menschen wird selten anders genannt als unter Hinweis
auf Gutmachung und Erlösung, die schlechthin ein «miraculum» ist, nämlich
die Neuschöpfung «in aliéna natura»,44 gegründet auf der Menschwerdung
des Gottessohnes in der Jungfrauengeburt. Sie ist die jungfräuliche Kirche
als das Unfassliche, Unerhörte, das einzig in Gottes Kraft besteht, die neue
Eva, das neu Weibliche, personifiziert in der Jungfrau Maria, gebärend
einen vorher unbekannten «ordo» der Jungfräulichen. Immer neue Versuche

macht die Äbtissin, die Andersartigkeit klarzumachen, doch fehlen ihr
Worte und Begriffe. So neu diese Jungfräulichkeit auch ist, ihre Erhabenheit
würde verkannt, wüsste man nicht, dass sie von Anfang an und schon vor der
Schöpfung war, Braut Gottes, Urform der Liebe, welche die Welt schafft.
Rasch muss Hildegard hinzufügen, dass immerhin die Dreifaltigkeit nicht
um eine Person vermehrt werde; man hätte sie missverstehen können.45 Den
Geschöpfen vorausverkündet wurde die Jungfräulichkeit dann «in molli
forma», und zwar bereits in jenem Augenblick, da Eva, aus der Rippe
Adams hervorgebracht, noch nicht auf den Mann hinsah, sondern einzig auf
Gott gerichtet war: «ad Deum aspexit».46 Man vergleiche die zeitgenössische
Ikonographie.41

Kaum nötig zu betonen, dass Hildegard mit dem neuen «ordo» der
Jungfräulichen nicht einfach Menschen meint, die auf Umgang mit dem
anderen Geschlecht verzichten und leibliche Unversehrtheit wahren. Sie

wertet die «virgines» nach dem Mass ihrer Nachfolge Christi, indem sie von
ihnen eine Kraft verlangt, die gleichsam hinwegträgt über alles Verderbt-
Weltliche hinweg, sodass die alte Welt und Synagoge voll Staunen fragt (und

42 Ep. 30, PL 197,194 und Ep. 49, PL 197, 255.
43 Ep. 30, PL 197,194.
44 Ep. 47, PL 197,239; Ep. 49, PL 197, 256; LDO III, IX, PL 197,993 und oft; z. B. in PL 197,

255f. 481. 859. 1006. Vgl. über die neue Welt B. Widmer 161f. und zur Jungfrauengeburt 162f.
45 Ep. 53, PL 197,273; Sc II, PL 197, 484f. CCh 43,187f.; Sc III, VII, PL 197, 649f. CCh

43, 474.
46 Vgl. oben Anm. 22 erste Stellenangabe und Ep. 141, PL 197, 372.
47 Ep. 51,263 und oft. - Lexikon d. christl. Ikonographie 1,1968,51 mit Stellen aus Kirchenvätern.



134 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

dieses Isaiaswort hat Hildegard bei ihrem ausgeprägten Sinn für Bild und
Poesie vorzugsweise zitiert): «Qui sunt hi, qui ut nubes volant, quasi colum-
bae per fenestras'?» (Is 60,8).48

Ist die Jungfräulichkeit Mutter und Materie der neuen Schöpfung,49 so

sind die «virgines» deren Erstgeburt, sind «aurora», welche die strahlende
Sonne der Vollendung ankündigt.50 Die Kirche und neue Eva ist nicht
«sterilis», nämlich an dem, was ewigen Bestand hat, und dies im Gegensatz
zur alten Eva; ist auch nicht «stulta»; ja, insofern «mollities» doch als Unvoll-
kommenheit verstanden werden kann, ist sie auch frei von dieser.51 Deshalb
ist sie erlöst «ab omni subiectione debilitatis» ,52 damit befreit von der
Unterordnung unter den Mann. Sie untersteht nicht einmal einem Gebot. Doch
hat sie diese Unabhängigkeit nur, weil sie weit mehr leistet, als gefordert
ist.53 Das ist Hildegard eminent wichtig. Die «virginitas» wählt eine «nova
austeritas», die grösser ist als alle frühere, denn sie geht ihrem Herrn auf dem

Leidensweg nach bis in den Tod,54 um als «holocaustum» dem Gotteslamm
ähnlich zu werden.55 An blutigem Ernst wird ihr also nichts erspart.

Die Verschleierung, Zeichen der Unterordnung, fällt für die Jungfrauen
folgerichtig dahin. So entscheidet Hildegard eine uralte Frage. Doch sie

beharrt nicht auf Vorrechten, sondern erklärt, dass die Jungfrauen aus

freiem Willen auf solche verzichten und den Schleier doch tragen.56 Denn
das ist klar: die «virginitas» als Vollendung des Menschen ist mit allen
Gotteskräften, den «virtutes», ausgestattet, denen die «humilitas» zugrundeliegt

wie den Lastern die «superbia». Der neue geistig-jungfräuliche Mensch
hat «summa humilitas»,51 welche die Ordnung Gottes (und eine andere gibt
es nicht) garantiert und damit auch jeder Kreatur ihren Platz zuerkennt, also

48 Ep. 49, PL 197, 255; Ep. 143, PL 197, 376; Sc I, V, PL 197, 434 CCh 43, 95.
49 Ep. 47, 227ff. ; Vgl. Widmer, Heilsordnung 162.
50 Ep. 48, PL 197, 248 und Widmer 197 f.
51 Ep. 49, PL 197,255; Sc II, III, PL 197,458 CCh 43,142; Sc III, V, PL 197, 617 CCh 43,

419.
52 Ebd.
53 Sc II, V, PL 197, 484 CCh 43,187f.
54 Ebd. 487, bez. 192.
55 Vgl. A. 53. Jungfräulichkeit als Martyrium: s. Bernards, Speculum virginum 45. Hier auch

über falsche Jungfräulichkeit 86 ff.
56 Ep. 116, PL 197, 337f.; Sc II, V, PL 197, 480 CCh 43,180f.
57 Ebd.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 135

auch Liebe und Gerechtigkeit ist.58 Damit ist sie denn dasselbe wie «summa
sapientia», der Triumph über die Torheit des Sündenfalls.59

«Feminea forma coronatur in virginitate», sagt die Nonne,60 die sich von
früher Kindheit an diesem Hochziel geweiht hat, ohne je zu meinen, es

erreicht zu haben. Sie preist damit ein Ideal und eine Vollendung des
Menschen als Mann und Frau, versteht es aber dennoch als primär weiblich.
Denn auch der neue Adam, der Gottessohn, stammt «de virgine».61 Will man
in ihren Lehren etwas von weiblicher Emanzipation entdecken, so muss man
sich an dieses Jungfrauenideal mit seiner «austeritas» halten. Nur dieses

allein bringt mit der Neuschöpfung auch Befreiung, jedoch keine andere als

die von Schuld, Chaos und Teufel. Das Wort Freiheit steht bei Hildegard
höchst selten. Kommt sie auf Eheleute und auf Witwen zu sprechen, so sinkt
ihr freudiger Überschwang ab. Die beiden Stände sind in der Heilsordnung
ganz unten angesiedelt. Sie sind freilich nötig, gut, sogar ein Schmuck der
Kirche, wenn sie sich an Gottes Gebote halten, Almosen spenden und - das

bringt sie der Jungfräulichkeit näher - Zucht und Enthaltsamkeit üben. Ja,
die Witwe kann eine Braut Christi geheissen werden.62 Damit bringt Hildegard

vor, was in der katholischen Theologie bis in die Moderne vertreten
wurde.

Trotz höchster Anforderung hat das Ideal der Äbtissin nun aber nichts
von abstossender Strenge. Die «virgo» ist «dulcis», ist «flos rosarum», «vi-

vens odor»\ der Mensch neuer Geistigkeit «omnibus iucundus existit».63

Unrichtig wäre es, von Verherrlichung der Geschlechtlosigkeit zu sprechen;
nur an eine Verklärung ist gedacht, entsprechend der Aufgabe des

Menschen, die ganze Schöpfung mit geistigen Kräften zum Singen zu bringen.
Darum ist es die «virginitas», die in der Fülle ihrer Kräfte reinen Wohlklang
schafft und alles zur Harmonie führt.64 Dass Hildegard an eine Aufhebung

58 LVM III, IV, in AS 8,106; vgl. LDO III, VII, 972. Diese Lehren sind, wie man sich denken
kann, längst Allgemeingut; s. Bernards, Speculum virginum 79. Zu Demut, Liebe, Ordnung s.

LDO III, VIII, 979 u. LDO III, IX, 992.
59 Vgl. A. 56; auch Sc III, XIII, PL 197, 733f. CCh 43, 624ff.
60 Ep. 2, PL 197,149.
61 LDO I, IV, PL 197, 830; vgl. Ep. 47. PL 197, 224 und passim.
62 Eine vereinzelte Stelle mit dem Ausdruck «iugum libertatis meae»\ Sc II, V, PL 197, 489

CCh 43, 195. Über die verschiedenen Stände sprechen z.B. Ep. 51, PL 197, 266f.; Sc I, II,
PL 197, 398f. CCh 43, 30; viduitas virginitatem subsequitur\ Sc II, V, PL 197, 489 CCh 43,

195; Sc II, VI, 543, bez. 290. - Recht matt über die Ehe: Sc II, V, PL 197,489 CCh 43,195; etc.
63 Sc II, V, PL 197, 475ff. 484 CCh 43,175,186. LDO II, V, PL 197, 941.
64 Ebd. und etwa Sc III, XIII, PL 197, 729 CCh 43, 614.



136 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

des Geschlechtlichen nicht denkt, ergibt sich klar aus vielen Stellen. Jeder
Mensch, so sagt sie, wird in dem Leib und Stand und Geschlecht auferstehen,

in dem er Gottes Werke verrichtet hat, ausdrücklich «in sexu suo».65

Der Mensch bleibt Mann und Frau, weil er nur auf diese Weise die Ähnlichkeit

mit Gottes Bild bewahrt. Auf immer behält das Geschlechtliche seine
hohe Würde.

Obwohl nun die Äbtissin eine Zeit der Kraft und Geistigkeit voraussieht,
in der - gemäss Joel (2,28) - «eure Söhne und Töchter prophezeien»,66 d.h.
die Werke Gottes erforschen und verkünden, rechnet sie doch mit vorausgehenden

anderen Zeiten und klagt, selber in einer Epoche der Schwäche zu
leben. Die ferne Zukunft ist von der «fortitudo», von «spiritus» und «virgini-
tas» geprägt; ihre eigene Zeit aber ist weibisch und trägt die Bezeichnung
«tempus muliebre».67 Es fehlt ihr die Entscheidung für das Gute und der

Kampf gegen das Böse; es mangelt ihr die «austeritas\ es mangelt ihr die
«humilitas»,68 Infolgedessen herrscht Unordnung: «Täler begehren auf
gegen Berge, und Berge fallen herab über Täler».69 Der Stolz regiert mit seinen
Gehilfen Anmassung, Neid, Ungehorsam und wie sie alle heissen; sie gehören

alle zum Anhang Luzifers, des Rebellen von Anbeginn, und wer sich von
ihnen nicht abkehrt, wird im jüngsten Gericht als Glied des bösen Ungetüms
vernichtet.70 Denn gerettet wird einzig, wer Glied der wohlgestalteten Jungfrau

Kirche und Christi ist, d. h. der neue Mensch. Er wird den Engelchören
angefügt, um zur ewig jubelnden Musik das Seine beizutragen.71 Elildegards
Besorgnis über die weibische Haltung ihrer Zeitgenossen ist gross und sucht
Worte der Beschwörung, sich von all dem loszureissen, was die Urschuld an
zerstörerischen Übeln hervorgebracht hat. «Poenitentia», so lautet ihr
ständiger Appell, den sie stellvertretend vorbringen muss, weil die berufenen
Lehrer eindringlich zu warnen unterlassen.72 Ist sie die kraftvolle «virgo»,
die den Mann beschämt?

65 Sc III, XII, PL 197, 725 CCh 43, 605.
66 Ep. 50, PL 197, 255; LDO III, X, PL 197,1020,1022,1027.
67 Ep. 16, PL 197,185; Ep. 13, PL 197,167; LDO III, X, PL 197,1005 und oft.
68 Ep. 48, PL 197, 247ff. Ep. 50, PL 197, 255 u. oft.
69 Ep. 1, PL 197,147; Ep. 117, 338.
70 Sc III, XII, PL 197, 725ff. CCh 43, 604ff.; LDO I, I, PL 197, 748; LDO III, X, 1032f.
71 LDO III, VII, PL 197, 972; III, X, 1016; Sc III, XIII, PL 197, 732f. CCh 43, 621 und oft.
72 Die Ermahnung steht fast in allen Briefen und im übrigen visionären Werk allenthalben.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 137

Sie nennt sich ein «armseliges Hüttchen», während ihr die Heilswerke
Gottes feste Mauern und Türme sind.73 Sie hört sich als bloss «kleinen
Trompetenton»,74 weil ihr die «tuba» Symbol kraftvoller Offenbarung ist.
«Nicht würdig, ein Mensch zu heissen»,75 sagt sie von sich, was kaum rein
konventionelle Demutsformel ist, eher eine verzweifelte Abwehr teils
grotesker Schmeicheleien von Seiten ihrer Verehrer.76 Doch steht sie in der
Tradition der alten Propheten, wenn sie ihr Unvermögen geltend macht und
ihr Auftreten mit der Stimme aus Feuer und Flamme rechtfertigt. Gottes
Befehl ist ihre einzige Legitimation, denn sie deutelt ja nicht am Pauluswort
«mulier taceat». Übrigens weiss sie, dass sie Feinde hat, die ihr das Reden
verleiden wollen, weshalb ihre Stimme die Ermahnung verdeutlicht: «quam-
vis suppressa sis per virilem formam propter praevaricationem Evae, die

tarnen igneum opus».11 Sie gehorcht, bleibt jedoch eingedenk ihres Versagens

und dauernd in Angst und Schrecken, «pavor». Neben Gelehrten der
Welt kommt sie sich ungebildet vor, und die Stimme bestätigt es, sie sei «non
imbuta humana doctrina»-, geringfügig und leicht ist sie wie eine Feder im
Wind, die immerhin - und das muss sie trösten - dahinschwebt, wohin der
Geist Gottes es will.78

Indem sie unter Seelenpein ihren Auftrag erfüllt, schaut sie sich kaum
nach andern Frauen oder irgendwelchen Laien um, als hätte sie die persönliche

Mission als eine zugleich auch allgemeinere auffassen können.
Laienbewegungen gibt es zu ihrer Zeit überall, die den Klerus mit Vorwürfen
überschütten und sich deren Amtshandlungen zuzulegen suchen. Aber
Hildegard hat für sie vor allem Misstrauen und hält sie gar für Ausgeburten des
Teufels.79 Die Hierarchie der Kirche mit dem Papst und die Hierarchie des

Reiches mit dem Kaiser sind unantastbar. Unheilvoll wäre es, wenn «luna
vellet pugnare cum sole, splendorem suum cupiens similem facere splendori
ipsius».so Da die gesellschaftliche Stufung anzuerkennen ist, darf man selbst

73 Ep. 2,152, PL 197,152. Über Tore und Türme der Gottesstadt s. Sc. III, II.
74 Ep. 47, PL 197, 217.
75 Sc III, I, PL 197, 565 CCh 43, 327f.
76 Guibertus Gemblacensis begrüsst sie mit «Ave ergo, post Mariam gratia plena...» Ep. 21 in

AS 8, 395.
77 Sc II, I, PL 197, 443 CCh 43, lllf.; Sc I, I, PL 197, 384f. CCh 43, 4ff.
78 Ep. 127, PL 197, 352; Sc III, I, PL 197, 566 CCh 43, 329.

" Sc II, V, PL 197,493 CCh 43,201; LDO XXX, X, PL 197,1026f. Vgl. Widmer, Heilsordnung

233 ff.
80 Ep. 2, PL 197,148 f.



138 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

in den Klöstern sie nicht verleugnen, wie es ja töricht wäre, Grossvieh und
Kleinvieh im selben Pferch unterbringen zu wollen.81 In Reden an den
Klerus entschuldigt Hildegard das aufgebrachte Volk zwar mehrfach mit
dem - damals geläufigen - Hinweis auf Balaams Esel, der Recht tat, seinen
Herrn zu warnen (Num 22,23ff.),82 aber niemals schenkt sie dem Volke
selber ein Wort der Aufmunterung, an die Obrigkeit Forderungen zu stellen.

Ertappt man eine arme Frauenseele in fürchterlichem Zwiespalt? Und ist
die Stimme - recht bedacht - das nach aussen projizierte Verlangen des

innersten Ich, das gegen ein System sich auflehnt, obwohl es solches mit
Theorien verteidigt, die ihm entnommen sind? Aus moderner Sicht kann
man das behaupten, aber nicht einmal auf Wahrscheinlichkeit hin prüfen.
Man halte sich an besser Gesichertes.

Da Hildegard von Kindheit an im Kloster lebte und da sie häufig kränkelte,

wären ihr Aufgaben in der Öffentlichkeit als Belastungen erschienen,
selbst wenn Anfeindungen und Zweifel gefehlt hätten. Von der Weltfreude
jener Damen besass sie wenig, die mit Rittern durch die Gegenden sprengten,

und die berühmte Eleonore von Poitiers, ihre Zeitgenossin, und die

weniger berühmte, doch kühne und gebildete Amazone Isabelle de Con-
ches-Toesny sowie manche andere Französin83 standen dem modernen
Frauenideal recht viel näher als die Äbtissin, nur dass sie keine Bücher schrieben
und keinen Gelehrtenfleiss aufbrachten. Nach Hildegards Auffassung
gehört die Frau - und auch darin folgt sie einer von der Antike her überlieferten

Theorie - ins Haus, das ihr Wirkungsfeld sein sollte.84 «Mulier intra
cubiculum lateat» sagt sie und fügt in klösterlicher Unschuld hinzu, dass

draussen «magna pericula horribilis lasciviae» drohen.85 Erst recht bedurfte
die Jungfräulichkeit der schützenden Mauer. Hübsch erzählt Hildegard von
einer vornehmen Herrin (als himmlische Liebe gedeutet), die im kostbar

ausgestatteten Gemache wohne, wo sie Besuche empfange, während eine

vulgäre runzlige Alte (die irdische Liebe) von Ort zu Ort schweife, wo sie

mit Selbstanpreisungen sich überall verächtlich mache.86 Das entspricht ge-

81

Ep. 116, PL 197, 338. Selbst die «virginitas» kann da nicht ausgleichend wirken.
82 Ebd. Ep. Helderici 92, PL 197, 313; Ep. 51, 261. Vgl. Widmer, Heilsordnung 245ff. und

260ff. Hier wird ihr Verhalten differenzierter ausgeführt.
83 R. R. Bezzola, Les origines et la formation de la littérature courtoise en occident, Paris

1960, 325; 446 etc.
84 Belege im RAC (s. oben A. 14).
85 Ep. 116, PL 197, 337; Ep. 141, 372 f.
86 Ep. 135, PL 197, 363.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 139

nau Hildegards Meinung von der edlen und der unwürdigen Frau.

Allerdings bringt sie - in der gleichen Parabel - grosse Schätzung einer
Händlerin entgegen, die Kostbarkeiten zusammenkauft und schliesslich den
lautersten Kristall erwirbt, diesen der Sonne aussetzt und so die ganze Welt
erleuchtet. Diese Händlerin, so mahnt Hildegard, solle man an sich ziehen,
natürlich ins eigene Haus. Sie ist die Wissenschaft, die Liebe zur Weisheit,
die nach dem Erwerb weltlicher Kenntnisse das Verständnis der göttlichen
Offenbarung findet.87

Den Ratschlag dieser Parabel hat die Äbtissin selber befolgt, indem sie

noch die «austeritas» ihres Standes zufügte. Abgeschlossenheit gegen weltliche

Verlockung, aber Kenntnis der Welt durch das, was Klosterleben,
Klosterinsassen, Kirchenraum und Garten, und zur Ergänzung die Bücher
bieten, dies in Gegenwart der himmlischen Liebe: Hildegard wusste nichts
Besseres für den Menschen Mann und Frau, für den «populus spiritalis», von
dem die Durchgeistigung und Harmonisierung aller Kreatur ausgehen sollte.

Es aufzugeben, um soziale und speziell seelsorgerliche Pflichten in der
Welt zu übernehmen, konnte sie nicht gutheissen. Für Mönche, nicht für
Nonnen, nannte sie allerdings eine Ausnahme, nämlich wenn der Kirche ein

guter Hirte fehle. Doch der Religiose sollte dann die nötige Hilfe nicht
anders übernehmen, als in Trauer, «clamando etflendo»,88 Kein Sich-Anbieten,

keine freudig-sichere Amtsantretung liess sie gelten aus Furcht vor
falscher Zielsetzung und «praesumptio». Neuerung verdächtigte sie als
schismatisch, und ein Verlangen nach Ämtern und Gütern aller Art prüfte sie

skeptisch auf Übereinstimmung mit Berufung. «Semetipsis leges secundum
voluntatem suam in magna instabilitate ponunt»,89 so lautet eine ihre unzähligen

Formulierungen, mit denen sie ihren Zeitgenossen einschärft, dass der
Eigenwille mit Selbsterhöhung nie Gnade finde. Das «a seipso operari»90

heisst, in antiquis patribus operabaturper superbam inflationem evacuetur».91

Die bestehenden Anordnungen sind dagegen gemäss dem Willen des Schöp-

87 Die Händlerin Hildegards bietet eine Variation zum alten Motiv des Handels und Tausches

geistlicher Güter durch die Kirche. Augustin, Sermo 216,3 handelt «de mercatu fidei». Statt einem
Kristall dient bei andern Autoren etwa der Beryll oder der Spiegel als Symbol für das Verständnis

göttlicher Offenbarung. Vgl. Alanus ab Insulis, Anticlaudianus lib. V, 535; VI, 542 ff.
88 Sc II, V, PL 197, 488 CCh 43,194.
89 Sc II, V, PL 197, 492 CCh 43, 200.
90 LDO I, IV, PL 197, 813 u. oft.
91 Sc II, V, PL 197, 490ff. CCh 43,197ff.



140 B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

fers gemacht worden, und zwar durch die heiligen Vorväter, so meint Hildegard,

weswegen sie alle für Sünder hält, die von den alten Autoritäten ärgerlich
behaupten, sie hätten die Institutionen frei nach eigener Willkür getroffen,
unbekümmert um die späteren Generationen, «nobis ignorantibus, secundum

quod eis plaçait».92 Nein, sagt die Äbtissin, die Verfügungen der Väter
entsprechen Gottes Gebot; gut ist die «bene trita via»-, das Verlangen nach
Änderungen kommt vom Stolz und ist reiner Wahnsinn.93 Das hat auch die
Frau sich zu merken.

Nicht übersehen möge man, dass selbst die kühnsten Forderungen der
modernen Christin schon alt sind und von Hildegard deshalb beantwortet
werden. «Sic etiam necfeminae ad idem officium altaris mei debent accedere»,
entscheidet sie als gehorsamste Tochter der Kirche und gibt - man muss es

ihr verzeihen - für die Frau den gleichen Grund an wie für invalide Männer:
«infirmum et debile habitaculum sunt».94 Die von Hildegard immer betonte
starke seelisch-leibliche Einheit verbietet, körperliche Schwächen gering zu
achten.

Da nun Hildegard nicht müde wird, ihren Lobgesang auf den Stand der
Jungfräulichkeit mit dem Preis der Selbstbescheidung zu verbinden und die
herrschende Ordnung als die von Gott gewollte, einzig gerechte und harmonische

zu ehren und da sie ihre eigene eminente Furcht, persönlich gegen
diese Hierarchie zu Verstössen, nicht etwa eindämmen will, sie vielmehr
geradezu hegt und pflegt, um ja nicht der chaosstiftenden Anmassung zu
verfallen, kann sie nur als Gegnerin von Emanzipation verstanden werden,
von weiblicher und jeder andern. Es ist wahr, dass sie ihr Wissen aus den
Werken gerade der kühnsten Kirchenlehrer schöpft, fähig, sich auf deren
Höhen frei zu bewegen, und es ist auch wahr, dass sie nie frauenfeindliche
Töne aggressiver Moralisten hören lässt oder in die Niederungen der Banalität

absinkt; auch ist immer wieder erstaunlich, mit welcher Virtuosität sie

das gewaltige Instrumentarium damaliger Bibelexegese und Symbolik handhabt

und welche sich drängende Fülle eindrücklicher Bilder sie

zusammenkomponiert (ein kurzer Aufsatz wie der vorliegende wird solcher Begabung
nicht gerecht); dennoch bringt ihre Auslegung zu den Visionen wenig Neues,

Vorwärtsweisendes, vielmehr das, was der Kenntnis der bestgebildeten

92 Sc II, V, PL 197, 615 - CCh 43, 415.
93 Ebd. 490ff. CCh 43,196ff. Widmer 239f.; 262f.
94 Sc II, VI, PL, 545 CCh 43, 290. Nach Verlust der Jungfräulichkeit und nach einer Geburt

muss die Frau so lange von der Kirche fern bleiben, wie die Gebote vorschreiben: Sc I, II, PL 197,

397 Ch 43, 28.



B. Widmer, Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen 141

Theologen ihrer Zeit conform ist, da Hildegard überhaupt an das Auftauchen

von wesentlich Neuem gar nicht glaubt, sondern das jeweils neu
Überraschende als das aufgedeckte Geheimnis versteht, das im Rahmen des

Alten verborgen lag.95 Wollte man diesem Artikel vorwerfen, er habe die
naturwissenschaftlichen Schriften der Äbtissin zu wenig konsultiert, so wäre
zu entgegnen, dass in diesen Werken das Wesen der Frau kaum behandelt
wird, während die reine Tatsache, dass Hildegard neben Theologischem
auch noch sehr viel anderes gelesen und geschrieben hat, kein Beweis für
Emanzipation sein kann, sondern im Gegenteil für die Vielfalt von Möglichkeiten

spricht, die von Frauen höherer Kreise damals ohne weiteres genutzt
werden konnten. Bücherstudium gehörte zu den Beschäftigungen, die von
Rittern als etwas mit Männlichkeit schlecht Vereinbares gerne den Frauen
und den Klerikern überlassen wurden; Hildegard brauchte da keine Türen
aufzustossen.

Kein Zufall wird es sein, dass die Äbtissin heute besonders als Medizinerin

und Naturlehrerin gefeiert wird. Das Theologische und Moralische ihrer
Werke klingt manchem modernen Ohr fast peinlich obsolet und unbrauchbar.

Und doch: ist es etwa weniger christlich als moderne Anschauung? Die
Frau von heute, die dank sozialen und dank theologischen Wandlungen sich

in der Gesellschaft neue Plätze sichert, hat vielleicht nicht allein einiges

gewonnen, sondern auch einiges Wertvolle verloren, und jedenfalls tut sie

gut daran, Hildegards Anliegen auf einen Kern von Wahrheit zu untersuchen.

Ob spätere Prophetinnen und Mystikerinnen sich vom vorgefundenen
Frauenverständnis entfernten, wäre noch nachzuprüfen.

Berthe Widmer, Basel

55 Es gibt zwar bei Hildegard das Neue in der Jetztzeit und sogar die «melior novitas» der
letzten Tage, aber offenbar ist dieses Neue immer schon von Ewigkeit da in der Menschwerdung
des Gottessohnes. Die Gottesgaben sind «in simplicitate semper nova et quanto vetustiova tanto
cariora». Sc II, V, PL 197, 494 CCh 43, 204. Vgl. Sc II, VI, PL 197, 551 CCh 43, 234 und
ebenda 223 bez. 75; auch I, III, 454 bez. 135 etc.


	Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

