Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 2-3

Artikel: Zum Frauenverstandnis Hildegards von Bingen
Autor: Widmer, Berthe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878229

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

Die moderne Frau, die im 6ffentlichen wie im privaten Leben die Gleich-
stellung mit dem Mann anstrebt und ebenda, speziell auch im Bereich der
Kirche, bisher unzugingliche Amter und Wiirden iibernehmen will, empfin-
det die Neigung, in vergangenen Jahrhunderten Vorgéingerinnen zu suchen.
Sie mag sich gelegentlich fragen, ob zu solchen nicht auch Mystikerinnen zu
rechnen seien, weil diese in der Kirche und weltlichen Gesellschaft lehrend
hervorgetreten sind, ohne sich auf die ihnen zugedachte Rolle des Schwei-
gens, Horens und Lernens zu beschridnken. Die Frage ist berechtigt, doch
miisste eine generelle Antwort dusserst vorsichtig lauten, da das blosse
Lehren dieser Frauen iiber ihre Geisteshaltung sehr wenig aussagt und da
zudem die Geisteshaltung der einen sich von der aller iibrigen unterscheiden
kann. Bedauerlicherweise leidet die moderne Frauengeschichte an manchen
Fehlern, und nicht zuletzt an unzulissigen Verallgemeinerungen, iibrigens
auch an geniigend sorgfiltiger und umfassender Quellenstudie, sodass gute
Grundlagen zur historischen Erkenntnis einer Entwicklung der Frau und des
Frauenideals noch immer weitgehend fehlen. Wer hat denn untersucht (und
einen Uberblick dariiber gewonnen), wie sehr das Ansehen und die Stellung
der Frau sowohl von Gegend zu Gegend wie von Gesellschaftsschicht zu
Gesellschaftsschicht und von einer Generation zur andern variierten? Wer
beachtet, in welchen bestimmten Kreisen Freuenfreundliches und -feindli-
ches gedussert und auf welche Kreise (zu verschiedenen Zeiten) entspre-
chende Ausserungen beschrinkt blieben? Wer kann Theorien und Praxis
auseinanderhalten, und zwar fiir Zeiten und Gegenden? Wer kann bewei-
sen, dass den Frauen ihre Stellung und Rolle inadédquat waren und dass die
Frauen bewusst oder unbewusst nach dem verlangten, was ausserhalb ihres
Wirkbereiches lag? Wer priift Stellung und Rolle auf ihre zeitbedingte Not-
wendigkeit? Denn wenn, zum Beispiel, die Natur noch wenig gebéndigt, der
Mensch aber schon sesshaft war und neben der Behausung die Wildnis mit
ihren Gefahren lauerte, blieb die Frau mit Vorteil im Bereich ihrer Hiitte.
Und wer kann ermessen, ob Seele und Geist und alle Veranlagungen der
Frau, wiren sie weder durch Grenzen, noch durch Platzzuordnungen und
Rollenzuweisungen eingeengt gewesen, sich rascher und schoner hitten
entfalten konnen? Denn, wie die Werke mancher Kiinstler und Wissen-
schaftler, ja, ganzer Volker beweisen, vermogen geistige Krifte gerade in
der Bedringnis oft sich zu grosster Leistung anzuspannen.

Da nun von den Mystikerinnen und von den anderen hervorragenden
Frauen des Mittelalters keine ein anndhernd so umfangreiches und vielféltig



126 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

gelehrtes Schriftwerk hinterlassen hat wie Hildegard von Bingen im
12. Jahrhundert, bekundet ihr die moderne Frauenbewegung ein entspre-
chend hoheres Interesse und zeigt mit grosser Genugtuung auf sie. Dass ihre
Schriftstellerei nicht allein Theologie und Ethik betrifft, sondern auch Na-
turkunde und Medizin mitberiicksichtigt, und dass sie, wenn die Not es
verlangte, ihr Kloster verliess und sonst von ihrer Zelle aus auf das politische
und kirchliche Leben Einfluss nahm, kann von moderner Zeit her erst recht
als Zeichen von weiblichem Selbstbewusstsein, weiblichem Verantwor-
tungsgefiihl, von Weltoffenheit und ganz unzeitgemisser Uberlegenheit
iiber Standesdenken und iiber Normen verschiedener Art gedeutet werden.
Eine geistige Verwandtschaft wird durch die Jahrhunderte zuriick erspiirt,
die schliesslich zu gestatten scheint, Hildegard tatsdchlich zu den mittelalter-
lichen Vorlduferinnen moderner Fraulichkeit, ja Emanzipation zu zdhlen.
Eine Schrift von Ilse Langner hat die einschlédgige Frage anno 1979 knapp
gestellt und eine Antwort gesucht.! Und schon bedeutend frither hat der
Dichter Stefan George seine Meinung zur selben Frage in privatem Ge-
sprich formuliert. Er sagte von der Abtissin und ihrem Werk (geméss Edith
Landmann): «So etwas gab es nur, als es noch keine Frauenemanzipation
gab».? Das war iibrigens ein Ausruf der Hochschétzung, denn George er-
spiirte bei Hildegard ein Schopfen aus so geheimnisvollen Tiefen, dass er
den Wunsch empfand, er hétte mit ihr sich unterhalten kénnen. Und wirk-
lich: War Hildegard als Seherin nicht gerade unmodern und das genaue
Gegenteil der Emanzipierten? Und hat sie das Wesen der Frau nicht doch
anders gedeutet als die moderne Frau es tut?

Zum Gliick lisst sich dank den Selbstaussagen der Abtissin und dank
ihren Lehren vom Menschen ihre Meinung von sich und von der Frau recht
klar erkennen. Hier sei versucht, ihre Vorstellung auf wenigen Seiten zu
umreissen.

Zum vornherein darf man von ihr erwarten, dass sie das eigene Ge-
schlecht nicht geringgeachtet und dem ménnlichen nicht einfach untergeord-
net hat. Sie hilt sich bei der Einschiatzung des Weiblichen allerdings an die
ausdriicklichen Lehren der Bibel, da sie — wie ihre Zeit allgemein — von
Bibelkritik noch weit entfernt ist und ein Wort, ein Verbot des Apostels
Paulus noch so ernst nimmt wie ein Wort und Verbot des Herrn. Es fragt sich
jedoch, ob sie im Spielraum der Bibelinterpretation sich immer den géngi-

' 1. Langner, Vorlduferinnen der Emanzipation? In: Neue deutsche Hefte 163 (1979) 497-511.
Der Band war mir nicht rechtzeitig zugénglich.
? E. Landmann, Gespriche mit Stefan George, Diisseldorf/Miinchen 1963, 84 und 175.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 127

gen Versionen anschloss oder ob sie solche modifizierte und gar ablehnte.
Hierzu ist vorderhand nur zu sagen, dass jedenfalls ihre Bilder und deren
zugehorigen Auslegungen, die sie als himmlische Erleuchtungen verstand,
durchaus im Bildungsgut der Zeit verankert sind und deutlich die Erziehung
widerspiegeln, die man in den Klostern den gottgeweihten Frauen ge-
hobener Kreise angedeihen liess. Was Hildegard als Visionen erlebte, ist aus
dem Material fritherer und zeitgendssischer Theologie sowie allgemeiner
Weltkenntnis gewoben, auch wenn Hildegard ihren Mangel an Bildung
herausstreicht. Zeitbedingt sind die Aussagen ihrer Erscheinungen, das wird
bei der Lektiire ihrer Werke einem Kenner sofort klar, aber sie bleiben
beachtenswert, und es wire verhidngnisvoll, fiir sicher zu nehmen, spétere
Generationen und die moderne Zeit seien in allen weltanschaulichen und
gottlichen Fragen der Wahrheit ndher gekommen.

In ihrem ganzen visiondren Werk — weit bedeutsamer als ihr nichtvisioné-
res — steht der Mensch als eigentlicher Inbegriff der Schopfung da, alles mit
seiner «rationalitas» durchdringend.’ Der Mensch aber meint konstant die
Einheit von Mann und Frau als ein einziges Werk, das einzig gemeinsam
wirkt. «Vir itaque et femina sic ad invicem admisti sunt, ut opus alterum per
alterum est, quia vir sine femina vir non vocaretur, nec femina sine viro femina
nominaretur». Nur gemeinsam sind sie «plenum opus Dei».* Bevor der Mann
im Paradies Hilfe von der Frau, von der «speculativa forma mulieris», er-
hielt, war er aller Werke bar, «nudus», wenn auch leuchtend wie die Sonne.’
«Mulier de viro, ita et vir per mulierem», sagt die Abtissin wortlich nach dem
ersten Korintherbrief (11,12); doch anschliessend widerspricht sie dem Apo-
stel Paulus — ob sie sich dessen bewusst ist oder nicht — in einem Punkt, den
die Theologie wichtig nahm. Sie sagt: «mulier propter virum et vir propter
mulierem».° Gerade diese Zweckbindung des Mannes an die Frau hatte
Paulus verneint (11,9).

Fiir das Wirken des Menschen im Kosmos, das Gott ihm als Aufgabe
stellt, bringt Hildegard verschiedene Vergleiche vor (etwa unter Hinweis auf

* Liber divinorum operum simplicis hominis (LDO), ed. PL 197, pars 1, visio IV, 877 und 889
und oft.—Liber vitae meritorum (LVM), ed. J. Pitra in: Analecta sacra (AS) 8, Monte Casinensi
1882, pars V, C. 77,217. Auch sonst zahlreiche Andeutungen.

‘LDO I, 1V, 885.

* Liber compositae medicinae (LCM), ed. J. Pitra (s. A. 3), 474. — Causae et curae (CC), ed.
P. Kaiser, Lipsiae 1903, 46f.

¢ Scivias (Sc), ed. PL 197 und ed. A. Fiihrkotter et A. Carlevaris in Corpus Christianorum
(CCh) 43, Turnholti 1978. Die Stelle in PL 197, 393 = CCh 43,21



128 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

die vier Winde, die alles durchwehen); aber am klarsten driickt sie das
Gemeinte mit dem Hinweis auf Musik, Harmonie und Saitenspiel aus. Die
Schopfung ist gleichsam ein kunstvoll gebautes Instrument, das der Mensch
zum Klingen bringen muss, damit es mit ihm in den Lobgesang der Engel
einstimme und den Ruhm des Schopfers verkiinde. Doch nur wenn das
Instrument in Ordnung ist, kann es in wunderbarer Harmonie erklingen,’
andernfalls ist es unbrauchbar.® Deshalb gehort der Begriff der Ordnung im
Denken Hildegards zu den grundlegenden Vorstellungen. Ordnung heisst
Schonheit, Heiligkeit, Wohlklang, Licht, Kraft und alles Gute; das Haupt-
vergehen des Menschen, die Ursiinde besteht in der Storung dieser Ord-
nung, in der Anfechtung und Ablehnung derselben durch Unzufriedenheit
mit der eigenen Stellung, und sie hat verschiedene Namen wie superbia,
praesumptio, inoboedientia, stultitia.’ Fiir dieses Grundiibel nun macht Hil-
degard nicht einseitig und nicht in iiberragendem Mass die erste Frau verant-
wortlich, nein, sie nennt héufiger als den Verantwortlichen Adam allein,
dies wohl in Erinnerung an eine Stelle wieder des ersten Korintherbriefes
(15,22), und sie unterscheidet sich damit von gewissen Predigern, die sich in
einem Gejammer iiber Eva gefielen, als habe vor allem sie alles Unbheil
verschuldet. Auf die Frage, welcher Teil des ersten Menschenpaares sich
starker versiindigt habe, antwortete z.B. auch ein Anselm von Laon mit
Sicherheit: «mulier quidem magis peccavit»; denn nur sie allein habe ge-
glaubt, «Deum esse invidum sue creature»."” Von Hildegard war eine solche
Auffassung so wenig zu horen wie vom Speculum virginum, das vielleicht zu
Beginn des 12. Jahrhunderts entstanden ist." Ein Streitgespriach zum glei-
chen Thema der Schuld, gefiihrt aus ménnlicher Sicht, war iibrigens in seiner
Art ein eher seltenes Produkt.”

Ganz allgemein interessierte sich die Seherin weit mehr fiir den Men-
schen in seiner Einheit als fiir Unterschiede von Mann und Frau. Sie iiber-

TLDOI, 1V, PL197, 885, 886; 111, IX, 992; III, X, 1016; LVM 1V, c. 46, 171; V, c. 77, 217; Ep.
47, PL 197, 220f. und oft.

SLDOI, IV, PL 197, 885f. .

® ScIl, V, PL 197, 506 = CCh 43,223; ScIII, XI, PL 197, 721 = CCh 43, 598: LDOIII, VI, PL
197, 960; I, 11, PL 197, 774 und viele andere Stellen.

0 Sententiae, ed. F. Bliemetzrieder, in: Beitr. Gesch. Philos. MA 18, H. 2/3, 1919, 27.

" Matth. Bernards, Speculum virginum, K6ln/Graz 1955, 13 ff.

2 Ebenda iiber Frauenfeindschaft 216 f. und die A. 28 mit dem Hinweis auf H. Walther, Das
Streitged. in d. lat. Lit. d. MAs: Quellen u. Untersuchungen z. lat. Philol. d. MAs 5, H. 2, 1920,
137f.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 129

geht hundert Gelegenheiten, die beiden Wesen auseinanderzuhalten und
unterlisst dabei Angaben iiber Ungleichheiten der Geschlechter in Geistes-
haltung und Gesinnung, auch solche iiber Abweichungen in Neigungen,
Ablehnungen und Abhéngigkeiten oder solche iiber spezifische Reaktionen
auf dussere Verhiltnisse und auf Medikamente. Sie fiihrt die finsteren Mon-
ster der Laster und die strahlenden Gestalten der Tugenden vor, ohne dabei
ihre Ermahnungen an eines der Geschlechter im besonderen zu richten,”
womit sie sich von Autoren abhebt, die der Frau einmal besondere Ziigello-
sigkeit, Dummbheit, Streitsucht, einmal grossere Frommigkeit, grossere
Mildtétigkeit und grosseren Eifer nachsagen. Nur ohne zu vergleichen, lobt
sie etwa das Mitleid der Frau.” Auch auf korperliche Unterschiede zeigt
Hildegard nicht 6fter als vollig unerlésslich, obwohl sie im «Liber divinorum
operum» den Leib mit Genauigkeit untersucht, um zur Erkenntnis der
geheimnisvollen Beziehungen zwischen ihm und dem Makrokosmos sowie
zu den Analogien des Seelenlebens zu fiithren. Sie macht sich viele Gedan-
ken iiber Schédel, Haar, Stirn, Augen, Nase, Ohren, Zihne, iiber Schultern,
Arme, Brust, Magen, Bauch, After, kurz iiber alle Glieder und Organe,
wobei sie auch Proportionen bestimmt; aber einzig bei Brust und Scham-
glied hat sie einige Worte fiir die Verschiedenheit von Mann und Frau
iibrig.” In den nicht-visioniren, den medizinischen und naturkundlichen
Werken behandelt sie dann allerdings die geschlechtlichen Funktionen ein-
gehend; ob aber der iiberlieferte Text in allen Teilen auf sie zuriickgeht,
muss man bezweifeln, denn manche Stelle wirkt wie eine spétere Interpola-
tion.' Hildegards eigene Zeit wusste von Geschlechterpsychologie und ent-
sprechender Somatologie noch wenig, und die Abtissin ihrerseits hat zu
diesen Wissenschaften kaum etwas beigesteuert. Vielleicht hitte sie von
ihnen nicht einmal viel horen wollen.

Zu den von ihr genannten Geschlechtsmerkmalen gehort der Gegensatz
«durus — mollis»." Die beiden Begriffe sind unter sich wohl so gleichwertig
wie in der Musiklehre die Tonarten der selben Bezeichnung; aber sie neh-
men je nach Zusammenhang einen eher guten oder eher iiblen Sinn an. Man

B LVM in AS 8 spricht p. 52 von denen «qui infantes suos morti tradiderunt», und erst p. 55
werden speziell die Miitter angesprochen.

“ Belege im RAC 8 (1969) im Artikel «Frau» von K. Thraede 242; 254 ff. — Sc I1I, III, PL 197,
595 = CH 43, 380.

¥ Speziell LDO I, IV, PL 197, 807 ff. Vgl. auch 844 ff.; 850f.; 870f.

' CCII ed. Kaiser 591.; 67ff.; 70ff.; 82; 110£f.; 137ff. etc.; LCM in AS 8 lib. IV.

7LDO I, IV, PL 197, 895.



130 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

liest auch «fortis-mollis» und an die Stelle von «mollis» setzt Hildegard auch
«fragilis», schliesslich oft «debilis»," dieses nun aber in klar negativem Sinn.
Wird auch Adam «fragilis» geheissen, so ist Eva «fragilior».” Sie war weich
und zerbrechlich offenbar bereits vor dem Siindenfall, denn Hildegard sagt:
«Creavit (deus) hominem masculum, scilicet maioris fortitudinis, feminam
vero mollioris roboris»,” was iibrigens wohl auf Leib und Seele zu beziehen
ist. Weil Eva «fragilior masculo» war, siindigte sie auch frither als Adam.
Doch - so wird angefiigt — hiitte der Mann bei seiner grosseren Stérke als
erster gesiindigt, die Folgen wiren noch weit schwerer gewesen.” Zum
vornherein hat Gott in der weichen Form, «in molli forma» ein Wunderwerk
geplant: die weibliche Kirche, welche die geschwiéchte Eva und ihre Kinder
retten kann. Im Gegensatz zu «mollis» ist «debilis» ein Wort nur fiir die
gefallene Frau. Doch selbst von dieser gilt die positive Wendung, sie sei
«suavior» als der Mann.?

Mann sieht: der uralte Topos vom «schwachen Geschlecht»* wird von
Hildegard differenziert. Weichheit und Zerbrechlichkeit lassen an Kostbar-
keiten wie Samt und Glas denken, und Eva ist beides als Teil des Menschen,
der zum andern Teil fest und hart ist. Auf ein Bibel-Wort kann sich die
Abtissin bei solcher Gegeniiberstellung nicht berufen, doch sie widerspricht
auch keinem.

Mit der angegebenen Unterscheidung begniigt sie sich nicht, sondern
sucht weitere Besonderheiten, gestiitzt auf Aussagen von Kirchenlehrern.
Der Mann war frither, «prius», als die Frau, sagt sie, ohne dafiir eine tiefere
Bedeutung anzugeben.? Sie verficht die Unterordnung der Frau unter den
Mann,” weil Altes und Neues Testament diese Auffassung teilten (Gen 3,
16; Kol 2,18). Doch hilt sie wenig von der Behauptung, die Unterordnung
sei eine Folge grosserer Schuld gewesen, vielmehr scheint Hildegard zu
meinen, schon geméss urspriinglichem Schopfungsplan habe Unterordnung
bestanden. Denn zur Siinde Adams gehorte es, dass er der Frau zustimmte,

®ScI, II, PL 197, 392 = CCh 43, 20; I, III, PL 197, 461 = CCh 43, 148; Ep. 49, PL 197, 254;
LDO II1, V, PL 197, 617; 111, X, 1006 und passim.

¥ LDO I, V, PL 197, 920; CC II ed. Kaiser 47.

Y LDO I1, V, PL 197, 945 und oft.

# CCII ed. Kaiser 47.

# Sc I, XTII, PL 197, 738 Schluss = CCh 43, 636. — Ebenda III, II1, 595 bez. 380.

? Zu diesem Topos vgl. RACH (oben A. 14) 255.

*1LDOIIL, V, PL 197, 945.

® Ep. 116, PL 197, 337; Sc I, 11, PL 197, 398 = CCh 43, 29; LDO II1, X, PL 197, 1014 und oft.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 131

die ihm doch untertan war: «mulieri sibi subditae consensuit»,® womit er
gegen die urspriingliche Ordnung verstiess. An zwei Stufen des Seins wird
die Abtissin nicht gedacht haben, wohl aber an ein sozialethisches, ein
funktionelles Verhiltnis, das iiberdies — moglicherweise, ganz klar wird das
nicht — ausschliesslich auf die Ehe bezogen wurde.”

Weil sich aber Hildegards Gedanken vielmehr um den Menschen in
seiner Einheit drehten als um die Geschlechter und da sie ihr Augenmerk
auf das Wirken der Seele im Leib und auf die Analogie zwischen Mikrokos-
mos Mensch und Makrokosmos Welt gerichtet hielt, nahm sie von diesem
die Gleichnisse fiir jenen und umgekehrt. Der Wechsel von Tag und Nacht
galt ihr als Auseinandersetzung von Seele und Leib;*® zwischen Sonne und
Gehirn zog sie eine Parallele wie zwischen Gehirn und Gewissen;” den
Menschen deutete sie als Himmel und Erde sowie als Sonne und Mond™ usf.
Doch plétzlich wurden die Dinge, die der Doppelnatur als ganzer zugeord-
net worden waren, einzeln auf Mann und Frau verteilt: der Mann ist Sonne,
die Frau ist Mond; der Mann ist «quasi anima», die Frau ist «velut corpus»;”
und wie die Aufteilungen dariiberhinaus erfolgen miissen, kann man sich
denken. Der Mann entspricht der «coelestis virtus», wihrend die Frau dem
«timor Dei» gleicht;** und wenn zwar beide gemeinsam eine Priéfiguration
Christi sind, so gilt doch: «vir divinitatem, femina vero humanitatem Filii Dei
significat».>

Die Vergleiche sind keine Spielereien und sind auch nicht durchaus origi-
nell und neu. In einer Erkldrung des 1. Korintherbriefes hatte Haymo von
Halberstadt — unter Berufung auf Augustin — dem Mann die «rationabilitas»
zugeordnet und der ihm untergeordneten Frau die «anima»;* Walafrid Stra-
bo hatte bei gleicher Auslegung den Mann mit «spiritus» gleichgesetzt und
die Frau mit «animalitas»;” auch hatte Bernhard von Clairvaux die Ehe mit

* Ep. 47, PL 197, 233.

¥ Ep. 116, PL 197, 337 spricht eindeutig von Eheleuten gemiss I Kor.
BLDOI, IV, PL 197, 849.

* Ebd. 820ff.

* Ebd. 862; 869; 819; 854.

* Ebd. 851 und LDO II, V, PL 197, 945.

2LDO 11, V, PL 197, 948.

#LDOT, 1V, PL 197, 885.

* PL 117, 568.

* PL 114, 557.



132 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

der Verbindung von Seele und Leib verglichen.* Von solcher Grundlage aus
waren weitere Parallelen leicht zu finden. Gemiss einem theologischen
Gemeinplatz empfing die Kirche als eine «/una» Licht und Kraft von dem
«sol» Christus; Christus und die Kirche wiederum waren der neue Adam und
die neue Eva. Hildegard kannte diese Vergleiche und gab sie 6fters wieder.”’
Und wie von selbst erwuchsen daraus andere wie diese: «Mulier debilis ad
virum aspicit. . ., quemadmodum luna fortitudinem suam a sole recipit»>.* In
der einen Aussage klingt die andere an, wie die Polyphonie echter Symbole
es verlangt. Uberraschend wirkt die Umkehrung von Geben und Empfan-
gen: Der Mann schaut nach der Frau zuriick «ad mulierem respicit», denn er
ist nackt wie die Seele und muss von der Frau als dem Leib Bedeckung
suchen, «ut ab ipsa operiatur». Als Seele ist er unfihig zu handeln, bis die
Frau ihm die Werke als die ihm notige Bedeckung zubringt. Somit versetzen
Nacktheit und Hilflosigkeit den Mann in eine Abhiingigkeit, die seine Uber-
ordnung stark relativiert. Denn Wirken muss der Mensch, damit er nicht
leer, «vacuus», sei.* Und freilich wirkt er nicht nur Gutes, sondern auch
Boses als Seele und Leib wie Mann und Frau.

Von allen Aussagen der Abtissin kann man behaupten, sie stammten von
einem System, das Ménner aufgestellt und ihr vermittelt hdtten. Dabei wire
die Meinung gewagt, sie habe sich darin beengt gefiihlt. Von der Zuordnung
zwischen Mann und Frau spricht sie mit der gleichen Ruhe, mit der sie sagen
kann, Gott Vater sei nicht ohne den Sohn und Gott Sohn nicht ohne den
Vater, beide wesensgleich und mit dem gottlichen Geist ein einziger Gott.
Offenbar gibt es keinen Grund, die Frau oder den Gottessohn ihrer Stellung
wegen zu bedauern, die vollig «<in Ordnung» ist. Auch fiir Rollenverteilung
und Selbstbescheidung ist Gott also vorbildlich.*.

Jede Auflehnung wire ja eben das Bose, Hissliche, Chaotische, der
Missklang des geschiddigten Instruments. Wenn der Kosmos infolge solcher
Verfehlung aus den Fugen zu geraten droht, stdhnen die Elemente auf:
«Currere et iter nostrum perficere non possumus..., nam homines pravis
operibus suis velut molendinum subvertunt nos»."* Wenn Hildegard diese

* Vgl. Bernards, Speculum virginum, 98.

78c I, V, PL 197, 477. Vgl. B. Widmer, Heilsordnung und Zeitgeschehen in der Mystik
Hildegards von Bingen, Basel/Stuttgart 1955, 117.

*LDOI, IV, PL 197, 851.

* Ebd. und folgende Colonne. LDO II, V, PL 197, 915.

“ 8¢ 11, V, PL 197, 490 = CCh 43, 197.

4 LVMIII, T AS 8, 105 und III, XXIII, 116.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 133

Ursiinde nicht als «superbia» oder «inoboedientia» bezeichnet, sondern ihr
das Wort «stultitia» beilegt,* assoziiert sie damit nicht den Mann, vielmehr
die Frau, weswegen man meinen konnte, die «stultitia» sei in ihren Augen
die weibliche Form der Urschuld; doch spricht sie das nirgends direkt aus.
Aber der «stultitia primae mulieris», so weiss sie, ist manche spitere Frau
verfallen.®

Die Schuld des Menschen wird selten anders genannt als unter Hinweis
auf Gutmachung und Erlosung, die schlechthin ein «miraculum» ist, nimlich
die Neuschopfung «in aliena natura»,* gegriindet auf der Menschwerdung
des Gottessohnes in der Jungfrauengeburt. Sie ist die jungfrauliche Kirche
als das Unfassliche, Unerhorte, das einzig in Gottes Kraft besteht, die neue
Eva, das neu Weibliche, personifiziert in der Jungfrau Maria, gebdrend
einen vorher unbekannten «ordo» der Jungfridulichen. Immer neue Versu-
che macht die Abtissin, die Andersartigkeit klarzumachen, doch fehlen ihr
Worte und Begriffe. So neu diese Jungfriulichkeit auch ist, ihre Erhabenheit
wiirde verkannt, wiisste man nicht, dass sie von Anfang an und schon vor der
Schopfung war, Braut Gottes, Urform der Liebe, welche die Welt schafft.
Rasch muss Hildegard hinzufiigen, dass immerhin die Dreifaltigkeit nicht
um eine Person vermehrt werde; man hétte sie missverstehen kénnen.* Den
Geschopfen vorausverkiindet wurde die Jungfriulichkeit dann «in molli
forma», und zwar bereits in jenem Augenblick, da Eva, aus der Rippe
Adams hervorgebracht, noch nicht auf den Mann hinsah, sondern einzig auf
Gott gerichtet war: «ad Deum aspexit».* Man vergleiche die zeitgendssische
Ikonographie.*

Kaum nétig zu betonen, dass Hildegard mit dem neuen «ordo» der
Jungfraulichen nicht einfach Menschen meint, die auf Umgang mit dem
anderen Geschlecht verzichten und leibliche Unversehrtheit wahren. Sie
wertet die «virgines» nach dem Mass ihrer Nachfolge Christi, indem sie von
ihnen eine Kraft verlangt, die gleichsam hinwegtrigt iiber alles Verderbt-
Weltliche hinweg, sodass die alte Welt und Synagoge voll Staunen fragt (und

“ Ep. 30, PL 197, 194 und Ep. 49, PL 197, 255.

# Ep. 30, PL 197, 194.

“ Ep. 47, PL 197, 239; Ep. 49, PL 197, 256; LDO III, IX, PL 197, 993 und oft; z. B. in PL 197,
2551. 481. 859. 1006. Vgl. iiber die neue Welt B. Widmer 161f. und zur Jungfrauengeburt 162f.

“ Ep. 53,PL197,273; ScII, PL 197, 484f. = CCh 43, 187f.; Sc III, VII, PL 197, 649f. = CCh
43, 474.

“ Vgl. oben Anm. 22 erste Stellenangabe und Ep. 141, PL 197, 372.

7 Ep. 51,263 und oft. — Lexikon d. christl. Ikonographie I, 1968, 51 mit Stellen aus Kirchenvi-
tern.



134 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

dieses Isaiaswort hat Hildegard bei ihrem ausgeprigten Sinn fiir Bild und
Poesie vorzugsweise zitiert): «Qui sunt hi, qui ut nubes volant, quasi colum-
bae per fenestras?» (Is 60,8).%

Ist die Jungfriulichkeit Mutter und Materie der neuen Schépfung,®
sind die «virgines» deren Erstgeburt, sind «aurora», welche die strahlende
Sonne der Vollendung ankiindigt.”® Die Kirche und neue Eva ist nicht
«sterilis», namlich an dem, was ewigen Bestand hat, und dies im Gegensatz
zur alten Eva; ist auch nicht «stulta»; ja, insofern «mollities» doch als Unvoll-
kommenheit verstanden werden kann, ist sie auch frei von dieser.” Deshalb
ist sie erlost «ab omni subiectione debilitatis»,>> damit befreit von der Unter-
ordnung unter den Mann. Sie untersteht nicht einmal einem Gebot. Doch
hat sie diese Unabhingigkeit nur, weil sie weit mehr leistet, als gefordert
ist.” Das ist Hildegard eminent wichtig. Die «virginitas» wihlt eine «nova
austeritas», die grosser ist als alle frithere, denn sie geht ihrem Herrn auf dem
Leidensweg nach bis in den Tod,* um als «kolocaustum» dem Gotteslamm
dhnlich zu werden.” An blutigem Ernst wird ihr also nichts erspart.

Die Verschleierung, Zeichen der Unterordnung, fillt fiir die Jungfrauen
folgerichtig dahin. So entscheidet Hildegard eine uralte Frage. Doch sie
beharrt nicht auf Vorrechten, sondern erklirt, dass die Jungfrauen aus
freiem Willen auf solche verzichten und den Schleier doch tragen.’® Denn
das ist klar: die «virginitas» als Vollendung des Menschen ist mit allen
Gotteskriften, den «virtutes», ausgestattet, denen die «humilitas» zugrunde-
liegt wie den Lastern die «superbia». Der neue geistig-jungfriduliche Mensch
hat «summa humilitas»,”” welche die Ordnung Gottes (und eine andere gibt
es nicht) garantiert und damit auch jeder Kreatur ihren Platz zuerkennt, also

“ Ep. 49, PL 197, 255; Ep. 143, PL 197, 376; Sc I, V, PL 197, 434 = CCh 43, 95.

¥ Ep. 47, 2271f. ; Vgl. Widmer, Heilsordnung 162.

* Ep. 48, PL 197, 248 und Widmer 197f.

* Ep. 49, PL 197, 255; Sc I1, III, PL 197, 458 = CCh 43, 142; Sc III, V, PL 197, 617 = CCh 43,
419.

2 Ebd.

% ScII, V, PL 197, 484 = CCh 43, 187f.

* Ebd. 487, bez. 192. )

% Vgl. A. 53. Jungfriulichkeit als Martyrium: s. Bernards, Speculum virginum 45. Hier auch
iiber falsche Jungfriulichkeit 86 ff.

* Ep. 116, PL 197, 337f.; Sc II, V, PL 197, 480 = CCh 43, 180f.

" Ebd.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 135

auch Liebe und Gerechtigkeit ist.” Damit ist sie denn dasselbe wie «summa
sapientia», der Triumph iiber die Torheit des Siindenfalls.”

«Feminea forma coronatur in virginitate», sagt die Nonne,” die sich von
frither Kindheit an diesem Hochziel geweiht hat, ohne je zu meinen, es
erreicht zu haben. Sie preist damit ein Ideal und eine Vollendung des Men-
schen als Mann und Frau, versteht es aber dennoch als primér weiblich.
Denn auch der neue Adam, der Gottessohn, stammt «de virgine». Will man
in ihren Lehren etwas von weiblicher Emanzipation entdecken, so muss man
sich an dieses Jungfrauenideal mit seiner «austeritas» halten. Nur dieses
allein bringt mit der Neuschopfung auch Befreiung, jedoch keine andere als
die von Schuld, Chaos und Teufel. Das Wort Freiheit steht bei Hildegard
hochst selten. Kommt sie auf Eheleute und auf Witwen zu sprechen, so sinkt
ihr freudiger Uberschwang ab. Die beiden Stinde sind in der Heilsordnung
ganz unten angesiedelt. Sie sind freilich notig, gut, sogar ein Schmuck der
Kirche, wenn sie sich an Gottes Gebote halten, Almosen spenden und — das
bringt sie der Jungfriulichkeit ndher — Zucht und Enthaltsamkeit iiben. Ja,
die Witwe kann eine Braut Christi geheissen werden.®” Damit bringt Hilde-
gard vor, was in der katholischen Theologie bis in die Moderne vertreten
wurde.

Trotz hochster Anforderung hat das Ideal der Abtissin nun aber nichts
von abstossender Strenge. Die «virgo» ist «dulcis», ist «flos rosarum», «vi-
vens odor»; der Mensch neuer Geistigkeit «omnibus iucundus existit».”
Unrichtig wire es, von Verherrlichung der Geschlechtlosigkeit zu sprechen;
nur an eine Verklidrung ist gedacht, entsprechend der Aufgabe des Men-
schen, die ganze Schopfung mit geistigen Kréften zum Singen zu bringen.
Darum ist es die «virginitas», die in der Fiille ihrer Krifte reinen Wohlklang
schafft und alles zur Harmonie fiihrt.** Dass Hildegard an eine Aufhebung

S LVMIIIL, IV, in AS 8, 106; vgl. LDO III, VII, 972. Diese Lehren sind, wie man sich denken
kann, lingst Allgemeingut; s. Bernards, Speculum virginum 79. Zu Demut, Liebe, Ordnung s.
LDO III, VIII, 979 u. LDO 111, IX, 992.

* Vgl. A. 56; auch Sc III, XIII, PL 197, 733f. = CCh 43, 624ff.

% Ep. 2, PL 197, 149.

 LDO I, IV, PL 197, 830; vgl. Ep. 47, PL 197, 224 und passim.

 Eine vereinzelte Stelle mit dem Ausdruck «iugum libertatis meae»: Sc 11, V, PL 197, 489 =
CCh 43, 195. Uber die verschiedenen Stiinde sprechen z.B. Ep. 51, PL 197, 266f.; Sc I, II,
PL 197, 398f. = CCh 43, 30: viduitas virginitatem subsequitur; Sc 11, V, PL 197, 489 = CCh 43,
195; Sc II, VI, 543, bez. 290. — Recht matt {iber die Ehe: Sc II, V, PL 197, 489 = CCh 43, 195; etc.

% Sc 11, V, PL 197, 475ff. 484 = CCh 43, 175, 186. LDO 11, V, PL 197, 941.

% Ebd. und etwa Sc III, XIII, PL 197, 729 = CCh 43, 614.



136 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

des Geschlechtlichen nicht denkt, ergibt sich klar aus vielen Stellen. Jeder
Mensch, so sagt sie, wird in dem Leib und Stand und Geschlecht auferste-
hen, in dem er Gottes Werke verrichtet hat, ausdriicklich «in sexu suo».®
Der Mensch bleibt Mann und Frau, weil er nur auf diese Weise die Ahnlich-
keit mit Gottes Bild bewahrt. Auf immer behélt das Geschlechtliche seine
hohe Wiirde.

Obwohl nun die Abtissin eine Zeit der Kraft und Geistigkeit voraussieht,
in der — gemiss Joel (2,28) — «eure S6hne und Téchter prophezeien»,* d. h.
die Werke Gottes erforschen und verkiinden, rechnet sie doch mit vorausge-
henden anderen Zeiten und klagt, selber in einer Epoche der Schwéche zu
leben. Die ferne Zukunft ist von der «fortitudo», von «spiritus» und «virgini-
tas» geprigt; ihre eigene Zeit aber ist weibisch und trégt die Bezeichnung
«tempus muliebre».”” Es fehlt ihr die Entscheidung fiir das Gute und der
Kampf gegen das Bose; es mangelt ihr die «austeritas; es mangelt ihr die
«humilitas».*® Infolgedessen herrscht Unordnung: «Tiler begehren auf ge-
gen Berge, und Berge fallen herab iiber Tiler».® Der Stolz regiert mit seinen
Gehilfen Anmassung, Neid, Ungehorsam und wie sie alle heissen; sie geho-
ren alle zum Anhang Luzifers, des Rebellen von Anbeginn, und wer sich von
ihnen nicht abkehrt, wird im jungsten Gericht als Glied des bosen Ungetiims
vernichtet.” Denn gerettet wird einzig, wer Glied der wohlgestalteten Jung-
frau Kirche und Christi ist, d. h. der neue Mensch. Er wird den Engelchoren
angefiigt, um zur ewig jubelnden Musik das Seine beizutragen.” Hildegards
Besorgnis iiber die weibische Haltung ihrer Zeitgenossen ist gross und sucht
Worte der Beschworung, sich von all dem loszureissen, was die Urschuld an
zerstorerischen Ubeln hervorgebracht hat. «Poenitentia», so lautet ihr stin-
diger Appell, den sie stellvertretend vorbringen muss, weil die berufenen
Lehrer eindringlich zu warnen unterlassen.” Ist sie die kraftvolle «virgo»,
die den Mann beschdmt?

% Sc 11, XII, PL 197, 725 = CCh 43, 605.

% Ep. 50, PL 197, 255; LDO III, X, PL 197, 1020, 1022, 1027.

" Ep. 16, PL 197, 185; Ep. 13, PL 197, 167; LDO III, X, PL 197, 1005 und oft.

% Ep. 48, PL 197, 247ff. Ep. 50, PL 197, 255 u. oft.

% Ep. 1, PL 197, 147; Ep. 117, 338.

" ScIII, XII, PL 197, 725ff. = CCh 43, 604ff.; LDO I, I, PL 197, 748; LDO III, X, 1032{.

LDO III, VII, PL 197, 972; II1, X, 1016; Sc III, XIII, PL 197, 732f. = CCh 43, 621 und oft.
” Die Ermahnung steht fast in allen Briefen und im iibrigen visioniiren Werk allenthalben.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 137

Sie nennt sich ein «armseliges Hiittchen», wihrend ihr die Heilswerke
Gottes feste Mauern und Tiirme sind.” Sie hort sich als bloss «kleinen
Trompetenton»,”* weil ihr die «tuba» Symbol kraftvoller Offenbarung ist.
«Nicht wiirdig, ein Mensch zu heissen»,” sagt sie von sich, was kaum rein
konventionelle Demutsformel ist, eher eine verzweifelte Abwehr teils gro-
tesker Schmeicheleien von Seiten ihrer Verehrer.” Doch steht sie in der
Tradition der alten Propheten, wenn sie ihr Unvermogen geltend macht und
ihr Auftreten mit der Stimme aus Feuer und Flamme rechtfertigt. Gottes
Befehl ist ihre einzige Legitimation, denn sie deutelt ja nicht am Pauluswort
«mulier taceat». Ubrigens weiss sie, dass sie Feinde hat, die ihr das Reden
verleiden wollen, weshalb ihre Stimme die Ermahnung verdeutlicht: «quam-
vis suppressa sis per virilem formam propter praevaricationem Evae, dic
tamen igneum opus».”’ Sie gehorcht, bleibt jedoch eingedenk ihres Versa-
gens und dauernd in Angst und Schrecken, «pavor». Neben Gelehrten der
Welt kommt sie sich ungebildet vor, und die Stimme bestétigt es, sie sei «non
imbuta humana doctrina»; geringfiigig und leicht ist sie wie eine Feder im
Wind, die immerhin — und das muss sie trosten — dahinschwebt, wohin der
Geist Gottes es will.”

Indem sie unter Seelenpein ihren Auftrag erfiillt, schaut sie sich kaum
nach andern Frauen oder irgendwelchen Laien um, als hitte sie die personli-
che Mission als eine zugleich auch allgemeinere auffassen konnen. Laienbe-
wegungen gibt es zu ihrer Zeit iiberall, die den Klerus mit Vorwiirfen
iberschiitten und sich deren Amtshandlungen zuzulegen suchen. Aber Hil-
degard hat fiir sie vor allem Misstrauen und hilt sie gar fiir Ausgeburten des
Teufels.” Die Hierarchie der Kirche mit dem Papst und die Hierarchie des
Reiches mit dem Kaiser sind unantastbar. Unheilvoll wire es, wenn «luna
vellet pugnare cum sole, splendorem suum cupiens similem facere splendori
ipsius».*® Da die gesellschaftliche Stufung anzuerkennen ist, darf man selbst

™ Ep. 2,152, PL 197, 152. Uber Tore und Tiirme der Gottesstadt s. Sc. III, II.

" Ep. 47, PL 197, 217.

* Sc 111, I, PL 197, 565 = CCh 43, 327f.

" Guibertus Gemblacensis begriisst sie mit «Ave ergo, post Mariam gratia plena . . .» Ep. 21in
AS 8, 395.

7 ScII, I, PL 197, 443 = CCh 43, 111f.; Sc I, I, PL 197, 384f. = CCh 43, 4ff.

™ Ep. 127, PL 197, 352; Sc III, I, PL 197, 566 = CCh 43, 329.

" ScII, V, PL 197, 493 = CCh 43, 201; LDO XXX, X, PL 197, 1026 f. Vgl. Widmer, Heilsord-
nung 233 ff.

% Ep. 2, PL 197, 1481.



138 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

in den Klostern sie nicht verleugnen, wie es ja toricht wire, Grossvieh und
Kleinvieh im selben Pferch unterbringen zu wollen.® In Reden an den
Klerus entschuldigt Hildegard das aufgebrachte Volk zwar mehrfach mit
dem — damals geldufigen — Hinweis auf Balaams Esel, der Recht tat, seinen
Herrn zu warnen (Num 22,23ff.),* aber niemals schenkt sie dem Volke
selber ein Wort der Aufmunterung, an die Obrigkeit Forderungen zu stel-
len.

Ertappt man eine arme Frauenseele in fiirchterlichem Zwiespalt? Und ist
die Stimme — recht bedacht — das nach aussen projizierte Verlangen des
innersten Ich, das gegen ein System sich auflehnt, obwohl es solches mit
Theorien verteidigt, die ihm entnommen sind? Aus moderner Sicht kann
man das behaupten, aber nicht einmal auf Wahrscheinlichkeit hin priifen.
Man halte sich an besser Gesichertes.

Da Hildegard von Kindheit an im Kloster lebte und da sie hiufig krinkel-
te, wiren ihr Aufgaben in der Offentlichkeit als Belastungen erschienen,
selbst wenn Anfeindungen und Zweifel gefehlt hdtten. Von der Weltfreude
jener Damen besass sie wenig, die mit Rittern durch die Gegenden spreng-
ten, und die beriihmte Eleonore von Poitiers, ihre Zeitgenossin, und die
weniger beriihmte, doch kithne und gebildete Amazone Isabelle de Con-
ches-Toesny sowie manche andere Franzosin® standen dem modernen Frau-
enideal recht viel niher als die Abtissin, nur dass sie keine Biicher schrieben
und keinen Gelehrtenfleiss aufbrachten. Nach Hildegards Auffassung ge-
hort die Frau — und auch darin folgt sie einer von der Antike her iiberliefer-
ten Theorie — ins Haus, das ihr Wirkungsfeld sein sollte.® «Mulier intra
cubiculum lateat» sagt sie und fiigt in klosterlicher Unschuld hinzu, dass
draussen «magna pericula horribilis lasciviae» drohen.® Erst recht bedurfte
die Jungfriulichkeit der schiitzenden Mauer. Hiibsch erzéhlt Hildegard von
einer vornehmen Herrin (als himmlische Liebe gedeutet), die im kostbar
ausgestatteten Gemache wohne, wo sie Besuche empfange, wihrend eine
vulgdre runzlige Alte (die irdische Liebe) von Ort zu Ort schweife, wo sie
mit Selbstanpreisungen sich iiberall verichtlich mache.® Das entspricht ge-

8 Ep. 116, PL 197, 338. Selbst die «virginitas» kann da nicht ausgleichend wirken.

® Ebd. Ep. Helderici 92, PL 197, 313; Ep. 51, 261. Vgl. Widmer, Heilsordnung 245 ff. und
260ff. Hier wird ihr Verhalten differenzierter ausgefiihrt.

% R.R. Bezzola, Les origines et la formation de la littérature courtoise en occident, Paris
1960, 325; 446 etc.

# Belege im RAC (s. oben A. 14).

8 Ep. 116, PL 197, 337; Ep. 141, 372f.

% Ep. 135, PL 197, 363.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 139

nau Hildegards Meinung von der edlen und der unwirdigen Frau.
Allerdings bringt sie — in der gleichen Parabel — grosse Schétzung einer
Hindlerin entgegen, die Kostbarkeiten zusammenkauft und schliesslich den
lautersten Kristall erwirbt, diesen der Sonne aussetzt und so die ganze Welt
erleuchtet. Diese Hindlerin, so mahnt Hildegard, solle man an sich ziehen,
natiirlich ins eigene Haus. Sie ist die Wissenschaft, die Liebe zur Weisheit,
die nach dem Erwerb weltlicher Kenntnisse das Verstdndnis der gottlichen
Offenbarung findet."

Den Ratschlag dieser Parabel hat die Abtissin selber befolgt, indem sie
noch die «austeritas» ihres Standes zufiigte. Abgeschlossenheit gegen weltli-
che Verlockung, aber Kenntnis der Welt durch das, was Klosterleben, Klo-
sterinsassen, Kirchenraum und Garten, und zur Ergéinzung die Biicher bie-
ten, dies in Gegenwart der himmlischen Liebe: Hildegard wusste nichts
Besseres fiir den Menschen Mann und Frau, fiir den «populus spiritalis», von
dem die Durchgeistigung und Harmonisierung aller Kreatur ausgehen soll-
te.

Es aufzugeben, um soziale und speziell seelsorgerliche Pflichten in der
Welt zu iibernehmen, konnte sie nicht gutheissen. Fiir Monche, nicht fiir
Nonnen, nannte sie allerdings eine Ausnahme, nimlich wenn der Kirche ein
guter Hirte fehle. Doch der Religiose sollte dann die notige Hilfe nicht
anders iibernehmen, als in Trauer, «clamando et flendo».* Kein Sich-Anbie-
ten, keine freudig-sichere Amtsantretung liess sie gelten aus Furcht vor
falscher Zielsetzung und «praesumptio». Neuerung verdichtigte sie als schis-
matisch, und ein Verlangen nach Amtern und Giitern aller Art priifte sie
skeptisch auf Ubereinstimmung mit Berufung. «Semetipsis leges secundum
voluntatem suam in magna instabilitate ponunt»,* so lautet eine ihre unzéhli-
gen Formulierungen, mit denen sie ihren Zeitgenossen einschirft, dass der
Eigenwille mit Selbsterh6hung nie Gnade finde. Das «a seipso operari»®
heisst, in antiquis patribus operabatur per superbam inflationem evacuetur».”
Die bestehenden Anordnungen sind dagegen gemdss dem Willen des Schop-

¥ Die Hindlerin Hildegards bietet eine Variation zum alten Motiv des Handels und Tausches
geistlicher Giiter durch die Kirche. Augustin, Sermo 216, 3 handelt «de mercatu fidei». Statt einem
Kristall dient bei andern Autoren etwa der Beryll oder der Spiegel als Symbol fiir das Verstéindnis
gottlicher Offenbarung. Vgl. Alanus ab Insulis, Anticlaudianus lib. V, 535; VI, 542 ff.

% ScII, V, PL 197, 488 = CCh 43, 194.

¥ Sc I1, V, PL 197, 492 = CCh 43, 200.

*LDOI, IV, PL 197, 813 u. oft.

* ScII, V, PL 197, 490ff. = CCh 43, 197ff.



140 B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen

fers gemacht worden, und zwar durch die heiligen Vorviiter, so meint Hilde-
gard, weswegen sie alle fiir Stinder hdlt, die von den alten Autoritdten drgerlich
behaupten, sie hdtten die Institutionen frei nach eigener Willkiir getroffen,
unbekiimmert um die spdteren Generationen, «nobis ignorantibus, secundum
quod eis placuit».”” Nein, sagt die Abtissin, die Verfiigungen der Viiter
entsprechen Gottes Gebot; gut ist die «bene trita via»; das Verlangen nach
Anderungen kommt vom Stolz und ist reiner Wahnsinn.”® Das hat auch die
Frau sich zu merken.

Nicht iibersehen moge man, dass selbst die kiihnsten Forderungen der
modernen Christin schon alt sind und von Hildegard deshalb beantwortet
werden. «Sic etiam nec feminae ad idem officium altaris mei debent accedere»,
entscheidet sie als gehorsamste Tochter der Kirche und gibt — man muss es
ihr verzeihen - fiir die Frau den gleichen Grund an wie fiir invalide Ménner:
«infirmum et debile habitaculum sunt».”* Die von Hildegard immer betonte
starke seelisch-leibliche Einheit verbietet, korperliche Schwichen gering zu
achten.

Da nun Hildegard nicht miide wird, ihren Lobgesang auf den Stand der
Jungfriulichkeit mit dem Preis der Selbstbescheidung zu verbinden und die
herrschende Ordnung als die von Gott gewollte, einzig gerechte und harmo-
nische zu ehren und da sie ihre eigene eminente Furcht, personlich gegen
diese Hierarchie zu verstossen, nicht etwa eindimmen will, sie vielmehr
geradezu hegt und pflegt, um ja nicht der chaosstiftenden Anmassung zu
verfallen, kann sie nur als Gegnerin von Emanzipation verstanden werden,
von weiblicher und jeder andern. Es ist wahr, dass sie ihr Wissen aus den
Werken gerade der kiihnsten Kirchenlehrer schopft, fahig, sich auf deren
Hohen frei zu bewegen, und es ist auch wahr, dass sie nie frauenfeindliche
Tone aggressiver Moralisten horen lisst oder in die Niederungen der Banali-
tat absinkt; auch ist immer wieder erstaunlich, mit welcher Virtuositit sie
das gewaltige Instrumentarium damaliger Bibelexegese und Symbolik hand-
habt und welche sich driangende Fiille eindriicklicher Bilder sie zusammen-
komponiert (ein kurzer Aufsatz wie der vorliegende wird solcher Begabung
nicht gerecht); dennoch bringt ihre Auslegung zu den Visionen wenig Neu-
es, Vorwirtsweisendes, vielmehr das, was der Kenntnis der bestgebildeten

2 Sc 11, V, PL 197, 615 — CCh 43, 415.

% Ebd. 490ff. = CCh 43, 196 ff. Widmer 239f.; 262f.

* Sc 11, VI, PL, 545 = CCh 43, 290. Nach Verlust der Jungfriulichkeit und nach einer Geburt
muss die Frau so lange von der Kirche fern bleiben, wie die Gebote vorschreiben: Sc I, II, PL 197,
397 = Ch 43, 28.



B. Widmer, Zum Frauenverstindnis Hildegards von Bingen 141

Theologen ihrer Zeit conform ist, da Hildegard iiberhaupt an das Auftau-
chen von wesentlich Neuem gar nicht glaubt, sondern das jeweils neu Uber-
raschende als das aufgedeckte Geheimnis versteht, das im Rahmen des
Alten verborgen lag.”” Wollte man diesem Artikel vorwerfen, er habe die
naturwissenschaftlichen Schriften der Abtissin zu wenig konsultiert, so wire
zu entgegnen, dass in diesen Werken das Wesen der Frau kaum behandelt
wird, wihrend die reine Tatsache, dass Hildegard neben Theologischem
auch noch sehr viel anderes gelesen und geschrieben hat, kein Beweis fiir
Emanzipation sein kann, sondern im Gegenteil fiir die Vielfalt von Moglich-
keiten spricht, die von Frauen hoherer Kreise damals ohne weiteres genutzt
werden konnten. Biicherstudium gehorte zu den Beschiftigungen, die von
Rittern als etwas mit Miannlichkeit schlecht Vereinbares gerne den Frauen
und den Klerikern tiberlassen wurden; Hildegard brauchte da keine Tiiren
aufzustossen.

Kein Zufall wird es sein, dass die Abtissin heute besonders als Medizine-
rin und Naturlehrerin gefeiert wird. Das Theologische und Moralische ihrer
Werke klingt manchem modernen Ohr fast peinlich obsolet und unbrauch-
bar. Und doch: ist es etwa weniger christlich als moderne Anschauung? Die
Frau von heute, die dank sozialen und dank theologischen Wandlungen sich
in der Gesellschaft neue Plédtze sichert, hat vielleicht nicht allein einiges
gewonnen, sondern auch einiges Wertvolle verloren, und jedenfalls tut sie
gut daran, Hildegards Anliegen auf einen Kern von Wahrheit zu untersu-
chen. Ob spitere Prophetinnen und Mystikerinnen sich vom vorgefundenen
Frauenverstidndnis entfernten, wire noch nachzupriifen.

Berthe Widmer, Basel

% Es gibt zwar bei Hildegard das Neue in der Jetztzeit und sogar die «melior novitas» der
letzten Tage, aber offenbar ist dieses Neue immer schon von Ewigkeit da in der Menschwerdung
des Gottessohnes. Die Gottesgaben sind «in simplicitate semper nova et quanto vetustiova tanto
cariora». Sc 11, V, PL 197, 494 = CCh 43, 204. Vgl. Sc II, VI, PL 197, 551 = CCh 43, 234 und
ebenda 223 bez. 75; auch I, III, 454 bez. 135 etc.



	Zum Frauenverständnis Hildegards von Bingen

