
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 89

Rezensionen

Geza Vermes, The Dead Sea Scrolls in English. Sheffield Academic Press 31987. 320 S., £ 25,
$42.50.

Die 3. Auflage des viel benützten, 1962 zum ersten Mal erschienenen Handbuchs der Qumran-
Texte trägt auf dem Umschlag die faksimilierte Wiedergabe eines Passus aus der sog. Sekten-

Regel (Community Rule): «Und jeder Mann, der ein Wort zu den Vielen zu reden hat..., der
soll aufstehen und sagen: Ich habe ein Wort zu reden zu den Vielen.» (1QS VI 12f.). Man darf
in der Tat davon ausgehen, dass auch G. Vermes ein Wort zu den Vielen zu reden hat. Seit 1948

ist er an der Bearbeitung und Erforschung der Texte aus Qumran beteiligt, seit 1962 erscheint
das Handbuch: The Dead Sea Scrolls in English, das nunmehr wieder in erweiterter Form
vorliegt. Aufgenommen sind neu vor allem die Tempelrolle (11QT) und verschiedene
Materialien vor allem aus der 4. Höhle (deren verzögertes Erscheinen er schmerzlich beklagt).

Die drei einführenden Essays sind neu gefasst. Eine glänzende Beschreibung der Gemeinschaft

(«The Community») steht am Anfang, gefolgt von einer sehr sorgfältigen historischen
Einordnung («The History of the Community»). Ein wenig blasser nach meinem Eindruck
dann der Essay «The Religious Ideas of the Community». Insgesamt ergibt sich das Porträt
einer besonderen Gruppierung im hellenistisch-römischen Judentum, einer Glaubens- oder
Religionsgemeinschaft, welche im «Kloster» Qumran ihr Zentrum und ihre Spitze hatte. Dort
war die Elite des Ordens konzentriert, eine der Heiligkeit der Lebensführung verpflichtete
Gemeinde, die sich selbst als das wahre Israel der Endzeit verstand - solches den Pharisäern
und Sadduzäern, bzw. dem um den Tempel zentrierten Judentum absprach, geleitet von dem
Aufseher oder Supervisor (me baqqêr) und dem Rat, sehr strengen Aufnahmebedingungen und
Lebensregeln. Die in den «Städten» angesiedelten Laienmitglieder lebten unter anderen
Ordnungen (vgl. Damaskusschrift). Sie versammelten sich - nach demselben kultischen
Sonnenkalender lebend - von Zeit zu Zeit in Qumran. Sie bildeten mit dem Ordenskern die
«Gemeinde des Bundes». - Vermes schildert dies alles anschaulich, schafft so die Grundlage
für die Lektüre der Übersetzung des dreiteiligen Textbuches: A. The Rules, B. Hymns,
Liturgies and Wisdom Pietry, C. Bible Interpretation, D. Miscellaneous (Horoscopes, Copper
Scroll etc.). Alle Übersetzungen sind mit kurzen Einleitungen versehen. Im Anhang findet sich
eine Chronologie zur Geschichte der Essener in Qumran, eine Liste der Ausgaben der
Manuskripte und eine ausgewählte Bibliographie samt Begriffsregister.

Das wohl ausgestattete Werk wird wie bisher auch in der 3. Auflage seine Funktion als

Handbuch erfüllen. Für den an einem Quellenwerk interessierten Leser wie für den wissen-
schafltichen Theologen bietet es leicht zugänglich Information über ein Erbe, das für die
jüdische wie die christliche Geschichte um die Zeitenwende von allergrösster Bedeutung
ist.

Klaus Seybold, Basel

Peter Dschulnigg, Sprache, Redaktion und Intention des Markus-Evangeliums. Eigentümlich¬
keiten der Sprache des Markus-Evangeliums und ihre Bedeutung für die Redaktionskritik,
Stuttgarter Biblische Beiträge 11, Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1984, xv+771 p.

Dschulnigg has chosen a theme important for the study of Mark and rarely presented as a

whole. Appropriate to the complexity of the subject he has given his book a complex structure
which is none the less clearly organised and presented. Originally a dissertation at Luzern it is

now a large and impressive book.



90 Rezensionen

First, it has a table ofcontents and a forword which tells something about the history of the
dissertation and the acknowledgement of indebtedness from its author. Next, come six
chapters which are the core of the work and their annotations. Finally, there are lists of
abbreviations, a bibliography with editions of texts, an index of Greek expressions distinctive
of Mark, Marcan passages which receive distinctive treatment, and an index of subject
matter.

The title of the book describes its subject matter. It is concerned with the language and style
of Mark as the principal guide to its understanding. Ch. II examines some 20th century
investigations ofMarcan style, J. C. Hawkins' Horae Synopticae; C. H. Turner, Marcan Usage;
M. Zerwick, Untersuchungen zum Markus-Stil; J.C. Doudna, The Greek of the Gospel of
Mark; F. Neirynck, Duality in Mark; E. J. Pryke, Redactional Style in the Marcan Gospel. In a

Nachtrag to the foreword Dschulnigg mentions M. Reiser, Syntax und Stil des Markusevangeliums

im Licht der hellenistischen Volksliteratur, as having appeared too late to be treated in
this book.

Ch. III investigates the distinctive features of Mark. It includes a list of the linguistic
peculiarities supplemented with references to relevant literature and with a general view of
Marcan style.

Ch. IV is concerned with the implications of these characteristics for the general
understanding ofMark. The style of the author, once we have elicited it, has a general bearing on his
origin and on the origin of the Gospel. Later we treat linguistic investigation of the New
Testament writings as a problem ofmethod. Next we consider the bearing of this investigation
on the synoptic problem and on the relation ofJohn to Mark. All this leads to a more complex
view of the language of Mark as seen by the contemporary commentators, Gnilka and
Schmithals. Finally, the author outlines the resulting picture in relation to various features of
Mark.

Ch. V. presents pictures of Mark's character and purpose as depicted in the twentieth
century, considering especially the work of Wrede, Martin Dibelius, Bultmann, Marxsen, S.

Schulz, E. Schweizer, Jean Delorme, Kertelge, L. Schenke, T.J. Weeden, Ralph P. Martin and
W.H. Kelber. Ch. VI gives a summary of the results of the study of language, of the editorial
work and of the purpose of Mark.

In acknowledging the value of this book we must first recognize that it is the fruit ofyears of
work. Information has been gathered from many sources and made available to us in the relevant
collections. Secondly, there is the idea ofusing the details of language as a means ofstudying the
character of the Gospel and its purpose. Recent research especially in German has paid little
attention to the linguistic study of Mark. Dschulnigg's book does much to remedy this.

Even his work suffers a little from these limitations. He has used the recent commentaries in
German, but has made little use of commentaries in other languages. Scholars who write in
German have been prolific, but even among these some items, for example Wellhausen, have
been ignored.

In view of the mass of information furnished to us, these limitations may appear venial, but
there is one which is much more serious. It is amazing that he could owe so much to Hawkins'
Horae Synopticae and C.H. Turner's Marcan Usage without taking textual variations into
account. In keeping with this neglect we notice that in the bibliography (editions of texts) he

mentions only Nestle-Aland26 for the New Testament, and ignores Tischendorfand von Soden.

Nor is Legg's Mark listed. Here and there textual evidence is mentioned (e.g.p. 154) but it is not
allowed to contribute to discussion as much as it should.

Anyone who wants convincing of the relevance of textual variation has only to work
carefully through the articles by C. H. Turner on Marcan Usage. For example, we may note in



Rezensionen 91

Mark (as in John) öxXoq is used only in the singular. The plural is a variant at MklO, 1 as at Jn

7,12. Other instances may be found in The Bible Translator VII (1956)2,51,146 especially on
Xôyoç, oIkoç and oitrfa and on the perfect. Thus we learn at Mk 2,1 we should read eiç oÏkov and

not èv oïkû).
Other features of Marcan philology can be detected. It need not surprise us that in Mark,

with few exceptions, the genitive follows the expression on which it depends; thus, probably at

Mk 11,3 we should translate "Its owner has a need". This is supported by the additional
consideration that in Mark KÙptoç used absolutely is not a title of Jesus.

We may ask how it is that Dschulnigg has neglected textual variation despite the examples
of Hawkins and Turner. There is one possibility. At Luzern, conceivably the Latin prescribed
text would be Neovulgata. With few exceptions the corresponding Greek text would be

Nestle-Aland26, cf. Novum Testamentum Graece et Latine, 1983. Has his Luzern background
led Dschulnigg to regard N-A26 as the prescribed text?

In these comments little attention has been given to the contribution of Dschulnigg's
researches on the structure and purpose of Mark. He has done much for our enquiries, and

more remains to be done. We may conclude by observing that stylistically Mk 13 is not uniform
as we sometimes imagine.

From these remarks it can be seen that this is a very stimulating volume. Dschulnigg has

opened up to many of his readers a range of possibilities which can lead to further
research.

G.D. Kilpatrick, Oxford

Maria Sybilla Heister, Maria aus Nazareth, Göttingen 1987. 113 S.

Das vorliegende Marienbuch hält sich jenseits der schnellfertigen Urteile und Vorurteile.
Es ist Frucht einer Weisheit, wie sie in lebenslangem Umgang mit den Fragen der Theologie

und der christlichen Existenz erworben wird. Diese Weisheit bewährt sich in vorliegendem
Buch an einer biblischen Gestalt, die in den Streit der Konfessionen hineingezogen wurde und
doch im Grunde nichts anderes als die schlichte Wahrheit und Wirklichkeit des Glaubens
darstellt: «Maria von Nazareth - Symbolfigur des Glaubens».

M. S. Heister spricht auf zweifache Weise von Maria: auf einer Hauptlinie spricht sie die

Sprache historisch-kritischer Forschung; aufeiner zweiten Linie lässt sie christliche Kunst von
Leonardo da Vinci bis Marc Chagall sprechen. Beide Linien münden ein in das Bekenntnis des

Glaubens: «Indem Maria aus Nazareth ihre Rolle, die sie nicht versteht, in glaubendem
Vertrauen annimmt: <Siehe, ich bin des Herrn Magd>, gründet ihre Geschichte im Zuspruch
Gottes, wird sie in veränderten Zeitepochen auf immer neue Weise zur Symbolfigur des

Glaubens» (11).
1. Die Verf.n geht in sorgfältig-kritischer Verwertung der Ergebnisse historisch-kritischer

Forschung den Texten nach, die von Maria von Nazareth zeugen. Ich greife einige Punkte
heraus:

Zur «Geburt aus der Jungfau» bzw. der «Empfängnis durch den Heiligen Geist» bei
Matthäus und Lukas: «Dass eine irdische Frau in geschlechtliche Beziehung mit einem
höheren Wesen tritt, ist biblischem Denken fremd Die Geburt Jesu aus Heiligem Geist...
meint nicht, dass der Geist Gottes der geschlechtliche Partner der Maria aus Nazareth ist.
Sie ist vielmehr Ausdruck für das kreative Wirksamwerden des Schöpfergottes in der
Geschichte der Menschen...» (17). «Recht verstanden ist die Menschwerdung Jesu erst, wenn
nicht die Frage nach der <Jungfrauengeburt>, sondern die nach dem neuen Anfang der
Menschwerdung Gottes in Jesus, in dem Gott selbst sich dahingibt, in die Mitte rückt» (28).



92 Rezensionen

Zur Haltung, die Jesus während seiner galiläischen Tätigkeit seiner Mutter gegenüber
einnimmt: M.S. Heister hebt die besondere Sicht des Lukas hervor. Nach Matthäus und
Markus trennt Jesus scharf zwischen der Gottesfamilie und der natürlichen Familie, zu der
auch und betont Maria gehört. Nach der Darstellung des Lukas gehört die natürliche Familie,
vorab Maria, mit in die neue Gottesfamilie hinein: «Die Textänderung des Lukas weist auf das

<fiat mihi> der Maria von Nazareth: sie hört die Botschaft Gabriels und nimmt ihre Rolle an...
Indem Lukas die Brüder Jesu zusammen mit der Mutter Jesu als der Gottesfamilie zugehörend
vorstellt, nimmt er Apg 1,14 vorweg» (68 f.).

Gehört Maria zu den Frauen, die Jesus Treue halten bis zum Gang ans Kreuz? In
sorgfältiger Erwägung des pro und contra gelangt die Verf. n zu einem Wahrscheinlichkeitsurteil:

«Dass Markus, der die Marienbenennung in 15,47 und in 16,1 zusammenfasst und als

Maria, die Mutter des Jakobus und des Joses, vorstellt, liegt die Schlussfolgerung nahe, dass

hier die Mutter Jesu gemeint sein könnte ...» (72).
Endlich Maria im Osterzeugnis: «Frauen werden die ersten Zeuginnen der Auferstehung

Jesu und einige von ihnen begegnen dem Auferstandenen. Sie werden beauftragt, die Botschaft
von der Auferstehung Jesu seinen Jüngern anzukündigen. Frauen sind nach der synoptischen
Tradition die eigentlichen Trägerinnen der Botschaft von der Kreuzigung Jesu und von seiner
Auferstehung. Zu ihnen gehört auch die Mutter Jesu - eine These, für die vieles spricht»
(83 f.).

2. Die Verf.n fügt in die historisch-kritischen Darlegungen Bildmeditationen ein, die unter
völlig andern Voraussetzungen an die Texte herangehen: «Die Bild- und Symbolsprache gehört
zu den direkteren und spontaneren Umgangsweisen mit biblischen Texten, die den Abstand
zwischen Text- und Lebenswelt überbrücken helfen Man kann sich mit dem bildhaft
dargestellten Text auseinandersetzen, ihn aber nicht wie eine Textaussage analysieren.
Bilddarstellungen sind dem Musischen verwandt; sie erschliessen sich intuitivem Schauen und
Verstehen» (35).

Auf eine Bildbetrachtung sei besonders hingewiesen. Es ist das Gemälde Emil Scheibes

«Geburt unter dem Bagger»: «In der bildhaften Darstellung von der Geburt Jesu unter dem
Bagger ist uns die tiefe Trostlosigkeit des Menschen in einer gestörten Gottesbeziehung vor
Augen. Im fahlen Ton einer weiten Fläche, der hier negativ Kälte und Leere ausdrückt, spiegelt
sich die Sinnlosigkeit eines von Gott getrennten Lebens... Und als sie daselbst waren - am Ort
des Schreckens - da gebar eine Mutter ihr Kind, legte es in eine Holzkiste, die sie dort vorfand;
denn es war sonst kein Raum im Stallverschlag, wo man es hätte bergen können ...» Uner-
messlich gross ist das Dunkel einer heraufkommenden (nuklearen?) Macht. Gerade dies lässt

uns nach dem Sinn, nach dem im geschichtlichen Wandel Beständigen fragen, das der
Botschaft von der «grossen Freude» zugrundeliegt.

M. S. Heisters Marienbuch ist ein wertvoller Beitrag zu einer neuen Freiheit in der Sicht
Marias, der Mutter Jesu. Es ist eine Hilfe für den Versuch, die Ergebnisse der Forschung in die
eigene Zeit und Situation hineinzunehmen.

Eduard Buess, Flüh

Okko Herlyn, Theologie der Gottesdienstgestaltung. Neukirchener Verlag, 1988. 176 S.,

Pb. 24.80 DM.
Herlyn unternimmt den Versuch, «der Intention einer biblisch-reformatorischen Wort-Got-
tes-Theologie auch für die praktische Gestaltung des Gottesdienstes Geltung zu verschaffen»
(5) - des ganzen Gottesdienstes!



Rezensionen 93

Not bereitet dem Verf. - seines Zeichens Dr. theol. und Grossstadtpfarrer - die heutige
Gottesdienst-Wirklichkeit, insbesondere ihre Kommunikationslosigkeit, das Lethargische des

Liturgischen (vgl. 16) bei viel kirchenamtlichem Reglement. Hilfe verspricht sich der Autor
von der biblischen Botschaft (19). Darfnach These 3 der Barmer Theologischen Erklärung die
Kirche die Gestalt ihres Zeugnisses nicht dem Belieben überlassen, so betrifft dies nicht zuletzt
die ganze Gestalt des Gottesdienstes (18). Der Verf. setzt nicht auf Zeitgemässheit, aber auf
«das erneuernde Wort Gottes» (23).

Gründlich diskutiert er die eigentliche Bedeutung des Begriffs «Gottesdienst»; Dienst
Gottes und Dienst des Menschen sind in ihrer Beziehung so zu verstehen, dass im Gottesdienst
die Gemeinde «dem Dienst Gottes (Gen. subj.) möglichst weiten Raum» lässt (49) - statt ihm
einen eigenen Dienst als kultisches Werk zu koordinieren (vgl. 37). (In diesem Zusammenhang
wäre wohl Apg 13,2 mehr zu gewichten, als es der Verf., S. 49, tut. Ein kultisches Werk liegt
dort allerdings nicht vor.) Solcher Gottesdienst führt vom Sonntag in den Alltag (38 ff), hat
aber seinen Schwerpunkt in der versammelten Gemeinde (40 ff).

Die Gestalt ihrer Versammlung ist kein Adiaphoron (46 ff.), sondern hat sich nach dem
«<unter der Gnade> Möglichen und insofern Verbindlichen» bzw. nach «Gottes eigenem
gottesdienstlichen Handeln in Jesus Christus» zu richten (57). Sorgfältig und scharf zugleich
geht H. mit dem Verkündigungsmonopol des Pfarrers (58 ff.), der funktionalen Trennung
zwischen allgemeinem Priestertum und Predigtamt (62 ff.) ins Gericht und führt er die in I Kor
zur Anschauung gebrachte charismatische Struktur der Gemeinde dagegen ins Feld (66 ff.). Er
akzentuiert besonders, dass notwendiger theologischer Fachkompetenz diejenige «für die
heutige Wirklichkeit» (77) zur Seite stehen muss. (Ich würde in dem Zusammenhang auch die
geistliche Kompetenz extra nennen wollen.) Als Vorbild steht dem Verf. E. Cardenals Solen-
tiname in Nicaragua vor Augen (79; 85 f.), und er diskutiert mögliche Schritte auf solche

«gemeindliche Auslegung» des Wortes Gottes (79) zu: Predigtnach- und Predigtvorgespräch,
Gottesdienstvorbereitungsgruppen und verschiedene Formen des Gesprächs im Gottesdienst
(80 ff.).

Hinsichtlich der gottesdienstlichen Sprache findet H., dass sie auch im evangelischen
Raum immer noch durch «die allgemeine religiöse Vorstellung vom Kult» bestimmt sei (94) -
als wenn Begegnung zwischen Gott und seiner Gemeinde von menschlichem Machen abhinge
und nicht «einzig an Gott selbst» läge (95). Also soll sich die Gemeinde geben «schlicht so, wie
sie ist» (ib.). Dem entspricht das «Selber-Sagen» (96 ff), das Finden der eigenen Sprache
(89 ff.).

Ein weiteres Kapitel gilt dem Leib-Sein der Gemeinde (102 ff.) - das nicht nur als ethische

Konsequenz aus der Gemeinschaft mit Gott (nach dem Schema: wenn - dann auch) gesehen
werden kann (103). Vielmehr: «Im Leib-Sein der Gemeinde kommt der Leib des Herrn in
Sicht» (106). (Was «Gemeinschaft der Heiligen» im Credo heisst, wäre allerdings noch zu
erfragen!) Der Verf. erörtert gründlich, facettenreich, konkret, was die Leibstruktur des

Gottesdienstes im einzelnen bedeutet: für Abendmahlsgemeinschaft (109ff), Taufgemeinschaft

(113 ff.), Solidarität mit den anderen (117 ff.).
Gottesdienst-Ordnung? (123 ff.) Der Verf. kann sich hier wie so oft auf die Reformatoren

berufen, wenn er feste Gottesdienstordnungen in Frage stellt - und mit ihnen die vermeintlichen

psychologischen Einsichten, mit denen man sie zu begründen pflegt (126 (ff)). H. wittert
hinter festen Gottesdienstordnungen «das bürgerliche Bedürfnis nach <Ruhe und Ordnung)
oder gar eine verborgene Faszination durch das (Preussisch-)Uniforme» (133). Allerdings
vermittelt I Kor ein anderes Bild (vgl. 134 ff). Wohl sei unter dem Vorzeichen dessen, was
nützt und aufbaut, über Ordnung nachzudenken (137) und habe eine Agende, wenn ihre
Funktion als «anbietende» verstanden wird (138), einen guten Sinn.



94 Rezensionen

Der sonntägliche Gottesdienst ist für H. «das Herz der Gemeinde» (143 ff.), auf das der
alltägliche Gottesdienst zuläuft und von dem er ausströmt wie der Kreislauf des Blutes. Der
Verf. diskutiert unter diesem Gesichtspunkt, wiederum sehr konkret und kritisch, gottesdienstliche

Zeit (nicht unbedingt der Sonntag; 155), Ort («museales Selbstmissverständnis vieler
Kirchen»; 157), Atmosphäre (um geeignete Atmosphäre statt gezielter Stimmung; 159), engen
Umkreis (die Menschen «nicht in ungewollte Vereinsamungen» zurückstossend; 161), alltägliches

Gemeindeleben (im Zugehen auf den Gottesdienst, welches «nie etwas anderes sein

(könne) als die Rückkehr des verlorenen Sohnes», 164).
Wie H. sich den Gottesdienst als gemeindliche Vollversammlung (E. Lange; 164) in

unserem Land vorstellen möchte, schildert er beispielhaft auf den letzten Seiten (167 ff.): Eine
Gemeindeversammlung, in der wirklich nicht der Pfarrer dominiert, sondern ebenso Presbyter
Funktionen haben, Kreise sich einbringen, die ganze versammelte Gemeinde, in Tischgruppen,

den Text und Fragen aus der Versammlung bespricht und auch ein Mitglied des örtlichen
Betriebsrates mit einer Unterschriftenliste nicht fehlt. Aktivitäten der vergangenen Tage
fliessen ein, neue resultieren aus den Gesprächen.

Herlyns Entwurf ist ein Wurf. Alles hat Niveau und ist zugleich klar und ungestelzt. Der
Verf. verbindet Elemente von Karl Barth und Ernst Lange, er ist reformiert geprägt und
verantwortet sich vor den lutherischen Bekenntnisschriften; er ist modern, aber bei der
biblischen Sache, mit Leidenschaft dem Alltag verpflichtet, aber doch kein Aktionist, nicht
evangelistisch, aber im guten Sinn evangelisch. Seine Feder ist scharf, doch vermag er auch zu
fragen. Er will, dass den Menschen wohl in der Kirche ist, ohne die Kirche zur Wohlfühlkirche
zu degradieren.

Manches von Herlyns Postulaten ist da und dort verwirklicht oder kommt aufgeschlossenen

Gemeindeleitern entgegen. Etliches ist nicht überall machbar; unsere «Sakralbauten» (in
denen man auch den Mantel anbehalten muss; vgl. 160) haben wir nun einmal, sei es als

Hypothek. Ich halte die Herlyn vorschwebende Gottesdienstgestaltung für theologisch legitim,
jedoch nicht für das einzig legitime Modell. Sehr anders ist z. B. ein orthodoxer Gottesdienst
gestaltet. Sollen wir ihn als «Kult» abtun? Auch vom Preussenkönig ist der nicht inspiriert. Auf
Adiaphora will auch ich nicht abheben. Ich meine aber, dass der Verf. etwas einseitig auf I Kor
fusst. Auch I Petr und Apk spiegeln neutestamentlichen Gottesdienst wieder. Und I Kor wird in
unseren Tagen noch wieder anders nachgelebt, als H. ihn versteht. Zudem spiegelt doch dieser
Brief gottesdienstliche Wirklichen, die der Apostel vorfindet, würdigt und in Frage stellt, so,
dass er der Gemeinde ein Gegenüber bleibt. Kennen wir nicht Vorstösse etwa in die von H.
gewiesene Richtung, die sich nicht bewährt und totgelaufen haben? Gottesdienst als Rückkehr
des verlorenen Sohnes (164!) kann ich mir sabbatlicher vorstellen als Herlyns gemeindliche
Vollversammlung. Er packt in diese Versammlung alles hinein, was sich in amerikanischen
Kirchen über den ganzen (oder mindestens halben) Sonntag erstreckt, wo aber die
gottesdienstliche Feier das Zentrum bleibt; alles, was sich in vielen Gemeinden (auch orthodoxen!)
über das ganze gemeindliche Leben, sonn- und werktags, verteilt, dieses durchaus als der
Gottesdienst im Sinne vom Rom 12,1 und als Sache aller Glieder verstanden, so jedoch, dass

der sonntägliche Gottesdienst stärker im Zeichen der christologischen Mitte steht. - Wie
gesagt, ich halte Herlyns (mit einem Wort: basisgemeindliches) Konzept für theologisch
vertretbar und empfehle sehr, es zur Kenntnis zu nehmen und zu bedenken. Es ist aber kaum
die einzige am Neuen Testament orientierte Gottesdienstform.

Jürgen Fangmeier, Wuppertal



Rezensionen 95

Hans-Joachim Thilo, Die therapeutische Funktion des Gottesdienstes. Johannes Stauda Ver¬

lag, Kassel, 1985. 222 S.

Ein Leitwort des Verfassers [em. Stadtpfarrers Professor für Praktische Theologie,
Psychoanalytiker] ist «ganzheitlich», «Wiederherstellung der verlorenen Ganzheit». Das ist
Programm einer medizinischen Richtung, die erkannt hat, dass sie mit den empirisch-naturwissenschaftlichen

Kategorien nur Realität, nie die unfassbare Wirklichkeit selbst erfasst und dass

sie dem Kranken mehr schuldet als physiologische Reparaturmassnahmen zur Wiederherstellung

gestörter Funktionen. Das gleiche Ziel hat der Theologe Thilo, dessen Denken in der

evangelisch-liturgischen Bewegung wurzelt und durch theologisch modifizierte Theorien aus
der Schule von Freud und Jung bereichert wurde. Thilo untersucht die heilende, die Ganzheit
wiederherstellende Kraft des Gottesdienstes, fragt nach seinen Ursprüngen im Heidentum der
Antike und in der jüdischen Religion, reflektiert über den Sinn der Symbole, die uns
Wirklichkeitjenseits von Realität erschliessen, und nach der ambivalenten Bedeutung der Riten. Er
macht sich Gedanken über die Wirkung gottesdienstlicher Räume, schildert die Rolle der
Ikonen im orthodoxen Gottesdienst und interpretiert den Mess-Gottesdienst als Weg in
psychoanalytischen Dimensionen. Er bietet Informationen über den Zusammenhang von
Heilung und religiöser Handlung in den antiken Kulturen und in östlichen Religionen und
stellt Überlegungen zum therapeutischen Charakter des Stundengebets und zu den Möglichkeiten

der Meditation in der therapeutischen Seelsorge an. Auch die heilenden Kräfte, die in
den Kasualien wirksam sind, beschäftigen ihn. In seinen Ausführungen über den Liturgen und
Leiter des Gottesdienstes geht er zu den Wurzeln dieses Amts im Schamanentum zurück,
beschreibt dann, wie der katholische Priester zum Träger des Numinosen und Mittler der
Transzendenz wurde, und wie der evangelische Pfarrer durch das Dilemma belastet ist, dass

sein Amt der Verkündigung in Analogie zum alttestamentlichen Propheten verstanden wird
und dass die Reformatoren es zusätzlich mit der Aufgabe des wissenschaftlichen Theologen
verknüpft haben, während das Bedürfnis des evangelischen Kirchenvolkes aufder andern Seite

von ihm vor allem priesterliches Handeln verlangt. «Der Ausfall der Ganzheit, der Ausfall
dessen, was wir das Priesterliche nennen möchten, das macht die berufliche Existenz des im
Grunde am Rabbi orientierten Pfarrers so problematisch» (176).

Thilo bemüht sich in seinem Buch, diese im Protestantismus teilweise verdrängten
Dimensionen des Priesterlichen, des Heilenden und Heiligen heraufzuholen und dem gelebten
Glauben wieder zugänglich zu machen.

Walter Neidhart, Basel

Manfred Seitz, Erneuerung der Gemeinde. Gemeindeaufbau und Spiritualität, Vandenhoeck
& Ruprecht, Göttingen 1985. 182 S., DM 24.80.

Der Verfasser, Ordinarius für Praktische Theologie in Erlangen, gibt mit dieser Sammlung von
Aufsätzen und Vorträgen Einblick in seine Arbeit: er stellt biblische und aktuelle Überlegungen

zur kirchlichen Personalplanung an und macht Vorschläge, wie dem Theologenüberfluss zu
begegnen sei (z. B. diakonisches Jahr vor dem Studium). Sein Hauptanliegen ist, dass die «an
den Rändern und im Kern erodierte Volkskirche» zur evangelisierenden Kirche werde.

Evangelisieren bedeutet «Fernstehende und Gemeindeglieder in die verbindliche Nachfolge
zu rufen und sie zu befähigen, ihrerseits den Glauben zu bezeugen». Das ist nicht nur, aber vor
allem die Aufgabe des Pfarrers. Er muss die evangelistischen Möglichkeiten in seinen
verschiedenen Arbeitsfeldern entdecken. «Sogar die Kasualpredigten werden in einem neuen
Sinn, ohne dass wir die Situation unangemessen ausnützen, im Dienste der Weckung des

Glaubens stehen können.» Gemeindeaufbau und Gemeindeerneuerung werden durch
Evangelisation angestrebt und haben das Ziel, dass die Gemeinde missionarisch wird.



96 Rezensionen

Mittel, um dieses Ziel zu erreichen, ist nach Seitz vor allem die Weckung und Stärkung des

geistlichen Lebens. In einigen Artikeln führt er aus, wie man das Beten lernt und sein

individuelles geistliches Leben gestaltet. In weiteren Beiträgen nimmt er Stellung zu Fragen der
Seelsorge und meldet Bedenken an gegen den Verlust zentraler biblischer Werte bei Seelsorgern,

die sich zu stark von der Psychologie beeinflussen lassen. Seelsorge ist für ihn «das
Bemühen Jesu Christi, Menschen zu retten. Demnach ist Christus das Subjekt der Seelsorge.»
Christliches Leben heisst für ihn: «aufJesu Wort hören, ihm im Gebet Antwort geben und mit
der in seinem Namen sichtbar versammelten Gemeinde zusammen sein, dies alles regelmässig,
dauernd.»

Ein Christ-sein von kirchlich Distanzierten, von «Kasualchristen» und von humanistischen

Jesus-Liebhabern ist nach dieser Theologie nicht möglich. «Extra ecclesiolam nulla
salus.»

Walter Neidhart, Basel

Kurt Marti, O Gott! Essays und Meditationen. Radius-Verlag, Stuttgart 1986. 205 S.

In verschiedenen Zeitungen und Zeitschriften erschienene Aufsätze und Betrachtungen des

Verf.s zu aktuellen Fragen sind hier zu einem Buch zusammengestellt. Jeder Aufsatz ist durch
einen lyrisch-meditativen Text ergänzt. Zur Sprache kommen theologische Themen (z. B. Wie
kann heute von Gott geredet werden? Weiblichkeit Gottes? Der Eros Gottes? Wer ist Jesus

Christus für uns?), ferner Fragen der politischen Theologie und der Sozialethik (Befreiungstheologie,

Friedensbewegung angesichts von Pershing II und SS 20, ökologische Katastrophe
und theologische Ethik). Die Bedeutung des Verfassers als sprachschöpferischer moderner
Lyriker wird durch dieses Buch bestätigt. Die Weiterführung von theologischen Aufsätzen in
kurzen meditativen Texten zeigt eine, wie mir scheint, verheissungsvolle neue Form der Arbeit
an einem Problem auf. Die theologische Haltung des Verf.s ist gekennzeichnet durch das

Bewusstsein, in einer Zeit zu leben, in der alles in Frage gestellt ist, nicht nur die Theologie und
Gott, sondern auch die Menschheit und ihre physische Existenz. In seiner Jugend bewegte sich
der Verfasser theologisch in den gesicherten Bahnen der biblischen Offenbarung. Jetzt, da er
älter geworden ist, hat er «immer weniger Antworten auf immer mehr Fragen». Manche
Positionen sind geblieben. So ist für ihn die «kühne und bis heute revolutionär gebliebene
Trinitätslehre unübertroffen als Möglichkeit, die Ganzheit Gottes zur Sprache zu bringen,
ohne sich ihrer sprachlich zu bemächtigen.» Andere Traditionen der Dogmatik lehnt er
hingegen vehement ab, so die Vorstellungen von Gottes Allmacht. Er sieht in ihnen
Männerphantasien und hält ihre Demontage für lebenswichtig. Nur der Verzicht aufdie Lehre von der
Allmacht Gottes ermöglicht ein ganzheitliches Verständnis der göttliche Heilsmacht und

vermag dem menschlich-männlichen Allmachtswahn das Rückgrat zu brechen. Die Zukunft
wird, nach der Auffassung von K. Marti, entweder weiblich oder gar nicht sein.

Die Aufsätze eignen sich mit ihrer klaren Gedankenführung und ihrer von wissenschaftlichem

Jargon freien Sprache ausgezeichnet als Texte für die kirchliche Erwachsenenbildung.

Walter Neidhart, Basel


	Rezensionen

