Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)
Heft: 1
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen 69

Miszellen

Jahwes unerwarteter Widerstand gegen seinen Beauftragten

Erwigungen zur Episode von Bileams Eselin
(Num 22,22-35)

Herrn Prof. Hans Joachim Stoebe zu seinem 80. Geburtstag
am 24.2.1989

Die Episode von Bileam und seiner Eselin!, die von ihrem unwissenden Besitzer dreimal
geschlagen wird, ist von den meisten Auslegern in humoristischem bzw. ironischem Sinn
verstanden worden. Die Episode wolle zeigen, dass der berithmte Seher Bileam weniger sehe als
seine Eselin, welche den Engel Jahwes sieht, wogegen Bileam dafiir zuerst von Jahwe die Augen
gedffnet bekommen muss.2

Abgesehen von der Schwierigkeit, sich in den wirklichen Humor des alten Israel einzufiih-
len, werden bei dieser Deutung wichtige Ziige der Erzdhlung zu wenig berticksichtigt: Mit dem
geziickten Schwert des Jahwe-Engels (V. 23.31) lisst sich nicht spassen,3 wie auch die weiteren
Belege dieses Terminus zeigen (Jos 5, 13; I Chr 21, 16). Jahwe hegt die Absicht, Bileam zu téten
(V. 33), entsprechend dem entbrannten Gotteszorn in V. 22.

Nun ist stets aufgefallen, dass dieser Gotteszorn keine logische Vorbereitung im Erz#hl-
ganzen findet, zumal im vorangehenden V. 20 ausdriicklich Gott Bileam auf die Reise schickt.
Man hat darum iiblicherweise die Eselin-Episode literarkritisch ausgeschieden,* um keinen

1 Zur Bibliographie siehe das grosse Werk von H. Rouillard, La Péricope de Balaam
(Nombres 22-24), la prose et les «oracles», Et. B. N.S. 4, Paris 1985. Von derselben Autorin
erschien bereits frither: L’4nesse de Balaam, analyse littéraire de Nomb. XXII 21-35, RB 87
(1980) 5-37 und 211-241. Vgl. auch die bequeme bibliographische Zusammenstellung bei Ph.
J. Budd, Numbers, Word Biblical Commentary 5, Waco (Texas) 1984, 248f.

2 Zwei Beispiele: «Balaam, le magicien, brutal et sir de lui, est plus <béte> que son 4nesse»
(J. de Vaulx, Les Nombres, Sources Bibliques, Paris 1972, 271). Die Episode «ridiculise
Balaam jusqu’a lui faire donner des legons par sa propre monture, la plus bornée qui soit» (H.
Rouillard 1980, 231). Auf derselben Linie jiingst auch J. D. Safren, Balaam and Abraham, VT
38 (1988) 105-113.

3 Anders H. Rouillard 1980, 230: «cette danse légére et amusante qu’est notre épisode».
Vgl. hingegen Wenhams Urteil iiber die ganze Bileam-Perikope: «both very funny and deadly
serious» (G.J. Wenham, Numbers, The Tyndale OT Commentaries 4, Leicester 1981,
164).

4 Dabei wird stets auch auf die auffillige Wiederaufnahme von V. 21 in V. 35 hingewie-
sen.



70 Miszellen

«Akt unverantwortlicher gdttlicher Willkiir»3 postulieren zu miissen. Damit wire eine inhalt-
liche Hirte des vorliegenden Bibeltextes weg vom Tisch. Doch ist zu fragen, ob dies exegetisch
verantwortbar ist, — einmal abgesehen von der Verlegenheit, dass die Eselin-Episode dann nur
ein Fragment wire, dessen urspriingliche Fortsetzung der Phantasie der Exegeten iiberlassen
bliebe.6

Ein uns willkiirlich erscheinender Zorn Jahwes wird auch an andern Stellen am AT bezeugt,
ohne dass wir stets die literarkritische Schere ansetzen und dadurch die Willkiir Jahwes
ausschliessen konnten. Als Beispiel sei erinnert an Jahwes riatselhaften, aus seinem brennenden
Zorn ergehenden Befehl an David, eine Volkszdhlung durchzufiihren (II Sam 24, 1).

Ohne die logische Spannung der Episode im Kontext zu leugnen, soll nun hier versucht
werden, die Funktion der Episode gerade vom Kontext her zu verstehen.” Dabei achten wir
auch darauf, ob vergleichbare Spannungen sowie Kontexte in andern alttestamentlichen
Erzidhlungen vorkommen. Bileam begibt sich auf eine Reise, zu welcher er einen Auftrag von
Gott hat. Unterwegs tritt ihm unerwartet Jahwe durch seinen Engel mit dem geziickten Schwert
entgegen und beabsichtigt, ihn zu téten. Der Grund dieser Totungsabsicht bzw. des entbrann-
ten Gotteszorns wird nicht deutlich.® Auch wenn sich Bileam schliesslich eines Defizits
bewusst wird (hdta’ti V. 34), bleibt offen, ob Bileam damit den tatsidchlichen Grund von
Jahwes Totungsabsicht erkannt hat. Mit einer erneuerten, doch grundsitzlich gleichbleibenden
Beauftragung zieht Bileam schliesslich weiter seinem Reiseziel entgegen.

Unerwartete gottliche Uberfille finden sich auch sonst im AT. Insbesondere sind zwei
Episoden zu vergleichen, wo ebenfalls die Situation einer Reise und eines gottlichen Auftrags
begegnet: Jakob wird, nachdem ihn Jahwe in die Heimat zruiickreisen heisst (Gen 31,3),
unterwegs von einer geheimnisvollen Gestalt ohne Angabe eines Grundes iiberfallen (Gen
32,231f.). Und Mose, der geméss Jahwes Auftrag (Ex 4, 19) nach Aegypten zuriickkehrt, wird
unterwegs iiberfallen von Jahwe selbst, der ihn ohne Angabe eines Grundes zu toten sucht (Ex
4,24 1t.).

Diese beiden Episoden Gen 32,23-33 und Ex 4,24-26 sind gegeniiber ihrem Kontext
dhnlich sperrig, wie wir es bei der Eselin-Episode feststellten. Sie machen den Eindruck von
sehr alten, ja archaischen Gotteserfahrungen, welche in einem weitern Erzéhlkontext bewahrt
worden sind. Dabei lassen sich diese Episoden nicht literarkritisch aus dem Kontext ausschei-

5 M. Noth, das vierte Buch Mose iibersetzt und erklirt, ATD 5, Géttingen 1966, 157.

6 Mit einer urspriinglichen Heimkehr Bileams rechnet J. Wellhausen, Die Composition des
Hexateuchs und der historischen Biicher des Alten Testaments, Berlin #1963, 109. Weiterge-
fihrt z. B. bei H. Holzinger, Numeri, KHC 4, 1903, 114, und bei G.B. Gray, A Critical and
Exegetical Commentary on Numbers, ICC 4, Edinburgh 1903, 336.

7Vgl. zu dieser Methode den fruchtbaren Aufsatz des Jubilaren H.J. Stoebe, Der heilsge-
schichtliche Bezug der Jabbok-Perikope, EvTh 14 (1954), 466-474.

8 L eiderist der hebriische Textin V. 32 (ki jarat hadderek) nicht mehr aufzuhellen; vgl. z. B.
H. Rouillard 1980, 218f. Die alten Ubersetzungen raten auf verschiedene Weise, doch stets in
moralisierendem Sinn, was letztlich eine Erleichterung gegeniiber dem MT bedeutet; dies gilt
ebenso von den Textidnderungen neuerer Exegeten und auch der Ziircher Bibel.



Miszellen 71

den, sondern sind wohl beim miindlichen Erzihlen mitgewachsen.? Die oben genannte «Sper-
rigkeit» mag damit zusammenhidngen, dass die Geschichten vielleicht einmal ohne die
erwihnten Episoden erzdhlt worden sind. Auf alle Fille aber ist diese Sperrigkeit auch ein
Ausdruck einer bestimmten Gotteserfahrung, welche der Ausleger ernst zu nehmen hat, wenn
er die Texte ernst zu nehmen bereit ist. Gott leistet unerwartet Widerstand gegen seinen
Beauftragten, der sich auf dem Wege befindet, Gottes Geheiss zu erfiillen.

Dieser gottliche Widerstand wird in der Eselin-Episode mit dem Begriff $atan reflektiert.
Gleich zu Beginn der Episode wird fiir den Horer der Erzdhlung die theologische Ausgangs-
lage!0klar formuliert: Der Jahwe-Engel wirkt als « Widersacher» (/¢$atan V. 22; ebensoin V. 32
bei der Kldrung fiir Bileam). Deutlich ist §afan hier ein Funktionsbegriff und nicht eine
widergottliche Macht.!! Bileam hat dhnliche Miihe wie die heutigen Exegeten, zwei entgegen-
gesetzte Willensdusserungen Jahwes zusammenzusehen. Darum bekennt er sich in V. 34
schuldig, dass er Jahwes Widerstand nicht erkannte, und erklért sich bereit, zuriickzukehren,
wenn seine Reise Jahwe «missfédllt». Doch damit hat Bileam Jahwe noch nicht verstanden, so
dass der Jahwe-Engel in V. 35 die Reise zu Balak ausdriicklich nochmals legitimiert, nicht ohne
wiederum eindringlich einzuschérfen, dass Bileam nur das sagen werde, was Jahwe ihm sagen
wird.

Der Jahwe-Engel ist auch in dieser Erzéhlung wie sonst ein Offenbarungsorgan Jahwes.
Deshalb tritt in V. 26 bezeichnenderweise der Theophoniebegriff ‘br'2 auf (wajjosef mal’ak
JHWH ‘bér). Von da her gewinnt das Bild von der unausweichlich engen Stelle auf Bileams
Weg ein besonderes Gewicht und driickt eine Erfahrung gottlicher Offenbarung aus. Immer
unausweichlicher tritt Jahwe Bileam entgegen; und am Schluss wird der heidnische Wahrsager
gar nicht anders kdnnen, als das Wort dieses Jahwe, der die Macht aller Magie bricht (Num
23,23), wirklich auszurichten.!?

9 Diese Formulierung mag wenig prazis erscheinen, doch weckt sie wohl weniger falsche
Assoziationen, wie dies z. B. fiir den beliebten, aber kaum sachgerechten Ausdruck «redaktio-
nell» gilt.

10 Zu dieser Eigenart theologischen Erzihlens im AT siehe T. Veijola in ZThK 85 (1988),
139 (zu Gen 22,1): «Es ist iiblich in der hebriischen Erzdhlkunst, dass der Leser und die
Hauptperson in dieser Weise auf einen unterschiedlichen Informationsstand gestellt wer-
den.»

1 Wenn man eine einhellige Entwicklung bis zur friihjiidischen Verselbstindigung einer
negativen Satansgestalt annehmen diirfte, so ldge Num 22 néher bei II Sam 24 als bei Hi 11,
Sach 3und I Chr 21. Doch reichen m. E. die Grundlagen nicht zu einem Urteil fiir eine zeitliche
Ansetzung der Eselin-Episode, wie dies immer wieder versucht wird: spite Konigszeit (siche
H. Rouillard 1985, 120f.) oder gar nachexilisch (so die mir nicht zugingliche hebriische
Publikation von A. Rofé, Das Buch Bileam, Jerusalem 1979; siehe den ausfiihrlichen Bericht
von Y. Sakowitsch in Hebrdische Beitrdge zur Wissenschaft des Judentums deutsch angezeigt,
1(1985), 130-135).

12'ygl. THAT II, Sp. 203f. Die Ziircher Bibel verkennt dies mit ihrer Ubersetzung «Und
abermals ging der Engel des Herrn voraus».

13 Vgl. H. Rouillard 1980, 230.



72 Miszellen

Gegeniiber neueren Versuchen (bzw. Versuchungen), biblische Texte psychologisch aus-
zudeuten, ist daran festzuhalten, dass der eigentliche Widerstand in unserer Erzihlung nicht
vom Beauftragten und dessen Angsten oder Eigenwillen ausgeht, sondern von Jahwe selber.
Dieses Argernis ist stehen zu lassen. Bileam liuft immer unausweichlicher dem Jahwe-Engel
«ins Messer». An Jahwe kommt auch der heidnische Wahrsager nicht vorbei, — an Jahwe,
dessen Worte schliesslich lauter Segen fiir Israel stiften werden. Bileam erfdhrt, dass Jahwe —
jenseits von jeglichem Automatismus!'4 — «t6tet und lebendig macht» (I Sam 2,6; Dt
32,39).

Edgar Kellenberger, Liestal

14Vgl. E. Kellenberger, hdsdd wa’®mdt als Ausdruck einer Glaubenserfahrung, Gottes
Offen-Werden und Bleiben als Voraussetzung des Lebens, AThANT 69, Ziirich 1982, 157f. (zu
Hos 6, 1-6).



Miszellen 73

Jona und die Weisheit — das prophetische Wort
in einer zweideutigen Wirklichkeit!

I. Einfiihrung

Die Problematik des Jonabuches lédsst sich nicht losgeldst von seiner Einordnung in eine
bestimmte nachexilische Zeit- bzw. Geistesstromung bestimmen. Selbst wenn es nicht gelingt,
dieses Buch eindeutig einer solchen Gruppe zuzuordnen, so ist es m.E. methodisch immer noch
sinnvoller, es hypothetisch zu versuchen und im Kontext dieser Hypothese das Jonabuch
auszulegen, als es — sozusagen «neutral» — im luftleeren Raum zu untersuchen.

Die Hypothese fiir die hier vorgenommene Untersuchung ist, dass das Buch Jona im
grossen und ganzen weisheitlichen Kreisen zuzuordnen ist. Der terminus ad quem fiir die
Entstehung ist vor 200 v. Chr. anzusetzen, da bei Ben Sira (49, 10) das Zwolfprophetenbuch
vorausgesetzt wird. Der terminus a quo ist schwieriger zu bestimmen, aber vielfach auftretende
Aramaismen sowie Beriihrungen gedanklicher wie motivlicher Art mit spédtpersischer wie
frithhellenistischer Epoche lassen eine Entstehungszeit zwischen der 2. Hilfte des 4. Jh. v. Chr.
und Anfang des 3. Jh. v. Chr. vermuten.

Der Name der Propheten Jona («Taube»=flatterhaft?), Sohn des Amittai, («Treue»,
«Zuverldssigkeit») ist aus II Kon 14,25 bekannt.? Er ist dort ein Heilsprophet aus dem Gebiet
Sebulon zur Zeit Jeobeams II. (786-746) und im Sinne von Dtn 18, 18ff. auch ein wahrer
Jahweprophet.3

II. Die Wahrnehmung der Zweideutigkeit dieser Welt — die Weisheit
nachexilischer Zeit

Man wird zunichst allgemein feststellen konnen, dass das Buch Jona mit seiner universa-
listischen Ausrichtung in bezug auf das Heilshandeln Jahwes in Spannung zu der Abgren-
zungspolitik eines Esra und Nehemia, aber auch zur beginnenden Apokalyptik steht. Es ldsst
sich weder eindeutig theokratischen noch eschatologischen Strémungen zuordnen.* Eher ist es
im Kontext individualisierender und teilweise auch skeptischer Theologie zu sehen. Skepsis
meint hierbei nicht die Fragwiirdigkeit der Existenz Gottes, sondern die Fragwiirdigkeit des

I Die Anregung zur Beschiftigung mit diesem Thema verdanke ich Herrn Prof. Dr. G.
Sauer.

2 H. W. Wolff, Dodekapropheton 3: Obadja und Jona, BK XIV/3, Neukirchen 1977, 76.
Vel. auch H.J. Zobel, Art. Jona/Jonabuch, in TRE XVII, Berlin, New York 1987, 229-234
(230).

3 H. Gese, Jona ben Amittai und das Jonabuch, Theol. Beitr. 16 (1985) 256-272 (258).

4 Beide Stromungen betonen, trotz aller Gegensitzlichkeit, die Sonderstellung des Gottes-
volkes Israel. Dazu: O. Ploger, Theokratie und Eschatologie, WMANT 2 (1959) 129ff., vor
allem 140.



74 Miszellen

Heilshandeln Gottes an den Menschen innerhalb der Geschichte. Dem muss man zugrunde-
legen, dass weisheitlich denkende Kreise einen Prozess der Emanzipation von alten Glaubens-
vorstellungen (Heilshandeln Gottes mit seinem Volk in der Geschichte) hin zur Reflexion und
Lehre in Verbindung mit radikaler Individualisierung des Glaubenslebens eingeleitet
haben.’

Diese eher theologisch ausgerichtete Weisheit steht dabei in der Tradition alter profaner
Erfahrungsweisheit, von der vor allem ihre universalistische Betrachtungs- und schopfungs-
bezogene Argumentationsweise herriihrt. Im Vordergrund weisheitlicher Reflexion iiber Jah-
we steht nun z. B. dessen unbegreifliche Freiheit (Hi 9, 32 ). Die Herrlichkeit seiner Schopfung
und ihre Erhaltung werden Garant fiir die Gerechtigkeit Gottes. Auch die Weisheit selbst wird
zum Gegenstand des Forschens und Fragens (Hi 28), sie wird zum gottlichen Offenbarungs-
mittler (Prov 8,22 ff.; Ben Sira 24), das Augenmerk richtet sich auf die Phinomene der Welt
bzw. der Natur mit ihren Schépfungsgeheimnissen.

Daraus ist aber nicht eine Hybris des Menschen ableitbar, sondern im Gegenteil: die
Uneinsichtigkeit bzw. Unverfiigbarkeit der Bereiche menschlichen Lebens wird anerkannt.
Ganz entscheidend damit verbunden ist der Abschied vom «Tun-Ergehen-Dogma» — man
konnte fast meinen — von einer Art von « Werkgerechtigkeit»: Man sieht ein, dass es dem Guten
schlecht und dem Bosen gut ergehen kann (vgl. z.B. Qoh. 7,15). Damit wird aber nicht
schlechterdings die Gottverlassenheit des Menschen und der Welt postuliert, sondern es ist
gerade ein weiteres Charakteristikum weisheitlich beeinflusster Theologie, dass Gott seine
Kreatur nicht vergisst, ihr treu bleibt (vgl. Hi 14,15; 16,19-21).6

Es wird sich nun zeigen, dass das Buch Jona an dieser schmal aufgezeigten Charakteristik
weisheitlichen Denkens partizipiert.

III. Das Verlangen nach Eindeutigkeit des Gotteswortes bei Jona

Es wird vorausgesetzt, dass der Stil des 4. Kapitels, also die Dialogsituation zwischen Jahwe
und seinem Propheten, einer weisheitlich konstruierten Lehrerzihlung entspricht,” — in der
logisch stringent Jonas Unrecht gegeniiber seinem Gott offengelegt wird. Damit ist theologisch
aber noch nichts ausgesagt.

Allen Interpretationen des Jonabuches liegt eine bestimmte Fragestellung zugrunde, unter
der man den Text betrachtet. Diese Frage, die von vorneherein schon die Charakterisierung
Jonas und der Bevolkerung Ninives bedingt, kann der Gefahr einer Engfiihrung des im
Jonabuches angelegten thematischen Potentials unterliegen. Unsere Aufmerksamkeit muss
sich also auf diese jeweils grundsitzliche Frage richten und wir werden entscheiden miissen, ob

5 G. v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. I., Miinchen 81982, 124. Ahnlich ders.
Weisheit in Israel, Neukirchen 1970, 267.

6 G. v. Rad., Weisheit in Israel, 291.

7L. Schmidt, De Deo. Studien zur Literarkritik und Theologie des Buches Jona, des
Gesprichs zwischen Abraham und Jahwe in Gen 18,22 ff. und von Hi 1, BZAW 143 (1976) 33.
— Zur Problematik einer Gattungsbestimmung iiberhaupt, vgl. H.J. Zobel a.a.O. 231f.



Miszellen 75

diese Frage unserem Text gerecht wird. Vordem gilt es, die Problematik der ersten drei Verse
des 4. Kapitels zu betrachten.?

An Vers 1 schliessen sich verschiedene Verstindnisfragen an: Warum iiberkam Jona dieser
heftige Zorn? Worin griindet dieser Zorn? In Verzweiflung, Angst, Arger? Dariiber, dass das
von ihm verkiindete Gotteswort nicht eintraf? Nein!

Vers 2 macht es deutlich: Jona wusste, dass sein Wort nicht eintrifft, er wusste, dass sein
Gott ein gnidiger, ein barmherziger Gott ist, der sich des Bosen erbarmt (eine bekannte
Formulierung, vgl. Ps 86,15; 103, 8; vor allem aber im neuerlichen Bundesschluss Ex 34, 6).
Dieses Wissen war der Grund fiir die Flucht.

Die Spannung des Problems zeichnet sich gerade in dem Widerspruch zwischen Vers 1 und
Vers 2 ab: Jona ist zornig iiber das Handeln Jahwes, aber er steht zu seinem Herrn im
Bekenntnis. Das ist die Tragik, die das Jonabuch nicht mehr zu 16sen vermag. Vers 3 driickt die
Folge der charakterisierten Spannung aus: Jona will sterben! Und dariiber sollte man — gleich
ob man das Jonabuch einer Lehrerzdhlung oder einer Prophetenlegende niher stehen sieht -
nicht hinweggehen.? Warum verlangt nun Jona nach Einlgsung des ergangenen Gotteswortes?
Gehort Jona zu denen, die innerhalb der nachexilischen Gemeinde fragen: Wo bleibt der Gott
des Gerichts (vgl. Mal 2,17)? Ist Jona rechthaberisch wie ehemals Israel in der Wiiste (Ex
14, 12), verzweifelt er — aus seinem Vorzug heraus, ein Hebréer zu sein (vgl. 1, 9) — dariiber, dass
Jahwes Heil auch den Heiden zukommt (so grsstenteils Wolff'%)? Unter diesen Umstiinden
haben wir es, wie oft angenommen, mit einer « Lehrerzdahlung» zu tun, die Israels Glaube in
Hinsicht eines alleinigen Heilsanspruches kritisiert, einem Glauben, in dem man lieber
zugrundegeht, als den eigenen Gott auch als den Gott der anderen Volker anzuerkennen.!!

Diesem Interpretationsansatz liegt folgende Fragestellung zugrunde: Warum ist Jona so
starrsinnig? Und in der Antwort kann Jona nur zur «Negativschablone» werden, von der sich
die Matrosen aus Kap. 1 und die Bevolkerung Ninives positiv abheben. Als einziger Trost wird
Israel gewidhrt, dass ohne einen Gottesmann aus dem eigenen Volke die Heiden keinen Zugang
zum Glauben haben. Die Engfiihrung dieser Fragestellung ist m. E. deutlich einsehbar: Jona
selbst muss der «Lehrerzdhlung», bzw. der didaktischen Ausrichtung des Buches geopfert
werden.

Gese kniipft hier differenzierter an: Er kommmt der Tragik (sollte man Tragodie sagen?),
die in 4, 1-3 angelegt ist, ungleich ndher. Der Prophet will sterben! Nicht wie Elia, dessen
Erziahlungen stilistisch gesehen Kap. 4 in manchem folgt (vgl. Kon 19), sondern weil Jona den

8 Die Problematik, die mit den ersten drei Versen des 4. Kaps gegeben ist, wird keiner
Losung mehr entgegengefiihrt. In diesen Versen ist die Klimax des 4. Kap., wenn nicht des
gesamten Jonabuches zu sehen. Die «Rizinusszene» (4,6—-11) mit der erneuten Frage Jahwes
an Jona und der gleichen Antwort ist der ersten Szene (4, 1-4) nachgebildet und soll die gleiche
Erfahrung Jonas charakterisieren: Jahwe steht nicht mehr zu seinem Wort. (Das Wachsen- und
Verdorrenlassen der Rizinusstaude ist ein Sinnbild fiir diese Aussage.)

9H.W. Wolff, a.a.0. (A. 2) 63; 136 u.6. Vgl. dazu die sehr differenzierte Kritik von S.
Herrmann, Hans Walter Wolffs Verstindnis des Buches Jona. Eine Anfrage, in: Gesammelte
Studien zur Geschichte und Theologie des Alten Testaments, TB 75 (1986) 221-231.

10H. W. Wolff, a.a.0. 139; 143f.

11 Einen Abriss der Geschichte der antijiidischen Auslegung bietet: W. Golka, Jonaexegese
und Antijudaismus, in Kul 1.86 (1986) 51-61



76 Miszellen

Sinn fiir seinen Auftrag verloren hat, einen Sinn, der fiir uns als «Ho6rer des Wortes» sofort
einsichtig war, ja dessen Erfolg wir geradezu begriissten. Diirfen wir diesen Erfolg (sc. die
Bekehrung der Heiden) bejahen, angesichts dessen, dass der Prophet sterben will? Wessen
Argumentation iibernehmen wir dabei? Wollen wir auf die Seite Jahwes treten? Haben wir
iiberhaupt das Recht, uns vom widerstindigen Propheten zu distanzieren?

Untersuchen wir nun Geses Gang der Fragestellung: er kniipft konsequent unsere Jonafigur
an den Propheten aus II K6n 14,25 an. Aus der einfachen «Lehrerzdhlung» wird damit eine
konkrete Prophetengeschichte. Der Jona des Jonabuches wird mit dem berithmten Propheten
Jona, dem letzten wahren Heilspropheten Israels gleichgesetzt.!2 Zeitlich stehen wir so kurz vor
der Eroberung des Nordreiches durch Assyrien. Nun entsendet Jahwe seinen Propheten und
Assur (bzw. Ninive) leistet eine staatlich verordnete Busse.!3 Der Prophet Jona weiss, dass
Jahwe angesichts der Busse Mitleid haben und sein Gerichtswort zuriicknehmen wird, und er
erkennt, dass damit der Untergang Israels (722 v. Chr.) bevorsteht. Unter diesem Aspekt sind
Jonas Flucht, Angst und Verzweiflung einsichtig.

Die Verfasser des Jonabuches nahmen damit Bezug auf das dtr-jeremianische Propheten-
verstindnis und zwar in dem Sinne, dass der eigentliche Auftrag eines Propheten die Umkehr-
botschaft ist.'4 Vgl. Jer 23,22; 25,4; vor allem aber Jer 18, 7-10, dessen ungeachtet, dass eine
heilsuniversalistische Ausrichtung wie im Jonabuch vollzogen, noch nicht vorliegt.!> Das
Verstindnis von Dtn 18, 18 ff. zeigt sich damit relativiert.

Bei Gese also hat unsere Geschichte einen konkreten historischen Bezug, ihr liegt damit
eine Erzdhlstruktur im Sinne des «vaticinium ex eventu» zugrunde. Die Fragestellung, die uns
vor allem interessiert, kristallisiert sich ohne Probleme heraus: Warum will Jona sterben (nun
nicht rhetorisch, sondern existentiell gefragt)? Gese verwies uns auf entscheidende Punkte der
Interpretation, der Horizont des Jonabuches ist aber noch nicht abgesteckt.

Schmidt legt einem entscheidenden Teil seiner Untersuchung die Frage zugrunde: Warum
nimmt Gott die Reue Ninives an? Und nochmals zeigt sich die Wichtigkeit der richtigen
Fragestellung fiir eine tiefergehende Interpretation. Schmidt sieht im Jonabuch, oder genauer
in einer Grundschicht, zu der auch in weitem Masse Kap. 4 gerechnet wird, eine Lehrerzéih-
lung, die das géttliche Handeln erklidren will.!¢ Der Scopus ist schnell einsichtig: Der Gott der
Jonageschichte hat Mitleid und dieses Mitleid griindet in der Hilflosigkeit der Menschen und
des Viehs (vgl. 3, 10 und 4, 11). Hierbei wird eindeutig auf Aussagen iiber Gott als Schopfer und
Erhalter alles Geschaffenen rekurriert. Der creator steht zu seiner creatura. (Die Parallelen zum
theologischen Denken der Weisheit, die weniger heilsgeschichtlich als vielmehr schopfungs-
theologisch argumentierte, sind einsichtig.) Schmidt meint, dass die dtr-jeremianische
Umbkehrtheologie, wie in Jer 18, 7-10 beschrieben, iiber weisheitliche Kreise weiterentwickelt
worden ist und so ihre Universalisierung, d. h. dass letztlich das Heil der V6lker nicht an Israel
gebunden bleibt, unter Loslésung von der Heilsgeschichte erhielt. Die vollige Freiheit des

12H. Gese, a.a.0. 258.

13 Diese Busse ist nicht als eine Bekehrung zum Jahwismus zu verstehen, sondern als eine
moralische Umkehr. Vgl. H. Gese, a.a.0. 263.

14 Ebda. 261.

151.. Schmidt, a.a.O. 44f.

16 Ebda. 47.



Miszellen 77

Handelns Gottes unter Ausschluss einer moglichen Willkiir sollte damit gerechtfertigt wer-
den.!” Deshalb argumentieren die Verfasser des Jonabuches mit der Treue, die Gott mit seiner
Kreatur verbindet. Eine theoretische Frage der Gotteslehre wird dabei geklirt.!8

Deutlich ist damit der Gegensatz zum jiidischen Partikularismus, wie zur beginnenden
Apokalyptik zu spiiren. Die Erwédhlung Israels tritt hinter Jahwes Schopfertat thematisch
zuriick. Sie wird zugunsten eines Gottes der gesamten Welt zuriickgezogen.

Es stellt sich hierbei die Frage, ob mit der universalistischen Tendenz des Jonabuches nicht
einer der Orte gefunden ist, an dem der Monotheismus konsequent vertreten wurde, bzw.
verwirklicht worden ist.

Aber ist Schmidt nun auch weiter zu folgen, wenn er in Jona eine grundsétzliche Rebellion
gegen einen Gott, der immer gnadig ist, erkennt? Zuzustimmen ist ihm zwar, dass es in unserer
Geschichte nicht mehr darum geht, ob es richtig ist, dass Gott sich der Heiden erbarmt, sondern
um den Erweis der Aussage, dass es richtig ist.!?

Aber sind wir damit schon Jona gerechtgeworden, dem existentiell betroffenen Propheten, der
in Konflikt mit seinem Gott steht und sterben will, dem sein Gott zwar im Gesprich die
Torheit seines Verhaltens vor Augen fiihrt, der aber als letztes nicht mehr antwortet?

Jona ist nicht iiberzeugt. Die Stille am Schluss des Buches ist so grausam wie die Tragik im
Verlangen nach dem Tod. Jona wehrte sich nicht dagegen, dass sein Gott ein gnadiger Gott war,
sondern dass sein Gott das an ihn ergangene Wort nicht einldste. Eine Bedrohung wurde
anscheinend so iiberméchtig, dass Jona keinen anderen Ausweg als seinen Tod mehr sah.

Gegen welche Bedrohung richtet sich Jona? Dies ist nun unsere Fragestellung.

Warum konnten die bisherigen Fragen und Antworten nicht befriedigen, dass wir noch eine
weitere Frage hinzufiigen miissen? Weil es sich die vordem skizzierten zu einfach machten. Die
Antworten sollten sich vorschnell mit unseren Vorstellungen und Wiinschen decken. Dafiir
waren wir auch bereit, Jona als Querulanten zu opfern. Wir verlangten, dass Gottes Wort und
das Resultat innerhalb der Wirklichkeit sich sinnvoll zueinanderfiigten, einsichtig waren,
mithin ein eindeutiges Ergebnis darstellten. Aus unserer Sicht — der Sicht der Unbetroffenen (!)
— ist dies geschehen, aber unser Verlangen gleicht dennoch dem Verlangen Jonas, mehr wollte
auch er nicht, als die Eindeutigkeit des Gotteswortes! Jonas Problem ist in Hinsicht auf sein
Verlangen zu unserem Problem geworden.

IV. Die Rechtfertigung der Zweideutigkeit dieser Welt

Worin besteht das Verlangen Jonas konkret? Gott soll sein Wort halten! Es geht Jona nicht
darum, dass Ninive zerstort werden soll, es bleibt aber die unausweichliche Konsequenz seines
Verhaltens, fiir die er nicht mehr die Verantwortung iibernimmt. Darum der Begriff der
«Tragodien: schuldlos verstrickt sich der Held in den Netzen des Schicksals und geht wider

178, Herrmann fragt gegen Wolffs Auslegung: «Ist das Theodizee-Problem wirklich nur
eine vorgeschobene Theorie? Erhebt es sich nicht in ungebrochener Schirfe?» (a.a.O,
229).

181, Schmidt, a.a.0. 47; 113.

19 Ebda. 109.



78 Miszellen

besseres Wissen zugrunde! Wer Jona fiir schuldig erkldren wollte, nihme ein schweres Rich-
teramt auf sich.

Wenden wir uns dem Problem der Treue zu: Ist Jona in seinem Verhalten treu gegeniiber
seinem Herrn? Ist es der Herr gegeniiber seinem Knecht? Der Herr fragt ihn: Ist es recht, dass
du ziirnst (4, 4.9)? Er verlisst seinen Knecht nicht, er fragt. Aber der Bund zwischen beiden ist
nicht mehr intakt: einer will sterben! Also muss doch Jona seinen Herrn verraten haben. Wenn
dies stimmt, dann liegt der Verrat darin begriindet, dass Jona genau das fordert, was Jahwe
gesagt hat. Er verlangt nach dem Wahrheitserweis seiner prophetischen Verkiindigung und
damit nach der Bewahrheitung des Gotteswortes.

Es ist einerseits deutlich, in welch auswegloser Situation, in welch tragischem Lichte die
Jonafigur gezeichnet wird, andererseits, wie die Verfasser des Jonabuches dieses Stilmittel
einer tragischen Erzdhlung dazu beniitzten, ein grundsitzliches Problem ihres Glaubens zu
erortern.

Wenn dieses Verlangen den Verrat bedingt, dann liegt der Verrat in seiner Treue begriindet,
oder besser gesagt, Jonas Treue schliesst den Moment des Verrates mit ein. Aber wie kommt es
zum Verrat des Bundes? Durch Angst? Angst wovor?

Heinrich stellt die These auf, dass jeder Mensch in seinem Leben auf die drei Bedrohungen:
Identitétslosigkeit, Sprachlosigkeit und Selbstzerstorung als die drei Momente der Angst vor
der Sinnlosigkeit reagiert.2? Jona verliert nun in dem Moment, in dem Gott aus seiner Freiheit
heraus handelt, den Sinn fiir seine Aufgabe wie sein Leben und will sterben. Er bindet seine
Identitéit an die eindeutige, damit aber auch verengende Identitdt von Gottes Wort und Tat,
von Vorstellung und Wirklichkeit. Er sieht die gegenseitige Treue zwischen Jahwe und ihm
selbst nur durch diese Identitédt gesichert. Andernfalls miisste sein Glaubenssystem zusam-
menbrechen.?!

Wir hatten festgestellt, dass Jahwe die Treue zu Jona hilt, warum wahrt er aber nicht diese
eindeutige Identitédt? Der Angelpunkt einer moglichen Losung liegt im letzten Vers des Buches
begriindet. Wer sind die mehr als 120.000 Menschen, die nicht wissen, wo rechts und wo links
ist (4,11)? Sind einfach nur unwissende Heiden im Gegensatz zum Gottesvolk gemeint, so
bliebe weiters die Gefahr bestehen, Jona als Querulanten und Vertreter eines partikularisti-
schen Israels zu sehen.

Die, die da nicht wissen, wo rechts und wo links ist, sind Menschen in der Situation des
Schwankens?2: nicht unwissend, vielmehr wissend und trotzdem nicht handelnd, sind sie wie
Kinder, unfihig sich zu entscheiden und miissten so mit der Stadt Ninive untergehen. Das
Entscheidende dabei ist nun, dass Jahwe denen, die ihn verraten, die Treue hilt.

Heinrich geht noch einen Schritt weiter und nennt dies Schwanken Zweifel und spricht in
Anschluss an Paul Tillichs Rechtfertigungslehre von der «Rechtfertigung des Zweiflers».23
Zweifel hier verstanden als Ausdruck der Angst vor der Sinnlosigkeit, Angst, in der zweideu-

20 K. Heinrich, Parmenides und Jona. Vier Studien iiber das Verhiltnis von Philosophie
und Mythologie, Frankfurt 1966, 63-128 (67f.). Heinrichs Thesen basieren hierbei auf
Aussagen P. Tillichs.

21 So schon E. Haller, Die Erzihlungen von dem Propheten Jona, TEH NF 65 (1958) 43.
Auf dessen Exegese bezieht sich Heinrich in seinem Buch.

22 K. Heinrich, a.a.0. 73; 107.

23 Ebda. 1111,



Miszellen 79

tigen Wirklichkeit24 nicht bestehen zu kénnen, wie Jona, der sich verliert, in der Folge seinen
Herrn wie die 120.000 Menschen verrit, mithin sich selbst verrdt. Jahwe stellt dem Verrat seine
Treue gegeniiber, seine Treue zu all denen, die ihn verraten: er bleibt Jona treu, den 120.000
Menschen und sich selbst, indem er zu seinem Bund steht.

Jonas Fehler ist es, dass er sich angstvoll an das Wort des Herrn klammert — er nimmt ihm
die lebendige Wirklichkeit. Er wird zum Verriter (nicht zum Querulanten?3), aber der Verra-
tende geht nicht auf in den Verrat, er bleibt ein Bundesgenosse durch die Treue Gottes.2® Es
kommt aber zum Verrat, weil Jona nicht erkennt, dass das eindeutige Gotteswort in einer
zweideutigen Wirklichkeit zur Sprache gebracht, entweder in seiner Eindeutigkeit vernichtend
wirken, oder aber der Zweideutigkeit dieser Welt Rechnung tragen miisste, damit es fahig wire,
sich je und je zu wandeln. Dieser lebendigen Gestalt bedarf das Gotteswort, andernfalls wiirde
es sich gegen die Schopfung wenden.

Um es nochmals modern zu sagen: wenn Gott mit seiner Schopfung solidarisch bleiben soll,
muss sich sein Wort, das in seiner eigenen Wirklichkeit unbedingt und unwandelbar ist, in
unserer Wirklichkeit — um unseretwillen — relativieren, d.h. dem Gerichtswort muss die
Heilszusage folgen konnen.

Die Verfasser des Jonabuches vertreten eine Theologie, in der die zweideutige Wirklich-
keit, trotz Verrates, um ihrer Zweideutigkeit willen, gerechtfertigt wird. In seiner unbegreif-
lichen Freiheit hidlt Gott den Bund mit dem Menschen, der ihn verrit.

Esist nun einsichtig, wie entscheidend die richtige Fragestellung fiir die Analyse war. Nicht
Jonas Verhalten in der Hinsicht, dass er starrsinnig bleibt, ist entscheidend, sondern dass er
sterben will und wogegen er sich damit wehrt! Der weisheitliche Horizont unserer Geschichte
ist damit zu erkennen. Der Theologie wurden entscheidende Schritte er6ffnet: Nicht nur
vertraten die Verfasser entgegen partikularistischen Strémungen innerhalb des Volkes einen
Universalismus, der andere Volker nicht mehr in dem Masse an Israel binden sollte wie sonst
(Zionsglaube!), andererseits begriindeten sie dies auch schopfungstheologisch: Gott als Schop-
fer und Erhalter der Welt steht zu dieser Welt als Welt im Ganzen. Dieser Moglichkeit Gottes
muss Jona Wirklichkeit zukommen lassen.

Wie nun reiht sich das Buch Jona und Jona der Prophet in die atl Prophetie ein? Es ist
natiirlich bedeutsam, dass sich im Jonabuch das Gotteswort gegen den Propheten des Herrn
wendet. Interessant ist aber auch der Doppelsinn, der im Sterbenwollen Jonas liegt: der,
zumindest wohl literarisch, letzte Prophet will sterben. K6nnte damit im Jonabuch eine
Erkldrung fiir das notwendige (?) Ende der Prophetie zu finden sein? Wie ist die Verkiindigung
des Prophetenwortes zu denken unter einer Welterfahrung, in der Wort und Tat Gottes, bzw.
Gottes- und Welterfahrung nicht mehr zur offensichtlichen Deckung gelangen (wie z. B. noch

24 Vgl. dazu J. Ebach, Kassandra und Jona. Uber den Umgang mit dem Schicksal, Frank-
furt 1987. Er definiert die Zweideutigkeit im Jonabuch (78): «Der Untergang ist gewiss — der
Untergang kann abgewendet werden.» Aber Ebach verkennt die Figur Jona und ihre (litera-
rische) Gestaltung: Jona ist weder «Moralist» (113), noch hat er «Weltschmerz» (115). Mit
einer solchen Sicht nidhert sich Ebach dem von ihm kritisierten Wolff.

25 Es ist ein grundsitzlicher Unterschied, ob Jona aus (verstidndlicher!) Angst heraus zum
Verriter wird, oder aus Trotz heraus zum Querulanten!

26 K. Heinrich a.a.0. 117; 120.



80 Miszellen

in der dtr Geschichtsbetrachtung)? Kann der Horer, also Jona (aber auch wir selbst), dem
zweideutigen Gotteswort Glauben schenken, diesem Wort, welches sich scheinbar sogar gegen
einen selbst richtet?

Obwohl sich das Gotteswort nur dann gegen einen wendet, wenn man es verabsolutiert, es
an seine Vorstellungen (fest-) bindet — aber wollen wir kliiger als Jona sein?! Jedenfalls Jona,
der Prophet Jona, ertrug das Wissen um das Auseinanderbrechen einer einheitlichen Welter-
fahrung, einer eindeutigen Welt, nicht, er vermochte sein Leben nicht mehr zu tragen, erkannte
es als «sinnlos» und bat um den Tod.

Vielleicht sind Antworten auf die oben aufgeworfenen Fragen zu finden: Eine mogliche
liesse sich m.E. im Prozess der Sdkularisierung der Welt erkennen. Ein Beispiel: wenn die
Geschichte nicht mehr als Raum des Handelns Gottes verstanden wird, bleibt das prophetische
Wort leer. Wenn eine Geschichtsschau wie das «vaticinium ex eventu» ihre Autoritit verliert,
wird Gott nicht mehr in seinem konkreten Handeln in der Welt erkannt. Dann aber ist Raum
fiir die Frage — gerade um der schleichenden Sikularisierung engegentreten zu kénnen: worin
liegt Gottes Treue begriindet? Und genau darauf konnte das Buch Jona versuchen zu antwor-
ten. Weisheitliche Kreise vermochten hier den Erweis der Treue Gottes in einer sich immer
mehr sdkularisierenden Welt zu bringen.

Entscheidend dabei ist dann aber auch Jona als Einzelgestalt in seinem Konflikt mit Gott.
Ein Murren und ein Fragen ist nicht mehr in einer Gruppe oder einem Volke, sondern in der
Einsamkeit des Einzelnen zu finden. Hier ist der Ort der Skepsis (vgl. Hiob) und angesichs
dieser — in bezug auf das Heilshandeln Gottes in der Geschichte — bot der Rekurs auf Gottes
Schopfermacht und seine Treue eine Moglichkeit, Tendenzen, die Welt und menschliche
Erkenntnis als sinnlos in Frage stellten, entgegenzutreten.

Man wird es dem Buche Jona anrechnen miissen, welch schwere Anfechtungen sich hinter
diesem verbergen. Der Problematik, die die implicit gestellten Fragen des Jonabuchs aufwar-
fen, war aber nicht mehr mit einer Satire .oder einer nur didaktischen Lehrerzdhlung zu
begegnen. Das Buch Jona zeichnet eine «tragische Geschichte» mit dem Helden Jona im
Mittelpunkt. Wire er der Held eines klassischen Dramas, so miisste er am Ende sterben.

Stefan Schumann, Wien



Miszellen 81

Geldwechsler im Tempel — von der Mischna her erklart

Im Mitelpunkt gegenwirtiger Debatten iiber Jesus und das Judentum steht das Thema:
Jesus und der Tempel. Dabei wird besonders der Abschnitt Mk 11,15-19 Parr. behandelt,
nach dem Jesus die Tische der Geldwechsler umstosst und die Geldwechsler aus dem Tempel
vertreibt!. In diesem Zusammenhang wird die zutreffende Annahme gedussert, dass die
Geldwechsler einen unentbehrlichen Dienst ausiibten: «Die Geldwechsler waren wohl die
Leute, die das von Pilgern mitgebrachte Geld in die Wihrung umtauschten, die von der
Tempelbeh6rde zur Bezahlung der allen Juden auferlegten Halb-Schekel-Steuer akzeptiert
werden konnte.»? Fiir diesen Dienst erhoben sie eine Gebiihr. Auch fiir den Kauf von
Opfertieren mussten die Pilger den Preis in der angemessenen Wihrung bezahlen, und der
Geldumtausch machte dies moglich. Dazu wieder Sanders: « Die Geschiftseinrichtungen im
Tempelbezirk waren notwendig, wenn die Vorschriften erfiillt werden sollten». Sanders legt
die Tempel-Aktion Jesu als Handlung aus, die Zerstérung symbolisierte: «Dies ist eine der
offenkundigsten Bedeutungen, die das Umstossen als solches hat».? Die Interpretation von
Sanders lautet folgendermassen:

«So kommen wir zu dem Ergebnis, dass Jesus die Zerstorung des Tempels offentlich
vorhersagte oder androhte, dass die Intention seiner Handlung durch die Erwartung des nahen
Eschaton geprigt war, dass er wahrscheinlich auch einen neuen Tempel erwartete, den Gott
vom Himmel her geben wiirde, und dass er eine Zeichenhandlung vornahm, die das kommende
Ereignis in prophetischer Weise darstellte.»4

Die folgenden Ausfiihrungen wollen der Interpretation von Sanders in keiner Weise
widersprechen, sondern lediglich eine alternative Erkldrung anbieten, die in ihren Grundlagen
durchaus mit der Ansicht von Sanders iibereinstimmt und diese nur prézisiert.

Fragen wir die Autoren der Mischna um Auskunft dariiber, weshalb sich die Geldwechsler
im Tempel aufhielten, so erhalten wir eine einfache Antwort:

«A. Am 15. (Tag) desselben Monats (Adar, vor Nisan) wurden Tische (fiir Geldwechsler) in
der Provinz (= im Land ausserhalb Jerusalems) aufgestellt.

B. Am 25. (Adar) wurden sie im Tempel aufgestellt.

C. Sobald sie im Tempel standen, begann man Pfinder zu fordern (von denen, welche die
Steuer nicht in specie bezahlt hatten).

D. Von wem fordert man ein Pfand?

E. Von Leviten und Israeliten, Proselyten und freigelassenen Sklaven, aber nicht von
Frauen, Sklaven und Minderjdhrigen...» '

(m Shegalim 1,3).

Geldwechsler waren dazu da, die verschiedenen Wéihrungen in Schekel-Wihrung umzu-
tauschen, die fiir die Tempelsteuer vorgeschrieben war. Sie pflegten ein Pfand von dem zu
nehmen, der seine Steuer noch nicht bezahlt hatte, und ihm den geforderten Halb-Schekel zur
Verfiigung zu stellen. Sie waren fiir das Einsammeln der Steuer unerldsslich. Warum? Ich

I Ich verweise auf die ausgezeichnete Erdterung dieses Themas durch E. P. Sanders, Jesus
and the Temple, in: Jesus and Judaism, Philadelphia 1985, 61-76.

2 Ebda. 64.

3 Ebda. 70.

4 Ebda. 75.



82 Miszellen

erkldre mit Nachdruck: Weil diese Steuer, die von allen dafiir in Frage kommenden Israeliten
bezahlt wurde, das kommende Jahr hindurch dazu diente, die 6ffentlichen tidglichen Ganzop-
fer, die im Namen der Gemeinde dargebracht wurden, zu finanzieren. Wer zur Zahlung der
Steuer nicht verpflichtet war, konnte sie freiwillig entrichten, z.B. Frauen, Sklaven und
Minderjéhrige. Aber ein Heide oder Samaritaner durfte die Steuer nicht bezahlen. Diese Leute
konnten freiwillige Spenden beitragen, aber sie konnten sich nicht an der Zahlung der
Tempelsteuer von einem halben Schekel beteiligen. Bis hierhin habe ich den bekannten
Konsensus wiedergegeben, wie er von Sanders zutreffend dargestellt wurde. Aber wenn wir die
kultische Wirkung des tidglichen Ganzopfers verstehen, werden wir auch das verstehen, was ich
fiir die tiefere Bedeutung der Aktion Jesu halte, und damit auch deren entscheidenden Platz in
dem grosseren Zusammenhang von Jesu Leben und Lehre.

Die Sache, um die es beim Geldwechseln ging (nur fiir ménnliche Israeliten war sie
obligatorisch, fiir die anderen Israeliten freiwillig), war eine sehr gewichtige und bedenkens-
werte Angelegenheit. Und worum ging es hier? Um die Aufgabe der Geldwechsler im Tempel
zu verstehen, brauchen wir eine Antwort auf diese Frage. Sie wird uns von den Verfassern der
Tosefta gegeben, einer Ergdnzung zur Mischna, die etwa 333 n. Chr. abgeschlossen wurde, also
ein Jahrhundert nach dem Abschluss der Mischna.?

«A. Sobald sie (die Tische) im Tempel standen, begann man Pfander zu fordern (von denen,
die noch nicht bezahlt hatten) (m Sheqalim 1,3 C).

B. Sie fordern Pfander von Israeliten fiir ihre Schekel, damit die Opfer der Gesamtgemein-
de aus ihnen (diesen Geldern) dargebracht werden konnen.

C. Dies ist vergleichbar einem Mann, dem an seinem Fusse eine Wunde anschwoll, und der
Arzt band ihn fest und schnitt in sein Fleisch (andere Leart: in seinen Fuss), um ihn zu heilen.
So hat auch der Heilige - gelobt sei Er — gesagt: Die Israeliten sollen ein Pfand geben fiir ihre
Schekel, damit die Opfer der Gesamtgemeinde davon dargebracht werden kénnen.

D. Denn die Opfer der Gesamtgemeinde schaffen Versohnung und Siihne zwischen Israel
und ihrem Vater im Himmel.

E. Ebenso finden wir es bei dem Hebopfer der Schekel, welche die Israeliten in der Wiiste
bezahlten, wie geagt ist: «Du sollst das Verséhnungsgeld von den Séhnen Israels nehmen und
sollst es fiir den Dienst am Zelt der Begegnung bestimmen, damit es die S6hne Israels vor dem
HERRN in Erinnerung bringe, um Siihne fiir Euch zu schaffen» (Ex 30, 16).

(Tosefta Sheqalim 1, 6).6

Der Belegtext Ex 30, 16 verkniipft ausdriicklich die Schekelabgabe in der Wiiste mit der
Schekel-Steuer oder -abgabe im Tempel. Beide erwirkten Sithne fiir Siinde. Und nicht nur dies
— vielmehr macht der Vergleich (C) den Sachverhalt vollends deutlich: Der Arzt muss ins
Fleisch schneiden, um den Patienten zu heilen. Die Siinde ist die Wunde am Fuss. Der Arzt
muss den Kranken festbinden und ihm ins Fleisch schneiden. Der Heilige muss das Pfand des
Halbschekels fordern, um alle Israeliten fiir die tdglichen Ganzopfer verantwortlich zu
machen, welche die Siinde Israels sithnen. Die Erkldrung fiir die Entrichtung der Schekelsteuer
bildet ein Kapitel in dem grosseren theologischen Entwurf iiber die tdglichen Ganzopfer — ein

5 Dies scheint mir in der verfiigbaren Literatur, gut zusammengefasst von Sanders, noch
nicht ausreichend gewiirdigt zu sein.

6 Die vollstindige Textwiedergabe bietet mein Werk: History of the Mishnaic Law of
Appointed Times, Leiden 1982. III. Sheqgalim, Yoma, Sukkah. Translation and Explanation,
8-15.



Miszellen 83

Kapitel, das mit der ausdriicklichen Angabe von Ex 30, 16 beginnt, das tigliche Ganzopfer
schaffe Siithne fiir die Siinde eines jeden Israeliten und des ganzen Volkes. Diese tdglichen
Ganzopfer finanzieren sich — soviel ist klar — aus Gemeindefonds, zu denen jeder Israelit gleich
viel beisteuert. Sie dienen allen Israeliten — dem Einzelnen und der Gsamtheit — zur Siihne fiir
die Siinde. Und um diesen heiligen Zweck zu erfiillen, waren die Geldwechsler eben tatsichlich
unentbehrlich. Sie bildeten einen integrierenden Bestandteil in dem System der Sithne und
Tilgung der Siinde.

Die ausdriickliche Begriindung der Halb-Schekel-Abgabe lautet deshalb, dass sie es allen
Israeliten ermdglichte, an der Finanzierung des tdglichen Ganzopfers teilzuhaben, welches die
Tilgung von Siinde fiir das heilige Volk als ganzes bewirkte. Das erkldrt, weshalb Heiden und
Samaritaner den Schekel nicht entrichten diirfen, wihrend dies Frauen, Sklaven oder min-
derjdhrigen Israeliten gestattet ist (m Sheqalim 1,5 A-B). Denn Heiden und Samaritaner
gehoren nicht zu «Israel» und haben deshalb keinen Anteil an der Siihne, die durch das tégliche
Ganzopfer bewirkt wird.

Einige Ausleger behaupten, jedermann werde die Bedeutung der Aktion Jesu verstanden
haben. Ich denke aber, es war genau das Gegenteil der Fall. Jeder, der jene theologische
Konzeption vom tdglichen Ganzopfer verstand, wird eine Aktion, bei der die Tische der
Geldwechsler umgestossen wurden, unbegreiflich und unverstidndlich gefunden haben. Solch
eine Handlung wird Befremden ausgelost haben, denn sie wird die ganz einfache Tatsache in
Frage gestellt haben, dass das tigliche Ganzopfer Siihne schuf und Tilgung der Siinde bewirkte
und dass Gott Mose in der Tora in diesem Sinne unterwiesen habe. Demgemaiss konnte nur
jemand, der die ausdriickliche Lehre der Tora iiber das Ganzopfer ablehnte, die Tische
umgestosen haben — oder aber, wie ich behaupten werde, jemand, der die Absicht hatte, einen
anderen Tisch aufzustellen und fiir einen anderen Zweck: Denn die Aktion iibermittelt die
gesamte Botschaft, sowohl die negative als auch die positive.

Konnen wir damit rechnen, dass der Inhalt einer die Mischna ergédnzenden Aussage der
Tosefta im ersten Jahrhundert in weiten Kreisen bekannt war — also eines etwa 300 n. Chr.
abgefassten Textes, der sich auf ein Dokument aus der Zeit um 200 n. Chr. bezieht? In diesem
Falle glaube ich die Frage bejahen zu konnen, und zwar aus einem cinfachen Grunde: Da Ex
30, 16 in der Sache durchaus klar ist, mochte ich nicht bezweifeln, dass die Interpretation der
tilgenden Kraft und sithnenden Wirkung des tdglichen Ganzopfers im ersten Jahrhundert unter
der Bevolkerung bekannt war. Im Gegenteil: Wenn die Schriftaussage klar ist, dann werden die
Leute auch die Bedeutung des Ritus gekannt haben; sie war ihnen selbstverstidndlich. Und eben
deshalb sehe ich auch keinen Grund dafiir, zu bezweifeln, dass die Leute im allgemeinen
begriffen, warum die Geldwechsler da waren. Sie erleichterten ja offensichtlich einfach die
Ausfiihrung eines lebenswichtigen Ritus des ganzen Israel. In der Tat erm&glichte ihre Gegen-
wart die Teilnahme jedes Israeliten am Kult, und sie war nicht nur kein Makel fiir den Kult,
sondern ¢in Teil seiner perfekten Durchfithrung. Aus diesem Grunde bezweifle ich, dass irgend
jemand verstehen konnte, was Jesus tat — ausgenommen natiirlich Jesus selbst und seine
Jiinger. Die Zeichenhandlung war in diesem Zusammenhang einfach véllig unbegreiflich.

Dies fiihrt uns zuriick zu der Darlegung von Sanders und ihrer von mir gebotenen
Prézisierung. Der Grund und Sinn der Aktion Jesu ist jedoch — in dem von den Gestaltern der
Mischna definierten und von den Autoren der Tosefta interpretierten Kontext — nicht eigent-
lich Zerstorung im engen und strengen Sinne (obwohl ich mit Sanders iibereinstimme, wenn
man sie in einem allgemeineren Sinne versteht). Der besondere Grund ist die Uberzeugung,
dass das tégliche Ganzopfer nicht bewirkt, was die Leute von ihm sagen, dass es also unnétig
ist, dafiir zu bezahlen, und dass folglich auch die Geldwechsler im Tempel keine sinnvolle
Aufgabe zu erfiillen haben. Sanders hat aber sicher recht, wenn er die Zeichenhandlung als eine



84 Miszellen

im weiteren Sinne gemeinte Ankiindigung der Zerstorung des Tempels versteht. Denn wenn
der Kult aufgrund seiner Nutzlosigkeit abgeschafft wiirde, hédtte konsequenterweise auch das
tdgliche Ganzopfer, das von jedem Mitglied Israels durch seine oder ihre Halbschekel-Abgabe
unterhalten wurde, keine Aufgabe mehr in dem System der Siihne und Tilgung von Siinde zu
erfiillen.

Meine Prézisierung besteht einfach in dem Vorschlag: Wir solltem vom Zweck des tégli-
chen Ganzopfers ausgehen und uns von da aus den Weg zuriickbahnen zur Aufgabe der
Geldwechsler, um zu verstehen, was Jesus mit seiner Aktion sagen wollte. Und daraus muss,
wie schon erwihnt, folgen, dass kein damaliger Jude den Sinn der Aktion Jesu verstanden
haben kann, weil fast alle Juden — sowohl im Lande Israel als auch im Exil - es als selbstver-
stiandlich erachteten, dass die tdglichen Ganzopfer die Siinde tilgten und so die Beziehung
zwischen Gott und Israel wiederherstellten, welche die Siinde verdarb. Aber ich muss auch
hinzufiigen: Jeder, der den Kontext der Aktion Jesu begriff, wird auch das, was diese Aktion
besagen wollte, richtig eingeschitzt haben. Dieser Kontext war die Einsetzung der Eucharistie,
des Ritus der Siithne und Tilgung der Siinde, den Jesus dann innerhalb derselben Passionser-
zdhlung einsetzte, zu der die Tempelaktion einen Prolog — aber auch ein Gegenstiick —
bildet.

Denn das Umstossen der Geldwechslertische stellt einen Akt der Verwerfung des wichtig-
sten israelitischen Kultritus, nimlich des tdglichen Ganzopfers, dar und besagt deshalb, es gebe
ein anderes Siihnemittel als das tdgliche Ganzopfer, das jetzt null und nichtig sei. Was sollte
dann an die Stelle des tédglichen Ganzopfers treten? Es sollte der Ritus der Eucharistie sein:
Tisch fiir Tisch, Ganzopfer fiir Ganzopfer. Darum scheint mir, dass der richtige Kontext, in
dem man das Umstossen der Geldwechslertische sehen muss, nicht die Zerstorung des
Tempels, sondern die Einsetzung des Eucharistieopfers im besonderen ist. Es ergibt sich ferner:
Das Gegenstiick zu Jesu negativer Handlung, die darin bestand, einen Tisch umzustossen, ist
die positive Handlung des Aufrichtens oder Aufstellens eines anderen Tisches — mit anderen
Worten: Ich wende mich den Passionserziahlungen zu, in deren Mittelpunkt das Abendmahl
steht. So jedenfalls wiirde ich — als Aussenseiter auf diesem Gebiet der Wissenschaft —
empfehlen, die Zeichenhandlung zu verstehen. Negativ will sie besagen, dass die durch das
tagliche Ganzopfer erwirkte Siihne fiir die Siinde nichtig ist, positiv, dass Siindenvergebung
durch die Eucharistie erlangt wird: Ein Tisch wird umgestossen, ein anderer statt dessen
aufgestellt, und beide dienen demselben Zweck, nidmlich der Sithne und der Tilgung von
Siinde.

Wenn wir uns klarmachen, wie die Handlungen Jesu, denen die heutige Wissenschaft
zentrale Bedeutung zuweist, ndmlich 1. die Vertreibung der Geldwechsler und 2. die Einset-
zung der Eucharistie, einander entsprechen, und wenn wir daran denken, wie weit verbreitet
das Verstiandnis des tdglichen Ganzopfers unter den Juden allgemein gewesen sein wird, dann
erkennen wir, wie hochst unbegreiflich das Christentum in seinen Anfangsstadien und -aus-
sagen im Rahmen des Judentums gewesen sein muss. Die beiden religiosen Traditionen,
Christentum und Judentum, vermitteln in ihren ersten Ausserungen wirklich den Eindruck:
hier reden ganz verschiedene Leute mit ganz verschiedenen Leuten iiber ganz verschiedene
Dinge.

Jacob Neusner,
(Ubersetzung von Isolde Betz, Tiibingen)



Miszellen 85

Ethik im Zeichen von Tao und Kreuz

Diese Formulierung des Themas meines Beitrages zur Erorterung des Problems der Ethik*
hat zwei Griinde: einen objektiv aufweisbaren historischen und einen zu personlicher Stellung-
nahme herausfordernden systematischen Sachverhalt. Fiir den ersteren kann uns unser Gast-
land dienen, indem es nicht nur das am meisten christianisiserte Land Ostasiens darstellt,
sondern zugleich auch stark von der Kultur des alten China geprigt ist. Die Bedeutung, die dem
Christentum hier zukommt, zeigt sich nicht zuletzt in dem von der christlichen Akademie
Koreas im Zusammenhang mit der Olympiade in Seoul veranstalteten Weltkongress, an dem
wir hier teilnehmen. Die Prigung durch die alte chinesische Kultur aber haben wir — neben
vielem anderen — im Wappen dieses Landes vor Augen, das aus dem mit den Zeichen von Yin
und Yang gefiillten Kreis des Tao besteht. Aber dieses Uber- und Miteinander von christlichem
Kreuz und Tao bzw. T aichi ist nicht nur fiir Korea charakteristisch, sondern es durchzieht
nicht weniger die jahrhundertelange wechselreiche Geschichte der Begegnungen des Westens
mit dem Fernen Osten. Auch diese stehen im Zeichen von Tao und Kreuz, indem es sich darin
um zwei zentrale Symbole der beiden Kontinente handelt.

Bei aller Unterschiedlichkeit bzw. Gegensitzlichkeit in Herkunft und Inhalt haben beide
Symbole aber auch drei wesentliche Gemeinsamkeiten: Erstens, treten sie je in zwei verschie-
denen Formen auf: Kreuz als Symbol von Leiden bzw. allgemeiner Sinnproblematik und
zugleich als Symbol von Uberwindung und Sinnerfiillung - Tao als Symbol fiir das Weltgesetz
und - diesem entsprechend — vom Menschen einzuschlagender Weg einerseits und Tao als
nicht in Worte zu fassendes Ursprungsgeheimnis des Seins bzw. des Nichts anderseits.
Zweitens: Wie schon in diesen einander entsprechenden Doppelgestalten von Kreuz und Tao
deutlich wird, geht es darin je um das Wesen von Sein und Sinn - was das Sein betrifft, um die
ontologische Differenz von Sein und Seiendem, und in bezug auf Sinn um Sinn als entweder
erkldrbare oder aber verstehbare Bedeutung.

Aus beiden Aspekten ergibt sich als dritte, fiir unser Thema besonders wichtige Gemein-
samkeit von Kreuz und Tao, dass beide Symbole sowohl von metaphysisch-kosmischer als
auch von ethisch-menschlicher Bedeutung sind.

Bevor wir diese systematischen Wesenseigentiimlichkeiten unserer beiden Symbole zum
Zwecke einer Kldrung der heutigen weltweiten Problematik der Ethik néher erortern, ist es am
Platze, vorab einen Blick auf die Geschichte und die verschiedenen Rollen zu werfen, die sie
darin angenommen haben.

“Da beide Symbole — das Tao wie das Kreuz - in je verschiedenen Formen mit dem
Verhalten des Menschen und den Verhiltnissen von dessen Umwelt zu tun haben, ist schwer zu
sagen, welches von beiden das dltere sei — ob das Tao im Osten, oder das Kreuz im Westen —und
ob und inwiefern es hier wie dort nicht schon von jeher ihnen entsprechende Ur- oder
Friihformen gegeben habe. Zu den Menschheitssymbolen, als die wir sie aus der Geschichte
kennen, sind sie jedenfalls in China durch K’ung-tse bzw. in den durch ihn gesammelten
kanonischen Schriften bekannt geworden, in Israel dagegen durch die Uberlieferung, in der

* Die folgenden Ausfithrungen waren dazu bestimmt, in englischer Fassung an dem im
Zusammenhang mit der Olympiade in Seoul vom 21. August — 8. September 1988 veranstal-
teten Weltkongress iiber « The World community in Post-Industrial Society», bzw. in deren
den Problemen der Ethik gewidmeten III. Sektion vorgetragen zu werden.



86 Miszellen

Jesus gelebt hat, und die von ihm als erwartetem Messias und am Kreuz gestorbenem Christus
berichtet. Voraufgegangen sind diesen geschichtspriagenden Ausgestaltungen des Tao- bzw. des
Kreuzessymbols andere Formen der beiden Symbole: das Tao in der einen Form als Wille des
Opfer fordernden Himmelsherrn (Shang-ti), der von K'ung-tse zum Willen des Himmels
entmythologisiert wurde, und in der anderen als in der Ekstase zu erfahrende geheimnisvolle
Macht, der spiter als Weltursprung durch Wu-wei (Geschehen-lassen) Rechnung getragen
wurde — das Kreuz als Marterwerkzeug und damit als Symbol des Ubels und Leidens, jedenfalls
als eine wertnegative Grosse, die aber dadurch, dass Christus zur Erlosung der Welt am Kreuze
starb, zu einem Symbol hochster Sinnerfiillung wurde.

Wihrend das Tao in seinen beiden Formen, d. h. sowohl durch die fiinf bekannten sozialen
Beziehungen wirkende sittliche Weltordnung, als auch als in keine Begriffe fassbares Geheim-
nis iiber Jahrhunderte in Geltung stand, erfuhr das Symbol des Kreuzes alsbald nach Prokla-
mierung des am Kreuz Gestorbenen zum Welterloser eine einschneidende Veridnderung,
indem durch das Ausbleiben des Weltendes nur die negative Seite des Kreuzsymbols in Kraft
blieb, wihrend die positive eine neue Deutung des Heilsgeschehens notwendig machte. Dahin
gehende Versuche liegen denn auch schon in den Dokumenten der Urchristenheit in verschie-
denen Formen vor und haben in den folgenden Jahrhunderten zu reichlichen Fortsetzungen
Anlass gegeben. Am einflussreichsten ist diejenige der katholischen Kirche geworden, derzu-
folge an die Stelle des ausgebliebenen Gottesreiches die Kirche als Vermittlerin des Heils fiir
die Gldubigen im Jenseits tritt. Nach vielfachen Wandlungen dieser Losung des Sinnproblems
erfuhr es im Verlauf einer zunehmenden S&kularisierung seiner mythologisch-magischen
Formen eine radikale Lésung in der Ersetzung eines iibernatiirlichen Glaubens durch die
natiirliche Vernunft und der gottlichen Heilsgeschichte durch den Fortschritt der menschli-
chen Wissenschaft und Technik.

Was den Missionaren des christlichen Glaubens wihrend Jahrhunderten in Ostasien nicht
gelang, das erreichten binnen kurzem die Vertreter der westlichen Wissenschaft und Technik
mit allerdings nicht sehr humanen, geschweige denn christlichen Mitteln und Methoden. Aber
nachdem China ebenfalls wihrend Jahrhunderten das Heil vergeblich im Zeichen der beiden
Formen seines Tao gesucht hatte, war es offenbar reif fiir das eine S#kularisierung des
Christentums darstellende Evangelium des Fortschrittglaubens der westlichen Technik und -
willentlich oder nicht — bereit zu dessen Ubernahme. Von einer Christianisierung konnte keine
Rede sein — nicht nur wegen der schlechten Erfahrungen, die man mit der Politik des Westens
machte, sondern aus dem tieferen Grunde, weil das Symbol des Kreuzes — in sich selber briichig
geworden — sich mit dem Tao nicht vereinbaren liess. Wohl aber entsprach — trotz anderen
Inhalts — die Begriindung der Ethik in der Technik derjenigen im Tao. Vollends zeigte sich
diese Entsprechung im Sieg des Marxismus Maos als der Konsequenz der Sdkularisierung des
urchristlichen Reichsgottesglaubens.

Ob allerdings damit der im Kreuzessymbol gemeinten Antwort auf die Sinnfrage entspro-
chen ist, und ob deren marxistische Losung dem Tao K’ung-tses und des Tao-te-king zu
entsprechen vermag, ist eine andere Frage. Aber dieser systematischen Frage miissen wir uns
nach diesem historischen Riickblick nunmehr zuwenden und dazu personlich Stellung neh-
men, um dann aber auch in einzelnen Bereichen der Ethik die Probe aufs Exempel zu machen.
Zunichst nun aber — vor ihrer praktischen Anwendung — die Theorie der Ethik: Was ist
Ethik?

Ethik griindet in der Besinnung auf sinngemdisses Verhalten im Vollzug des Selbstverstind-
nisses eines sich zur Verantwortung bestimmt wissenden Personwesens und zielt auf dessen
Realisierung im Rahmen der dazu in den Verhdltnissen seiner Umgebung zur Verfligung
stehenden Maoglichkeiten. In dieser Definition einer Ethik der Verantwortung ist sowohl dem



Miszellen 87

Wesen des Tao als auch demjenigen des Kreuzes Rechnung getragen, und zwar beider
zweifachen Bedeutung: dem Tao sowohl als Seinsordnung als auch als Seinsgeheimnis, und
dem Sinnritsel des Kreuzes und dessen wenigstens partialen Uberwindungsmdaglichkeiten in
einem sinnvollen Verhalten gegeniiber dem Sinnwidrigen. In allen vier Aspekten kommt aber
auch das im Sich-zur-Verantwortung-bestimmt-Wissen durch eine in dessen Immanenz sich
offenbarende Transzendenz zur Geltung.

Es war die ebenso einsichtige wie mutige Massnahme K’ung-tses, die personale Transzen-
denz des mythischen Shang-ti durch den unpersoénlichen Himmel zu ersetzen und den Men-
schen die Verantwortung fiir die Realisierung der gesellschaftlichen Verhéltnisse zu iiberwei-
sen. Dass mit dieser Ordnung Probleme verbunden waren, zeigt sich bei seinen unter sich
verschiedenen Zeitgenossen und Nachfahren zur Geniige. Um vor Erstarrung bewahrt zu
werden, bedurften die verschiedenen konfuzianischen Gesellschaftsstrukturen aber auch der
anderen Auffassung des Tao als des mystischen Seinsgeheimnisses, wie sie im Tao-te-king von
Chuang-tse und dem legendidren Lao-tse vertreten wurde. Hier drohte freilich auch das
Absinken des Tiefsinns in Aberglauben und Zauberei. Dass und wie beide Seinsauffassungen
und die ihnen entsprechenden Ethiken verbunden werden konnen, zeigte sich im sogenannten
Neukonfuzianismus teils in mehr rationalistischen und teils in mehr mystischen Systemen -
ersteres bei Chu-Hsi, letzteres bei Wang Yang-ming.

Ahnliche Erscheinungen gab es zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Formen
auch im Westen, von Nestorius und Mani, deren Anhédnger bis China gelangten, iiber andere,
spatmittelalterliche und neuzeitliche Ketzer und Kirchenerneuerer bis zu Schleiermacher und
dem sogenannten Neuprotestantismus im 19. Jahrhundert. Mit wenigen Ausnahmen ging es
hier nicht um das Symbol des Tao, sondern um neue Deutungen der Heilsbedeutung des
Kreuzes Christi. Wiahrend das Tao hauptsdchlich am Sein bzw. am Nichts interessiert ist und
seine Vertreter sich daran fiir ihre Ethik orientieren, geht es im Symbol des Kreuzes — sosehr es
sich auch mit der Schopfung als Uberwindung der Chaosmacht in Verbindung bringen lisst —
doch vorwiegend um die Erlosung des Einzelnen und die universal-kosmische Sinnvollendung
in der Zukunft, wobei beide Aspekte auch durch die gesellschaftliche Struktur des Leibes
Christi bestimmt sind. Aber wiahrend das Tao zum vornherein das ganze Sein umfasst, handelt
es sich im Universalismus des Kreuzsymbols um Sinnmdéglichkeiten, die sich iiberall da
eroffnen konnen, wo Menschen sich selber und einander in seinem Sinne verstehen und ihr
Leben und Zusammenleben dementsprechend zu gestalten versuchen. Obschon auch das Tao
sozial-ethische Ziige aufweist, triagt es doch vorwiegend und grundlegend kosmischen Charak-
ter, wihrend das Kreuz vom Einzelnen zu iibernehmen ist und von da aus in der Geschichte zur
Wirkung gelangt, wie dies schon bei Jesus der Fall ist. Wiahrend der Verehrer des Tao sowohl in
dessen konfuzianischer wie in dessen taoistischer Gestalt sein Verhalten nach dem Wesen des
Tao, und das heisst nach dem Sein oder dem Nichts richtet, weil es, wie es ist, sinnvoll ist, weiss
sich der Kreuztriager sowohl in der Person Jesu als auch in dessen Nachfolge und in der damit
verbundenen Bereitschaft zum Opfer des eigenen Willens und Lebens im Gegensatz zum Sein
und Geschehen und auf dessen Uberwindung und Vollendung in einer Uberwelt oder einer
Neuen Welt ausgerichtet.

Eine gewisse Verbindung beider Arten von Metaphysik und damit zusammenhingender,
sich aus ihnen ableitender oder sie erzeugender Ethiken liegt sowohl im Neukonfuzianismus als
auch im Neuprotestantismus vor, indem im ersteren Geist (li) und Materie (Chi) ins T aichi,
und im letzteren der Geist und die Triebe in den Menschen - gelegentlich auch in Gott — verlegt
worden sind. Wihrend der Neukonfuzianismus darin dem Einfluss des Taoismus stattgegeben
hat, erweist sich der Neuprotestantismus in seiner kulturethischen Einstellung eher dem
Konfuzianismus verwandt.



88 Miszellen

Einmal mehr zeigt sich darin, dass Metaphysik der Ethik nicht ohne weiteres forderlich ist,
indem sie der letzteren mit ihren Spekulationen ein bequemes Ruhekissen verschaffen und sie
in die Versuchung bringen kann, es bei Utopien und Illusionen bewenden zu lassen, statt die
Probleme in der Wirklichkeit der Praxis in Angriff zu nehmen. Eine legitime Funktion kommt
der Metaphyik in der Ethik nur zu, wenn sie in der Verinnerlichung des Selbstverstdndnisses
zum Appell an Verantwortung wird, die von einer anderen Universalitit ist als jede spekulative
Metaphysik, ndmlich von nicht reglementierbarer Unbedingtheit und Grenzenlosigkeit, wie
dies je auf ihre besondere Weise K’ung-tse in seinem Tao und Jesus in seinem Kreuz in
exemplarischer Weise erfahren und bezeugt haben.

Als Sinnbilder fiir eine solche Einstellung, wie sie heute — im Unterschied zu Julia Ging!
und Hans Kiing?, oder auch zu Hans Jonas? - von Tu Wei-ming* vertreten wird, kénnte ein
Kreuz dienen, das von einem durchbrochenen Kreis umgeben ist. Von diesem Tao-Kreuz
konnte man sagen, was dem Kaiser Konstantin an Hand einer Vision des Christuskreuzes
verheissen wurde: In hoc signo vinces, und was ihn veranlasste, es zu seinem Feldzeichen zu
erwihlen. Wie im Westen, so konnte auch im Fernen Osten das — statt mit dem Natursymbol
von Yang und Yin — mit dem Kreuz als dem Symbol der zu iibernehmenden Verantwortung
gefiillte Tao als Symbol fiir ein Verhalten dienen, in dem den uns hier wie dort bedrohenden
Gefahren erfolgreich begegnet werden konnte.

Als Beispiel fiir ein solches im Rahmen des Moglichen Erfolg versprechendes Verhalten
seien zum Abschluss wenigstens stichwortmassig einige der grossen Welt- und Menschheits-
probleme aufgezihlt, um thesenmissig auf die Moglichkeiten hinzuweisen, die sich zu ihrer
Behandlung aus einer im Zeichen von Tao und Kreuz zu entwerfenden Ethik der Verantwor-
tung ergeben:

Das Kreuz der Ambivalenz der Technik in ihrem Verhiltnis zur Natur kann zum Symbol
werden fiir eine Moglichkeit ihrer Uberwindung durch ein Verhalten als Ubernahme von
Verantwortung.

Das ndmliche gilt von den Wohltaten und Grenzen &rztlicher Kunst, die sich ohne
Verantwortung in ihr Gegenteil verwandeln.

Eine besondere Ausprigung dieser Problematik bildet die Einstellung zur Geschlechtlich-
keit und das Verhiltnis der Geschlechter, indem die darin wirksamen Triebe nur im Rahmen
von Verantwortlichkeit Menschen zu Menschen werden lassen.

So wichtig die Rolle der Zweigeschlechtlichkeit des Menschen fiir die Entstehung und den
Bestand seiner Kultur ist, so unterscheidet sich diese von allen anderen Formen des Lebens
doch gerade dadurch, dass es in ihr nicht nur um das geht, was ist und wird, sondern auch um
dessen Sinn und Sein-Sollen oder Nicht-Sein-Sollen.

Wie sich in solcher Weise Tao und Kreuz als Symbole des Wesens und Schicksals von
Kultur erweisen, so treten sie in spezifischen Formen auch in deren besonderen Bereichen, in
Wissenschaft, Kunst und Religion, Recht, Wirtschaft und Politik in Erscheinung — und dies
stets je in der doppelten Gestalt von Tao als Seinsordnung bzw. Seinsgeheimnis und von Kreuz
als universale Sinnproblematik und deren Uberwindung in ihrer Ubernahme in der Verant-
wortung einzelner. An der illusionslosen Realisierung dieses messianischen Selbstverstdndnis-
ses entscheidet sich unsere Zukunft.

Fritz Buri, Basel

! Julia Ching, Confucianism and Christianity 1977 (21978).

2 Hans Kiing und Julia Ching, Christentum und Chinesische Religion, 1988.
3 Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, 1979.

4 Tu Wei-ming, Humanity and Selfcultivation, 1979.



	Miszellen

