Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 1

Artikel: Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit : zur
Frage einer "Theologie der Kultur"

Autor: Plathow, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 53

Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle
Verschiedenheit

Zur Frage einer «Theologie der Kultur»

Die Frage nach einer «Theologie der Kultur» stellt sich heute in den
spannungsvollen Rahmen von universalem Anspruch des auf Einheit hin
angelegten christlichen Glaubens und von regional gepriagten Gestaltungen
und Antworten des christlichen Glaubens, wozu auch die einheimischen
inkulturierten Theologien gehoren. Diese Spannung charakterisiert auch
die dkumenische Arbeit, denkt man an die Bemiihungen um die Studie
«Rechenschaft geben von der Hoffnung, die in uns ist» seit der Konferenz
in Akkra 1976 und an das laufende Projekt der Abteilung fiir Glauben und
Kirchenverfassung der ORK «Auf dem Weg zu einem gemeinsamen
Bekennen des apostolischen Glaubens». Sie spiegelt auch die Verschiebung
in der Statistik der Weltchristenheit wider. Lebten um 1900 noch 85,5%
der Gesamtchristenheit in Europa und Nordamerika, so werden — soweit
wir Menschen das iiberhaupt vorausberechnen kénnen — es im Jahr 2000
noch 41,5% sein; die Mehrheit der Christen wird dann in von regionalen
Kulturen geprigten Christentiimern leben. Angesichts der Spannung zwi-
schen Regionalisierung und Universalitdt christlicher Glaubensantworten
stellen sich im Zusammenhang einer « Theologie der Kultur» einige Fra-
gen, denen im folgenden nachgegangen werden soll: die Frage nach dem,
was mit « Theologie der Kultur» und iiberhaupt mit «Kultur» gemeint ist;
die Frage nach dem Einfluss der verschiedenen «Kulturen» auf die Bezeu-
gungen des christlichen Glaubens und damit die Frage nach Verschieden-
heit und Einheit der Theologien sowie die kritische Riickfrage, ob der
universale Anspruch des christlichen Glaubens etwa mit nur der weltwei-
ten Expansion der naturwissenschaftlich-technischen Lebensweise west-
lich-abendldndischer Herkunft verkniipft war, die nun einer zunehmenden
Kritik gerade auch aus anderen Kulturbereichen unterzogen wird; schliess-
lich stellt sich die Frage nach den theologischen Voraussetzungen und
Aspekten einer « Theologie der Kultury.

L. Fragestellungen nach einer « Theologie der Kultury heute

Die Erfahrung der Grenzen des Wachstums, der Begrenztheit der Ener-
gieressourcen, der selbstzerstorerischen Moglichkeiten konventioneller
und nuklearer Verteidigungsstrategien, der negativen Folgen naturwissen-



54 Michael Plathow

schaftlich-technischer Entwicklungen fiir die Umwelt, des Gemeinschafts-
verlustes der Menschen in der Anonymitét unserer Stidte, der Compute-
risierung der Arbeitsplitze, des Ubermasses an Unterhaltungskonsum
sowie der Kostenentgrenzung medizinischer Technologie macht es heute
leicht, kulturkritische Stellungnahmen gegeniiber der westlichen Zivilisa-
tion abzugeben. .

Nun ist die westliche Kultur heute geprigt durch die naturwissenschaft-
lichen Errungenschaften, die technische Machbarkeit und sikulare Gesell-
schaftlichheit; sie verdichtet sich im Anthropozentrismus des sich auto-
nom verstehenden Menschen, der nun aber dem technisch Mdglichen in
eigener ethischer Indifferenz normative Bedeutung beimisst. Der Zunah-
me an technischem Know-how mit der Verobjektivierung der Umwelt und
der Rationalisierung aller Lebensbeziige entspricht eine Minderung der
direkten Wirklichkeitserfahrungen und eine Ausweitung der Intellektuali-
sierung aller Lebensbereiche! sowie die Subjektivierung einer immer
schmaler werdenden, zugleich pluralistischen Sinnebene, die den «Zwang
zur Hiresie»? zur Folge hat. «Der Verlust der Mitte»3 wird konstatiert, der
die Sinn- und Wertedimension — gelegentlich auch die Frage nach Gott —
wohl in «Sonntagsreden» beschworen ldsst, doch dies hdufig ohne entspre-
chende Wirkungen fiir ein ganzheitlich gelebtes Leben vor Gott in der
sakularen Kulturwelt. Die polemischen Etiketten wie «Fussball-Kultur»,
«Coca-Cola-Kultur», «Computer-Kultur» in Kabaretts wie auch die pro-
phetischen Warnungen von Philosophen und Theologen, Journalisten und
Pfarrern verbleiben ebenfalls «Rufe in der Wiiste».

Auf diesem Hintergrund einer mehr plakativen Charakteristik der «gei-
stigen Situation» unserer Zeit hat jene von den «Kulturwissenschaften»
gestaltete Vortragsreihe anlédsslich des 600. Jubiliums der Heidelberger
Universitit 1986 «Kultur und Gedédchtnis» Signalwert, ja, signifikante
Bedeutung. Uberhaupt lisst sich gegenwirtig ein verstirktes Interesse in
den Geistes- und Sozialwissenschaften wie in den Kunstwissenschaften —

' M. Plathow, Die Mystik und das Wort. Gotteserfahrung und Gotteserkenntnis heute:
VIIL Theologisches Siidosteuropaseminar (24.-31.8.1986 in Budapest), Heidelberg 1986.

2P.L. Berger, Der Zwang zur Hiresie, Frankfurt 1980.

3 H. Sedlmeyer, Der Verlust der Mitte, Salzburg 81976.

4 Vgl. u.a. Fr. Steinbacher, Kultur. Begriff - Theorie — Funktion, Berlin-KIn-Mainz 1976;
W.E. Miihlmann, Homo creator, Wiesbaden 1962; B. Malinowski, Eine wissenschaftliche
Theorie der Kultur, Ziirich 1949; H. Marcuse. Kultur und Gesellschaft I und II, Frankfurt
1965, 1970; H. O. Thurn, Soziologie und Kultur, Stuttgart 1976.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 55

aber auch in der Theologie’ - feststellen fiir das, was mit «Kultur» gemeint
ist; so fand etwa 1978 in Sa. Margharita an der italienischen Riviera ein
Symposium statt mit dem Thema: «Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes
in der modernen Kultur»; W. Pannenberg hat die Vortrige und Diskus-
sionsprotokolle veréffentlicht: hochinteressante Beitrage aus Philosophie,
Theologie und den verschiedenen Kunstwissenschaften.® Prof. Agazzi gibt
in seiner Schlusszusammenfassung den Faden der ganzen Tagung wider,
wenn er feststellt, «dass das Thema der Abwesenheit Gottes sich als
besonders schwierig erwiesen hat, weil eine Abwesenheit auf irgendeine
Weise die Existenz des gerade Abwesenden immer voraussetzt. Deshalb
hat die Behandlung dieses Themas als eine indirekte Rede iiber die Anwe-
senheit Gottes in der modernen Kultur erscheinen kdonnen, und sie ist
tatsdchlich die beste Einfithrung zu einer solchen Rede gewesen»’. Diese
Kernaussage gibt auch W. Pannenbergs Anliegen treffend wieder. Eine
gewisse Entsprechung weist sie zu der positiven Aufnahme einer «Theo-
logie der Kultur» bei P. Tillich® auf; ihn beschiftigte in den ersten Jahren
nach dem 1. Weltkrieg — aber auch in spiteren Jahren — von seinem
korrelationstheologischen Ansatz her immer wieder dieses Thema: «Reli-
gion» als das unbedingte Angegangensein und Ergriffensein vom Unbe-
dingten, Absoluten und Heiligen meint die «Substanz der Kultur» und
«Kultur» als das gesamte geistige Leben der Menschen meint die «Form
der Religion»®. Damit erweist sich «Religion» als die Tiefendimension
aller «Kultur», die P. Tillich in diesem Sinn gegen Autonomie und Hete-
ronomie nur als «theonome» gelten lisst.!? Demgegeniiber konnte sich K.
Barth von seinem offenbarungstheologischen Ansatz her — in Reaktion auf
P. Tillich und dariiber hinaus auf den Kulturprotestantismus etwa Fr.
Schleiermachers und A. Ritschls — in dem Vortrag von 1926 «Kirche und
Kultur» nicht auf eine eigenstdndige <Kultur> und «Theologie» der Kultur
einlassen: «Das Thema: «Kirche und Kultur» bezeichnet also die nur im
Horen des Wortes Gottes zu beantwortende Frage nach der Bedeutung

5'W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Gottingen 1983, 305fT;
4601,

6 W. Pannenberg (Hg.), Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kultur,
Gottingen 1984,

7Ebd. 191.

8 P. Tillich, Ges. Werke IX, 13ff.; 321f.; 471f.; 82ff.; 94ff.; I, 318ff,; II, 91 ff.

9 P. Tillich, Ges. Werke IX, 84.

10Ebd. 19f.



56 Michael Plathow

dieser Aufgabe fiir jeden Menschen»,!! eben die Humanitit, die in Jesus
Christus verheissen und erfiillt ist und in der Versohnungstat Christi auf
die Vollendung in der Erlosungstat Gottes hin schon geschenkt ist. Von
diesem Ausgangspunkt erfidhrt die Kulturarbeit in der Gesellschaft ihre
Bestimmung als Spiegel der ausschliessenden Humanisierung Christi.

In der «dialektischen Theologie» wurde es dann zunéchst still um die
Frage nach einer « Theologie der Kultur», bis sie wiederum seit einiger Zeit
aufbrach. In diesem Zusammenhang ist auch das erwdhnte Symposion
«Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kultur» einzu-
zeichnen, dessen systematisch-theologischer Grundgedanke uns weiter
begleiten wird. Damit verbindet sich die kritische Riickfrage zum «Kul-
tur»-Verstdndnis bei diesem Symposion und ebenso bei P. Tillich, ob
namlich «Kultur» nicht mehr bedeutet als das geistige Zusammenleben
und die Kiinste der Menschen, etwa auch Zivilisation einschliesst. Damit
aber stellt sich die Frage nach dem, was mit «Kultur» gemeint ist.

II. Kultur, kulturelle Verschiedenheit als Frage nach der Einheit des
christlichen Glaubens

H.-G. Gadamer schreibt in dem Beitrag «Die Kultur und das Wort»:
«Wenn ich ein philosophischer Dichter vom Range Plato wire, konnte es
mir nicht schwerfallen, einen Dialog zu dichten, in dem Sokrates jeden
einzelnen unter uns fragte, was er eigentlich mit Kultur meine. Und jeder
von uns wiirde wohl am Ende die Antwort schuldig bleiben, das heisst, wir
wiirden alle wissen, dass Kultur etwas ist, was uns trigt, aber keiner von uns
wire wissend genug, sagen zu konnen, was Kultur ist».!2 H.-G. Gadamer
driickt so treffend aus, dass wir uns dem Verstiandnis von «Kultur» nur
tastend, auf verschiedenen Pfaden nidhern kdonnen, ohne es wirklich zu
erfassen, es eindeutig zu definieren; « Kultur» bleibt ein offenes System, in
dessen Kraftfeld eine Fiille hochst verschiedener Faktoren zusammenwir-
ken. In diesem Sinn verstand E. Cassirer «Kultur» als «sinnliche Gestalt

ITK. Barth, Kirche und die Kultur: Die Theologie und die Kirche, Miinchen 1938, 371; vgl.
aber auch K. Barths «Lichterlehre» in KD IV3, § 69,2, wo sich andere Akzentsetzungen in K.
Barths theologischer Beurteilung der «weltlichen» Phinomene feststellen lassen, eine Verin-
derung, die K. Barth in dem Aufsatz «Die Menschlichkeit Gottes», ThSt 48 (1956), schon
theologisch reflektierte.

12 H.-G. Gadamer, Die Kultur und das Wort: « Kultur als christlicher Auftrag heute», hg. A.
Paus, Graz-Wien-Kdln 1961, 11.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 57

geistiger Tatigkeit» und T.S. Eliot erkennt sie als «Gesamtform, in der ein

Volk lebt von der Geburt bis zum Grabe, vom Morgen bis in die Nacht und

selbst im Schlaf» 13, Weitere Bedeutungsaspekte er6ffnet die etymologische

Herleitung. Die lateinische Herkunft des Begriffs «Kultur» vom Verb

colere, was bebauen, pflegen, hegen, veredeln meint, weist darauf hin, dass

«Kultur» mit « Natur» in Beziehung steht. « Kultur» wird dort angetroffen,

wo Natur bebaut, gepflegt, gehegt und veredelt wird und Technik, Tech-

nologie und Zivilisation so ermoglicht wird. Erst J. Rousseaus Kulturkritik
stellt Kultur und Natur einander kontrdr gegeniiber; der Gegensatz zu

Kultur ist jedoch die Unkultur, die Barbarei. Kultur ist intentional ausge-

richtet auf Wert- und Zielvorstellungen und getragen von Werten, die, in

gestifteten und zu verantwortenden Institutionen vertreten und weiterge-
geben, Stiitzfunktionen fiir das individuelle, gemeinschaftliche und gesell-
schaftliche Leben der Menschen einer Region darstellen.

Aus dieser sehr knappen Anndherungsbeschreibung lassen sich drei
Aspekte einer Bestimmung von Kultur entnehmen:

— das durch das Handeln der Menschen zu einer bestimmten Zeit und in
einer bestimmten Region Hervorgebrachte und Gestaltete in Ackerbau,
Technik, Recht, Wissenschaft, Kunst und Religion,

— der Prozess des Hervorbringens und Gestaltens von Kulturgiitern, Kul-
turinhalten und Kulturmodellen,

— die in Wechselbeziehung miteinander stehenden Lebensstile und Hand-
lungen von Menschen, die durch bestimmte Werte und Ziele in einem
Bereich geprigt sind.

«Kultur» erweist sich somit als «integral, ein Ganzes, in dem verschie-
dene Komponenten und Ausdrucksformen von bestimmten zentralen
Wertvorstellungen zusammengehalten werden, und das alle menschlichen
Verhaltensweisen bestimmt»; dies ist «dynamisch, stindigem Wandel
ausgesetzt ... Kultur ist korporativ ..., Sache einer Gemeinschaft ...»;
schliesslich ist Kultur «plural»!4.

Dieses sich als offenes System zeigendes Verstdndnis von «Kultur»
verstehen nicht wenige eng verbunden mit dem Phdnomen «Religion»;
T.S. Eliot vermag zu sagen: «Das, was wir Kultur eines Volkes nennen, und
das, was wir seine Religion nennen, sind zwei verschiedene Aspekte der-
selben Sache, und zwar ist die Kultur ihrem eigentlichen Wesen nach die —
um es einmal so auszudriicken - fleischgewordene Religion eines Vol-

13 Vgl. die Artikel «Kultur»: RGG3 1V, 941f.; L Th K 6, 6691f.; EStL 1178; HWPh 4,
1309.

14 H. W. Gensichen, Evangelium und Kultur: Religion und Mission. Ges. Aufsitze; hg. Th.
Sundermeier; W. Gern, Miinchen 1985, 1171,



58 Michael Plathow

kes».15 Diese Verkniipfung von «Kultur» und «Religion» ist auch bei P.
Tillich von seinem existentialontologischen Ansatz festzustellen!®, ebenso
u.a. bei K. Rahner!” und P. Scherer!8 von einem transzendentaltheologi-
schen Ausgangspunkt und auch bei W. Pannenberg!?, der nun aber ver-
starkt kulturanthropologische, sozialkulturelle und empirische For-
schungsergebnisse zum Verstindnis von «Kultur» aufnimmt. Dieser
methodische Zugang W. Pannenbergs soll auch fiir das Bedenken der
«kulturellen» Einfliisse auf die sog. «einheimischen» Frommigkeitsgestal-
tungen und Theologien fruchtbar gemacht werden; nur so scheinen die
sozialkulturellen Elemente der verschiedenen akkulturierten Theologien
wirklich in den Blick gefasst werden zu konnen und damit die regional-
kulturelle Geprigtheit des christlichen Glaubens, wie sie in der sog. «afri-
kanischen Theologie»?2, «japanischen Theologie»?!, «chinesischen Theo-
logie»?2, «europdischen Theologie»?3 sowie in den verschiedenen politi-
schen Befreiungstheologien wie «lateinamerikanische Theologie»?4,
«schwarze Theologie»25 usw. sich heute manifestiert.

Versucht man die regional-kulturell gepriagten Glaubensidusserungen zu
analysieren, so trifft man auf den Tatbestand, dass sie sich zum grossen Teil
noch im status nascendi befinden; auch handelt es sich um verschiedene
Gattungen: Predigten, Gebete, Lieder, Aufrufe, reflektierte Darlegungen,
ferner liturgische Formen, Lebensstile, Gebrduche usw. Unter diesem
Vorbehalt mag ein Uberblick skizziert werden iiber die kulturellen Ele-
mente und kulturpriagenden Faktoren — und damit iiber die Voraussetzun-

I3 T.S. Eliot, Zum Begriff der Kultur, Frankfurt 1961, 30.

16 Vgl. Anm. 8.

17 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg 71976, 83ff.

18 P, Scherer, Kultur: StL 5, 164ff.

19'W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Gottingen 1985, 305 ff.

20 Vgl. u.a. J. Mbiti, Afrikanische Religion, Berlin-New York 1974; Theologische Stimmen
aus Asien, Afrika und Lateinamerika I, II, III, Miinchen 1965, 1967, 1968.

21 K. Kitamori, Theologie des Schmerzes Gottes, G6ttingen 1972; Gott in Japan, hg. Y.
Seiichi, U. Luz, Miinchen 1973; The Northeast Asia Journal of Theology Nr. 22/23, 1979; W.
Bottcher, Riickenansichten, Stuttgart 1973.

22 Wie Christen in Asien denken, hg. D.J. Elwood, Franfurt 1979.

23 Europdische Theologie, herausgefordert durch die Weltokumene: KEK Genf 1976,
Studienheft 8; Tr. Rendtorff (Hg.), Europdische Theologie, Giitersloh 1980.

24 G, Gutiérrez, Theologie der Befreiung, Miinchen 1973; H.-J. Prien, Die Geschichte des
Christentums in Lateinamerika, Gottingen 1978; R. Frieling, Befreiungstheologien: Studien
zur Theologie in Lateinamerika, Gottingen 1984.

25 Christus der schwarze Befreier, hrsg. Th. Sundermeier, Erlangen 1973; J.H. Cone,
Schwarze Theologie, Miinchen 1971.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 59

gen kontextueller Akzentsetzungen — in den akkulturierten Theologien und

indigenen Gestaltungen des christlichen Glaubens. Folgende «kulturellen»

Prigeelemente lassen sich erheben; sie sind in einem lebendigen Wechsel-

prozess miteinander verbunden: in einer regionalen Tradition gewachsene

Denkformen, typische Begriffe und Gebriauche, literarische Eigentiimlich-

keiten, politische und gesellschaftliche Herausforderungen, eigene From-

migkeitsstile, die Betonung bestimmter biblischer Aussagen, die Hervor-
hebung ausgesuchter theologischer Gedanken und Topoi, indigene Insti-
tutionen usw.

Sie haben ihre Voraussetzungen:

— 1n der eigentiimlich geprédgten Psychologie und Mentalitét einer regio-
nalen Bevolkerungsgruppe und ihrer Geschichte,

— 1n gesellschaftlichen Gegebenheiten,

— im kulturell-sozialen Hintergrund, der sich in Gebriduchen, Lebensstil,
Institutionen, Berufen, Literatur, Recht, Theater, Tanz usw. aus-
driickt,

— 1in einheimischen philosophischen und religionsgeschichtlichen Tradi-
tionen,

— in der Verwurzelung in bestimmten biblisch-theologischen Traditio-
nen,

— 1in der eigenen missions- und kirchengeschichtlichen Entwicklung,

— in indigenen Formen und Strukturen gottesdienstlichen und gemeind-
lichen Lebens.

Die so geprigten regionalen Ausserungen und Antworten des christli-
chen Glaubens werden nun in der interkulturellen Kommunikation und im
Okumenischen Dialog einmal ihrer kulturellen Eigenart und eigenen
Fremdheit zum anderen ihrer Verbundenheit durch die Gemeinsamkeit
des christlichen Glaubens bewusst. In der indigenen Besonderheit erfahrt
man in neuer Weise seine Identitit im christlichen Glauben, der ausschlies-
sende und einzigartige Geltung beansprucht; eingebunden in die plurale
Verschiedenheit gelebten und bedachten christlichen Glaubens erfihrt
man zugleich die eigene kulturelle Verwurzelung und Eigenart.

Damit aber stellt sich vom Zugang der regional-kulturell geprigten
Glaubensdusserung innerhalb der weltweiten Christenheit her erneut das
Sachproblem «Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschie-
denheit in einer <Theologie der Kultur»». Es handelt sich dabei zunichst
weniger um ein Thema dkumenischer Organisation und kirchenpolitischer
Strategie als vielmehr um eine theologische Frage, eben die Frage nach
einer « Theologie der Kultur» im 6kumenischen Kontext, der im folgenden
nachgegangen wird.



60 Michael Plathow

II1. «Theologie der Kultur» als Bedenken der Einheit des christlichen
Glaubens in der «kulturelleny Verschiedenheit

Ein Grundmodell fiir die spannungsvolle Verbindung von Einheit des
christlichen Glaubens und kultureller Verschiedenheit, von regionaler
Eigenstindigkeit und weltweiter Okumenizitit, von der Partikularitit und
Universalitit, von «Eigenart und Einzigartigkeit»26 in einer «Theologie
der Kultur» hat Nikolaus von Kues in seiner «Theologie der Religionen»
«De pace fidei» aufgestellt: als Prisupposition nimmt er die transzenden-
talontologische Einheit an; sie faltet sich in eine Vielheit aus, um wieder in
die Einheit zuriickkehrend in ihr zu koinzidieren. In Entsprechung zu
- Nikolaus von Kues: «una religio in rituum varietate» konnte fiir eine
«Theologie der Kultur» gelten «una fides in culturarum varietate». Formal
gesehen steht auch dieses Modell der «Einheit in der Mannigfaltigkeit» in
irgendeiner Weise hinter den folgenden Uberlegungen; im Unterschied zu
den transzendentalgeprigten Kategorien Nikolaus von Kues soll jedoch
von biblisch-theologischen Uberlegungen ausgegangen werden; ferner sol-
len im Unterschied zu Nikolaus von Kues die kulturpriagenden Elemente,
die die Verschiedenheit «indigener» Glaubensidusserungen mitbestimmen,
empirisch ernst genommen werden. Die sich eventuell stellende Frage,
inwiefern die «kulturellen» Prigungen starker sein konnen als die konfes-
sionellen und somit konfessionelle Schranken iiberwinden helfen kénnen,
soll hier nur aufgeworfen werden; sie bleibt zukiinftigen Beobachtungs-
und Forschungsaufgaben iiberlassen. Nach diesen methodischen Vorbe-
merkungen wird das Thema nun unter drei systematisch-theologischen
Aspekten entfaltet:

a) Das kulturelle Handeln der Menschen - schopfungstheologisch.
b) Christus und Kultur - christologisch.
¢) Kirche und Kultur — pneumatologisch.

a) Das kulturelle Handeln der Menschen — schopfungstheologisch.

Vertieft man sich in die biblisch-theologischen Aussagen im Alten
Testament iiber das «kulturelle» Handeln der Menschen, so fillt zunédchst
auf, dass im jahwistischen Schopfungsbericht dieses mit abad bezeichnet

26 H. W. Gensichen, Einzigartigkeit und Eigenart, Erwidgungen zur Frage der «einheimi-
schen» Theologie: Religion und Mission, hg. Th. Sundermeier, W. Gern, Miinchen 1985,
99 1t.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 61

wird, ein Aquivalent zum lateinischen colere, von dem Kultur und Kult als
Gottesdienst sich entwickelte?’: «Und Gott nahm den Menschen und
setzte ihn in den Garten, dass er ihn bebaue und bewahre» (Gen 2, 15). Das
Bebauen des Ackers, das Bearbeiten der Natur erweist sich hier als Urstand
des kulturellen Handelns der Menschen im Auftrag Gottes. Gottes Segen,
nicht der Fluch will diesen Kulturauftrag begleiten, wenn das Bearbeiten
eben das Bewahren und Behiiten einschliesst. Der Mensch, selbst einge-
bunden in die Natur, ist Gottes Mandatar in der Schopfung Gottes; selbst
nach dem Siindenfall durch den sich entgrenzenden Wahn des «eritis sicut
deus» (Gen 3,5) bleibt der Mensch dennoch als Mitarbeiter in Gottes
erhaltendes und lenkendes Wirken in der geschaffenen Welt einbezo-
gen.28

In der Genealogie Kains wird dann die sich verzweigende Kulturarbeit
der Menschen beschrieben: « Dem Ackermann folgt der Erbauer einer Stadt
(Gen 4, 17), neben den Ackerbauern tritt der Kleinviehnomade (Gen 4, 20),
sein Bruder ist der Musikant, der die Zither und Schalmei handhabt (Gen
4,21). Hinzu kommt der Vater der Schmiede, der Metallverarbeitung (Gen
4,22)».29 So ist der Mensch, selber Geschopf, von Gott dazu befihigt
worden, «Kultur» zu schaffen. Kultur wird dabei ganzheitlich verstanden;
sie umfasst Ackerbau, Handwerk, Kunst, Sozialbildungen usw.

Der Bibeltheologe M. Luther kniipft hier an, wenn er mit verschiedenen
Theologen wie u.a. Thomas von Aquin, J. P. Oliviu. a. die kulturschaffende
Bedeutung der «cooperatio dei et hominis» im Schopfungs- und Erhaltungs-
bereich, also im Bereich der «inferiora», im Bereich der «ratio», entfaltet.30
Als Thema des concursus divinus wurde es in der Folgezeit immer wieder
bedacht; heute erfdhrt es in einer sog. «hominisierten Welt»3! sikularer
Kultur3? mit dem Thema «Die Gegenwart Gottes als Geheimnis seiner
Verborgenheit» erhohte Aktualitit. Dem kulturellen Handeln der Men-
schen droht dabei eine doppelte Pervertierung, wie die biblischen Schop-

27 C. Westermann, Arbeit und Kulturleistung in der Bibel: Concilium 1980, 45 ff.

28 M. Plathow, Das cooperatio-Verstindnis M. Luthers im Gnaden- und Schépfungsbe-
reich. Zur Frage nach dem Verhéltnis von Mensch und Schopfung: Luther 55 (1985) 28ff.

29 C, Westermann, Arbeit und Kulturleistung in der Bibel: Concilium 1980, 46.

30 M. Plathow, Das Problem des concursus divinus, Gottingen 1976, 36 ff.

31 Vgl. J.B. Metz, Weltverstindnis im Glauben, Mainz 19662, 45ff, Zur Theologie der
Welt, Mainz 1968.

32Vgl. H.-H. Schrey (Hg.), Sikularisierung, Darmstadt 1981.



62 Michael Plathow

fungsberichte zeigen: die Schopfungsvergessenheit und die Eschatologie-
verdrdangung; d.h. zum einen droht die selbstentgrenzende Autonomisie-
rung des Menschen, ihn - als Geschopf Gottes — Schépfer (creator) und
nicht Mitarbeiter (cooperator) und Mitbewahrer (conservator) sein zu las-
sen; in der Folge werden dann Umwelt, Mitmenschen und auch Gott zu
Objekten des sich als Subjekt, Macher und Schaffer verstehenden Men-
schen. Die Auswirkungen einer solchen «dominium terrae»-Vorstellung
werden gerade in der Gegenwart besonders krass erfahren: Ausbeutung der
Energieressourcen, Umweltzerstérung, Aussterben von Tier- und Pflanze-
narten, Klimakatastrophen, Manipulation des Erbgutes und der zwischen-
menschlichen Verhaltensweisen, Missachtung der Menschenwiirde und
der Menschenrechte. Kulturelles Handeln aber will — der Wertegepragtheit
von «Kultur» entsprechend — auf das Wohl der Menschen inmitten der
Schopfung ausgerichtet sein. Indem sich der Mensch erfahrt und weiss als
Geschopf Gottes, der seine Schopfung nach dem Siindenfall der Vollen-
dung entgegenfiihrt, steht das kulturelle Handeln der Menschen zum
andern unter dem eschatologischen Vorzeichen der endzeitlichen Vollen-
dung, wobei es schon jetzt auf das Wohl der Menschen und auf die
Verehrung Gottes ausgerichtet ist in seiner letzten Intention. So ist die
«Zeit der Arbeit» auf die «Zeit des Sabbats» bezogen, so dass die Zeit fiir
Gott der Bezugspunkt fiir die Zeit menschlichen Wirkens, Bebauens und
Bewahrens wird.

Das kulturelle Handeln unterliegt dabei der Zeitlichkeit und Vergéng-
lichkeit wie alles Geschaffene, eben der Zeitbegrenztheit, wie die Kultur-
ruinen als «Steinger6ll der Weltgeschichte» deutlich machen. Und Zeitbe-
grenzheit verweist indirekt auf die Ewigkeit, die allein Gott eigen ist. Durch
den Sonntag, der Grenzzeit Gottes, des Schopfers, Versohners und Erl6-
sers, erfahrt die Zeitlichkeit zugleich ihren direkten Bezug auf Gott: Gott
wird sein Reich herbeifiihren, in dem offenbar wird «Siehe, ich mache alles
neu» (Apk 21,5). Gegen den platten Kulturprotestantismus wird dies zu
erwiahnen sein, der kulturelles Handeln und Vergegenwartigung des Rei-
ches Gottes zu synthetisieren versucht.

Nur darauf hingewiesen sei, dass Jesus selbst seine Gleichnisse in
Bildern und Metaphern aus dem kulturellen Leben und Schaffen erzihlt.
Durch diese Gleichnisse von alltdglichen Geschichten wie durch seine
Person verkiindigt Jesus das ganz andere Wirken Gottes in der Heilsge-
schichte und vergegenwirtigt es in seiner Person und in seinem Tun. So
bekommt das kulturelle Handeln durch seinen Gebrauch in den Gleich-
nissen Jesu eine ganz neue Dimension theologischer Wertung: den Hinweis
auf Gottes Heilshandeln.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 63
b) Christus und Kultur (christologisch).

Mit dieser Uberschrift wird der Titel des Buches «Christ and culture»
aufgenommen, das R. Niebuhr 195133 ver6ffentlichte und das bis heute
nachwirkt.3¥ Aus der Betrachtung der Geschichte des Christentums
gewinnt R. Niebuhr eine typisierende Zuordnung von «Christus und
Kultur»; der Kiirze wegen seien hier nur die Kennzeichnungen der einzel-
nen Typen genannt: a. die Ablehnung der Kultur durch Christus (rejection),
b. die Rezeption der Kultur (accomodation), c. die Synthese von «Christus
und Kultur» (synthesis), d. die paradoxale Verkniipfung eines vorausge-
setzten dualistischen Verhiltnisses (dualism), e. die «Bekehrung» der
Kultur durch den Glauben an Christus (transformation). R. Niebuhr bringt
zahlreiche kirchengeschichtliche Beispiele bei fiir die jeweiligen Zuordnun-
gen, die sich aufletztlich drei Typen zuriickfiihren lassen: Diastase, Rezep-
tion, Synthese. Es handelt sich dabei um idealtypische Modelle, die in der
historischen Wirklichkeit sich als verkniipfende Gesichtspunkte darstel-
len. Diese Typisierung mit ihren letztlich formalen Kategorien ist hdchst
hilfreich fiir die Distinktionen und die theologischen Beurteilungen einer
«Theologie der Kultur».

Die neue 6kumenische Forschung — gerade die missionswissenschaftli-
che und systematisch-theologische — bemiiht sich dariiber hinaus in star-
kerem Masse um eine inhaltlich-theologische Durchdringung von Einheit
und Verschiedenheit der Glaubensidusserungen und des Glaubens an Jesus
Christus in den verschiedenen kulturellen Kontexten. Vom Inhalt des
christlichen Glaubens her will sie auch die verrechnende Aufteilung von
Einheit und Verschiedenheit, etwa in Substanz des Evangeliums und
akzidentielle kulturelle Verschiedenheit, von christlichem Gehalt und kul-
tureller Gestalt, aufbrechen und iiberwinden. Thr geht es um den ganzheit-
lichen «Vorgang»35 der Inkulturation des Evangeliums vom Reich Gottes
in den regionalen Kulturbereichen; in Analogie zur Inkarnation des Logos
Jesus Christus ereignet sich diese Inkulturation des Evangeliums. Dabei
wird einerseits «die sinngebende Mitte, die eine Kultur zum Gefiige macht,
durch das Evangelium in Frage gestellt», andererseits aber ist eine «Des-
integration des gesamten Gefiiges, in, mit und unter dem das Evangelium

33 R. Niebuhr, Christ und culture, New York 1951.

34 Vgl. G. Harbsmeier, Kultur: RGG3 III, 105ff.

35 Vgl. H.-W. Gensichen, Evangelium und Kultur; Religion und Mission, hrsg. Th. Sun-
dermeier, W. Gern, Miinchen 1985, 123f.



64 Michael Plathow

... zum Ausdruck kommen soll», damit nicht intendiert.3¢ In einer Span-
nungseinheit verbindet sich die Andersartigkeit des Evangeliums, das
universale Geltung beansprucht, mit den einheimischen Kulturelementen,
indem es sich in die regionalen Kulturen einwurzelt und einheimische,
inkulturierte Antworten auf das Evangelium hervorbringt. Diese bewegen
sich zwischen der Skylla kulturentfremdender Theologumena westlicher
Kultur und der Charybadis ethnotheologischen Synkretismus’, wie er auch
die Theologie der extremen «Deutschen Christen» im Dritten Reich prag-
te. Als Wahrheitskriterium erweist sich allein das lebendige Evangelium?37,
die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus, innerhalb des entsprechen-
den regionalen Kontextes, und die Offenbarung Gottes im gottlichen
Tat-Wort in, mit und unter menschlichen Wortern, Taten und Lebenswei-
sen. Der lebendige Christus wirkt, verborgen Heil und Wohl schaffend, in,
mit und durch kulturell gepriagte Sprachen, Bilder und Institutionen, so
dass Glaubensantworten aus einheimischen Wortern, Denkformen, From-
migkeits- und Handlungsstilen hervorgehen. H.W. Gensichen sagt tref-
fend: Einheimische Theologie erwachst nur «im Verstehen aus Glauben
und im Glauben, das alle Theologie erst zu dem macht, was sie sein soll.
Nur so wird man beiden Seiten gerecht werden kdnnen: der Einzigartigkeit
der Selbstoffenbarung Gottes in Christus, um deren Verstehen es auch der
einheimischen Theologie zu tun sein muss, und der aus den sich wandeln-
den geschichtlichen Beziigen resultierenden Eigenart, die der einheimi-
schen Theologie ihren unabgeschlossenen und pluralen Charakter ver-
leiht»38,

Die verschiedenen kulturell gepriagten Glaubensantworten sind verbun-
den in der weltweiten Kirche Jesu Christi durch die interkulturelle Kom-
munikation und durch das 6kumenische Gesprach, durch gegenseitig anre-
gende und kritisch befragende Visitationen und wechselseitige Hilfe. Sie
stehen dabei in der «Partnerschaft im Gehorsam» auf die sich bewahrhei-
tende Wahrheit des Wortes Gottes, womit ein Anliegen aufgenommen
wird, das schon bei der Missionskonferenz in Whitby 1947 vorgebracht
wurde.

Die sich bewahrheitende christliche Wahrheit bezeugt sich in den ver-
schiedenen Schriften des einen biblischen Kanons in mannigfacher Weise.

36 Ebd. 125.

37 E. Schlink, Okumenische Dogmatik, Gottingen 21983, 1ff.

38 H. W. Gensichen, Einzigartigkeit und Eigenart. Erwiigungen zur Frage der «einheimi-
schen» Theologie: Religion und Mission, hg. Th. Sundermeier, W. Gern, Miinchen 1985,
101.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 65

Auch in den Schriften des biblischen Kanons lassen sich ja unter histori-
schem und dogmatischem Gesichtspunkt besondere Akzentsetzungen der
verschiedenen Glaubensidusserungen feststellen; durch die Bindung an die
«Mitte der Schrift», eben an «das, was Christum treibet», lassen sie sich als
situationsbedingte Divergenzen und als sachbegriindete Paradoxien anse-
hen.3? Der biblische Kanon wird damit zum Grundmodell fiir die Einheit
der verschiedenen kulturgepridgten Glaubensanworten und Theologien.

¢) Kirche und Kultur (pneumatologisch).

Die Kirche ist die soziale Objektivation des christlichen Glaubens. Wie
der Glaube an Jesus Christus in seiner Ausschliesslichkeit und Einzigar-
tigkeit in verschiedenen inkulturierten Glaubensdusserungen manifest
wird, so eignet auch der Kirche Jesu Christi zugleich universale Einheit und
regional-kulturell geprigte Partikularitdt: das Ganze der universalen
Gemeinde Jesu Christi in den regionalen Teilgemeinden, wie es das neu-
testamentliche Verstandnis von ekklesia einschliesst.

In den neutestamentlichen Gemeinden — so hat Chr. Burchard erhellend
nachgewiesen? — lebten die an Christus Glaubenden in multikultureller
Vielfalt zusammen: Juden und Griechen mit ihren je eigenen Traditionen
und kulturellen Besonderheiten, Reiche und Arme mit ihrem sozialen
Hintergrund und Milieu, Sklaven und Freie mit ihrem gesellschaftlichen
Status, Fremde und Einheimische aus stddtischen und lindlichen Gebieten
usw. Was sie alle bei ihrer Verschiedenheit und kulturellen Besonderheit
verband in der Gemeinde, dem einen Volk Gottes, dem einen Leib Christi,
der einen Gemeinschaft des Heiligen Geistes, war der Glaube an Jesus
Christus, den Mensch gewordenen Sohn Gottes, den Heiland der Welt.
Dieser Glaube relativierte und iiberwand Sprachbarrieren und kulturelle
Schranken, nationale und rassische Grenzen, ohne die Verschiedenheit
und Mannigfaltigkeit gleich zu machen und zu nivellieren. So schreibt der
Apostel Paulus an die Gemeinden in Galatien: «Durch den Glauben seid

39 M. Plathow, Verbindliches Lehren und einender Konsens. Die Frage nach der Kanoni-
zitit des biblischen Kanons und nach der evangelischen Lehrgewalt: Una Sancta 36 (1982)
117ff.

40 Chr. Burchard, Erfahrungen multikulturellen Zusammenlebens im Neuen Testament:
Multikulturelles Zusammenleben. Theologische Erfahrungen, hg. J. Micksch, Frankfurt 1983.
Vgl. auch: D. von Allmen, Die Geburt der Theologie: EMZ 1970, 571f.; 160ff.



66 Michael Plathow

ihr alle Gottes Kinder in Christus Jesus. Denn ihr alle, die ihr auf Christus
getauft seid, habt Christus angezogen. Hier ist nicht Jude noch Grieche,
hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist nicht Minnlich noch Weiblich;
denn ihr seid alle einer in Christus» (Gal 3, 26-28). Uber die Verbunden-
heit durch die Menschenwiirde als Geschopfe Gottes und ihres Kulturauf-
trages hinaus sind die Gemeindeglieder durch die Verheissung und die
Gabe des Heils in der Taufe im Namen des dreieinen Gottes miteinander
verbunden. Da ist etwas Neues geschehen, an dem sie teilhaben und von
dem her sie leben diirfen; sie sind in Christi Heilstat schon hineingenom-
men und ihnen ist der eine Hl. Geist verheissen und zugesagt, der ihnen die
verschiedenen Gnadengaben schenkt und sie Friichte des Geistes hervor-
bringen ldsst. Gnadengaben meinen dabei die besonderen Fahigkeiten und
Kenntnisse, die die Glaubenden in den Dienst der Auferbauung der
Gemeinde und in den Dienst des Lobpreises Gottes hineinstellen. Von
diesem Begriindungszusammenhang ist letztlich die abendldndische Kul-
tur geprigt in ihren Ausserungen der kirchlichen Architektur, der christli-
chen Malerei, der Literatur und Musik, der sakralen Kleidung, in den
Formen des Lebensstils und in den Denkweisen und Wertvorstellungen.
Nicht nur unter historischem Gesichtspunkt, wie er uns in den Museen
entgegentritt, gilt dies, sondern ebenfalls — wenn auch durch das Feuer der
Aufklarungskritik und die Erfahrungen des Entsetzens zweier Weltkriege,
des Holocausts von Auschwitz und der Atomstrahlen von Hiroshima
hindurch und in der Bedriangung und Herausforderung durch die Zersto-
rungsmoglichkeiten der Menschen selbst und seiner Kultur — heute.

In manchen anderen Kulturbereichen befindet sich das innerkirchliche
und -gemeindliche Kulturschaffen nicht selten noch im status nascendi,
wenn uns auch in den letzten Jahren eindrucksvoll inkulturierte Werke
christlicher Kunst bekannt geworden sind, denkt man etwa an die Werke
Mbatas, Bagongs, Harasaki Momokos, an die Oromo-Kunst, and die
Dichtungen und die Musik der lateinamerikanischen Christen, an die
Dichtung E. Cardenals, Kim Chi Has, Sibur Biswas, Shusaku Endos u.a.
und auch an die Hungertiicher der Misereor-Aktion. Wie fruchtbar und
wirkungstriachtig das ganzheitliche Denken der afrikanischen Christen ist,
zeigt etwa die Textsammlung «Christus der schwarze Befreier», von Th.
Sundermeier4! herausgegeben; wie anregend das Paradigma des Yin-Yang-
Denkens gegeniiber dem Denkmodell des Entweder-Oder ist, zeigt sein

41 Th. Sundermeier (Hg.), Christus, der schwarze Befreier, Erlangen 1973.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 67

Einfluss in der taiwanischen Theologie4? und weit dariiber hinaus nun auch
im Westen.4? Dass neben dem kulturellen Kontext gerade auch die gesell-
schaftliche und politische Situation pridgend wirkt in Kirche, Kultur und
Theologie, zeigen die verschiedenen Formen politischer Theologie. Die
Kirche und Gemeinde Jesu Christ — wie sie eben beschrieben worden ist —
wirkt zugleich iiber ihren eigenen Bereich hinaus durch ihre Glieder und
durch ihre eigene Eingebundenheit in die Gesellschaft. In geringerem oder
stirkerem Masse priagt sie so das kulturelle Leben mit, was von den
gesellschaftlichen Voraussetzungen und von dem gesellschaftlichen Status
der Kirchen mitabhdngt. Im kritischen und produktiven Verhiltnis zu den
jeweils geltenden kulturellen Normen und Werten, Institutionen und Kraf-
ten geschieht dies.

Ubten einst die Benediktiner und Zisterzienser direkte Kultivierungs-
arbeit aus, so gehort den Kirchen in der sikularen, pluralistischen Gesell-
schaft — etwa in der Bundesrepublik Deutschland4* von ihrem staatskir-
chenrechtlichen Status her — ein nicht geringes Mitspracherecht gerade in
den Wertefragen kulturellen Lebens und Zusammenlebens. Im Bereich der
Diakonie oder Bildung, der Medien, der Entwicklungshilfe, in den grund-
legenden ethischen und sozialethischen Fragen der Zeit, in den Fragen der
Krisenbewiltigung und der Zukunftsplanung machen die Kirchen ihren
wesenseigenen Auftrag vom Evangelium her kulturkritisch und kulturpri-
gend deutlich. In anderen Gesellschaftssystemen und in anderen Kultur-
systemen liegen die Verhdltnisse hdufig anders. Immer freilich wird die
universale Kirche Jesu Christi in den verschiedenen partikularen Kirchen
sich von ihrem Auftrag her einsetzen fiir Menschenwiirde und Menschen-
rechte, fiir den Frieden und die Gerechtigkeit in den verschiedenen Regio-
nen dieser Erde. Im Wissen um die Geschdpflichkeit der Erde ist sich die
christliche Gemeinde und Kirche der Voriufigkeit ihres kulturellen Han-
delns bewusst. Gott selbst ist es, der das in Jesus Christus geschenkte Heil
schon offenbart hat und durch Gericht und Gnade die Vollendung seines
Reiches herbeifiihren wird.

Wir sind unter dem schopfungstheologischen, christologischen und
pneumatologischen Gesichtspunkt der Frage nach einer «Theologie der
Kultur» nachgegangen. Von einem biblisch-theologischen Ansatz ist damit

42 Jung Young Lee, Das Yin-Yang-Denken: Wie Christen in Asien denken, hrsg. D.J.
Elwood, Frankfurt/M. 1979, 25ff.

43 Fr. Capra, Wendezeit, Bern-Miinchen-Wien 81984.

44Vgl. u.a. A. v. Campenhausen, Staatskirchenrecht, Miinchen 21983.



68 Michael Plathow

das, was so unter « Kultur» verstanden wird, in die trinitarische Geschichte
Gottes mit der Welt hineingestellt,*> so dass bei dem theologischen Beden-
ken von «Kultur» auch die kulturanthropologischen und soziologischen
Komponenten von «Kultur» ernst ggnommen werden. «Kultury», in dieser
Weise auch mit ihren empirisch wahrzunehmenden Elementen ernst
genommen, impliziert dabei eine regionale Vielfalt; die Frage nach einer
«Theologie der Kultur» wird deshalb in unserer 6kumenisch denkenden
Zeit unter dem Gesichtspunkt «Einheit des christlichen Glaubens und
kulturelle Verschiedenheit» trinitdtstheologisch entfaltet. Gegeniiber al-
lem Autonomiestreben der «Kultur» in einer «hominisierten» und «siku-
larisierten» Welt bleibt der dreieine Gott der verborgen Anwesende und
Begleitende im «kulturellen» Geschehen und alles «kulturelle» Handeln
auf 1hn ausgerichtet, wenn es seinem eigentiimlichen Wesen entsprechen
soll und so dem Wohl der Menschen dient.

Michael Plathow, Heidelberg

45 M. Plathow, Heiliger Geist. Hoffnung der Schwachen, Hannover 1985.



	Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit : zur Frage einer "Theologie der Kultur"

