
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 1

Artikel: Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit : zur
Frage einer "Theologie der Kultur"

Autor: Plathow, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 53

Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle
Verschiedenheit

Zur Frage einer «Theologie der Kultur»

Die Frage nach einer «Theologie der Kultur» stellt sich heute in den
spannungsvollen Rahmen von universalem Anspruch des auf Einheit hin
angelegten christlichen Glaubens und von regional geprägten Gestaltungen
und Antworten des christlichen Glaubens, wozu auch die einheimischen
inkulturierten Theologien gehören. Diese Spannung charakterisiert auch
die ökumenische Arbeit, denkt man an die Bemühungen um die Studie
«Rechenschaft geben von der Hoffnung, die in uns ist» seit der Konferenz
in Akkra 1976 und an das laufende Projekt der Abteilung für Glauben und
Kirchenverfassung der ORK «Auf dem Weg zu einem gemeinsamen
Bekennen des apostolischen Glaubens». Sie spiegelt auch die Verschiebung
in der Statistik der Weltchristenheit wider. Lebten um 1900 noch 85,5%
der Gesamtchristenheit in Europa und Nordamerika, so werden - soweit
wir Menschen das überhaupt vorausberechnen können - es im Jahr 2000
noch 41,5% sein; die Mehrheit der Christen wird dann in von regionalen
Kulturen geprägten Christentümern leben. Angesichts der Spannung
zwischen Regionalisierung und Universalität christlicher Glaubensantworten
stellen sich im Zusammenhang einer «Theologie der Kultur» einige Fragen,

denen im folgenden nachgegangen werden soll: die Frage nach dem,
was mit «Theologie der Kultur» und überhaupt mit «Kultur» gemeint ist;
die Frage nach dem Einfluss der verschiedenen «Kulturen» auf die
Bezeugungen des christlichen Glaubens und damit die Frage nach Verschiedenheit

und Einheit der Theologien sowie die kritische Rückfrage, ob der
universale Anspruch des christlichen Glaubens etwa mit nur der weltweiten

Expansion der naturwissenschaftlich-technischen Lebensweise
westlich-abendländischer Herkunft verknüpft war, die nun einer zunehmenden
Kritik gerade auch aus anderen Kulturbereichen unterzogen wird; schliesslich

stellt sich die Frage nach den theologischen Voraussetzungen und
Aspekten einer «Theologie der Kultur».

I. Fragestellungen nach einer «Theologie der Kultur» heute

Die Erfahrung der Grenzen des Wachstums, der Begrenztheit der
Energieressourcen, der selbstzerstörerischen Möglichkeiten konventioneller
und nuklearer Verteidigungsstrategien, der negativen Folgen naturwissen-



54 Michael Plathow

schaftlich-technischer Entwicklungen für die Umwelt, des Gemeinschaftsverlustes

der Menschen in der Anonymität unserer Städte, der Computerisierung

der Arbeitsplätze, des Übermasses an Unterhaltungskonsum
sowie der Kostenentgrenzung medizinischer Technologie macht es heute
leicht, kulturkritische Stellungnahmen gegenüber der westlichen Zivilisation

abzugeben.
Nun ist die westliche Kultur heute geprägt durch die naturwissenschaftlichen

Errungenschaften, die technische Machbarkeit und säkulare
Gesellschaftlichheit; sie verdichtet sich im Anthropozentrismus des sich autonom

verstehenden Menschen, der nun aber dem technisch Möglichen in
eigener ethischer Indifferenz normative Bedeutung beimisst. Der Zunahme

an technischem Know-how mit der Verobjektivierung der Umwelt und
der Rationalisierung aller Lebensbezüge entspricht eine Minderung der
direkten Wirklichkeitserfahrungen und eine Ausweitung der Intellektuali-
sierung aller Lebensbereiche1 sowie die Subjektivierung einer immer
schmaler werdenden, zugleich pluralistischen Sinnebene, die den «Zwang
zur Häresie»2 zur Folge hat. «Der Verlust der Mitte»3 wird konstatiert, der
die Sinn- und Wertedimension - gelegentlich auch die Frage nach Gott -
wohl in «Sonntagsreden» beschwören lässt, doch dies häufig ohne entsprechende

Wirkungen für ein ganzheitlich gelebtes Leben vor Gott in der
säkularen Kulturwelt. Die polemischen Etiketten wie «Fussball-Kultur»,
«Coca-Cola-Kultur», «Computer-Kultur» in Kabaretts wie auch die
prophetischen Warnungen von Philosophen und Theologen, Journalisten und
Pfarrern verbleiben ebenfalls «Rufe in der Wüste».

Auf diesem Hintergrund einer mehr plakativen Charakteristik der
«geistigen Situation» unserer Zeit hat jene von den «Kulturwissenschaften»
gestaltete Vortragsreihe anlässlich des 600. Jubiläums der Heidelberger
Universität 1986 «Kultur und Gedächtnis» Signalwert, ja, signifikante
Bedeutung. Überhaupt lässt sich gegenwärtig ein verstärktes Interesse in
den Geistes- und Sozialwissenschaften4 wie in den Kunstwissenschaften -

1 M. Plathow, Die Mystik und das Wort. Gotteserfahrung und Gotteserkenntnis heute:
VIII. Theologisches Südosteuropaseminar (24.-31.8.1986 in Budapest), Heidelberg 1986.

2 P.L. Berger, Der Zwang zur Häresie, Frankfurt 1980.
3 H. Sedlmeyer, Der Verlust der Mitte, Salzburg 81976.
4 Vgl. u. a. Fr. Steinbacher, Kultur. Begriff- Theorie - Funktion, Berlin-Köln-Mainz 1976 ;

W.E. Mühlmann, Homo creator, Wiesbaden 1962; B. Malinowski, Eine wissenschaftliche
Theorie der Kultur, Zürich 1949; H. Marcuse. Kultur und Gesellschaft I und II, Frankfurt
1965, 1970; H.O. Thum, Soziologie und Kultur, Stuttgart 1976.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 55

aber auch in der Theologie5 - feststellen für das, was mit «Kultur» gemeint
ist; so fand etwa 1978 in Sa. Margharita an der italienischen Riviera ein
Symposium statt mit dem Thema: «Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes
in der modernen Kultur»; W. Pannenberg hat die Vorträge und
Diskussionsprotokolle veröffentlicht: hochinteressante Beiträge aus Philosophie,
Theologie und den verschiedenen Kunstwissenschaften.6 Prof. Agazzi gibt
in seiner Schlusszusammenfassung den Faden der ganzen Tagung wider,
wenn er feststellt, «dass das Thema der Abwesenheit Gottes sich als
besonders schwierig erwiesen hat, weil eine Abwesenheit auf irgendeine
Weise die Existenz des gerade Abwesenden immer voraussetzt. Deshalb
hat die Behandlung dieses Themas als eine indirekte Rede über die
Anwesenheit Gottes in der modernen Kultur erscheinen können, und sie ist
tatsächlich die beste Einführung zu einer solchen Rede gewesen»7. Diese
Kernaussage gibt auch W. Pannenbergs Anliegen treffend wieder. Eine
gewisse Entsprechung weist sie zu der positiven Aufnahme einer «Theologie

der Kultur» bei P. Tillich8 auf; ihn beschäftigte in den ersten Jahren
nach dem 1. Weltkrieg - aber auch in späteren Jahren - von seinem
korrelationstheologischen Ansatz her immer wieder dieses Thema: «Religion»

als das unbedingte Angegangensein und Ergriffensein vom
Unbedingten, Absoluten und Heiligen meint die «Substanz der Kultur» und
«Kultur» als das gesamte geistige Leben der Menschen meint die «Form
der Religion»9. Damit erweist sich «Religion» als die Tiefendimension
aller «Kultur», die P. Tillich in diesem Sinn gegen Autonomie und Hete-
ronomie nur als «theonome» gelten lässt.10 Demgegenüber konnte sich K.
Barth von seinem offenbarungstheologischen Ansatz her - in Reaktion auf
P. Tillich und darüber hinaus auf den Kulturprotestantismus etwa Fr.
Schleiermachers und A. Ritschis - in dem Vortrag von 1926 «Kirche und
Kultur» nicht auf eine eigenständige <Kultur> und «Theologie» der Kultur
einlassen: «Das Thema: «Kirche und Kultur» bezeichnet also die nur im
Hören des Wortes Gottes zu beantwortende Frage nach der Bedeutung

5 W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttingen 1983, 305ff.;
460 ff.

6 W. Pannenberg (Hg.), Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kultur,
Göttingen 1984.

7 Ebd. 191.

8P. Tillich, Ges. Werke IX, 13ff.; 32ff; 47ff; 82ff; 94ff; I, 318ff.; II, 91 ff.
9 P. Tillich, Ges. Werke IX, 84.
10 Ebd. 19 f.



56 Michael Plathow

dieser Aufgabe für jeden Menschen»,11 eben die Humanität, die in Jesus
Christus verheissen und erfüllt ist und in der Versöhnungstat Christi auf
die Vollendung in der Erlösungstat Gottes hin schon geschenkt ist. Von
diesem Ausgangspunkt erfährt die Kulturarbeit in der Gesellschaft ihre
Bestimmung als Spiegel der ausschliessenden Humanisierung Christi.

In der «dialektischen Theologie» wurde es dann zunächst still um die
Frage nach einer «Theologie der Kultur», bis sie wiederum seit einiger Zeit
aufbrach. In diesem Zusammenhang ist auch das erwähnte Symposion
«Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes in der modernen Kultur»
einzuzeichnen, dessen systematisch-theologischer Grundgedanke uns weiter
begleiten wird. Damit verbindet sich die kritische Rückfrage zum «Kul-
tur»-Verständnis bei diesem Symposion und ebenso bei P. Tillich, ob
nämlich «Kultur» nicht mehr bedeutet als das geistige Zusammenleben
und die Künste der Menschen, etwa auch Zivilisation einschliesst. Damit
aber stellt sich die Frage nach dem, was mit «Kultur» gemeint ist.

II. Kultur, kulturelle Verschiedenheit als Frage nach der Einheit des

christlichen Glaubens

H.-G. Gadamer schreibt in dem Beitrag «Die Kultur und das Wort»:
«Wenn ich ein philosophischer Dichter vom Range Plato wäre, könnte es

mir nicht schwerfallen, einen Dialog zu dichten, in dem Sokrates jeden
einzelnen unter uns fragte, was er eigentlich mit Kultur meine. Und jeder
von uns würde wohl am Ende die Antwort schuldig bleiben, das heisst, wir
würden alle wissen, dass Kultur etwas ist, was uns trägt, aber keiner von uns
wäre wissend genug, sagen zu können, was Kultur ist».12 H.-G. Gadamer
drückt so treffend aus, dass wir uns dem Verständnis von «Kultur» nur
tastend, auf verschiedenen Pfaden nähern können, ohne es wirklich zu
erfassen, es eindeutig zu definieren; «Kultur» bleibt ein offenes System, in
dessen Kraftfeld eine Fülle höchst verschiedener Faktoren zusammenwirken.

In diesem Sinn verstand E. Cassirer «Kultur» als «sinnliche Gestalt

11 K. Barth, Kirche und die Kultur: Die Theologie und die Kirche, München 1938,371; vgl.
aber auch K. Barths «Lichterlehre» in KD IV3, § 69,2, wo sich andere Akzentsetzungen in K.
Barths theologischer Beurteilung der «weltlichen» Phänomene feststellen lassen, eine
Veränderung, die K. Barth in dem Aufsatz «Die Menschlichkeit Gottes», ThSt 48 (1956), schon

theologisch reflektierte.
12 H.-G. Gadamer, Die Kultur und das Wort: «Kultur als christlicher Auftrag heute», hg. A.

Paus, Graz-Wien-Köln 1961, 11.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 57

geistiger Tätigkeit» und T. S. Eliot erkennt sie als «Gesamtform, in der ein
Volk lebt von der Geburt bis zum Grabe, vom Morgen bis in die Nacht und
selbst im Schlaf»13. Weitere Bedeutungsaspekte eröffnet die etymologische
Herleitung. Die lateinische Herkunft des Begriffs «Kultur» vom Verb
colere, was bebauen, pflegen, hegen, veredeln meint, weist daraufhin, dass

«Kultur» mit «Natur» in Beziehung steht. «Kultur» wird dort angetroffen,
wo Natur bebaut, gepflegt, gehegt und veredelt wird und Technik,
Technologie und Zivilisation so ermöglicht wird. Erst J. Rousseaus Kulturkritik
stellt Kultur und Natur einander konträr gegenüber; der Gegensatz zu
Kultur ist jedoch die Unkultur, die Barbarei. Kultur ist intentional
ausgerichtet auf Wert- und Zielvorstellungen und getragen von Werten, die, in
gestifteten und zu verantwortenden Institutionen vertreten und weitergegeben,

Stützfunktionen für das individuelle, gemeinschaftliche und
gesellschaftliche Leben der Menschen einer Region darstellen.

Aus dieser sehr knappen Annäherungsbeschreibung lassen sich drei
Aspekte einer Bestimmung von Kultur entnehmen:

- das durch das Handeln der Menschen zu einer bestimmten Zeit und in
einer bestimmten Region Hervorgebrachte und Gestaltete in Ackerbau,
Technik, Recht, Wissenschaft, Kunst und Religion,

- der Prozess des Hervorbringens und Gestaltens von Kulturgütern,
Kulturinhalten und Kulturmodellen,

- die in Wechselbeziehung miteinander stehenden Lebensstile und
Handlungen von Menschen, die durch bestimmte Werte und Ziele in einem
Bereich geprägt sind.
«Kultur» erweist sich somit als «integral, ein Ganzes, in dem verschiedene

Komponenten und Ausdrucksformen von bestimmten zentralen
Wertvorstellungen zusammengehalten werden, und das alle menschlichen
Verhaltensweisen bestimmt»; dies ist «dynamisch, ständigem Wandel
ausgesetzt Kultur ist korporativ Sache einer Gemeinschaft ...»;
schliesslich ist Kultur «plural»14.

Dieses sich als offenes System zeigendes Verständnis von «Kultur»
verstehen nicht wenige eng verbunden mit dem Phänomen «Religion»;
T. S. Eliot vermag zu sagen: «Das, was wir Kultur eines Volkes nennen, und
das, was wir seine Religion nennen, sind zwei verschiedene Aspekte
derselben Sache, und zwar ist die Kultur ihrem eigentlichen Wesen nach die -
um es einmal so auszudrücken - fleischgewordene Religion eines Vol-

13 Vgl. die Artikel «Kultur»: RGG3 IV, 94ff.; L Th K 6, 669ff.; EStL 1178; HWPh 4,

1309.
14 H. W. Gensichen, Evangelium und Kultur: Religion und Mission. Ges. Aufsätze; hg. Th.

Sundermeier; W. Gern, München 1985, 117f.



58 Michael Plathow

kes».15 Diese Verknüpfung von «Kultur» und «Religion» ist auch bei P.

Tillich von seinem existentialontologischen Ansatz festzustellen16, ebenso

u.a. bei K. Rahner17 und P. Scherer18 von einem transzendentaltheologischen

Ausgangspunkt und auch bei W. Pannenberg19, der nun aber
verstärkt kulturanthropologische, sozialkulturelle und empirische
Forschungsergebnisse zum Verständnis von «Kultur» aufnimmt. Dieser
methodische Zugang W. Pannenbergs soll auch für das Bedenken der
«kulturellen» Einflüsse auf die sog. «einheimischen» Frömmigkeitsgestaltungen

und Theologien fruchtbar gemacht werden; nur so scheinen die
sozialkulturellen Elemente der verschiedenen akkulturierten Theologien
wirklich in den Blick gefasst werden zu können und damit die
regionalkulturelle Geprägtheit des christlichen Glaubens, wie sie in der sog.
«afrikanischen Theologie»20, «japanischen Theologie»21, «chinesischen
Theologie»22, «europäischen Theologie»23 sowie in den verschiedenen politischen

Befreiungstheologien wie «lateinamerikanische Theologie»24,
«schwarze Theologie»25 usw. sich heute manifestiert.

Versucht man die regional-kulturell geprägten Glaubensäusserungen zu
analysieren, so trifft man aufden Tatbestand, dass sie sich zum grossen Teil
noch im status nascendi befinden; auch handelt es sich um verschiedene
Gattungen: Predigten, Gebete, Lieder, Aufrufe, reflektierte Darlegungen,
ferner liturgische Formen, Lebensstile, Gebräuche usw. Unter diesem
Vorbehalt mag ein Überblick skizziert werden über die kulturellen
Elemente und kulturprägenden Faktoren - und damit über die Voraussetzun-

15 T. S. Eliot, Zum Begriff der Kultur, Frankfurt 1961, 30.
16 Vgl. Anm. 8.
17 K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg 71976, 83 ff.
18 P. Scherer, Kultur: StL 5, 164 ff.
19 W. Pannenberg, Anthropologie in theologischer Perspektive, Göttingen 1985, 305ff.
20 Vgl. u. a. J. Mbiti, Afrikanische Religion, Berlin-New York 1974; Theologische Stimmen

aus Asien, Afrika und Lateinamerika I, II, III, München 1965, 1967, 1968.
21 K. Kitamori, Theologie des Schmerzes Gottes, Göttingen 1972; Gott in Japan, hg. Y.

Seiichi, U. Luz, München 1973; The Northeast Asia Journal of Theology Nr. 22/23, 1979; W.
Böttcher, Rückenansichten, Stuttgart 1973.

22 Wie Christen in Asien denken, hg. D. J. Elwood, Franfurt 1979.
23 Europäische Theologie, herausgefordert durch die Weltökumene: KEK Genf 1976,

Studienheft 8; Tr. Rendtorff (Hg.), Europäische Theologie, Gütersloh 1980.
24 G. Gutiérrez, Theologie der Befreiung, München 1973; H.-J. Prien, Die Geschichte des

Christentums in Lateinamerika, Göttingen 1978; R. Frieling, Befreiungstheologien: Studien
zur Theologie in Lateinamerika, Göttingen 1984.

25 Christus der schwarze Befreier, hrsg. Th. Sundermeier, Erlangen 1973; J.H. Cone,
Schwarze Theologie, München 1971.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 59

gen kontextueller Akzentsetzungen - in den akkulturierten Theologien und
indigenen Gestaltungen des christlichen Glaubens. Folgende «kulturellen»
Prägeelemente lassen sich erheben; sie sind in einem lebendigen Wechsel-

prozess miteinander verbunden: in einer regionalen Tradition gewachsene
Denkformen, typische Begriffe und Gebräuche, literarische Eigentümlichkeiten,

politische und gesellschaftliche Herausforderungen, eigene
Frömmigkeitsstile, die Betonung bestimmter biblischer Aussagen, die Hervorhebung

ausgesuchter theologischer Gedanken und Topoi, indigene
Institutionen usw.

Sie haben ihre Voraussetzungen:

- in der eigentümlich geprägten Psychologie und Mentalität einer regio¬
nalen Bevölkerungsgruppe und ihrer Geschichte,

- in gesellschaftlichen Gegebenheiten,

- im kulturell-sozialen Hintergrund, der sich in Gebräuchen, Lebensstil,
Institutionen, Berufen, Literatur, Recht, Theater, Tanz usw.
ausdrückt,

- in einheimischen philosophischen und religionsgeschichtlichen
Traditionen,

- in der Verwurzelung in bestimmten biblisch-theologischen Traditionen,

- in der eigenen missions- und kirchengeschichtlichen Entwicklung,
- in indigenen Formen und Strukturen gottesdienstlichen und gemeindlichen

Lebens.
Die so geprägten regionalen Äusserungen und Antworten des christlichen

Glaubens werden nun in der interkulturellen Kommunikation und im
ökumenischen Dialog einmal ihrer kulturellen Eigenart und eigenen
Fremdheit zum anderen ihrer Verbundenheit durch die Gemeinsamkeit
des christlichen Glaubens bewusst. In der indigenen Besonderheit erfährt
man in neuer Weise seine Identität im christlichen Glauben, der ausschlies-
sende und einzigartige Geltung beansprucht; eingebunden in die plurale
Verschiedenheit gelebten und bedachten christlichen Glaubens erfährt
man zugleich die eigene kulturelle Verwurzelung und Eigenart.

Damit aber stellt sich vom Zugang der regional-kulturell geprägten
Glaubensäusserung innerhalb der weltweiten Christenheit her erneut das

Sachproblem «Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit

in einer <Theologie der Kultur>». Es handelt sich dabei zunächst
weniger um ein Thema ökumenischer Organisation und kirchenpolitischer
Strategie als vielmehr um eine theologische Frage, eben die Frage nach
einer «Theologie der Kultur» im ökumenischen Kontext, der im folgenden
nachgegangen wird.



60 Michael Plathow

III. «Theologie der Kultur» als Bedenken der Einheit des christlichen
Glaubens in der «kulturellen» Verschiedenheit

Ein Grundmodell für die spannungsvolle Verbindung von Einheit des

christlichen Glaubens und kultureller Verschiedenheit, von regionaler
Eigenständigkeit und weltweiter Ökumenizität, von der Partikularität und
Universalität, von «Eigenart und Einzigartigkeit»26 in einer «Theologie
der Kultur» hat Nikolaus von Kues in seiner «Theologie der Religionen»
«De pacefîdei» aufgestellt: als Präsupposition nimmt er die transzenden-
talontologische Einheit an; sie faltet sich in eine Vielheit aus, um wieder in
die Einheit zurückkehrend in ihr zu koinzidieren. In Entsprechung zu
Nikolaus von Kues: «una religio in rituum varietate» könnte für eine
«Theologie der Kultur» gelten «unafides in culturarum varietate». Formal
gesehen steht auch dieses Modell der «Einheit in der Mannigfaltigkeit» in
irgendeiner Weise hinter den folgenden Überlegungen; im Unterschied zu
den transzendentalgeprägten Kategorien Nikolaus von Kues soll jedoch
von biblisch-theologischen Überlegungen ausgegangen werden; ferner sollen

im Unterschied zu Nikolaus von Kues die kulturprägenden Elemente,
die die Verschiedenheit «indigener» Glaubensäusserungen mitbestimmen,
empirisch ernst genommen werden. Die sich eventuell stellende Frage,
inwiefern die «kulturellen» Prägungen stärker sein können als die
konfessionellen und somit konfessionelle Schranken überwinden helfen können,
soll hier nur aufgeworfen werden; sie bleibt zukünftigen Beobachtungsund

Forschungsaufgaben überlassen. Nach diesen methodischen
Vorbemerkungen wird das Thema nun unter drei systematisch-theologischen
Aspekten entfaltet:
a) Das kulturelle Handeln der Menschen - schöpfungstheologisch.
b) Christus und Kultur - christologisch.
c) Kirche und Kultur - pneumatologisch.

a) Das kulturelle Handeln der Menschen - schöpfungstheologisch.

Vertieft man sich in die biblisch-theologischen Aussagen im Alten
Testament über das «kulturelle» Handeln der Menschen, so fällt zunächst
auf, dass im jahwistischen Schöpfungsbericht dieses mit abad bezeichnet

26 H.W. Gensichen, Einzigartigkeit und Eigenart, Erwägungen zur Frage der «einheimischen»

Theologie: Religion und Mission, hg. Th. Sundermeier, W. Gern, München 1985,

99 ff.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 61

wird, ein Äquivalent zum lateinischen colere, von dem Kultur und Kult als

Gottesdienst sich entwickelte27: «Und Gott nahm den Menschen und
setzte ihn in den Garten, dass er ihn bebaue und bewahre» (Gen 2,15). Das
Bebauen des Ackers, das Bearbeiten der Natur erweist sich hier als Urständ
des kulturellen Handelns der Menschen im Auftrag Gottes. Gottes Segen,

nicht der Fluch will diesen Kulturauftrag begleiten, wenn das Bearbeiten
eben das Bewahren und Behüten einschliesst. Der Mensch, selbst
eingebunden in die Natur, ist Gottes Mandatar in der Schöpfung Gottes; selbst
nach dem Sündenfall durch den sich entgrenzenden Wahn des «eritis sicut
deus» (Gen 3,5) bleibt der Mensch dennoch als Mitarbeiter in Gottes
erhaltendes und lenkendes Wirken in der geschaffenen Welt einbezogen.28

In der Genealogie Kains wird dann die sich verzweigende Kulturarbeit
der Menschen beschrieben: «Dem Ackermann folgt der Erbauer einer Stadt
(Gen 4,17), neben den Ackerbauern tritt der Kleinviehnomade (Gen 4,20),
sein Bruder ist der Musikant, der die Zither und Schalmei handhabt (Gen
4.21). Hinzu kommt der Vater der Schmiede, der Metallverarbeitung (Gen
4.22)».29 So ist der Mensch, selber Geschöpf, von Gott dazu befähigt
worden, «Kultur» zu schaffen. Kultur wird dabei ganzheitlich verstanden;
sie umfasst Ackerbau, Handwerk, Kunst, Sozialbildungen usw.

Der Bibeltheologe M. Luther knüpft hier an, wenn er mit verschiedenen
Theologen wie u. a. Thomas von Aquin, J. P. Olivi u. a. die kulturschaffende
Bedeutung der «cooperatio dei et hominis» im Schöpfungs- und Erhaltungsbereich,

also im Bereich der «inferiora», im Bereich der «ratio», entfaltet.30
Als Thema des concursus divinus wurde es in der Folgezeit immer wieder
bedacht; heute erfährt es in einer sog. «hominisierten Welt»31 säkularer
Kultur32 mit dem Thema «Die Gegenwart Gottes als Geheimnis seiner
Verborgenheit» erhöhte Aktualität. Dem kulturellen Handeln der
Menschen droht dabei eine doppelte Pervertierung, wie die biblischen Schöp-

27 C. Westermann, Arbeit und Kulturleistung in der Bibel: Concilium 1980, 45 ff.
28 M. Plathow, Das cooperatio-Verständnis M. Luthers im Gnaden- und Schöpfungsbereich.

Zur Frage nach dem Verhältnis von Mensch und Schöpfung: Luther 55 (1985) 28ff.
29 C. Westermann, Arbeit und Kulturleistung in der Bibel: Concilium 1980, 46.
30 M. Plathow, Das Problem des concursus divinus, Göttingen 1976, 36 ff.
31 Vgl. J.B. Metz, Weltverständnis im Glauben, Mainz 19662, 45ff, Zur Theologie der

Welt, Mainz 1968.
32 Vgl. H.-H. Schrey (Hg.), Säkularisierung, Darmstadt 1981.



62 Michael Plathow

fungsberichte zeigen: die Schöpfungsvergessenheit und die Eschatologie-
verdrängung; d.h. zum einen droht die selbstentgrenzende Autonomisie-
rung des Menschen, ihn - als Geschöpf Gottes - Schöpfer (creatorj und
nicht Mitarbeiter (cooperator) und Mitbewahrer (conservator) sein zu
lassen; in der Folge werden dann Umwelt, Mitmenschen und auch Gott zu
Objekten des sich als Subjekt, Macher und Schaffer verstehenden
Menschen. Die Auswirkungen einer solchen «dominium terrae»-Vorstellung
werden gerade in der Gegenwart besonders krass erfahren: Ausbeutung der
Energieressourcen, Umweltzerstörung, Aussterben von Tier- und Pflanzenarten,

Klimakatastrophen, Manipulation des Erbgutes und der
zwischenmenschlichen Verhaltensweisen, Missachtung der Menschenwürde und
der Menschenrechte. Kulturelles Handeln aber will - der Wertegeprägtheit
von «Kultur» entsprechend - auf das Wohl der Menschen inmitten der
Schöpfung ausgerichtet sein. Indem sich der Mensch erfährt und weiss als

Geschöpf Gottes, der seine Schöpfung nach dem Sündenfall der Vollendung

entgegenführt, steht das kulturelle Handeln der Menschen zum
andern unter dem eschatologischen Vorzeichen der endzeitlichen Vollendung,

wobei es schon jetzt auf das Wohl der Menschen und auf die
Verehrung Gottes ausgerichtet ist in seiner letzten Intention. So ist die
«Zeit der Arbeit» auf die «Zeit des Sabbats» bezogen, so dass die Zeit für
Gott der Bezugspunkt für die Zeit menschlichen Wirkens, Bebauens und
Bewahrens wird.

Das kulturelle Handeln unterliegt dabei der Zeitlichkeit und Vergänglichkeit

wie alles Geschaffene, eben der Zeitbegrenztheit, wie die Kulturruinen

als «Steingeröll der Weltgeschichte» deutlich machen. Und Zeitbe-
grenzheit verweist indirekt auf die Ewigkeit, die allein Gott eigen ist. Durch
den Sonntag, der Grenzzeit Gottes, des Schöpfers, Versöhners und Erlösers,

erfährt die Zeitlichkeit zugleich ihren direkten Bezug auf Gott: Gott
wird sein Reich herbeiführen, in dem offenbar wird «Siehe, ich mache alles

neu» (Apk 21,5). Gegen den platten Kulturprotestantismus wird dies zu
erwähnen sein, der kulturelles Handeln und Vergegenwärtigung des
Reiches Gottes zu synthetisieren versucht.

Nur darauf hingewiesen sei, dass Jesus selbst seine Gleichnisse in
Bildern und Metaphern aus dem kulturellen Leben und Schaffen erzählt.
Durch diese Gleichnisse von alltäglichen Geschichten wie durch seine
Person verkündigt Jesus das ganz andere Wirken Gottes in der Heilsgeschichte

und vergegenwärtigt es in seiner Person und in seinem Tun. So

bekommt das kulturelle Handeln durch seinen Gebrauch in den Gleichnissen

Jesu eine ganz neue Dimension theologischer Wertung: den Hinweis
auf Gottes Heilshandeln.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 63

b) Christus und Kultur (christologisch).

Mit dieser Überschrift wird der Titel des Buches «Christ and culture»
aufgenommen, das R. Niebuhr 195133 veröffentlichte und das bis heute
nachwirkt.34 Aus der Betrachtung der Geschichte des Christentums
gewinnt R. Niebuhr eine typisierende Zuordnung von «Christus und
Kultur»; der Kürze wegen seien hier nur die Kennzeichnungen der einzelnen

Typen genannt: a. die Ablehnung der Kultur durch Christus (rejection),
b. die Rezeption der Kultur (accomodation), c. die Synthese von «Christus
und Kultur» (synthesis), d. die paradoxale Verknüpfung eines vorausgesetzten

dualistischen Verhältnisses (dualism), e. die «Bekehrung» der
Kultur durch den Glauben an Christus (transformation). R. Niebuhr bringt
zahlreiche kirchengeschichtliche Beispiele bei für die jeweiligen Zuordnungen,

die sich auf letztlich drei Typen zurückführen lassen: Diastase, Rezeption,

Synthese. Es handelt sich dabei um idealtypische Modelle, die in der
historischen Wirklichkeit sich als verknüpfende Gesichtspunkte darstellen.

Diese Typisierung mit ihren letztlich formalen Kategorien ist höchst
hilfreich für die Distinktionen und die theologischen Beurteilungen einer
«Theologie der Kultur».

Die neue ökumenische Forschung - gerade die missionswissenschaftliche

und systematisch-theologische - bemüht sich darüber hinaus in
stärkerem Masse um eine inhaltlich-theologische Durchdringung von Einheit
und Verschiedenheit der Glaubensäusserungen und des Glaubens an Jesus

Christus in den verschiedenen kulturellen Kontexten. Vom Inhalt des

christlichen Glaubens her will sie auch die verrechnende Aufteilung von
Einheit und Verschiedenheit, etwa in Substanz des Evangeliums und
akzidentielle kulturelle Verschiedenheit, von christlichem Gehalt und
kultureller Gestalt, aufbrechen und überwinden. Ihr geht es um den ganzheitlichen

«Vorgang»35 der Inkulturation des Evangeliums vom Reich Gottes
in den regionalen Kulturbereichen; in Analogie zur Inkarnation des Logos
Jesus Christus ereignet sich diese Inkulturation des Evangeliums. Dabei
wird einerseits «die sinngebende Mitte, die eine Kultur zum Gefüge macht,
durch das Evangelium in Frage gestellt», andererseits aber ist eine
«Desintegration des gesamten Gefüges, in, mit und unter dem das Evangelium

33 R. Niebuhr, Christ und culture, New York 1951.
34 Vgl. G. Harbsmeier, Kultur: RGG3 III, 105 ff.
35 Vgl. H.-W. Gensichen, Evangelium und Kultur; Religion und Mission, hrsg. Th. Sun-

dermeier, W. Gern, München 1985, 123f.



64 Michael Plathow

zum Ausdruck kommen soll», damit nicht intendiert.36 In einer
Spannungseinheit verbindet sich die Andersartigkeit des Evangeliums, das

universale Geltung beansprucht, mit den einheimischen Kulturelementen,
indem es sich in die regionalen Kulturen einwurzelt und einheimische,
inkulturierte Antworten auf das Evangelium hervorbringt. Diese bewegen
sich zwischen der Skylla kulturentfremdender Theologumena westlicher
Kultur und der Charybadis ethnotheologischen Synkretismus', wie er auch
die Theologie der extremen «Deutschen Christen» im Dritten Reich prägte.

Als Wahrheitskriterium erweist sich allein das lebendige Evangelium37,
die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus, innerhalb des entsprechenden

regionalen Kontextes, und die Offenbarung Gottes im göttlichen
Tat-Wort in, mit und unter menschlichen Wörtern, Taten und Lebensweisen.

Der lebendige Christus wirkt, verborgen Heil und Wohl schaffend, in,
mit und durch kulturell geprägte Sprachen, Bilder und Institutionen, so

dass Glaubensantworten aus einheimischen Wörtern, Denkformen, Fröm-
migkeits- und Handlungsstilen hervorgehen. H.W. Gensichen sagt
treffend: Einheimische Theologie erwächst nur «im Verstehen aus Glauben
und im Glauben, das alle Theologie erst zu dem macht, was sie sein soll.
Nur so wird man beiden Seiten gerecht werden können: der Einzigartigkeit
der Selbstoffenbarung Gottes in Christus, um deren Verstehen es auch der
einheimischen Theologie zu tun sein muss, und der aus den sich wandelnden

geschichtlichen Bezügen resultierenden Eigenart, die der einheimischen

Theologie ihren unabgeschlossenen und pluralen Charakter
verleiht»38.

Die verschiedenen kulturell geprägten Glaubensantworten sind verbunden

in der weltweiten Kirche Jesu Christi durch die interkulturelle
Kommunikation und durch das ökumenische Gespräch, durch gegenseitig
anregende und kritisch befragende Visitationen und wechselseitige Hilfe. Sie

stehen dabei in der «Partnerschaft im Gehorsam» auf die sich bewahrheitende

Wahrheit des Wortes Gottes, womit ein Anliegen aufgenommen
wird, das schon bei der Missionskonferenz in Whitby 1947 vorgebracht
wurde.

Die sich bewahrheitende christliche Wahrheit bezeugt sich in den
verschiedenen Schriften des einen biblischen Kanons in mannigfacher Weise.

36 Ebd. 125.
37 E. Schlink, Ökumenische Dogmatik, Göttingen 21983, 1 ff.
38 H. W. Gensichen, Einzigartigkeit und Eigenart. Erwägungen zur Frage der «einheimischen»

Theologie: Religion und Mission, hg. Th. Sundermeier, W. Gern, München 1985,
101.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 65

Auch in den Schriften des biblischen Kanons lassen sich ja unter historischem

und dogmatischem Gesichtspunkt besondere Akzentsetzungen der
verschiedenen Glaubensäusserungen feststellen; durch die Bindung an die
«Mitte der Schrift», eben an «das, was Christum treibet», lassen sie sich als

situationsbedingte Divergenzen und als sachbegründete Paradoxien
ansehen.39 Der biblische Kanon wird damit zum Grundmodell für die Einheit
der verschiedenen kulturgeprägten Glaubensanworten und Theologien.

c) Kirche und Kultur (pneumatologisch).

Die Kirche ist die soziale Objektivation des christlichen Glaubens. Wie
der Glaube an Jesus Christus in seiner Ausschliesslichkeit und Einzigartigkeit

in verschiedenen inkulturierten Glaubensäusserungen manifest
wird, so eignet auch der Kirche Jesu Christi zugleich universale Einheit und
regional-kulturell geprägte Partikularität: das Ganze der universalen
Gemeinde Jesu Christi in den regionalen Teilgemeinden, wie es das neu-
testamentliche Verständnis von ekklesia einschliesst.

In den neutestamentlichen Gemeinden - so hat Chr. Burchard erhellend
nachgewiesen40 - lebten die an Christus Glaubenden in multikultureller
Vielfalt zusammen: Juden und Griechen mit ihren je eigenen Traditionen
und kulturellen Besonderheiten, Reiche und Arme mit ihrem sozialen
Hintergrund und Milieu, Sklaven und Freie mit ihrem gesellschaftlichen
Status, Fremde und Einheimische aus städtischen und ländlichen Gebieten
usw. Was sie alle bei ihrer Verschiedenheit und kulturellen Besonderheit
verband in der Gemeinde, dem einen Volk Gottes, dem einen Leib Christi,
der einen Gemeinschaft des Heiligen Geistes, war der Glaube an Jesus

Christus, den Mensch gewordenen Sohn Gottes, den Heiland der Welt.
Dieser Glaube relativierte und überwand Sprachbarrieren und kulturelle
Schranken, nationale und rassische Grenzen, ohne die Verschiedenheit
und Mannigfaltigkeit gleich zu machen und zu nivellieren. So schreibt der
Apostel Paulus an die Gemeinden in Galatien: «Durch den Glauben seid

39 M. Plathow, Verbindliches Lehren und einender Konsens. Die Frage nach der Kanoni-
zität des biblischen Kanons und nach der evangelischen Lehrgewalt: Una Sancta 36 (1982)
117 ff.

40 Chr. Burchard, Erfahrungen multikulturellen Zusammenlebens im Neuen Testament:
Multikulturelles Zusammenleben. Theologische Erfahrungen, hg. J. Micksch, Frankfurt 1983.

Vgl. auch: D. von Ahmen, Die Geburt der Theologie: EMZ 1970, 57ff.; 160ff.



66 Michael Plathow

ihr alle Gottes Kinder in Christus Jesus. Denn ihr alle, die ihr auf Christus
getauft seid, habt Christus angezogen. Hier ist nicht Jude noch Grieche,
hier ist nicht Sklave noch Freier, hier ist nicht Männlich noch Weiblich;
denn ihr seid alle einer in Christus» (Gal 3, 26-28). Über die Verbundenheit

durch die Menschenwürde als Geschöpfe Gottes und ihres Kulturauftrages

hinaus sind die Gemeindeglieder durch die Verheissung und die
Gabe des Heils in der Taufe im Namen des dreieinen Gottes miteinander
verbunden. Da ist etwas Neues geschehen, an dem sie teilhaben und von
dem her sie leben dürfen; sie sind in Christi Heilstat schon hineingenommen

und ihnen ist der eine Hl. Geist verheissen und zugesagt, der ihnen die
verschiedenen Gnadengaben schenkt und sie Früchte des Geistes
hervorbringen lässt. Gnadengaben meinen dabei die besonderen Fähigkeiten und
Kenntnisse, die die Glaubenden in den Dienst der Auferbauung der
Gemeinde und in den Dienst des Lobpreises Gottes hineinstellen. Von
diesem Begründungszusammenhang ist letztlich die abendländische Kultur

geprägt in ihren Äusserungen der kirchlichen Architektur, der christlichen

Malerei, der Literatur und Musik, der sakralen Kleidung, in den
Formen des Lebensstils und in den Denkweisen und Wertvorstellungen.
Nicht nur unter historischem Gesichtspunkt, wie er uns in den Museen
entgegentritt, gilt dies, sondern ebenfalls - wenn auch durch das Feuer der
Aufklärungskritik und die Erfahrungen des Entsetzens zweier Weltkriege,
des Holocausts von Auschwitz und der Atomstrahlen von Hiroshima
hindurch und in der Bedrängung und Herausforderung durch die
Zerstörungsmöglichkeiten der Menschen selbst und seiner Kultur - heute.

In manchen anderen Kulturbereichen befindet sich das innerkirchliche
und -gemeindliche Kulturschaffen nicht selten noch im status nascendi,

wenn uns auch in den letzten Jahren eindrucksvoll inkulturierte Werke
christlicher Kunst bekannt geworden sind, denkt man etwa an die Werke
Mbatas, Bagongs, Harasaki Momokos, an die Oromo-Kunst, and die
Dichtungen und die Musik der lateinamerikanischen Christen, an die
Dichtung E. Cardenals, Kim Chi Has, Sibur Biswas, Shusaku Endos u.a.
und auch an die Hungertücher der Misereor-Aktion. Wie fruchtbar und
wirkungsträchtig das ganzheitliche Denken der afrikanischen Christen ist,
zeigt etwa die Textsammlung «Christus der schwarze Befreier», von Th.
Sundermeier41 herausgegeben; wie anregend das Paradigma des Yin-Yang-
Denkens gegenüber dem Denkmodell des Entweder-Oder ist, zeigt sein

41 Th. Sundermeier (Hg.), Christus, der schwarze Befreier, Erlangen 1973.



Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit 67

Einfluss in der taiwanischen Theologie42 und weit darüber hinaus nun auch
im Westen.43 Dass neben dem kulturellen Kontext gerade auch die
gesellschaftliche und politische Situation prägend wirkt in Kirche, Kultur und
Theologie, zeigen die verschiedenen Formen politischer Theologie. Die
Kirche und Gemeinde Jesu Christ - wie sie eben beschrieben worden ist -
wirkt zugleich über ihren eigenen Bereich hinaus durch ihre Glieder und
durch ihre eigene Eingebundenheit in die Gesellschaft. In geringerem oder
stärkerem Masse prägt sie so das kulturelle Leben mit, was von den
gesellschaftlichen Voraussetzungen und von dem gesellschaftlichen Status
der Kirchen mitabhängt. Im kritischen und produktiven Verhältnis zu den

jeweils geltenden kulturellen Normen und Werten, Institutionen und Kräften

geschieht dies.
Übten einst die Benediktiner und Zisterzienser direkte Kultivierungsarbeit

aus, so gehört den Kirchen in der säkularen, pluralistischen Gesellschaft

- etwa in der Bundesrepublik Deutschland44 von ihrem staatskir-
chenrechtlichen Status her - ein nicht geringes Mitspracherecht gerade in
den Wertefragen kulturellen Lebens und Zusammenlebens. Im Bereich der
Diakonie oder Bildung, der Medien, der Entwicklungshilfe, in den
grundlegenden ethischen und sozialethischen Fragen der Zeit, in den Fragen der
Krisenbewältigung und der Zukunftsplanung machen die Kirchen ihren
wesenseigenen Auftrag vom Evangelium her kulturkritisch und kulturprägend

deutlich. In anderen Gesellschaftssystemen und in anderen
Kultursystemen liegen die Verhältnisse häufig anders. Immer freilich wird die
universale Kirche Jesu Christi in den verschiedenen partikularen Kirchen
sich von ihrem Auftrag her einsetzen für Menschenwürde und Menschenrechte,

für den Frieden und die Gerechtigkeit in den verschiedenen Regionen

dieser Erde. Im Wissen um die Geschöpflichkeit der Erde ist sich die
christliche Gemeinde und Kirche der Voräufigkeit ihres kulturellen
Handelns bewusst. Gott selbst ist es, der das in Jesus Christus geschenkte Heil
schon offenbart hat und durch Gericht und Gnade die Vollendung seines
Reiches herbeiführen wird.

Wir sind unter dem schöpfungstheologischen, christologischen und
pneumatologischen Gesichtspunkt der Frage nach einer «Theologie der
Kultur» nachgegangen. Von einem biblisch-theologischen Ansatz ist damit

42 Jung Young Lee, Das Yin-Yang-Denken: Wie Christen in Asien denken, hrsg. D.J.
Elwood, Frankfurt/M. 1979, 25 ff.

43 Fr. Capra, Wendezeit, Bern-München-Wien 81984.
44 Vgl. u.a. A. v. Campenhausen, Staatskirchenrecht, München 21983.



68 Michael Plathow

das, was so unter «Kultur» verstanden wird, in die trinitarische Geschichte
Gottes mit der Welt hineingestellt,45 so dass bei dem theologischen Bedenken

von «Kultur» auch die kulturanthropologischen und soziologischen
Komponenten von «Kultur» ernst genommen werden. «Kultur», in dieser
Weise auch mit ihren empirisch wahrzunehmenden Elementen ernst
genommen, impliziert dabei eine regionale Vielfalt; die Frage nach einer
«Theologie der Kultur» wird deshalb in unserer ökumenisch denkenden
Zeit unter dem Gesichtspunkt «Einheit des christlichen Glaubens und
kulturelle Verschiedenheit» trinitätstheologisch entfaltet. Gegenüber
allem Autonomiestreben der «Kultur» in einer «hominisierten» und
«säkularisierten» Welt bleibt der dreieine Gott der verborgen Anwesende und
Begleitende im «kulturellen» Geschehen und alles «kulturelle» Handeln
auf ihn ausgerichtet, wenn es seinem eigentümlichen Wesen entsprechen
soll und so dem Wohl der Menschen dient.

Michael Plathow, Heidelberg

45 M. Plathow, Heiliger Geist. Hoffnung der Schwachen, Hannover 1985.


	Einheit des christlichen Glaubens und kulturelle Verschiedenheit : zur Frage einer "Theologie der Kultur"

