
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 1

Artikel: Weltzeit, Weltangst und Weltende : zum Daseins- und Zeitverständnis
der Apokalyptik

Autor: Körtner, Ulrich H.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32 Ulrich H. J. Körtner

Weltzeit, Weltangst und Weltende

Zum Daseins- und Zeitverständnis der Apokalyptik

Apokalyptik hat gegenwärtig Konjunktur. Sie erfreut sich nicht nur
eines verstärkten wissenschaftlichen Interesses, sondern wird im Zeichen
vielfältiger globaler Bedrohungen auf breiter Ebene wiederentdeckt. Eine
neue Apokalyptik meldet sich zu Wort. Es scheint nicht zuviel gesagt, wenn
man im Rückblick auf die Entwicklung der letzten Jahre in Anlehnung an
eine bekannte Wendung von Günther Anders von einem Erwachen aus der
Apokalypseblindheit spricht.1 Viele, welche sich über die Bedrohung von
Menschheit und Natur im Klaren sind, entdecken augenscheinlich in der
Apokalyptik und ihrer Vorstellungswelt Ausdrucksmittel für eine ihrer
Ansicht nach adäquate Beschreibung unserer Wirklichkeit. Apokalypsis ist
bekanntermassen die Aufdeckung oder die Enthüllung. Abseits der im
19. Jahrhundert entstandenen Sekten und abseits kirchlich-fundamentalistischer

Zirkel, in denen traditionellerweise die Apokalyptik ihr Schattendasein

fristet, wird die Apokalyptik ganz neu begriffen als Enthüllung der
Wirklichkeit im Zeichen der Bedrohung.

Geht von der Apokalyptik heutzutage eine starke Faszination aus, wie
ein Blick auf den Büchermarkt oder Tendenzen des Films und der bildenden

Kunst leicht bestätigt, so bleibt sie doch andererseits eine «dunkle
Grösse», als welche sie Klaus Koch bezeichnet hat.2 Der Begriff Apokalyptik

umschreibt nicht ein klar umrissenes Phänomen, sondern ist eher als

Problemanzeige zu verstehen. Nicht nur fehlt bislang noch immer eine
umfassende Deutung dieses Phänomens. Unklar ist überhaupt die Eingrenzung

und Abgrenzung dessen, was unter Apokalyptik verstanden werden
soll. Auch in der neueren Diskussion zu diesem Thema gehen die Meinungen

weit auseinander.3 Noch immer lässt sich trefflich darüber streiten, ob

* Vortrag, gehalten auf der Tagung der FEST über «Apokalyptik und Zeit», 22.9.-
25.9.1986 in Heidelberg.

1 Vgl. G. Anders, Über die Bombe und die Wurzeln unserer Apokalypse-Blindheit, in: ders.,
Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen
Revolution, München 1956 (1961, 51980) 223-324.

2 K. Koch, Ratlos vor der Apokalyptik. Eine Streitschrift über ein vernachlässigtes Gebiet
der Bibelwissenschaft und die schädlichen Auswirkungen auf Theologie und Philosophie,
Gütersloh 1970, 119.

3 Zum gegenwärtigen Diskussionsstand der religionsgeschichtlichen Apokalyptikforschung
siehe D. Hellholm (Hg.), Apocalypticism in the Mediterranean World and the Near East.

Proceedings of the International Colloquium on Apocalypticism Uppsala, August 12-17,
1979, Tübingen 1983.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 33

es sich bei der Apokalyptik ausschliesslich um ein literarisches Phänomen
handelt, um Schriften also, die einer bestimmten literarischen Gattung
zuzuordnen sind, oder darüber hinaus um eine religionsgeschichtliche
Strömung. Kontrovers sind nach wie vor die Positionen in der Frage, ob die
Apokalyptik eine Erscheinung lediglich der jüdischen und der mit ihr
verbundenen christlichen Religionsgeschichte ist, chronologisch vielleicht
sogar auf einen bestimmten Zeitraum einzugrenzen, oder ob wir berechtigt
sind, den Begriff auf ausserjüdische Zeugnisse auszuweiten, also beispielsweise

von einer indischen, iranischen oder auch einer griechischen oder
germanischen Apokalyptik zu sprechen. Das bekanntermassen von Friedrich

Lücke geprägte Kunstwort «Apokalyptik»4 ist schillernd und
differenzierungsbedürftig. T. Olson hat in diesem Zusammenhang von einem
«umbrella term» gesprochen.5 Dieser hier nur in Erinnerung gerufene
Umstand erschwert jede Beschäftigung mit der Apokalyptik.

Wir wollen vorläufig von einem möglichst weit gefassten Apokalyptik-
begriffausgehen. In diesem Fall ist noch immer jene Definition brauchbar,
die H. Ringgren aufgestellt hat. Nach Ringgren ist Apokalyptik «eine
Spekulation, die - gern in allegorischer Form... - den Weltlaufdeuten und
das Weltende enthüllen will».6 Mit G. Lanczkowski können wir auch von
einem «Komplex von Vorstellungen» sprechen, die sich auf «die Enthüllung

zukünftiger, am Ende einer Weltperiode eintretender Ereignisse»
beziehen, sofern nämlich nicht nur an ein einmaliges Weltende im Rahmen
eines teleologischen Geschichtsbildes, sondern auch an katastrophische
Ereignisse zu denken ist, mit denen in regelmässiger Wiederholung nach
der Vorstellung zyklischer Weltbilder eine weltgeschichtliche Epoche beendet

wird.7 Dasjenige, was, wie das Wort <xjtoK<xÀ.o\|/tç sagt, enthüllt wird, ist
also nicht irgendein Beliebiges, sondern das Ende der Welt, dessen Einmaligkeit

allerdings dahingestellt bleiben kann. Unter Aufnahme einer schönen

Formulierung von J. Ellul8 können wir auch von Apokalyptik sprechen
als Enthüllung der Wirklichkeit, und zwar als einer untergehenden. Apo-

4 F. Lücke, Versuch einer vollständigen Einleitung in die Offenbarung des Johannes oder
Allgemeine Untersuchungen über die apokalyptische Litteratur überhaupt und die Apokalypse
des Johannes insbesondere, Bonn 1832 (21852).

5 T. Olsson, The Apocalyptic Activity. The Case ofJamäsp Nämay, in: D. Hellholm (Hg.),
a.a.O. (Anm. 3), 21-49 (22).

6 H. Ringgren, Art. Apokalyptik I, RGG31, Tübingen 1956, Sp. 463f.
7 Vgl. G. Lanczkowski, Art. Apokalyptik/Apokalypsen I, TRE 3, Berlin/New York 1978,

189-191 (189 f.).
8 Vgl. J. Ellul, Apokalypse. Die Offenbarung des Johannes - Enthüllung der Wirklichkeit,

Neukirchen-Vluyn 1981.



34 Ulrich H. J. Körtner

kalyptik, so möchte ich vorgreifend zusammenfassen, ist Enthüllung der
Wirklichkeit im Untergang.

Grundsätzlich sind zwei unterschiedliche Zugangsweisen denkbar, um
das Phänomen der Apokalyptik zu erschliessen; zwei Wege, die sich
allerdings nicht gegenseitig ausschliessen. Einerseits lässt sich Apokalyptik als

geschichtliche Erscheinung auffassen, deren jeweiliges Entstehen man
unter Einbeziehung religionsgeschichtlicher, soziologischer und auch
psychologischer Fragestellungen versuchen kann im weitesten Sinne historisch
zu erklären. Andererseits aber lässt sich Apokalyptik begreifen als
Ausdruck oder Niederschlag eines ganz bestimmten Existenzverständnisses,
das zu erhellen und zu verstehen wir uns bemühen können. In diesem Sinne
möchte ich in meinem Beitrag nach dem Daseins- und Zeitverständnis von
Apokalyptik fragen. Meine.These lautet, dass die für Apokalyptik zentrale
Vorstellung eines wie auch immer gearteten Weltendes Inbegriff einer
Daseins-, Welt- und Zeiterfahrung ist, die durch eine bestimmte Weise von
Angst erschlossen wird. Angst, so lautet die These, ist der hermeneutische
Schlüssel zum Daseins- und Zeitverständnis von Apokalyptik. Jene Angst,
welche die Welt als Wirklichkeit im Untergang erschliesst, kann als
apokalyptische Weltangst bezeichnet werden. Wir haben dann aber zwischen
Apokalyptik und apokalyptischer Angst zu unterscheiden. Von Apokalyptik

wollen wir dort sprechen, wo der Versuch unternommen wird, die sich
in der Erwartung eines Weltendes verdichtende Weltangst zu bewältigen.
Apokalyptik ist demnach der Versuch, apokalyptische Weltangst durch
eine Deutung unseres Daseins zu überwinden, welche die ihr vorausliegende

Erwartung des Weltendes einbezieht.
Damit ist die Richtung unserer Frage nach dem Daseins- und

Zeitverständnis der Apokalyptik angegeben. In einem ersten Schritt soll unsere
Fragestellung weiter entfaltet werden. In einem zweiten Schritt wollen wir
Begriff und Phänomen der Weltangst nachgehen. Ausgehend vom Phänomen

der Weltangst soll in einem dritten Schritt die Erwartung des
Weltendes als Ausdruck einer besonderen Daseins- und Welterfahrung
interpretiert werden. Und schliesslich werden wir in einem vierten Schritt nach
der Verarbeitung dieser Erfahrung in der Apokalyptik fragen.

7. Die Frage nach dem apokalyptischen Daseinsverständnis

Nach einem heute gängigen Urteil entstehen apokalyptische Vorstellungen

und Erwartungen immer in Krisenzeiten. Und tatsächlich kann man
Apokalyptik mit einigem Recht als Ausdruck eines Krisenbewusstseins
bezeichnen. Die jeweilige Gegenwart wird als Krisensituation erlebt, wel-



Weltzeit, Weltangst und Weltende 35

che mit Hilfe apokalyptischer Denkmuster gedeutet und auf diese Weise

bewältigt werden soll. Apokalyptik wäre demnach weniger «Zukunftserforschung»9

als vielmehr ein Versuch zur Gegenwartsbewältigung. In der
Spätantike vollzogen sich bekanntlich durch Aufstieg und Verfall des

Alexanderreiches und später des römischen Reiches Umbrüche in
weltgeschichtlichem Ausmass. Für Israel, aber auch für andere Völker des östlichen

Mittelmeerraumes, bedeuteten diese Umwälzungen politisch nationale

Katastrophen, geistesgeschichtlich zugleich kulturelle Überfremdung.
Die in apokalyptischen Vorstellungen symbolisierte Krise beschränkt sich
allerdings nicht auf politische Vorgänge. Sie ist auch nicht ausschliesslich
eine solche der Umgebung des Apokalyptikers, sondern spielt sich zugleich
in dessen Innenleben ab. Sie ist genauer gesagt eine Krise, in die der
Apokalyptiker durch Vorgänge hineingerät, die sich zwischen ihm und der
Aussenwelt abspielen. Apokalyptik ist mehr als eine Form mythologischer
oder bildhafter Aussenweltbeschreibung. Sie ist ebenso Ausdruck eines

Daseinsverständnisses, das in einer sackgassenartigen Welterfahrung wurzelt.

Sowohl die Religionsgeschichte, Soziologie und Psychologie als auch die
Philosophie bieten uns Verstehenshilfen für das Daseins- und
Zeitverständnis der Apokalyptik. Für die Philosophie gilt dies, sofern der Versuch
einer philosophischen Daseinsanalyse nicht von den übrigen
Interpretationsversuchen isoliert wird.

Vorbildhaft für solch eine Analyse des apokalyptischen Daseinsverständnisses

ist die Gnosisinterpretation von Hans Jonas.10 Wie die
Apokalyptik, so hat man auch die Gnosis auf den «Druck entsetzlicher Zeiten»,
wie es bei Reitzenstein heisst, zurückführen wollen. «Also», wie Jonas

kommentiert, «im Ursprung äusserliche, aber psychisch invertierte
Ohnmacht. Auf diesem Grunde, gleichsam als Rezeption, hätte sich dann die
dualistische Metaphysik erhoben», gewissermassen als «Gegenbild einer
tiefen Ausweglosigkeit und Verzweiflung»11. Jonas räumt Soziologie und
Psychologie im Rahmen der Gnosisforschung ein gewisses Recht ein,
macht aber geltend, dass eine Reduktion der Interpretation auf soziologische

und psychologische Aussagen den transzendentalen Grund psycholo-

9 So K. Koch, Vom profetischen zum apokalyptischen Visionsbericht, in: D. Hellholm
(Hg.), a.a.O. (Anm. 3), 413-446.

10 H. Jonas, Gnosis und spätantiker Geist I, FRLANT 51 (31964) ; II, FRLANT 63

(1954).
11 Alle Zitate a.a.O. (Anm. 10), I, 58



36 Ulrich H. J. Körtner

gischer und soziologischer Vorgänge ausser Acht liesse. Soziologie und
Psychologie der Gnosis müssen nach Jonas auf eine philosophische
daseinsanalytische Basis gestellt werden. «Es genügt», so Jonas, «der
Hinweis, dass die psychologische Motivation immer schon auf dem Grund
eines elementaren und jeweils vorentschiedenen Seinsverhältnisses ins
Spiel tritt, das selber nicht vom Psychologischen allein ausgemacht wird,
sondern sein eigenes <transzendentales> Moment enthält».12 Erst von hier
aus werden die der Psychologie und Soziologie zugängigen Daseinsäusserungen

ganz verstehbar. «Innerhalb seiner Sinn-Möglichkeiten», heisst es

bei Jonas, «die eine vorempirische Entscheidung des Daseins umschlies-

sen, wirken alle psychologischen, soziologischen und auch naturalen
Kausalitäten. Welche Konsequenzen aus Erfahrungen gezogen, ja welche
Erfahrungen überhaupt <gemacht> werden, wird von hier aus entschieden».13

Auch die Gnosis kann als Krisenbewusstsein bezeichnet werden,
aber, so Jonas, «so einfach mit dem Hinweis auf <entsetzliche Zeiten) geht
es keinesfalls».14 Es gibt in der Gnosis gleichsam einen Überschuss, der
seinerseits geschichtsbildend fortwirkt. «Was derart über die blosse vitale
Reaktion hinausragt und noch den Wechsel solcher impressionistischer
Befindlichkeitsarten einigend übergreift, macht die eigentliche Wahrheit
und Verbindlichkeit einer geschichtlichen und selber geschichtsbildenden
<Weltanschauung) aus».15 Es gibt demnach für Jonas «ein gegenüber allen
Verursachungen prinzipiell Überschiessendes». Dennoch behalten Psychologie

und Soziologie ihr unbestreitbares Recht, da zwischen dem
Daseinsverständnis und seinem zeitübergreifenden Überschuss und den geschichtlichen

Situationen, in welchen es hervortritt oder rezipiert wird, eine

Wechselwirkung besteht. Es muss nämlich «das hier wirksame transzendentale

Zentrum, gemäss der grundsätzlichen Zeitlichkeit und antwortenden

Rezeptivität des Menschen, zuvor affiziert worden sein - und diese

Affektion wird eben durch die faktische Geschichte bewirkt, ohne die der
Mensch und sein Schöpfertum nicht sein kann und die ihre schicksalhaften
Koinzidenzen von Ereignis und Bereitschaft hat».16.

Jonas hat gezeigt, dass aus der Gnosis eine «ungeheure Daseins-Unsicherheit,

Weltangst des Menschen, Angst vor der Welt und vor sich selbst»

12 A.a.O. (Anm. 10), I, 60.
13 Ebda.
14 Ebda. 64.
15 Ebda. 60.
16 Ebda. 61.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 37

spricht.17 Ihre Texte sind voll von «Bekundigungen des Sich-ängstigens,
des Alleinseins in der Welt, des Erschreckens vor ihrer Fremdheit und
Feindlichkeit, der Sehnsucht nach der Heimat, des Harrens auf
Erlösung».18 Aufnahme fand das Gedankengut der Gnosis bei denen, welche
bedrückt wurden durch innerweltliche Aussichtslosigkeit. Ohnmacht,
Todesgefühle und die Hoffnungslosigkeit einer niedergehenden Zivilisation

machten bereit für die Aufnahme der neuen Gedanken.19 In dieser
Situation nämlich konnte die Botschaft der Gnosis als Lösungsversuch
auftreten, als ein Daseinsverständnis, welches imstande war, die Weltangst
zu verarbeiten und zu überwinden.

Obwohl Jonas in seinem Werk die Spätantike als «gnostisches Zeitalter»
bezeichnet20 und die Apokalyptik völlig ausblendet, dürfte gerade seine

Fragestellung fruchtbar auch für die Verständnis der Apokalyptik sein.
Zwar scheinen auf den ersten Blick zwischen Apokalyptik und Gnosis
Welten zu liegen. Doch es darf nicht übersehen werden, dass apokalyptische

und futurisch-eschatologische Vorstellungen auch in der Gnosis breiten

Raum beanspruchen. Das belegen vor allem die gnostischen Apokalypsen

unter den Textfunden aus Nag Hammadi21. Wohl lässt sich die
Gnosis als realisierte Eschatologie ansprechen. Trotzdem ist sie grundlegend

auf die Endzeit und das sich in ihr vollendende Schicksal der Einzelseelen

wie der Gesamtheit aller Seelen ausgerichtet. Dieses Schicksal wird
in gnostischen Texten keineswegs ausschliesslich in kosmologisch-vertikalen

Spekulationen, sondern auch in regelrecht apokalyptischen Szenarien
geschildert, die es gerechtfertigt erscheinen lassen, von gnostischer Apokalyptik

zu sprechen.22 Apokalyptik und Gnosis sind vor allem gemeinsam
der mikrokosmische und makrokosmische Dualismus zweier Äonen und
die Abwertung der jetzigen Weltzeit gegenüber der zukünftigen, die
Ausbildung einer Arkandisziplin und die Esoterik des das Heil verbürgenden
Wissens, das Vorherrschen von Urzeit- und Endzeitspekulationen, sowie
eine pessimistische Sicht der geschichtlichen Entwicklung.23 Neuere ver-

17 Ebda. 143.
18 Ebda. 110.
19 Ebda. 70.
20 Ebda. 64.
21 Siehe dazu M. Krause, Die literarischen Gattungen der Apokalypsen von Nag Hammadi,

in: D. Hellholm (Hg.), a.a.O. (Anm. 3), 621-637.
22 Vgl. u. a. G. MacRae, Apocalyptic Eschatology in Gnosticism, in: D. Hellholm (Hg.),

a.a.O. (Anm. 3), 317-325.
23 Vgl. K. Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung

des Gnostizismus, in: ders. (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, WdF 262, Darmstadt 1975,
768-797 (788f.).



38 Ulrich H. J. Körtner

gleichende Untersuchungen bestätigen einerseits das Urteil H. Jonas',
wonach der gnostische Mythos «sowohl seinem Inhalt als auch seiner
Formstruktur nach eschatologisch» ist24, wie auch das auf H. Gressmann
zurückgehende Diktum Rudolf Ottos, die Gnosis sei Geist vom Geist der
Apokalyptik.25

Hans Blumenberg hat in seiner kritischen Würdigung des Werkes von
Jonas die These vertreten, die Gnosis müsse als Reaktion auf die Enttäuschung

apokalyptischer Naherwartung und der damit verbundenen Krise
verstanden werden, in welche die ethischen Forderungen apokalyptischen
Denkens geraten mussten, welche «überhaupt nur unter der Prämisse der
äussersten Kurzfristigkeit durchgehalten werden können».26 Blumenbergs
These ist nicht unproblematisch, als sich bezweifeln lässt, dass apokalyptische

Ethik stets eine Interimsethik ist, wie sie Albert Schweitzer für Jesus

und die Anfänge des Christentums glaubte nachweisen zu können. Dennoch

lässt sich fragen, ob die Gnosis nicht verstanden werden muss als ein
Denken, welches die Horizontale apokalyptischer Geschichtsschau zur
Vertikalen der Kosmologie aufrichtet. Diese Vermutung liegt umso näher,
als auch die Apokalyptik etwa des Judentums an der Kosmologie interessiert

ist. Man denke nur an die Himmelsreisen und ThronsaalVisionen. Ist
die Gnosis, wie Jonas festgestellt hat, ihrer Form und ihrem Inhalt nach
eschatologisch, so kann man ihre Eschatologie vielleicht als eine
Radikalisierung apokalyptischer Eschatologie interpretieren.27 Das bedeutet
allerdings, dass sich Ottos Feststellung, die Gnosis sei Geist vom Geist der
Apokalyptik, nicht umkehren lässt.28

Dann aber liegt es nahe, nach dem Vorbild der Untersuchungen von
Jonas zur Gnosis auch das Daseinsverständnis der Apokalyptik daraufhin
zu befragen, inwiefern es sich uns als ein Versuch der Verarbeitung von
Weltangst erschliesst. Im Bereich der Apokalyptikforschung ist die Aufgabe

einer daseinsanalytischen Interpretation der Apokalyptik bislang vor

24H. Jonas, a.a.O. (Anm. 10), I, 261.
25 Vgl. R. Otto, Reich Gottes und Menschensohn. Ein religionsgeschichtlicher Versuch,

München 21940, 3.
26 Vgl. H. Blumenberg, Epochenschwelle und Rezeption, PhR 6 (1958) 94-120 (112f.).
27 Vgl. G. MacRae, a.a.O. (Anm. 22), 323: «Gnosticism may thus be described as the

ultimate radicalizing of apocalyptic eschatology.»
28 Gegen W. Schmithals, Die Apokalyptik. Einführung und Deutung, Göttingen 1973, 70.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 39

allem von E. Schweizer29 und W. Schmithals30 gesehen worden. Schweizer
bewertet die jüdische Apokalyptik als Analogon zur spätantiken Gnosis.
Beide sind nach seiner Einschätzung zwei Varianten ein und derselben
Weltsicht; einer Weltsicht, die deshalb äusserst verhängnisvoll sei, weil sie

die Welt auf problematische Weise abwerte. «Schmal und traurig», so

umreisst Schweizer das apokalyptische Daseinsverständnis, «sind die
Wege dieser Welt geworden, und der Fromme kann nur jener ganz anderen
Welt entgegenharren, die völlig wunderhaft supranatural ohne Zutun des

Menschen von oben hereinbrechen wird. Damit aber verliert der Mensch
auch sich selbst. Er versteht sich selbst ja einfach als Produkt dieser bösen,
altgewordenen Welt».31 In dieser Deutung werden freilich die Unterschiede

zwischen Gnosis und Apokalyptik allzu stark eingeebnet. Auch ist für
beide Strömungen zu bezweifeln, dass sich der Mensch in ihnen lediglich
verlieren kann und nur als Produkt der bestehenden Welt begreift. Für die
Gnosis lässt sich jedenfalls mit Jonas feststellen, dass sich «ein letzter
Kern» des Menschen gerade «als fremd gegenüber der Welt» erlebt.32

Somit tritt uns in der Gnosis der Versuch entgegen, sich angesichts der
erlebten Verlorenheit in der Welt als Selbst wiederzugewinnen. Gnosti-
sches Denken und die Disposition zu seiner Aufnahme sind nicht zu
verwechseln. Die Konzeption der Gnosis ist nicht der Reflex einer
Weltmüdigkeit, sondern Angriff auf die Welt. «So etwas ist nicht Sache eines

zermürbten, passiven und auf sich gerichteten Daseins».33
Die Vermutung liegt nahe, dass auch die Apokalyptik mehr ist als das

blosse Produkt der Weltangst im hellenistischen Zeitalter. In seiner
Darstellung der Apokalyptik kommt W. Schmithals zu dem Ergebnis, in der
Apokalyptik spreche sich wie in der Gnosis ein Daseinsverständnis aus, das

vom «Gefühl der Überlegenheit über die nichtige Welt inmitten dieser
Welt» getragen sei.34 Freilich vermag Schmithals das Daseinsverständnis
der Apokalyptik nur unzureichend zu erhellen, weil er dessen Bezug zur

29 E. Schweizer, Das hellenistische Weltbild als Produkt der Weltangst, in: Mensch und
Kosmos. Eine Ringvorlesung der Theol. Fakultät Zürich, Zürich 1960, 39-50 (jetzt in: E.

Schweizer, Neotestamentica, Zürich/Stuttgart 1963, 15-27). Im Anschluss daran A. Strobel,
Kerygma und Apokalyptik. Ein religionsgeschichtlicher und theologischer Beitrag zur
Christusfrage, Göttingen 1967,130, für den Apokalyptik «letztlich nicht nur eine jüdische, sondern
vielmehr eine gesamtantike, eine epochale Denkweise» ist.

30 W. Schmithals, a. a. O. (Anm. 28), passim.
31 E. Schweizer, a.a.O. (Anm. 29), 26.
32H. Jonas, a.a.O. (Anm. 10), I, 145.
33 H. Jonas, a.a.O. (Anm. 10), I, 68.
34 W. Schmithals, a. a. O. (Anm. 28), 80.



40 Ulrich H. J. Körtner

Weltangst weitgehend ausser Betracht lässt. Der Hinweis auf den
«Pessimismus» der Apokalyptik35 genügt in dieser Hinsicht keineswegs. Ins
rechte Licht rückt das Bewusstsein apokalyptischer Weltüberlegenheit erst
wenn es als Antwort auf eine tiefgreifende Ohnmachtserfahrung durchsichtig

gemacht wird. Zu diesem Zweck wenden wir uns im folgenden Schritt
dem bereits mehrfach angesprochenen Phänomen der Weltangst zu.

II. Begriff und Phänomen der Weltangst

Der Begriff «Weltangst» ist eine philosophische Wortschöpfung des

20. Jahrhunderts. Allem Anschein nach hat ihn Oswald Spengler geprägt,
in dessen Geschichtsphilosophie er eine zentrale Rolle spielt. Die seither
immer wieder thematisierte Weltangst fürchtet sich zunächst nicht um den
Bestand der Welt. Nicht eine drohende Katastrophe globalen Ausmasses
als vielmehr das Dasein in der Welt überhaupt ist es, was im Zustand der
Weltangst Angst macht. Nicht irgendeine Gefahr, in der sich die Welt
befände, sondern die Welt selbst ist es, welche ängstigt. In der Weltangst
erscheinen Welt und Dasein gleichermassen zwielichtig, fragwürdig, fremd
und unheimlich.

In vielfältiger Weise ist Weltangst als Stimmung des 19. und vor allem
des 20. Jahrhunderts beschrieben worden. Spengler allerdings bezeichnet
mit «Weltangst» ein Phänomen, das er bis in die Frühgeschichte der
Menschheit zurückverfolgt. Sie ist nach seiner Auffassung Urdatum und
damit eine der Haupttriebkräfte menschlicher Geschichte und kultureller
Entwicklung. In dem Moment, wo sich der frühgeschichtliche Mensch des

Gegensatzes von Selbst und Welt bewusst wird, erwacht, wie Spengler es

nennt, ein «Urgefühl der Sehnsucht in dieser sich plötzlich ihrer Einsamkeit

bewussten Seele. Es ist die Sehnsucht nach dem Ziel des Werdens, nach
Vollendung und Verwirklichung alles innerlich Möglichen, nach Entfaltung

der Idee des eigenen Daseins.» Das Aufbrechen dieser Sehnsucht
wiederholt sich in eines jeden Kindheit, und wir erleben dieses Sehnen «als
das Gefühl einer unaufhaltsamen Richtung», welches später «als das Rätsel
der Zeit unheimlich, verlockend, unlösbar vor dem gereiften Geiste
steht».36 Nach Spengler ist dieser Grundtrieb jedoch ein dialektischer,
denn «diese Sehnsucht aus der Überfülle und Seligkeit des innern Werdens

35 Vgl. W. Schmithals, a.a.O. (Anm. 28), 30.
36 O. Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der

Weltgeschichte, Bd. I: Gestalt und Wirklichkeit, München 19 1 8 33-471 92 3, 107.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 41

ist in der tiefsten Tiefe einer jeden Seele zugleich Angst. Wie alles Werden
sich auf ein Gewordensein richtet, mit dem es endet, so rührt das Urgefühl
des Werdens, die Sehnsucht schon an das andere des Gewordenseins, die
Angst. In der Gegenwart fühlt man das Verrinnen; in der Vergangenheit
liegt die Vergänglichkeit. Hier ist die Wurzel der ewigen Angst vor dem
Unwiderruflichen, Erreichten, Endgültigen, vor der Vergänglichkeit, vor
der Welt selbst als dem Verwirklichten, in dem mit der Grenze der Geburt
zugleich die des Todes gesetzt ist, der Angst vor dem Augenblick, wo das

Mögliche verwirklicht, das Leben innerlich erfüllt und vollendet ist, wo das
Bewusstsein am Ziele steht. Es ist jene tiefe Weltangst der Kinderseele,
welche den höheren Menschen, den Gläubigen, den Dichter, den Künstler
in seiner grenzenlosen Vereinsamung niemals verlässt, die Angst vor den
fremden Mächten, die gross sind und drohend, in sinnliche Erscheinungen
verkleidet, in die ertagende Welt hineinragen».37 Das Gefühl der Weltangst
gilt Spengler als «das schöpferischste aller Urgefühle». Es sucht nach
Ausdrucksmöglichkeiten in den Symbolen der Ausdehnung, dann aber
auch im Gedanken der Kausalität, in der systematischen Erkenntnissuche,
in den Zahlen und der Mathematik, in der Formensprache der Kunst,
sowie nicht zuletzt in der menschlichen Wortsprache.38

Was die Weltangst bei Spengler auszeichnet, ist das Gefühl grenzenloser
Einsamkeit. Sie ist der Horror vacui oder, um es mit den Worten Eduard
Sprangers zu formulieren, «das Erlebnis, inmitten der Endlichkeit einsam
und verlassen zu sein».39 Mit dem Terminus «Weltangst» ist in unserem
Jahrhundert eine Erfahrung auf den Begriffgebracht worden, von der nicht
nur immer wieder einzelne Menschen ergriffen worden sind, sondern die
im Laufe der Geschichte wiederholt zur Grundstimmung einer Epoche
werden konnte.40

Als historisch greifbare Stimmung tritt die Weltangst im Ausgang der
Spätantike in Erscheinung, deutlich ablesbar an der Gnosis und, wie sich
m.E. zeigen lässt, an den historischen und aktuellen Erscheinungsformen

37A.A.O. (Anm. 36), 108, vgl. a.a.O.; 218.
38Vgl. a.a.O. (Anm. 36), I, 108ff.; 154ff.; 216ff.; 247ff; Bd. II (München 1"151922),

164 ff.
39 E. Spranger, Psychologie des Jugendalters, Leipzig 31925, 256. Spranger hat den Begriff

der Weltangst von Spengler übernommen. Zum Verhältnis Sprangers zu Spengler siehe L.
Englert, Eduard Spranger und Oswald Spengler, in: A.M. Koktanek (Hg.), Spengler-Studien
(FG M. Schröter), München 1965, 33-38, dort zum Begriff der Weltangst 45 f.

40 Vgl. dazu W. Schulz, Das Problem der Angst in der neueren Philosophie, in: H. v.
Ditfurth (Hg.), Aspekte der Angst, München 31981, 13-27.



42 Ulrich H. J. Körtner

von Apokalyptik. Eben jenes Unbehaustsein, jenes Unheimischsein, von
welchem Spengler gesprochen hat, kennzeichnet auch die Angst, die nach
Jonas aus den Texten der Gnosis spricht. Den Gnostiker ängstigt die Welt
sowohl in ihrer räumlichen als auch in ihrer zeitlichen Ausdehnung. «Der
Beängstigung durch das Riesenhafte, Unabsehbare des Weltraumes gesellt
sich die durch das Unermessliche der Welt-Zeit, die durchzuhalten ist...
Die Weltangst ist Raum-Zeit-Angst, wie ja auch der hellenistische Begriff
des^4ons zeitlichen Sinn einschliesst».41 Diese Angst vor der Welt schlägt in
der Gnosis auf das Selbst zurück, weshalb hier die Weltangst gleichzeitig
Selbstangst ist. Daher beobachtet Jonas in der Gnosis eine «ungeheure
Daseinsunsicherheit, Welt-Angst des Menschen», welche zugleich «Angst
vor der Welt und vor dem Selbst ist».42 Es besteht also ein innerer
Zusammenhang zwischen Weltangst und dem, was man als Selbstangst
bezeichnen kann. Dieser Zusammenhang liesse sich auch an anderen
Beispielen aufzeigen, so etwa bei Blaise Pascal, der ebenfalls einer Weltangst

Ausdruck verleiht, die gleichermassen Raum- wie Zeit-Angst ist.
Weltangst in dem hier in Rede stehenden Sinne ist nun aber nicht nur

eine Erfahrung von Welt und Existenz, sondern ebenso eine Erfahrung von
Zeit. Sie erschliesst nicht nur ein Welt- und Daseinsverständnis, sondern
ermöglicht auch ein Verständnis der Zeitlichkeit von Welt und Selbst.
Näher gesagt ist Angst, die wir von der Furcht als der Wahrnehmung einer
endlichen Bedrohung unterscheiden wollen, eine ausgezeichnete Erfahrung
von Zukunft. Von Zukunft soll hier allerdings in einem anderen Sinne als

demjenigen des alltäglichen Zeitbegriffs die Rede sein. Mit Zukunft ist
nicht eine noch ausstehende Spanne Zeit im Sinne eines geometrisch
gedachten Zeitstrahls gemeint, sondern der Traum unserer Freiheit oder
der Spielraum des Möglichen.

Das muss näher erläutert werden. Heideggers Analysen zum Seinsbegriff

in «Sein und Zeit» haben die philosophische Vorstellung eines
isolierten Ich destruiert, das für sich zu denken und erst in einem zweiten
gedanklichen Akt in die Welt hineinzustellen wäre, die man sich nach Art
eines leeren Raumes vorzustellen hätte, der nach und nach mit Gegenständen

angefüllt wird. Wir sind, wie Heidegger gezeigt hat, nur in der Weise,
dass wir eine Welt haben und uns in ihr aufhalten und verhalten. Ohne Welt
ist das Ich nicht denkbar, weshalb Heidegger bekanntlich das In-der-
Welt-sein als «Grundverfassung des Daseins» bezeichnet hat.43 Das Sein in

41 H. Jonas, a.a.O. (Anm. 10), I, 100.
42 A.a.O. (Anm. 10), I, 143.
43 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 151979, 52ff.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 43

einer Welt gehört «wesenhaft», wie es bei Heidegger heisst, zum Dasein.44

Umgekehrt lässt sich Welt nur im Rahmen dieses einheitlichen Phänomens,

nur vom In-sein des Daseins her beschreiben, wie dies Heidegger in
«Sein und Zeit» im Kapitel über die Weltlichkeit der Welt unternimmt.45
Augenscheinlich gehört es nun aber zu unserer Weise zu sein, dass wir
einerseits in der Welt sind und doch zugleich von ihr geschieden sind. Es

macht unser Sein in der Welt aus, dass wir einen Spielraum haben, der es

uns ermöglicht, uns zur Welt in irgendeiner Weise zu verhalten. Es tritt
etwas zwischen uns und die Welt, was uns Welt allererst als solche erfahren
lässt. Wir können dieses Phänomen einer Abständigkeit zwischen Ich und
Welt vielleicht am besten als Zwischen bezeichnen.

Von einem Zwischen haben in unterschiedlicher Weise Martin Buber
und Martin Heidegger gesprochen. Buber ist auf ein Zwischen als den
Freiraum gestossen, der die notwendige Bedingung für eine Begegnung
zwischen Ich und Du ist, und hat es gelegentlich mit der Liebe identifiziert.46

Heidegger dagegen hat - wenn wir einmal von seiner Verwendung
des Begriffs in «Sein und Zeit» absehen - die Frage nach einem Zwischen
auf erkenntnistheoretischem Gebiet aufgeworfen. Am Anschluss an eine
1935/36 gehaltene Kantvorlesung fragt Heidegger nach den Bedingungen,
die uns das Erkennen der von uns nicht hervorgebrachten Dinge ermöglichen.

Er führt aus, «dass wir uns immer im Zwischen zwischen Mensch und
Ding befinden müssen». Von diesem Zwischen gilt nach Heidegger einerseits,

dass es nur ist, «indem wir uns darin bewegen», andererseits aber ist
es vom Menschen unabhängig. Das Zwischen greift «als Vorgriff über das

Ding hinaus... und ebenso hinter uns zurück»; es ist daher das Mensch und
Ding gleichermassen Umgreifende.47 An dieser Stelle dürfen wir vielleicht
einen Schritt weitergehen. Wenn nämlich gilt, dass jenes Zwischen, von
dem Heidegger spricht, nur ist, indem wir Menschen uns in ihm bewegen,
das Dasein aber, wie Heidegger andererseits betont, ein durch und durch
zeitliches ist, so liegt es nahe, auch das Zwischen als ein zeithaftes zu
verstehen. Und eben dieses zeithafte Zwischen wollen wir als Zukunft

44M. Heidegger, a.a.O. (Anm. 43), 13.
45 Vgl. M. Heidegger, a. a. O. (Anm. 43), 63 ff.
46 Siehe M. Buber, Ich und Du, in: ders., Werke I (Schriften zur Philosophie),

München/Heidelberg 1962, 77-170 (87); ders., Das Problem des Menschen, ebd., 307-407,
bes. 404; ders., Antwort, in: P. A. Schilpp/M. Friedman (Hg.), Martin Buber, dt. Stuttgart 1963,
589-639.

47 M. Heidegger, Die Frage nach dem Ding, Tübingen 1962, 188. Zum Zwischen bei
Heidegger siehe A. Jäger, Gott. Nochmals Martin Heidegger, Tübingen 1978, 420ff.



44 Ulrich H. J. Körtner

bezeichnen. Zukunft, verstanden als zeithaftes Zwischen, ist der Spielraum
unserer Freiheit, der Raum des Möglichen oder auch die «Grundmöglichkeit»48

im Sinne der absoluten Zukunft, die Karl Rahner von der planbaren
Zukunft unterschieden hat.49.

Das zeithafte Zwischen der Zukunft aber erschliesst sich uns in der
Angst. Sie ist es, welche den Raum der Freiheit entdeckt und uns unserer
selbst als frei innewerden lässt. In der Angst werden wir der Möglichkeit
gewiss. In der Angst also entdecken wir uns selbst und die Welt, werden wir
unserer selbst gewiss, und zwar nur derart, dass wir uns und die Welt
erfahren als in Möglichkeit gehalten. Auf welche Weise diese Erfahrung
von der Apokalyptik gemacht und verarbeitet wird, soll in den beiden
folgenden Schritten gezeigt werden.

III. Weltangst und Weltende

Unsere eingangs formulierte These lautete, Apokalyptik sei ein Komplex

von Vorstellungen und Gedanken, der eine spezifische Angst zu
bewältigen versucht, die man als apokalyptische Angst bezeichnen kann.
Die für die Apokalyptik zentrale Vorstellung eines Weltendes sei Inbegriff
einer Daseins-, Welt- und Zeiterfahrung, die durch eine besondere Form
der Angst erschlossen werde. Wir wollen zunächst nach dieser spezifischen
Form der Angst fragen, um anschliessend zu untersuchen, aufwelche Weise
Apokalyptik dieser Angst zu begegnen versucht.

Angst, so lautet das bisherige Ergebnis, ist die Entdeckung der Zukunft
und damit zugleich die Erschliessung von Selbst und Welt. Im Freiraum der
Zukunft, im Zwischen, wie wir die Entdeckung der Angst genannt haben,
erscheinen Welt, Ich, Du und Wir derart, dass sie als zeitliche entdeckt
werden. Ihre Zeitlichkeit aber ist Endlichkeit. Mit gleichem Recht, wie wir
sagen können, dass die Angst die Zukunft entdeckt, lässt sich von der Angst
sagen, dass sie die Entdeckung der Endlichkeit ist. In diesem Sinne ist es zu
verstehen, wenn Paul Tillich schreibt: «Angst ist Endlichkeit erfahren als
die eigene Endlichkeit».50 Und wir erinnern uns in diesem Zusammenhang
an Heideggers Rede vom Vorlaufen zum Tode.

Freilich ist nun nicht jede Wahrnehmung der Endlichkeit gleichbedeutend

mit apokalyptischer Angst. In der apokalyptischen Angst erfährt die

48 Vgl. A. Jäger, Gott. 10 Thesen, Tübingen 1980, 158.
49 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie der Zukunft, München 1971, 149 ff. u. 177 ff.
50 P. Tillich, Der Mut zum Sein, Stuttgart 31958, 30.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 45

Welt- und Selbstangst eine äusserste, um nicht zu sagen dramatische
Steigerung. Apokalyptisch wird die Angst, wenn ihr das Dasein als völlig
ausweglos erscheint. Apokalyptische Angst, so können wir sagen, ist die
Wahrnehmung der Endlichkeit als Ausweglosigkeit.

Zu Recht wird die Apokalyptik als Krisenerscheinung bewertet. Die der
Apokalyptik zugrunde liegende Krise besteht jedoch nicht ausschliesslich
in katastrophalen sozialen oder politischen Verhältnissen, wenngleich sie
andererseits auch nicht losgelöst von den Zeitumständen, in die sie eingebettet

ist, betrachtet werden darf. Die eigentliche Krise der Apokalyptik
besteht jedoch in der angstvoll wahrgenommenen Ausweglosigkeit des

In-der-Welt-seins, die eine tiefgreifende Ohnmacht zur Folge hat. Eben
deshalb, weil die Endlichkeit als ausweglos erscheint, löst die apokalyptische

Angst massive Ohnmachtsgefühle aus. Die Erfahrung apokalyptischer
Angst ist eine Ohnmachtserfahrung.

Zum besseren Verständnis der apokalyptischen Weltangst wollen wir
uns Einsichten der daseinsanalytischen Richtung innerhalb der Psychologie

zunutze machen. Auf die durch apokalyptische Angst freigelegte Struktur

des In-der-Welt-seins lässt sich nämlich der Begriff der «sackgassenartigen

Weltstruktur» anwenden, den C. Kulenkampff im Rahmen seiner
Analyse von sogenannten Weltuntergangserlebnissen Schizophrener
geprägt hat.51 Der Mensch gerät in die Sackgasse, weil sich die Welt
verschlossen und allseitig abweisend zeigt. Sie gibt gleichsam nicht nach, wenn
wir den Freiraum nutzen wollen, den uns die Zukunft eröffnet, um gestaltend

in die Welt einzugreifen. Die Zukunft als der gleichsam mit uns
mitwandernde Raum der Freiheit droht verlorenzugehen, weil die Welt
unserer Bewegung auf sie zu nicht nachgibt. Derart verliert der Mensch
seine Beweglichkeit und gerät stattdessen in den Bann seiner abweisenden
Umgebung.

Kulenkampff beschreibt als Folge einer sackgassenartigen Weltstruktur
den Verlust dessen, was er als «Widerstand» bezeichnet. «Der Mensch
steht in einer Welt, die je nach der Weise seines Stehens, seines und auch
ihres Zum-Stande-Kommens, ein anderes Aussehen bietet, sich anders
her-stellt und so darstellt. Inmitten überwältigender Physiognomien hat so

unser Stand als ein-blickendes, ein-sehendes Stehen im wesentlichen den
Charakter des Widerstandes. Das soll heissen: Die Situation im physio-
gnomischen Raum ist für das Subjekt pathisch bestimmt. Es muss wider-

51 Vgl. C. Kulenkampff, Zum Problem der abnormen Krise in der Psychiatrie, in: E.

Strauss/J. Zutt (Hg.), Die Wahnwelten (Endogene Psychosen), Frankfurt a. M. 1963, 258-287
(285).



46 Ulrich H. J. Körtner

stehen, um überhaupt be-stehen zu können. Als stehen-bleibendes ist auch
die Bewegung des Subjekts in diesem Raum vom Pathischen her geprägt.
Sich verlierend, aussetzend, preis- und hingebend, ist er in einer eigentümlichen

Verschränkung Aktivität und erleidende Passivität zugleich».52.
Kulenkampffs Gedankengang lässt sich für die apokalyptische Angst

leicht fortsetzen. Wo die Kraft zum Widerstand schwindet, werden wir von
Ohnmacht überwältigt. Apokalyptisches Denken ist gesättigt von solcher
Ohnmachtserfahrung. Diese beschränkt sich nicht auf Teilbereiche des
Lebens oder gesellschaftliche Verhältnisse, sondern erschüttert die gesamte
Existenz dessen, der von apokalyptischer Angst ergriffen wird. Allerdings
wird diese Erfahrung der Ohnmacht nicht abseits der politischen und
gesellschaftlichen Verhältnisse gemacht. Sie ist vielmehr die Erfahrung von
Ohnmacht gegenüber der geschichtlich konkreten Welt einschliesslich
ihrer gesellschaftlichen und politischen Machtverhältnisse. Die apokalyptische

Ohnmacht als ganzheitliche Daseinserfahrung schliesst die Erfahrung

politischer und gesellschaftlicher Ohnmacht ein, beziehungsweise
wird durch sie ausgelöst, da die Welt, welche die Angst erschliesst, immer
auch politisch gestaltete oder nicht mehr gestaltbare Welt ist. Auf den
Bereich des Politischen aber nicht eingeschränkt bedeutet die apokalyptische

Ohnmacht den Verlust der Möglichkeit zur Weltgestaltung, das heisst
aber zur kommunikativen Begegnung mit der Welt schlechthin.

Die Stimmung apokalyptischer Angst setzt schliesslich die Erwartung
des Weltendes frei, die sich infolge der Ohnmacht zur Gewissheit verdichtet.

Unsere These lautet also, dass die Vorstellung des Weltendes Reflex
apokalyptischer Weltangst ist. Auch zur Aufklärung dieses Zusammenhangs

gibt die daseinsanalytische Psychologie meines Erachtens hilfreiche
Anregungen. Ausgehend von Heideggers Bestimmung der «Gewalttätigkeit»

in seiner «Einführung in die Metaphysik» hat C. Kulenkampff
psychotische Weltuntergangserlebnisse als notwendige Folgeerscheinung
radikaler Ohnmacht einsichtig gemacht. Heidegger beschreibt den
Menschen als gewalttätiges Wesen.53 Seine Gewalttätigkeit besteht darin, sich
selbst gegenüber dem Überwältigenden zu behaupten, gegenüber dem
Unheimischen, wie Heidegger es nennt, das uns nicht einheimisch sein
lässt.54 Im Hinblick aufpsychotische Weltuntergangserlebnisse erklärt nun

52 C. Kulenkampff, Entbergung, Entgrenzung, Überwältigung als Weisen des Standverlustes.

Zur Anthropologie der paranoiden Psychosen, in: E. Strauss/J. Zutt (Hg.), a.a.O.
(Anm. 51), 202-217.

53 M. Heidegger, Einführung in die Metaphysik (GA, II. Abt., Bd. 40), Frankfurt a. M.
1983, 160.

54 Vgl. M. Heidegger, a.a.O. (Anm. 53), 159.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 47

Kulenkampff: «Nicht mehr <gewalttätig> sein zu können, heisst hier
überwältigt sein. Mit anderen Worten: Von überall her stürzt die Fülle der
physiognomischen Erscheinungen auf das <gefallene> Dasein, das nun dem
Andrang wehrlos ausgesetzt ist. Dieser Vorgang der Überwältigung wird
dabei noch dadurch entscheidend begünstigt, dass je die mit dem
Standverlust notwendig verknüpfte Einbusse an Übersicht und Einsicht dem
Dasein die Möglichkeit entzieht, in die Dinge weiterhin Vertrauen zu
setzen, die physiognomische Welt als gewohnte bewohnbar, beständig zu
machen. Nicht nur die ubiquitäre Übermacht, der unentrinnbare Andrang
der Physiognomien, wirft den Überwältigten zu Boden und ängstigt ihn,
sondern auch ihre Undurchdringlichkeit, ihre Rätselhaftigkeit. Die
Unmöglichkeit, so zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen, verhindert

eine Stabilisierung des physiognomischen Raumes als solchen, ein
Fussfassen, ein Ansiedeln in ihm. Die von Physiognomien überflutete Welt
zeigt sich in ihrer ganzen Vielfältigkeit und fluktuierenden Unergründlichkeit,

d.h. Bodenlosigkeit».55 Kulenkampffs psychologische Deutung von
Weltuntergangserlebnissen mit Hilfe daseinsanalytischer Kategorien
bezieht sich auf pathologische Fälle. Der Apokalyptiker glaubt nicht wie der
Schizophrene, das Weltende bereits zu erleben oder erlebt zu haben,
sondern erwartet es als noch bevorstehendes Ereignis. Aber im Vergleich
mit psychotischen Weltuntergangserlebnissen wird auch die apokalyptische

Erwartung eines Weltendes als Reflex einer völligen Ohnmacht
verstehbar.

Der Zusammenhang zwischen Ohnmachtserfahrung und Weltende lässt
sich nun, wie mir scheint, auch im Rahmen unserer bisherigen Analyse der
Weltangst einsichtig machen. Angst, so sagten wir, ist die Entdeckung der
Zukunft, zugleich aber die Entdeckung der Endlichkeit von Welt und
Selbst. Apokalyptisch haben wir jene Angst genannt, welcher die Endlichkeit

als ausweglos erscheint. Durch solche Ausweglosigkeit in allen Bereichen

des Lebens, die das Gefühl gänzlicher Ohnmacht hervorruft, ist aber
Zukunft, die wir als Raum der Freiheit beschrieben haben, in ihrem
Bestand bedroht. Selbst und Welt wiederum haben nur solange Bestand, als
die Zukunft, das Zwischen offenbleibt. In der Ausweglosigkeit ist der
Verlust des Zwischen die einzige Erwartung, welche der apokalyptischen
Angst verbleibt. Verschwindet jedoch das Zwischen, so stürzt die Welt auf
mich ein. Die Welt stürzt also ein. Die Aufhebung des Zwischen ist das Ende
der Zukunft. Stürzt aber die Welt auf mich ein, sobald die Zukunft endet,
kommt die Erwartung des drohenden Verlustes der Zukunft der Erwartung

55 C. Kulenkampff, a. a. O. (Anm. 52), 211.



48 Ulrich H. J. Köriner

des Weltendes gleich, was notwendigerweise den Untergang des Selbst
einschliesst. Das Weltende besteht also nicht in der Zerstörung von Objekten

oder Teilen der Aussenwelt, sondern seinem Wesen nach in der
Aufhebung des Zwischen.

Es scheint, als seien wir mit diesem Ergebnis in das Zentrum des

apokalyptischen Daseinsverständnisses vorgestossen. Ist apokalyptische
Angst jene Stimmung, welche die Ausweglosigkeit der Endlichkeit und
damit die radikale Gefährdung der Zukunft entdeckt, so können wir als

Apokalyptik jenen Komplex von Vorstellungen bezeichnen, in denen sich
die hiermit verbundene Erwartung des Weltendes Ausdruck verschafft.
Demnach sind die vielfältigen und im einzelnen hier nicht zu untersuchenden

Vorstellungen vom zukünftigen Untergang der Welt nicht so sehr

futurologische Zukunftsprognosen oder prophetische Ankündigungen als
vielmehr der bildhafte Ausdruck einer Gegenwartserfahrung, genauer
gesagt gegenwärtiger Zukunftserfahrung. Das besondere Zeitverständnis
der Apokalyptik besteht darin, dass die Zukunft, welche die Gegenwart
trägt, in Frage gestellt ist. Die apokalyptische Zeiterfahrung ist eine paradoxe

Erfahrung von Zukunft, paradox deshalb, weil in ihr die prinzipiell
offene Zukunft als geschlossene erscheint.

Doch wie geht nun die Apokalyptik als entfalteter Gedankenkomplex
mit dieser Weltangst und Zeiterfahrung um? Dieser Frage möchte ich im
letzten Schritt meiner Ausführungen nachgehen.

IV. Anmerkungen zum Daseins- und Zeitverständnis der Apokalyptik

Wir werfen zunächst noch einmal einen Blick auf das Phänomen
psychotischer Weltuntergangserlebnisse. Die divergierenden psychologischen
Theorien zu diesem Thema stimmen darin überein, dass psychotische
Erlebnisse des Weltendes als eine extreme Abwehrreaktion des Ich gegen
eine als tödlich erlebte Bedrohung zu verstehen sind. Die Welt muss
untergehen, damit das Ich gerettet wird. Anders gesagt: Die Phantasien
eines Weltendes haben psychologisch betrachtet die Funktion der
Weltverneinung. In Weltverneinung besteht demnach der psychotische Versuch
der Angstbewältigung. Dabei ist G.M. Martin zuzustimmen, der die
Ansicht vertritt, nicht erst der manifeste Wahn, das Weltende habe sich
bereits ereignet, sondern schon die ihm vorangehenden Phantasien stellten
einen Lösungsversuch für psychische Konflikte dar.56

56 Vgl. G. M. Martin, Weltuntergang. Gefahr und Sinn apokalyptischer Visionen, Stuttgart
1984, 57f.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 49

Diese Beobachtung trägt vielleicht auch etwas zum Verständnis der
Apokalyptik bei, die ja nicht behauptet, der Weltuntergang habe bereits
stattgefunden, sondern von einem bevorstehenden Weltende spricht. Wir
sagten zunächst, das Weltende als Aufhebung der Zukunft sei der
unmittelbare Ausfluss einer ins Totale gesteigerten Weltangst. Dem ist nun
hinzuzufügen, dass die Verbalisierung dieser Angst bereits ein erster
Versuch zu ihrer Bewältigung ist. Allein schon dadurch, dass die Apokalyptik
die apokalyptische Angst sprachfähig macht und das Weltende ins Bild
setzt, versucht sie die Weltangst zu überwinden. Indem aber die Katastrophe

angesagt wird, wird die vorfindliche Welt verneint. Apokalyptik ist
demnach ein Versuch der Bewältigung von totaler Weltangst durch
Weltverneinung.

Eine ausführliche Untersuchung des Phänomens der Weltverneinung
würde zeigen, dass sie unterschiedliche Formen annehmen kann und nicht
in jedem Fall mit Weltflucht und Eskapismus gleichzusetzen ist. Die
Apokalyptik verneint die Welt, ohne doch die gegenwärtige Realität
überspringen zu wollen. Die Existenz der bedrängenden und ausweglosen Welt
und die Daseinserfahrung völliger Ohnmacht werden als gegenwärtige
Wirklichkeit nicht geleugnet, im Gegenteil sogar krass und grell
ausgeleuchtet. Geleugnet aber wird die Dauerhaftigkeit der sackgassenartigen
Weltstruktur.

Apokalyptik erschöpft sich jedoch nicht im Reflex der Weltangst,
sondern will die Geängstigten mit neuer Hoffnung erfüllen. Hoffnung bedeutet
im Fall der Apokalyptik freilich nicht, dass die Erwartung des Weltendes in
Frage gestellt oder bestritten würde. Vielmehr richtet sich die Hoffnung der
Apokalyptik gerade auf das zuvor angstvoll erwartete Ende. Ihre Hoffnung
ist Hoffnung auf das Ende. Apokalyptik ist daher, wie es G. Scholem
formuliert hat, eine «Katastrophentheorie», deren Hoffnung von der Kata-
strophalität künftiger Erlösung überzeugt ist.57 Der drohende Untergang
wird nicht bestritten. Aber er erscheint in der Apokalyptik als Übergang
oder Durchgang. Die befürchtete Katastrophe ohne Ausweg wird von der
Apokalyptik zur Krise umgedeutet, die Neues heraufführen kann.

Das bedeutet im Hinblick auf die Weltangst, dass Apokalyptik die
Geängstigten nicht einfach zur Angstfreiheit auffordert. Sondern die
apokalyptische Weltangst wird in der Apokalyptik von der Katastrophenangst
zur Krisenangst gewandelt. Wir greifen damit eine Unterscheidung auf, die

57 Vgl. G. Scholem, Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum, jetzt in: K.
Koch/J.M. Schmidt (Hg.), Apokalyptik, WdF 365, Darmstadt 1982, 327-369, bes. 335;
337.



50 Ulrich H. J. Körtner

auf die Angsttheorie Otto Haendlers zurückgeht.58 Während der
Katastrophenangst nur das völlige Ende vor Augen steht und sie deshalb zu
Passivität und Hilflosigkeit verurteilt ist, rechnet die Krisenangst mit
einem offenen Ausgang der Geschehnisse. Sie ist Entscheidungsangst oder
Wandlungsangst, die Aktivitäten nicht ausschliesst und von Haendler mit
der Gebärangst verglichen wird. Man erinnere sich in diesem Zusammenhang

daran, dass in der jüdischen Apokalyptik öfter von den Geburtswehen
die Rede ist, in denen die Welt in der Endzeit liege. Die Katastrophe des

Weltendes wandelt sich zur Krise, und damit erfährt die apokalyptische
Angst eine Veränderung.

Fragen wir nach dem Daseins- und Weltverständnis der Apokalyptik, so
findet die Apokalyptik als Antwort aufdie apokalyptische Weltangst in der
Vorstellung vom Weltende ihren Anknüpfungspunkt. Zunächst Resultat
apokalyptischer Weltangst und Daseinserfahrung, wird das Weltende im
apokalyptischen Denken zur hermeneutischen Basis einer sekundären
Weltdeutung. Apokalyptik will die Wirklichkeit im Lichte des drohenden
Weltendes enthüllen. Ihre Weltsicht beruht auf einer Hermeneutik des
Endes. Sie ist insofern eine durch die Vorstellung des Weltendes vermittelte:

Enthüllung der Wirklichkeit in Gestalt von Apokalyptik wird
dadurch möglich, dass die Vorstellung vom Weltende zum Medium der
Weltdeutung umfunktioniert wird. Dazu bemerkt H. Nagel: «Wie El Gre-
cos Blitz Toledo, taucht die vorwegphantasierte Katastrophe den Weltenlauf

in ein phantastisch scharfes Licht. Wichtiges tritt hervor und Unwichtiges

tritt in den Schatten».59 Auf diese Weise werden Strukturen der
Wirklichkeit und Strukturen der Macht, nicht zuletzt solche, die von den
Mächtigen kaschiert und verbrämt werden, aufgedeckt. Allerdings werden
sie, um im Bilde zu bleiben, nicht nur ans Licht gebracht, sondern
überbelichtet, so dass sich die Komplexität von Strukturen der Wirklichkeit auf
einen Dualismus von Schwarz und Weiss, Gut und Böse, Licht und
Finsternis reduziert. Die Vereinfachung im Licht der möglichen Katastrophe
kann ungemein erhellend sein, allerdings auch zum Zerrbild der Wirklichkeit

und zur Ideologie verkommen.
Schliesslich aber prägt die Erwartung des Endes auch das Zeitverständnis

der Apokalyptik. Zunächst, so sahen wir, findet in der Vorstellung vom
Weltende die paradoxe Erfahrung geschlossener, abgeschlossener Zukunft

58 Vgl. O. Haendler, Angst und Glaube, Berlin 1952, 30ff.
59 H. Nagel, Anleitungen zum öffentlichen Tod, in: H. Boehncke/R. Stollmann/G. Vinnai,

Weltuntergänge. Mit Beiträgen von A. Kluge, H. Nagel u. B. Strassmann, Reinbek 1984,
200-221 (206).



Weltzeit, Weltangst und Weltende 51

ihren Ausdruck. Apokalyptik partizipiert an der Erfahrung der geschlossenen

Zeit. Sie thematisiert sie im Gedanken des gegenwärtigen Äons. Der
Äon ist Zeit-Raum und deshalb Inbegriffder geschlossenen Zeit. Einerseits
denkt die Apokalyptik die Zeit als einen in sich geschlossenen und
ausweglosen Raum. Auf Grund ihrer Ausweglosigkeit ist die Zeit negativ
qualifiziert. Der geschlossene Zeitraum ist Unheilszeit. Unter dem Zeitaspekt

betrachtet ist Apokalyptik nun aber Hoffnung auf Zeitgewinn. Sie

hofft auf den Gewinn neuer Zukunft, also einen neuen Spielraums der
Möglichen, der offen ist. Diese offene Zeit ist Zeit des Heils. Eröffnet aber
wird dieser offene Zeit-Raum nach apokalyptischer Anschauung durch das
Ende der bisherigen Zeit. Heilszeit ist nur noch denkbar jenseits und
ausserhalb gegenwärtig erfahrener Zeit.

Zu pauschal, wenngleich nicht in jedem Fall falsch, ist das Urteil Mircea
Eliades, die Apokalyptik nehme eine antihistorische Haltung ein,60 oder
auch die Behauptung Rudolf Bultmanns, in der Apokalyptik breche die
Geschichte ab.61 Mit der Anschauung von zwei Äonen, beispielsweise in
der jüdischen Apokalyptik, ist keinesfalls zwingend der Gedanke verbunden,

der zukünftige Äon sei eine von der gegenwärtigen Welt und Geschichte

gänzlich verschiedene Welt. Zumindest die älteren Zeugen jüdischer
Apokalyptik hoffen nicht aufeinen Stillstand oder Abbruch der Geschichte
schlechthin, sondern auf das Ende gegenwärtiger Unheilsgeschichte. Worum

es in der Apokalyptik geht, ist, wie Karlheinz Müller festellt, «das
exakte Gegenteil» eines Stillstandes der Geschichte: «Durch einen
grundstürzenden und universal wirksamen Eingriff Gottes soll die Geschichte
jenseits des Gerichts neu in Bewegung versetzt werden».62

Hoffnung auf das Ende ist in der Apokalyptik häufig verbunden mit der
Gewissheit seiner Nähe. Psychologisch liegt die Erklärung nahe, apokalyptische

Naherwartung verdanke sich einem übermächtigen Leidensdruck,
der durch eine brennende Sehnsucht nach Erlösung kompensiert werde. So

sehr diese Sehnsucht in apokalyptischen Texten überdeutlich zu spüren ist,
reicht doch eine solche Erklärung meines Erachtens nicht aus. Mir scheint
vielmehr, dass Naherwartung im Gedanken des Weltendes selbst bereits
impliziert ist. Apokalyptische Angst enthüllt das Ende als ein solches, das
sich in allen Dingen ankündigt als die katastrophische Dimension der

60 Vgl. M. Eliade, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr, Frankfurt
a.M. 1984, 124.

61 Vgl. R. Bultmann, Geschichte und Eschatologie, Tübingen 21964, 33.
62 K. Müller, Art. Apokalyptik/Apokalypsen III. Die jüdische Apokalyptik. Anfänge und

Merkmale, TRE 3, Berlin/New York 1978, 202-251 (226).



52 Ulrich H. J. Körtner

Wirklichkeit. Apokalyptische Naherwartung wäre demnach primär nicht
eine Erwartung der Hoffnung, sondern eine solche der Angst. Die Gewissheit

des Endes ist zugleich die Gewissheit seiner Nähe. Indem nun die
Apokalyptik ihre Hoffnung auf das Ende setzt, wandelt sich die Naherwartung

der Weltangst zu einer solchen der Hoffnung.
Wo die Apokalyptik die Vorstellung eschatologischer Fristen entwickelt

und sich auf Endzeitberechnungen einlässt, verlagert sich ein ursprünglicheres

Verständnis der Zeitlichkeit auf das Gebiet der chronologischen
Zeitmessung. Wenn die Herleitung der Erwartung des Weltendes aus der
Weltangst richtig ist, dann ist das Ende ursprünglich nicht nahe im Sinne
des grammatischen Zeitbegriffs, sondern im Sinne stetiger Anwesenheit,
letzter Dringlichkeit und Unausweichlichkeit. Nah ist das Ende als
katastrophische Qualität der erfahrbaren Welt. Nah ist es als die katastrophische

Tiefendimension der Wirklichkeit. Nah ist das Ende, weil es den
Apokalyptiker in allem und jedem andrängt und bedrängt, welches je auf
seine Weise Anteil an der Katastrophalität der Welt und damit am Weltende

hat. Apokalyptische Naherwartung muss also als unmittelbare
Konsequenz eines Wirklichkeitsverständnisses begriffen werden, das Welt und
Selbst als Wirklichkeit im Untergang begreift. Ist das Ende nahe als

andrängende Dimension der Wirklichkeit, so muss auch Hoffnung auf das
Ende Naherwartung sein. Weil Naherwartung aber ihrem Ursprung nach
keine chronologische Prognose, sondern eine Sachaussage über die Gegenwart

ist, kann Naherwartung, wie etwa im Fall des paränetischen Buches im
äthiopischen Henoch, in eine Stetserwartung überführt werden.63

Noch einmal zeigt sich an dieser Stelle, dass Apokalyptik auf einer
präsentischen Erfahrung von Welt und Zeitlichkeit beruht. Das
Zeitverständnis der Apokalyptik bewegt sich zwischen der Erfahrung gefährdeter
Zeitlichkeit und der Hoffnung aufZeitgewinn. Diesen Sachverhalt anhand
einschlägiger Beispiele, etwa Texten der jüdischen Apokalyptik, zu
veranschaulichen, wäre eine neue Aufgabe.

Ulrich H. J. Körtner, Bielefeld

63 Zur Stetserwartung im paränetischen Buch des äthHen siehe K. Müller, a. a. O.

(Anm. 62), 221.


	Weltzeit, Weltangst und Weltende : zum Daseins- und Zeitverständnis der Apokalyptik

