Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 1

Artikel: Weltzeit, Weltangst und Weltende : zum Daseins- und Zeitverstandnis
der Apokalyptik

Autor: Kdrtner, Ulrich H.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

32 Ulrich H. J. Kortner

Weltzeit, Weltangst und Weltende

Zum Daseins- und Zeitverstindnis der Apokalyptik

Apokalyptik hat gegenwirtig Konjunktur. Sie erfreut sich nicht nur
eines verstiarkten wissenschaftlichen Interesses, sondern wird im Zeichen
vielfiltiger globaler Bedrohungen auf breiter Ebene wiederentdeckt. Eine
neue Apokalyptik meldet sich zu Wort. Es scheint nicht zuviel gesagt, wenn
man im Riickblick auf die Entwicklung der letzten Jahre in Anlehnung an
eine bekannte Wendung von Giinther Anders von einem Erwachen aus der
Apokalypseblindheit spricht.! Viele, welche sich iiber die Bedrohung von
Menschheit und Natur im Klaren sind, entdecken augenscheinlich in der
Apokalyptik und ihrer Vorstellungswelt Ausdrucksmittel fiir eine ihrer
Ansicht nach addquate Beschreibung unserer Wirklichkeit. Apokalypsis ist
bekanntermassen die Aufdeckung oder die Enthiillung. Abseits der im
19. Jahrhundert entstandenen Sekten und abseits kirchlich-fundamentali-
stischer Zirkel, in denen traditionellerweise die Apokalyptik ihr Schatten-
dasein fristet, wird die Apokalyptik ganz neu begriffen als Enthiillung der
Wirklichkeit im Zeichen der Bedrohung.

Geht von der Apokalyptik heutzutage eine starke Faszination aus, wie
ein Blick auf den Biichermarkt oder Tendenzen des Films und der bilden-
den Kunst leicht bestétigt, so bleibt sie doch andererseits eine «dunkle
Grosse», als welche sie Klaus Koch bezeichnet hat.? Der Begriff Apoka-
lyptik umschreibt nicht ein klar umrissenes Phdnomen, sondern ist eher als
Problemanzeige zu verstehen. Nicht nur fehlt bislang noch immer eine
umfassende Deutung dieses Phdnomens. Unklar ist iiberhaupt die Eingren-
zung und Abgrenzung dessen, was unter Apokalyptik verstanden werden
soll. Auch in der neueren Diskussion zu diesem Thema gehen die Meinun-
gen weit auseinander.3 Noch immer lésst sich trefflich dariiber streiten, ob

* Vortrag, gehalten auf der Tagung der FEST iiber «Apokalyptik und Zeit», 22.9.—
25.9.1986 in Heidelberg.

1Vgl. G. Anders, Uber die Bombe und die Wurzeln unserer Apokalypse-Blindheit, in: ders.,
Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen
Revolution, Miinchen 1956 (1961, 51980) 223-324.

2 K. Koch, Ratlos vor der Apokalyptik. Eine Streitschrift iiber ein vernachlissigtes Gebiet
der Bibelwissenschaft und die schddlichen Auswirkungen auf Theologie und Philosophie,
Giitersloh 1970, 119.

3 Zum gegenwiirtigen Diskussionsstand der religionsgeschichtlichen Apokalyptikforschung
siehe D. Hellholm (Hg.), Apocalypticism in the Mediterranean World and the Near East.
Proceedings of the International Colloquium on Apocalypticism Uppsala, August 12-17,
1979, Tiibingen 1983.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 33

es sich bei der Apokalyptik ausschliesslich um ein literarisches Phinomen
handelt, um Schriften also, die einer bestimmten literarischen Gattung
zuzuordnen sind, oder dariiber hinaus um eine religionsgeschichtliche
Stromung. Kontrovers sind nach wie vor die Positionen in der Frage, ob die
Apokalyptik eine Erscheinung lediglich der jiidischen und der mit ihr
verbundenen christlichen Religionsgeschichte ist, chronologisch vielleicht
sogar auf einen bestimmten Zeitraum einzugrenzen, oder ob wir berechtigt
sind, den Begriff auf ausserjiidische Zeugnisse auszuweiten, also beispiels-
weise von einer indischen, iranischen oder auch einer griechischen oder
germanischen Apokalyptik zu sprechen. Das bekanntermassen von Fried-
rich Liicke geprigte Kunstwort «Apokalyptik»* ist schillernd und differen-
zierungsbediirftig. T. Olson hat in diesem Zusammenhang von einem
«umbrella term» gesprochen.® Dieser hier nur in Erinnerung gerufene
Umstand erschwert jede Beschiftigung mit der Apokalyptik.

Wir wollen vorldufig von einem moglichst weit gefassten Apokalyptik-
begriff ausgehen. In diesem Fall ist noch immer jene Definition brauchbar,
die H. Ringgren aufgestellt hat. Nach Ringgren ist Apokalyptik «eine
Spekulation, die — gern in allegorischer Form ... — den Weltlauf deuten und
das Weltende enthiillen will».¢ Mit G. Lanczkowski kénnen wir auch von
einem «Komplex von Vorstellungen» sprechen, die sich auf «die Enthiil-
lung zukiinftiger, am Ende einer Weltperiode eintretender Ereignisse»
beziehen, sofern ndmlich nicht nur an ein einmaliges Weltende im Rahmen
eines teleologischen Geschichtsbildes, sondern auch an katastrophische
Ereignisse zu denken ist, mit denen in regelméssiger Wiederholung nach
der Vorstellung zyklischer Weltbilder eine weltgeschichtliche Epoche been-
det wird.” Dasjenige, was, wie das Wort drnokdAvyig sagt, enthiillt wird, ist
also nicht irgendein Beliebiges, sondern das Ende der Welt, dessen Einma-
ligkeit allerdings dahingestellt bleiben kann. Unter Aufnahme einer scho-
nen Formulierung von J. Ellul® kénnen wir auch von Apokalyptik sprechen
als Enthiillung der Wirklichkeit, und zwar als einer untergehenden. Apo-

4 F. Liicke, Versuch einer vollstindigen Einleitung in die Offenbarung des Johannes oder
Allgemeine Untersuchungen iiber die apokalyptische Litteratur iiberhaupt und die Apokalypse
des Johannes insbesondere, Bonn 1832 (21852).

5 T. Olsson, The Apocalyptic Activity. The Case of Jamasp Namay, in: D. Hellholm (Hg.),
a.a.0. (Anm. 3), 21-49 (22).

6 H. Ringgren, Art. Apokalyptik I, RGG?3 I, Tiibingen 1956, Sp. 463f.

7Vgl. G. Lanczkowski, Art. Apokalyptik/Apokalypsen I, TRE 3, Berlin/New York 1978,
189-191 (189f.).

8 Vgl. J. Ellul, Apokalypse. Die Offenbarung des Johannes — Enthiillung der Wirklichkeit,
Neukirchen-Vluyn 1981.



34 Ulrich H. J. Kortner

kalyptik, so mochte ich vorgreifend zusammenfassen, ist Enthiillung der
Wirklichkeit im Untergang.

Grundsitzlich sind zwei unterschiedliche Zugangsweisen denkbar, um
das Phinomen der Apokalyptik zu erschliessen; zwei Wege, die sich aller-
dings nicht gegenseitig ausschliessen. Einerseits ldsst sich Apokalyptik als
geschichtliche Erscheinung auffassen, deren jeweiliges Entstehen man
unter Einbeziehung religionsgeschichtlicher, soziologischer und auch psy-
chologischer Fragestellungen versuchen kann im weitesten Sinne historisch
zu erkldren. Andererseits aber ldsst sich Apokalyptik begreifen als Aus-
druck oder Niederschlag eines ganz bestimmten Existenzverstandnisses,
das zu erhellen und zu verstehen wir uns bemiihen konnen. In diesem Sinne
mochte ich in meinem Beitrag nach dem Daseins- und Zeitverstdndnis von
Apokalyptik fragen. Meine, These lautet, dass die fiir Apokalyptik zentrale
Vorstellung eines wie auch immer gearteten Weltendes Inbegriff einer
Daseins-, Welt- und Zeiterfahrung ist, die durch eine bestimmte Weise von
Angst erschlossen wird. Angst, so lautet die These, ist der hermeneutische
Schliissel zum Daseins- und Zeitverstindnis von Apokalyptik. Jene Angst,
welche die Welt als Wirklichkeit im Untergang erschliesst, kann als apo-
kalyptische Weltangst bezeichnet werden. Wir haben dann aber zwischen
Apokalyptik und apokalyptischer Angst zu unterscheiden. Von Apokalyp-
tik wollen wir dort sprechen, wo der Versuch unternommen wird, die sich
in der Erwartung eines Weltendes verdichtende Weltangst zu bewiltigen.
Apokalyptik ist demnach der Versuch, apokalyptische Weltangst durch
eine Deutung unseres Daseins zu iiberwinden, welche die ihr vorausliegen-
de Erwartung des Weltendes einbezieht.

Damit ist die Richtung unserer Frage nach dem Daseins- und Zeitver-
stindnis der Apokalyptik angegeben. In einem ersten Schritt soll unsere
Fragestellung weiter entfaltet werden. In einem zweiten Schritt wollen wir
Begriff und Phinomen der Weltangst nachgehen. Ausgehend vom Phino-
men der Weltangst soll in einem dritten Schritt die Erwartung des Welt-
endes als Ausdruck einer besonderen Daseins- und Welterfahrung inter-
pretiert werden. Und schliesslich werden wir in einem vierten Schritt nach
der Verarbeitung dieser Erfahrung in der Apokalyptik fragen.

L. Die Frage nach dem apokalyptischen Daseinsverstindnis

Nach einem heute gingigen Urteil entstehen apokalyptische Vorstellun-
gen und Erwartungen immer in Krisenzeiten. Und tatsdchlich kann man
Apokalyptik mit einigem Recht als Ausdruck eines Krisenbewusstseins
bezeichnen. Die jeweilige Gegenwart wird als Krisensituation erlebt, wel-



Weltzeit, Weltangst und Weltende 35

che mit Hilfe apokalyptischer Denkmuster gedeutet und auf diese Weise
bewiltigt werden soll. Apokalyptik wire demnach weniger «Zukunftser-
forschung»? als vielmehr ein Versuch zur Gegenwartsbewiltigung. In der
Spidtantike vollzogen sich bekanntlich durch Aufstieg und Verfall des
Alexanderreiches und spéter des romischen Reiches Umbriiche in weltge-
schichtlichem Ausmass. Fir Israel, aber auch fiir andere Volker des Ostli-
chen Mittelmeerraumes, bedeuteten diese Umwilzungen politisch natio-
nale Katastrophen, geistesgeschichtlich zugleich kulturelle Uberfremdung.
Die in apokalyptischen Vorstellungen symbolisierte Krise beschrankt sich
allerdings nicht auf politische Vorgénge. Sie ist auch nicht ausschliesslich
eine solche der Umgebung des Apokalyptikers, sondern spielt sich zugleich
in dessen Innenleben ab. Sie ist genauer gesagt eine Krise, in die der
Apokalyptiker durch Vorgéinge hineingerit, die sich zwischen ihm und der
Aussenwelt abspielen. Apokalyptik ist mehr als eine Form mythologischer
oder bildhafter Aussenweltbeschreibung. Sie ist ebenso Ausdruck eines
Daseinsverstédndnisses, das in einer sackgassenartigen Welterfahrung wur-
zelt.

Sowohl die Religionsgeschichte, Soziologie und Psychologie als auch die
Philosophie bieten uns Verstehenshilfen fiir das Daseins- und Zeitver-
stindnis der Apokalyptik. Fiir die Philosophie gilt dies, sofern der Versuch
einer philosophischen Daseinsanalyse nicht von den iibrigen Interpreta-
tionsversuchen isoliert wird.

Vorbildhaft fiir solch eine Analyse des apokalyptischen Daseinsver-
stindnisses ist die Gnosisinterpretation von Hans Jonas.!? Wie die Apo-
kalyptik, so hat man auch die Gnosis auf den «Druck entsetzlicher Zeiteny,
wie es bei Reitzenstein heisst, zuriickfilhren wollen. «Also», wie Jonas
kommentiert, «im Ursprung dusserliche, aber psychisch invertierte Ohn-
macht. Auf diesem Grunde, gleichsam als Rezeption, hitte sich dann die
dualistische Metaphysik erhoben», gewissermassen als «Gegenbild einer
tiefen Ausweglosigkeit und Verzweiflung»!!l. Jonas riumt Soziologie und
Psychologie im Rahmen der Gnosisforschung ein gewisses Recht ein,
macht aber geltend, dass eine Reduktion der Interpretation auf soziologi-
sche und psychologische Aussagen den transzendentalen Grund psycholo-

9So K. Koch, Vom profetischen zum apokalyptischen Visionsbericht, in: D. Hellholm
(Hg.), a.a.0. (Anm. 3), 413-446.

10H. Jonas, Gnosis und spitantiker Geist I, FRLANT 51 (31964); II, FRLANT 63
(1954).

1T Alle Zitate a.a.0. (Anm. 10), I, 58



36 Ulrich H. J. Kortner

gischer und soziologischer Vorgidnge ausser Acht liesse. Soziologie und
Psychologie der Gnosis miissen nach Jonas auf eine philosophische
daseinsanalytische Basis gestellt werden. «Es geniigt», so Jonas, «der
Hinweis, dass die psychologische Motivation immer schon auf dem Grund
eines elementaren und jeweils vorentschiedenen Seinsverhéltnisses ins
Spiel tritt, das selber nicht vom Psychologischen allein ausgemacht wird,
sondern sein eigenes <transzendentales> Moment enthélt».!2 Erst von hier
aus werden die der Psychologie und Soziologie zugidngigen Daseinsdusse-
rungen ganz verstehbar. «Innerhalb seiner Sinn-Mdéglichkeiten», heisst es
bei Jonas, «die eine vorempirische Entscheidung des Daseins umschlies-
sen, wirken alle psychologischen, soziologischen und auch naturalen Kau-
salititen. Welche Konsequenzen aus Erfahrungen gezogen, ja welche
Erfahrungen iiberhaupt <gemacht» werden, wird von hier aus entschie-
den».!3 Auch die Gnosis kann als Krisenbewusstsein bezeichnet werden,
aber, so Jonas, «so einfach mit dem Hinweis auf <entsetzliche Zeiten» geht
es keinesfalls».!# Es gibt in der Gnosis gleichsam einen Uberschuss, der
seinerseits geschichtsbildend fortwirkt. « Was derart iiber die blosse vitale
Reaktion hinausragt und noch den Wechsel solcher impressionistischer
Befindlichkeitsarten einigend iibergreift, macht die eigentliche Wahrheit
und Verbindlichkeit einer geschichtlichen und selber geschichtsbildenden
«Weltanschauung» aus».! Es gibt demnach fiir Jonas «ein gegeniiber allen
Verursachungen prinzipiell Uberschiessendes». Dennoch behalten Psycho-
logie und Soziologie ihr unbestreitbares Recht, da zwischen dem Daseins-
verstindnis und seinem zeitiibergreifenden Uberschuss und den geschicht-
lichen Situationen, in welchen es hervortritt oder rezipiert wird, eine
Wechselwirkung besteht. Es muss ndmlich «das hier wirksame transzen-
dentale Zentrum, gemaéss der grundsétzlichen Zeitlichkeit und antworten-
den Rezeptivitdt des Menschen, zuvor affiziert worden sein — und diese
Affektion wird eben durch die faktische Geschichte bewirkt, ohne die der
Mensch und sein Schopfertum nicht sein kann und die ihre schicksalhaften
Koinzidenzen von Ereignis und Bereitschaft hat».1¢,

Jonas hat gezeigt, dass aus der Gnosis eine «ungeheure Daseins-Unsi-
cherheit, Weltangst des Menschen, Angst vor der Welt und vor sich selbst»

12A.a2.0. (Anm. 10), 1, 60.
13 Ebda.

14 Ebda. 64.

15 Ebda. 60.

16 Ebda. 61.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 37

spricht.!7 Thre Texte sind voll von «Bekundigungen des Sich-dngstigens,
des Alleinseins in der Welt, des Erschreckens vor ihrer Fremdheit und
Feindlichkeit, der Sehnsucht nach der Heimat, des Harrens auf Erlo-
sung».!8 Aufnahme fand das Gedankengut der Gnosis bei denen, welche
bedriickt wurden durch innerweltliche Aussichtslosigkeit. Ohnmacht,
Todesgefiihle und die Hoffnungslosigkeit einer niedergehenden Zivilisa-
tion machten bereit fiir die Aufnahme der neuen Gedanken.!® In dieser
Situation ndmlich konnte die Botschaft der Gnosis als Losungsversuch
auftreten, als ein Daseinsverstdndnis, welches imstande war, die Weltangst
zu verarbeiten und zu iiberwinden.

Obwohl Jonas in seinem Werk die Spdtantike als «gnostisches Zeitalter»
bezeichnet?® und die Apokalyptik vollig ausblendet, diirfte gerade seine
Fragestellung fruchtbar auch fiir die Verstindnis der Apokalyptik sein.
Zwar scheinen auf den ersten Blick zwischen Apokalyptik und Gnosis
Welten zu liegen. Doch es darf nicht iibersehen werden, dass apokalypti-
sche und futurisch-eschatologische Vorstellungen auch in der Gnosis brei-
ten Raum beanspruchen. Das belegen vor allem die gnostischen Apoka-
lypsen unter den Textfunden aus Nag Hammadi?!. Wohl ldsst sich die
Gnosis als realisierte Eschatologie ansprechen. Trotzdem ist sie grundle-
gend auf die Endzeit und das sich in ihr vollendende Schicksal der Einzel-
seelen wie der Gesamtheit aller Seelen ausgerichtet. Dieses Schicksal wird
in gnostischen Texten keineswegs ausschliesslich in kosmologisch-vertika-
len Spekulationen, sondern auch in regelrecht apokalyptischen Szenarien
geschildert, die es gerechtfertigt erscheinen lassen, von gnostischer Apoka-
lyptik zu sprechen.?? Apokalyptik und Gnosis sind vor allem gemeinsam
der mikrokosmische und makrokosmische Dualismus zweier Aonen und
die Abwertung der jetzigen Weltzeit gegeniiber der zukiinftigen, die Aus-
bildung einer Arkandisziplin und die Esoterik des das Heil verbiirgenden
Wissens, das Vorherrschen von Urzeit- und Endzeitspekulationen, sowie
eine pessimistische Sicht der geschichtlichen Entwicklung.23 Neuere ver-

17 Ebda. 143.

18 Ebda. 110.

19 Ebda. 70.

20 Ebda. 64.

21 Siehe dazu M. Krause, Die literarischen Gattungen der Apokalypsen von Nag Hammadi,
in: D. Hellholm (Hg.), a.a.0. (Anm. 3), 621-637.

22Vgl. u.a. G. MacRae, Apocalyptic Eschatology in Gnosticism, in: D. Hellholm (Hg.),
a.a.0. (Anm. 3), 317-325.

23 Vgl. K. Rudolph, Randerscheinungen des Judentums und das Problem der Entstehung
des Gnostizismus, in: ders. (Hg.), Gnosis und Gnostizismus, WdF 262, Darmstadt 1975,
768-797 (788f.).



38 Ulrich H. J. Kortner

gleichende Untersuchungen bestdtigen einerseits das Urteil H. Jonas’,
wonach der gnostische Mythos «sowohl seinem Inhalt als auch seiner
Formstruktur nach eschatologisch» ist?4, wie auch das auf H. Gressmann
zuriickgehende Diktum Rudolf Ottos, die Gnosis sei Geist vom Geist der
Apokalyptik.25

Hans Blumenberg hat in seiner kritischen Wiirdigung des Werkes von
Jonas die These vertreten, die Gnosis miisse als Reaktion auf die Enttdu-
schung apokalyptischer Naherwartung und der damit verbundenen Krise
verstanden werden, in welche die ethischen Forderungen apokalyptischen
Denkens geraten mussten, welche «iiberhaupt nur unter der Primisse der
dussersten Kurzfristigkeit durchgehalten werden konnen».26 Blumenbergs
These ist nicht unproblematisch, als sich bezweifeln ldsst, dass apokalyp-
tische Ethik stets eine Interimsethik ist, wie sie Albert Schweitzer fiir Jesus
und die Anfdnge des Christentums glaubte nachweisen zu konnen. Den-
noch ldsst sich fragen, ob die Gnosis nicht verstanden werden muss als ein
Denken, welches die Horizontale apokalyptischer Geschichtsschau zur
Vertikalen der Kosmologie aufrichtet. Diese Vermutung liegt umso niher,
als auch die Apokalyptik etwa des Judentums an der Kosmologie interes-
siert ist. Man denke nur an die Himmelsreisen und Thronsaalvisionen. Ist
die Gnosis, wie Jonas festgestellt hat, ihrer Form und ihrem Inhalt nach
eschatologisch, so kann man ihre Eschatologie vielleicht als eine Radika-
lisierung apokalyptischer Eschatologie interpretieren.2’ Das bedeutet aller-
dings, dass sich Ottos Feststellung, die Gnosis se1 Geist vom Geist der
Apokalyptik, nicht umkehren ldsst.28

Dann aber liegt es nahe, nach dem Vorbild der Untersuchungen von
Jonas zur Gnosis auch das Daseinsverstdndnis der Apokalyptik daraufhin
zu befragen, inwiefern es sich uns als ein Versuch der Verarbeitung von
Weltangst erschliesst. Im Bereich der Apokalyptikforschung ist die Aufga-
be einer daseinsanalytischen Interpretation der Apokalyptik bislang vor

24H. Jonas, a.a.0. (Anm. 10), I, 261.

25 Vgl. R. Otto, Reich Gottes und Menschensohn. Ein religionsgeschichtlicher Versuch,
Miinchen 21940, 3.

26 Vgl. H. Blumenberg, Epochenschwelle und Rezeption, PhR 6 (1958) 94-120 (112f.).

27Vgl. G. MacRae, a.a.O. (Anm. 22), 323: «Gnosticism may thus be described as the
ultimate radicalizing of apocalyptic eschatology.»

28 Gegen W. Schmithals, Die Apokalyptik. Einfithrung und Deutung, Géttingen 1973, 70.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 39

~allem von E. Schweizer?® und W. Schmithals3? gesehen worden. Schweizer
bewertet die jiidische Apokalyptik als Analogon zur spdtantiken Gnosis.
Beide sind nach seiner Einschidtzung zwei Varianten ein und derselben
Weltsicht; einer Weltsicht, die deshalb dusserst verhdngnisvoll sei, weil sie
die Welt auf problematische Weise abwerte. «Schmal und traurig», so
umreisst Schweizer das apokalyptische Daseinsverstdndnis, «sind die
Wege dieser Welt geworden, und der Fromme kann nur jener ganz anderen
Welt entgegenharren, die vollig wunderhaft supranatural ohne Zutun des
Menschen von oben hereinbrechen wird. Damit aber verliert der Mensch
auch sich selbst. Er versteht sich selbst ja einfach als Produkt dieser bosen,
altgewordenen Welt».3! In dieser Deutung werden freilich die Unterschie-
de zwischen Gnosis und Apokalyptik allzu stark eingeebnet. Auch ist fiir
beide Stromungen zu bezweifeln, dass sich der Mensch in ihnen lediglich
verlieren kann und nur als Produkt der bestehenden Welt begreift. Fiir die
Gnosis lasst sich jedenfalls mit Jonas feststellen, dass sich «ein letzter
Kern» des Menschen gerade «als fremd gegeniiber der Welt» erlebt.32
Somit tritt uns in der Gnosis der Versuch entgegen, sich angesichts der
erlebten Verlorenheit in der Welt als Selbst wiederzugewinnen. Gnosti-
sches Denken und die Disposition zu seiner Aufnahme sind nicht zu
verwechseln. Die Konzeption der Gnosis ist nicht der Reflex einer Welt-
miidigkeit, sondern Angriff auf die Welt. «So etwas ist nicht Sache eines
zermiirbten, passiven und auf sich gerichteten Daseins».33

Die Vermutung liegt nahe, dass auch die Apokalyptik mehr ist als das
blosse Produkt der Weltangst im hellenistischen Zeitalter. In seiner Dar-
stellung der Apokalyptik kommt W. Schmithals zu dem Ergebnis, in der
Apokalyptik spreche sich wie in der Gnosis ein Daseinsverstdndnis aus, das
vom «Gefiihl der Uberlegenheit iiber die nichtige Welt inmitten dieser
Welt» getragen sei.34 Freilich vermag Schmithals das Daseinsverstindnis
der Apokalyptik nur unzureichend zu erhellen, weil er dessen Bezug zur

29 E. Schweizer, Das hellenistische Weltbild als Produkt der Weltangst, in: Mensch und
Kosmos. Eine Ringvorlesung der Theol. Fakultdt Ziirich, Ziirich 1960, 39-50 (jetzt in: E.
Schweizer, Neotestamentica, Ziirich/Stuttgart 1963, 15-27). Im Anschluss daran A. Strobel,
Kerygma und Apokalyptik. Ein religionsgeschichtlicher und theologischer Beitrag zur Chri-
stusfrage, Gottingen 1967, 130, fiir den Apokalyptik «letztlich nicht nur eine jiidische, sondern
vielmehr eine gesamtantike, eine epochale Denkweise» ist.

30 W. Schmithals, a.a.O. (Anm. 28), passim.

3LE. Schweizer, a.a.0. (Anm. 29), 26.

32H. Jonas, a.a.0. (Anm. 10), I, 145,

33 H. Jonas, a.a.0. (Anm. 10), I, 68.

34W. Schmithals, a.a.O. (Anm. 28), 80.



40 Ulrich H. J. Kortner

Weltangst weitgehend ausser Betracht ldsst. Der Hinweis auf den «Pessi-
mismus» der Apokalyptik3’ geniigt in dieser Hinsicht keineswegs. Ins
rechte Licht riickt das Bewusstsein apokalyptischer Weltiiberlegenheit erst
wenn es als Antwort auf eine tiefgreifende Ohnmachtserfahrung durchsich-
tig gemacht wird. Zu diesem Zweck wenden wir uns im folgenden Schritt
dem bereits mehrfach angesprochenen Phinomen der Weltangst zu.

I1. Begriff und Phdinomen der Weltangst

Der Begriff «Weltangst» ist eine philosophische Wortschopfung des
20. Jahrhunderts. Allem Anschein nach hat ihn Oswald Spengler geprigt,
in dessen Geschichtsphilosophie er eine zentrale Rolle spielt. Die seither
immer wieder thematisierte Weltangst fiirchtet sich zundchst nicht um den
Bestand der Welt. Nicht eine drohende Katastrophe globalen Ausmasses
als vielmehr das Dasein in der Welt iiberhaupt ist es, was im Zustand der
Weltangst Angst macht. Nicht irgendeine Gefahr, in der sich die Welt
befinde, sondern die Welt selbst ist es, welche dngstigt. In der Weltangst
erscheinen Welt und Dasein gleichermassen zwielichtig, fragwiirdig, fremd
und unheimlich.

In vielfdltiger Weise ist Weltangst als Stimmung des 19. und vor allem
des 20. Jahrhunderts beschrieben worden. Spengler allerdings bezeichnet
mit «Weltangst» ein Phidnomen, das er bis in die Friihgeschichte der
Menschheit zuriickverfolgt. Sie ist nach seiner Auffassung Urdatum und
damit eine der Haupttriebkréafte menschlicher Geschichte und kultureller
Entwicklung. In dem Moment, wo sich der frithgeschichtliche Mensch des
Gegensatzes von Selbst und Welt bewusst wird, erwacht, wie Spengler es
nennt, ein «Urgefiihl der Sehnsucht in dieser sich plotzlich ihrer Einsam-
keit bewussten Seele. Es ist die Sehnsucht nach dem Ziel des Werdens, nach
Vollendung und Verwirklichung alles innerlich Mdoglichen, nach Entfal-
tung der Idee des eigenen Daseins.» Das Aufbrechen dieser Sehnsucht
wiederholt sich in eines jeden Kindheit, und wir erleben dieses Sehnen «als
das Gefiihl einer unaufhaltsamen Richtung», welches spiter «als das Rétsel
der Zeit unheimlich, verlockend, unldosbar vor dem gereiften Geiste
steht».3¢ Nach Spengler ist dieser Grundtrieb jedoch ein dialektischer,
denn «diese Sehnsucht aus der Uberfiille und Seligkeit des innern Werdens

35 Vgl. W. Schmithals, a.a.O. (Anm. 28), 30.
36 Q. Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der Weltge-
schichte, Bd. I: Gestalt und Wirklichkeit, Miinchen 1918, 33-471923, 107.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 41

ist in der tiefsten Tiefe einer jeden Seele zugleich Angst. Wie alles Werden
sich auf ein Gewordensein richtet, mit dem es endet, so rithrt das Urgefiihl
des Werdens, die Sehnsucht schon an das andere des Gewordenseins, die
Angst. In der Gegenwart fiihlt man das Verrinnen; in der Vergangenheit
liegt die Verginglichkeit. Hier ist die Wurzel der ewigen Angst vor dem
Unwiderruflichen, Erreichten, Endgiiltigen, vor der Vergidnglichkeit, vor
der Welt selbst als dem Verwirklichten, in dem mit der Grenze der Geburt
zugleich die des Todes gesetzt ist, der Angst vor dem Augenblick, wo das
Mogliche verwirklicht, das Leben innerlich erfiillt und vollendet ist, wo das
Bewusstsein am Ziele steht. Es ist jene tiefe Weltangst der Kinderseele,
welche den hoheren Menschen, den Gldubigen, den Dichter, den Kiinstler
in seiner grenzenlosen Vereinsamung niemals verldsst, die Angst vor den
fremden Méchten, die gross sind und drohend, in sinnliche Erscheinungen
verkleidet, in die ertagende Welt hineinragen».3” Das Gefiihl der Weltangst
gilt Spengler als «das schopferischste aller Urgefiihle». Es sucht nach
Ausdrucksmoglichkeiten in den Symbolen der Ausdehnung, dann aber
auch im Gedanken der Kausalitit, in der systematischen Erkenntnissuche,
in den Zahlen und der Mathematik, in der Formensprache der Kunst,
sowie nicht zuletzt in der menschlichen Wortsprache.38

Was die Weltangst bei Spengler auszeichnet, ist das Gefiihl grenzenloser
Einsamkeit. Sie ist der Horror vacui oder, um es mit den Worten Eduard
Sprangers zu formulieren, «das Erlebnis, inmitten der Endlichkeit einsam
und verlassen zu sein».3 Mit dem Terminus «Weltangst» ist in unserem
Jahrhundert eine Erfahrung auf den Begriff gebracht worden, von der nicht
nur immer wieder einzelne Menschen ergriffen worden sind, sondern die
im Laufe der Geschichte wiederholt zur Grundstimmung einer Epoche
werden konnte.40

Als historisch greifbare Stimmung tritt die Weltangst im Ausgang der
Spatantike in Erscheinung, deutlich ablesbar an der Gnosis und, wie sich
m.E. zeigen lédsst, an den historischen und aktuellen Erscheinungsformen

37A.A.0O. (Anm. 36), 108, vgl. a.a.0.; 218.

38Vgl. a.a.0. (Anm. 36), I, 108ff.; 154ff; 216ff.; 247ff; Bd. II (Miinchen !-151922),
164 ff.

39 E. Spranger, Psychologie des Jugendalters, Leipzig 31925, 256. Spranger hat den Begriff
der Weltangst von Spengler iibernommen. Zum Verhiltnis Sprangers zu Spengler siehe L.
Englert, Eduard Spranger und Oswald Spengler, in: A.M. Koktanek (Hg.), Spengler-Studien
(FG M. Schroéter), Miinchen 1965, 33-38, dort zum Begriff der Weltangst 45f.

40Vgl. dazu W. Schulz, Das Problem der Angst in der neueren Philosophie, in: H. v.
Ditfurth (Hg.), Aspekte der Angst, Miinchen 31981, 13-27.



42 Ulrich H. J. Kortner

von Apokalyptik. Eben jenes Unbehaustsein, jenes Unheimischsein, von
welchem Spengler gesprochen hat, kennzeichnet auch die Angst, die nach
Jonas aus den Texten der Gnosis spricht. Den Gnostiker dngstigt die Welt
sowohl in ihrer rdumlichen als auch in ihrer zeitlichen Ausdehnung. «Der
Bedngstigung durch das Riesenhafte, Unabsehbare des Weltraumes gesellt
sich die durch das Unermessliche der Welt-Zeit, die durchzuhalten ist ...
Die Weltangst ist Raum-Zeit-Angst, wie ja auch der hellenistische Begriff
des Aons zeitlichen Sinn einschliesst».4! Diese Angst vor der Welt schligt in
der Gnosis auf das Selbst zuriick, weshalb hier die Weltangst gleichzeitig
Selbstangst ist. Daher beobachtet Jonas in der Gnosis eine «ungeheure
Daseinsunsicherheit, Welt-Angst des Menschen», welche zugleich « Angst
vor der Welt und vor dem Selbst ist».42 Es besteht also ein innerer
Zusammenhang zwischen Weltangst und dem, was man als Selbstangst
bezeichnen kann. Dieser Zusammenhang liesse sich auch an anderen
Beispielen aufzeigen, so etwa bei Blaise Pascal, der ebenfalls einer Welt-
angst Ausdruck verleiht, die gleichermassen Raum- wie Zeit-Angst ist.

Weltangst in dem hier in Rede stehenden Sinne ist nun aber nicht nur
eine Erfahrung von Welt und Existenz, sondern ebenso eine Erfahrung von
Zeit. Sie erschliesst nicht nur ein Welt- und Daseinsverstdndnis, sondern
ermoglicht auch ein Verstdndnis der Zeitlichkeit von Welt und Selbst.
Niher gesagt ist Angst, die wir von der Furcht als der Wahrnehmung einer
endlichen Bedrohung unterscheiden wollen, eine ausgezeichnete Erfahrung
von Zukunft. Von Zukunft soll hier allerdings in einem anderen Sinne als
demjenigen des alltdglichen Zeitbegriffs die Rede sein. Mit Zukunft ist
nicht eine noch ausstehende Spanne Zeit im Sinne eines geometrisch
gedachten Zeitstrahls gemeint, sondern der Traum unserer Freiheit oder
der Spielraum des Mdoglichen.

Das muss niher erldutert werden. Heideggers Analysen zum Seinsbe-
griff in «Sein und Zeit» haben die philosophische Vorstellung eines iso-
lierten Ich destruiert, das fiir sich zu denken und erst in einem zweiten
gedanklichen Akt in die Welt hineinzustellen wire, die man sich nach Art
eines leeren Raumes vorzustellen hitte, der nach und nach mit Gegenstian-
den angefiillt wird. Wir sind, wie Heidegger gezeigt hat, nur in der Weise,
dass wir eine Welt haben und uns in ihr aufhalten und verhalten. Ohne Welt
ist das Ich nicht denkbar, weshalb Heidegger bekanntlich das In-der-
Welt-sein als « Grundverfassung des Daseins» bezeichnet hat.43 Das Sein in

41 H. Jonas, a.a.0. (Anm. 10), I, 100.
42 A.a.0. (Anm. 10), I, 143.
43 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen 31979, 52ff.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 43

einer Welt gehort «wesenhaft», wie es bei Heidegger heisst, zum Dasein.44
Umgekehrt ldsst sich Welt nur im Rahmen dieses einheitlichen Phéno-
mens, nur vom In-sein des Daseins her beschreiben, wie dies Heidegger in
«Sein und Zeit» im Kapitel iiber die Weltlichkeit der Welt unternimmt.43
Augenscheinlich gehort es nun aber zu unserer Weise zu sein, dass wir
einerseits in der Welt sind und doch zugleich von ihr geschieden sind. Es
macht unser Sein in der Welt aus, dass wir einen Spielraum haben, der es
uns ermoglicht, uns zur Welt in irgendeiner Weise zu verhalten. Es tritt
etwas zwischen uns und die Welt, was uns Welt allererst als solche erfahren
lasst. Wir konnen dieses Phinomen einer Abstidndigkeit zwischen Ich und
Welt vielleicht am besten als Zwischen bezeichnen.

Von einem Zwischen haben in unterschiedlicher Weise Martin Buber
und Martin Heidegger gesprochen. Buber ist auf ein Zwischen als den
Freiraum gestossen, der die notwendige Bedingung fiir eine Begegnung
zwischen Ich und Du ist, und hat es gelegentlich mit der Liebe identifi-
ziert.#6 Heidegger dagegen hat — wenn wir einmal von seiner Verwendung
des Begriffs in «Sein und Zeit» absehen — die Frage nach einem Zwischen
auf erkenntnistheoretischem Gebiet aufgeworfen. Am Anschluss an eine
1935/36 gehaltene Kantvorlesung fragt Heidegger nach den Bedingungen,
die uns das Erkennen der von uns nicht hervorgebrachten Dinge ermogli-
chen. Er fithrt aus, «dass wir uns immer im Zwischen zwischen Mensch und
Ding befinden miissen». Von diesem Zwischen gilt nach Heidegger einer-
seits, dass es nur ist, «indem wir uns darin bewegen», andererseits aber ist
es vom Menschen unabhingig. Das Zwischen greift «als Vorgriff iiber das
Dinghinaus... und ebenso hinter uns zuriick»; es ist daher das Mensch und
Ding gleichermassen Umgreifende.4” An dieser Stelle diirfen wir vielleicht
einen Schritt weitergehen. Wenn ndmlich gilt, dass jenes Zwischen, von
dem Heidegger spricht, nur ist, indem wir Menschen uns in ihm bewegen,
das Dasein aber, wie Heidegger andererseits betont, ein durch und durch
zeitliches ist, so liegt es nahe, auch das Zwischen als ein zeithaftes zu
verstehen. Und eben dieses zeithafte Zwischen wollen wir als Zukunft

44 M. Heidegger, a.a.0O. (Anm. 43), 13.

45 Vgl. M. Heidegger, a.a.O. (Anm. 43), 63ff.

46 Siehe M. Buber, Ich und Du, in: ders., Werke I (Schriften zur Philosophie), Miin-
chen/Heidelberg 1962, 77-170 (87); ders., Das Problem des Menschen, ebd., 307-407,
bes. 404; ders., Antwort, in: P. A. Schilpp/M. Friedman (Hg.), Martin Buber, dt. Stuttgart 1963,
589-639.

47 M. Heidegger, Die Frage nach dem Ding, Tiibingen 1962, 188. Zum Zwischen bei
Heidegger siehe A. Jager, Gott. Nochmals Martin Heidegger, Tiibingen 1978, 420ff.



44 Ulrich H. J. Kortner

bezeichnen. Zukunft, verstanden als zeithaftes Zwischen, ist der Spielraum
unserer Freiheit, der Raum des Moglichen oder auch die « Grundmaglich-
keit»*8im Sinne der absoluten Zukunft, die Karl Rahner von der planbaren
Zukunft unterschieden hat.*°,

Das zeithafte Zwischen der Zukunft aber erschliesst sich uns in der
Angst. Sie ist es, welche den Raum der Freiheit entdeckt und uns unserer
selbst als frei innewerden lédsst. In der Angst werden wir der Méglichkeit
gewiss. In der Angst also entdecken wir uns selbst und die Welt, werden wir
unserer selbst gewiss, und zwar nur derart, dass wir uns und die Welt
erfahren als in Mdoglichkeit gehalten. Auf welche Weise diese Erfahrung
von der Apokalyptik gemacht und verarbeitet wird, soll in den beiden
folgenden Schritten gezeigt werden.

III. Weltangst und Weltende

Unsere eingangs formulierte These lautete, Apokalyptik sei ein Kom-
plex von Vorstellungen und Gedanken, der eine spezifische Angst zu
bewiltigen versucht, die man als apokalyptische Angst bezeichnen kann.
Die fiir die Apokalyptik zentrale Vorstellung eines Weltendes sei Inbegriff
einer Daseins-, Welt- und Zeiterfahrung, die durch eine besondere Form
der Angst erschlossen werde. Wir wollen zunéchst nach dieser spezifischen
Form der Angst fragen, um anschliessend zu untersuchen, auf welche Weise
Apokalyptik dieser Angst zu begegnen versucht.

Angst, so lautet das bisherige Ergebnis, ist die Entdeckung der Zukunft
und damit zugleich die Erschliessung von Selbst und Welt. Im Freiraum der
Zukunft, im Zwischen, wie wir die Entdeckung der Angst genannt haben,
erscheinen Welt, Ich, Du und Wir derart, dass sie als zeitliche entdeckt
werden. Thre Zeitlichkeit aber ist Endlichkeit. Mit gleichem Recht, wie wir
sagen konnen, dass die Angst die Zukunft entdeckt, ldsst sich von der Angst
sagen, dass sie die Entdeckung der Endlichkeit ist. In diesem Sinne ist es zu
verstehen, wenn Paul Tillich schreibt: «Angst ist Endlichkeit erfahren als
die eigene Endlichkeit».’9 Und wir erinnern uns in diesem Zusammenhang
an Heideggers Rede vom Vorlaufen zum Tode.

Freilich ist nun nicht jede Wahrnehmung der Endlichkeit gleichbedeu-
tend mit apokalyptischer Angst. In der apokalyptischen Angst erfahrt die

48 Vgl. A. Jiger, Gott. 10 Thesen, Tiibingen 1980, 158.
49 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie der Zukunft, Miinchen 1971, 149ff. u. 177ff.
50 P, Tillich, Der Mut zum Sein, Stuttgart 31958, 30.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 45

Welt- und Selbstangst eine dusserste, um nicht zu sagen dramatische
Steigerung. Apokalyptisch wird die Angst, wenn ihr das Dasein als vollig
ausweglos erscheint. Apokalyptische Angst, so kdnnen wir sagen, ist die
Wahrnehmung der Endlichkeit als Ausweglosigkeit.

Zu Recht wird die Apokalyptik als Krisenerscheinung bewertet. Die der
Apokalyptik zugrunde liegende Krise besteht jedoch nicht ausschliesslich
in katastrophalen sozialen oder politischen Verhiltnissen, wenngleich sie
andererseits auch nicht losgeldst von den Zeitumstinden, in die sie einge-
bettet ist, betrachtet werden darf. Die eigentliche Krise der Apokalyptik
besteht jedoch in der angstvoll wahrgenommenen Ausweglosigkeit des
In-der-Welt-seins, die eine tiefgreifende Ohnmacht zur Folge hat. Eben
deshalb, weil die Endlichkeit als ausweglos erscheint, 16st die apokalypti-
sche Angst massive Ohnmachtsgefiihle aus. Die Erfahrung apokalyptischer
Angst ist eine Ohnmachtserfahrung.

Zum besseren Verstindnis der apokalyptischen Weltangst wollen wir
uns Einsichten der daseinsanalytischen Richtung innerhalb der Psycholo-
gie zunutze machen. Auf die durch apokalyptische Angst freigelegte Struk-
tur des In-der-Welt-seins lédsst sich ndmlich der Begriff der «sackgassenar-
tigen Weltstruktur» anwenden, den C. Kulenkampff im Rahmen seiner
Analyse von sogenannten Weltuntergangserlebnissen Schizophrener ge-
prigt hat.’! Der Mensch gerit in die Sackgasse, weil sich die Welt ver-
schlossen und allseitig abweisend zeigt. Sie gibt gleichsam nicht nach, wenn
wir den Freiraum nutzen wollen, den uns die Zukunft er6ffnet, um gestal-
tend in die Welt einzugreifen. Die Zukunft als der gleichsam mit uns
mitwandernde Raum der Freiheit droht verlorenzugehen, weil die Welt
unserer Bewegung auf sie zu nicht nachgibt. Derart verliert der Mensch
seine Beweglichkeit und gerit stattdessen in den Bann seiner abweisenden
Umgebung.

Kulenkampff beschreibt als Folge einer sackgassenartigen Weltstruktur
den Verlust dessen, was er als «Widerstand» bezeichnet. «Der Mensch
steht in einer Welt, die je nach der Weise seines Stehens, seines und auch
ihres Zum-Stande-Kommens, ein anderes Aussehen bietet, sich anders
her-stellt und so darstellt. Inmitten iiberwiltigender Physiognomien hat so
unser Stand als ein-blickendes, ein-sehendes Stehen im wesentlichen den
Charakter des Widerstandes. Das soll heissen: Die Situation im physio-
gnomischen Raum ist fiir das Subjekt pathisch bestimmt. Es muss wider-

51'Vgl. C. Kulenkampff, Zum Problem der abnormen Krise in der Psychiatrie, in: E.
Strauss/J. Zutt (Hg.), Die Wahnwelten (Endogene Psychosen), Frankfurt a. M. 1963, 258-287
(285).



46 Ulrich H. J. Kértner

stehen, um iiberhaupt be-stehen zu konnen. Als stehen-bleibendes ist auch
die Bewegung des Subjekts in diesem Raum vom Pathischen her geprigt.
Sich verlierend, aussetzend, preis- und hingebend, ist er in einer eigentiim-
lichen Verschrinkung Aktivitidt und erleidende Passivitdt zugleich».?2.

Kulenkampffs Gedankengang ldsst sich fiir die apokalyptische Angst
leicht fortsetzen. Wo die Kraft zum Widerstand schwindet, werden wir von
Ohnmacht iiberwiltigt. Apokalyptisches Denken ist gesdttigt von solcher
Ohnmachtserfahrung. Diese beschrinkt sich nicht auf Teilbereiche des
Lebens oder gesellschaftliche Verhiltnisse, sondern erschiittert die gesamte
Existenz dessen, der von apokalyptischer Angst ergriffen wird. Allerdings
wird diese Erfahrung der Ohnmacht nicht abseits der politischen und
gesellschaftlichen Verhiltnisse gemacht. Sie ist vielmehr die Erfahrung von
Ohnmacht gegeniiber der geschichtlich konkreten Welt einschliesslich
ihrer gesellschaftlichen und politischen Machtverhiltnisse. Die apokalyp-
tische Ohnmacht als ganzheitliche Daseinserfahrung schliesst die Erfah-
rung politischer und gesellschaftlicher Ohnmacht ein, beziehungsweise
wird durch sie ausgelost, da die Welt, welche die Angst erschliesst, immer
auch politisch gestaltete oder nicht mehr gestaltbare Welt ist. Auf den
Bereich des Politischen aber nicht eingeschrinkt bedeutet die apokalypti-
sche Ohnmacht den Verlust der Moglichkeit zur Weltgestaltung, das heisst
aber zur kommunikativen Begegnung mit der Welt schlechthin.

Die Stimmung apokalyptischer Angst setzt schliesslich die Erwartung
des Weltendes frei, die sich infolge der Ohnmacht zur Gewissheit verdich-
tet. Unsere These lautet also, dass die Vorstellung des Weltendes Reflex
apokalyptischer Weltangst ist. Auch zur Aufkldrung dieses Zusammen-
hangs gibt die daseinsanalytische Psychologie meines Erachtens hilfreiche
Anregungen. Ausgehend von Heideggers Bestimmung der «Gewalttétig-
keit» in seiner «Einfiihrung in die Metaphysik» hat C. Kulenkampff
psychotische Weltuntergangserlebnisse als notwendige Folgeerscheinung
radikaler Ohnmacht einsichtig gemacht. Heidegger beschreibt den Men-
schen als gewalttitiges Wesen.53 Seine Gewalttitigkeit besteht darin, sich
selbst gegeniiber dem Uberwiltigenden zu behaupten, gegeniiber dem
Unheimischen, wie Heidegger es nennt, das uns nicht einheimisch sein
ldsst.> Im Hinblick auf psychotische Weltuntergangserlebnisse erklirt nun

52 C. Kulenkampff, Entbergung, Entgrenzung, Uberwiltigung als Weisen des Standverlu-
stes. Zur Anthropologie der paranoiden Psychosen, in: E. Strauss/J. Zutt (Hg.), a.a.O.
(Anm. 51), 202-217.

53 M. Heidegger, Einfiihrung in die Metaphysik (GA, II. Abt., Bd. 40), Frankfurt a. M.
1983, 160.

54 Vgl. M. Heidegger, a.a.O. (Anm. 53), 159.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 47

Kulenkampff: «Nicht mehr (gewalttiitig) sein zu konnen, heisst hier iiber-
wdltigt sein. Mit anderen Worten: Von {iiberall her stiirzt die Fiille der
physiognomischen Erscheinungen auf das <gefallene» Dasein, das nun dem
Andrang wehrlos ausgesetzt ist. Dieser Vorgang der Uberwiltigung wird
dabei noch dadurch entscheidend begiinstigt, dass je die mit dem Stand-
verlust notwendig verkniipfte Einbusse an Ubersicht und Einsicht dem
Dasein die Moglichkeit entzieht, in die Dinge weiterhin Vertrauen zu
setzen, die physiognomische Welt als gewohnte bewohnbar, bestindig zu
machen. Nicht nur die ubiquitire Ubermacht, der unentrinnbare Andrang
der Physiognomien, wirft den Uberwiltigten zu Boden und #ngstigt ihn,
sondern auch ihre Undurchdringlichkeit, ihre Ritselhaftigkeit. Die Un-
moglichkeit, so zum eigentlichen Wesen der Dinge vorzudringen, verhin-
dert eine Stabilisierung des physiognomischen Raumes als solchen, ein
Fussfassen, ein Ansiedeln in ihm. Die von Physiognomien iiberflutete Welt
zeigt sich in ihrer ganzen Vielfdltigkeit und fluktuierenden Unergriindlich-
keit, d.h. Bodenlosigkeit».35 Kulenkampffs psychologische Deutung von
Weltuntergangserlebnissen mit Hilfe daseinsanalytischer Kategorien be-
zieht sich auf pathologische Fille. Der Apokalyptiker glaubt nicht wie der
Schizophrene, das Weltende bereits zu erleben oder erlebt zu haben,
sondern erwartet es als noch bevorstehendes Ereignis. Aber im Vergleich
mit psychotischen Weltuntergangserlebnissen wird auch die apokalypti-
sche Erwartung eines Weltendes als Reflex einer volligen Ohnmacht ver-
stehbar.

Der Zusammenhang zwischen Ohnmachtserfahrung und Weltende 14dsst
sich nun, wie mir scheint, auch im Rahmen unserer bisherigen Analyse der
Weltangst einsichtig machen. Angst, so sagten wir, ist die Entdeckung der
Zukunft, zugleich aber die Entdeckung der Endlichkeit von Welt und
Selbst. Apokalyptisch haben wir jene Angst genannt, welcher die Endlich-
keit als ausweglos erscheint. Durch solche Ausweglosigkeit in allen Berei-
chen des Lebens, die das Gefiihl ginzlicher Ohnmacht hervorruft, ist aber
Zukunft, die wir als Raum der Freiheit beschrieben haben, in ihrem
Bestand bedroht. Selbst und Welt wiederum haben nur solange Bestand, als
die Zukunft, das Zwischen offenbleibt. In der Ausweglosigkeit ist der
Verlust des Zwischen die einzige Erwartung, welche der apokalyptischen
Angst verbleibt. Verschwindet jedoch das Zwischen, so stiirzt die Welt auf
mich ein. Die Welt stiirzt also ein. Die Aufhebung des Zwischen ist das Ende
der Zukunft. Stiirzt aber die Welt auf mich ein, sobald die Zukunft endet,
kommt die Erwartung des drohenden Verlustes der Zukunft der Erwartung

35 C. Kulenkampff, a.a.O. (Anm. 52), 211.



48 Ulrich H. J. Kortner

des Weltendes gleich, was notwendigerweise den Untergang des Selbst
einschliesst. Das Weltende besteht also nicht in der Zerstérung von Objek-
ten oder Teilen der Aussenwelt, sondern seinem Wesen nach in der Auf-
hebung des Zwischen.

Es scheint, als seien wir mit diesem Ergebnis in das Zentrum des
apokalyptischen Daseinsverstindnisses vorgestossen. Ist apokalyptische
Angst jene Stimmung, welche die Ausweglosigkeit der Endlichkeit und
damit die radikale Gefdhrdung der Zukunft entdeckt, so konnen wir als
Apokalyptik jenen Komplex von Vorstellungen bezeichnen, in denen sich
die hiermit verbundene Erwartung des Weltendes Ausdruck verschafft.
Demnach sind die vielfiltigen und im einzelnen hier nicht zu untersuchen-
den Vorstellungen vom zukiinftigen Untergang der Welt nicht so sehr
futurologische Zukunftsprognosen oder prophetische Ankiindigungen als
vielmehr der bildhafte Ausdruck einer Gegenwartserfahrung, genauer
gesagt gegenwirtiger Zukunftserfahrung. Das besondere Zeitverstdndnis
der Apokalyptik besteht darin, dass die Zukunft, welche die Gegenwart
tragt, in Frage gestellt ist. Die apokalyptische Zeiterfahrung ist eine para-
doxe Erfahrung von Zukunft, paradox deshalb, weil in ihr die prinzipiell
offene Zukunft als geschlossene erscheint.

Doch wie geht nun die Apokalyptik als entfalteter Gedankenkomplex
mit dieser Weltangst und Zeiterfahrung um? Dieser Frage mdchte ich im
letzten Schritt meiner Ausfiihrungen nachgehen.

IV. Anmerkungen zum Daseins- und Zeitverstandnis der Apokalyptik

Wir werfen zunichst noch einmal einen Blick auf das Phdnomen psy-
chotischer Weltuntergangserlebnisse. Die divergierenden psychologischen
Theorien zu diesem Thema stimmen darin iiberein, dass psychotische
Erlebnisse des Weltendes als eine extreme Abwehrreaktion des Ich gegen
eine als todlich erlebte Bedrohung zu verstehen sind. Die Welt muss
untergehen, damit das Ich gerettet wird. Anders gesagt: Die Phantasien
eines Weltendes haben psychologisch betrachtet die Funktion der Welt-
verneinung. In Weltverneinung besteht demnach der psychotische Versuch
der Angstbewiltigung. Dabei ist G.M. Martin zuzustimmen, der die
Ansicht vertritt, nicht erst der manifeste Wahn, das Weltende habe sich
bereits ereignet, sondern schon die ihm vorangehenden Phantasien stellten
einen Losungsversuch fiir psychische Konflikte dar.3¢

56 Vgl. G.M. Martin, Weltuntergang. Gefahr und Sinn apokalyptischer Visionen, Stuttgart
1984, 57f.



Weltzeit, Weltangst und Weltende 49

Diese Beobachtung trigt vielleicht auch etwas zum Verstindnis der
Apokalyptik bei, die ja nicht behauptet, der Weltuntergang habe bereits
stattgefunden, sondern von einem bevorstehenden Weltende spricht. Wir
sagten zunichst, das Weltende als Aufthebung der Zukunft sei der unmit-
telbare Ausfluss einer ins Totale gesteigerten Weltangst. Dem ist nun
hinzuzufiigen, dass die Verbalisierung dieser Angst bereits ein erster Ver-
such zu ihrer Bewiltigung ist. Allein schon dadurch, dass die Apokalyptik
die apokalyptische Angst sprachfdhig macht und das Weltende ins Bild
setzt, versucht sie die Weltangst zu iiberwinden. Indem aber die Katastro-
phe angesagt wird, wird die vorfindliche Welt verneint. Apokalyptik ist
demnach ein Versuch der Bewiltigung von totaler Weltangst durch Welt-
verneinung.

Eine ausfiihrliche Untersuchung des Phinomens der Weltverneinung
wiirde zeigen, dass sie unterschiedliche Formen annehmen kann und nicht
in jedem Fall mit Weltflucht und Eskapismus gleichzusetzen ist. Die
Apokalyptik verneint die Welt, ohne doch die gegenwértige Realitét iiber-
springen zu wollen. Die Existenz der bedriangenden und ausweglosen Welt
und die Daseinserfahrung voélliger Ohnmacht werden als gegenwirtige
Wirklichkeit nicht geleugnet, im Gegenteil sogar krass und grell ausge-
leuchtet. Geleugnet aber wird die Dauerhaftigkeit der sackgassenartigen
Weltstruktur.

Apokalyptik erschopft sich jedoch nicht im Reflex der Weltangst, son-
dern will die Geédngstigten mit neuer Hoffnung erfiillen. Hoffnung bedeutet
im Fall der Apokalyptik freilich nicht, dass die Erwartung des Weltendes in
Frage gestellt oder bestritten wiirde. Vielmehr richtet sich die Hoffnung der
Apokalyptik gerade auf das zuvor angstvoll erwartete Ende. Ihre Hoffnung
ist Hoffnung auf das Ende. Apokalyptik ist daher, wie es G. Scholem
formuliert hat, eine «Katastrophentheorie», deren Hoffnung von der Kata-
strophalitit kiinftiger Erlosung iiberzeugt ist.’’ Der drohende Untergang
wird nicht bestritten. Aber er erscheint in der Apokalyptik als Ubergang
oder Durchgang. Die befiirchtete Katastrophe ohne Ausweg wird von der
Apokalyptik zur Krise umgedeutet, die Neues herauffithren kann.

Das bedeutet im Hinblick auf die Weltangst, dass Apokalyptik die
Geingstigten nicht einfach zur Angstfreiheit auffordert. Sondern die apo-
kalyptische Weltangst wird in der Apokalyptik von der Katastrophenangst
zur Krisenangst gewandelt. Wir greifen damit eine Unterscheidung auf, die

57Vgl. G. Scholem, Zum Verstindnis der messianischen Idee im Judentum, jetzt in: K.
Koch/J.M. Schmidt (Hg.), Apokalyptik, WdF 365, Darmstadt 1982, 327-369, bes. 335;
337.



50 Ulrich H. J. Kértner

auf die Angsttheorie Otto Haendlers zuriickgeht.’® Wihrend der Kata-
strophenangst nur das vollige Ende vor Augen steht und sie deshalb zu
Passivitdt und Hilflosigkeit verurteilt ist, rechnet die Krisenangst mit
einem offenen Ausgang der Geschehnisse. Sie ist Entscheidungsangst oder
Wandlungsangst, die Aktivitdten nicht ausschliesst und von Haendler mit
der Gebidrangst verglichen wird. Man erinnere sich in diesem Zusammen-
hang daran, dass in der jiidischen Apokalyptik 6fter von den Geburtswehen
die Rede ist, in denen die Welt in der Endzeit liege. Die Katastrophe des
Weltendes wandelt sich zur Krise, und damit erfidhrt die apokalyptische
Angst eine Verdnderung.

Fragen wir nach dem Daseins- und Weltverstidndnis der Apokalyptik, so
findet die Apokalyptik als Antwort auf die apokalyptische Weltangst in der
Vorstellung vom Weltende ihren Ankniipfungspunkt. Zunichst Resultat
apokalyptischer Weltangst und Daseinserfahrung, wird das Weltende im
apokalyptischen Denken zur hermeneutischen Basis einer sekundiren
Weltdeutung. Apokalyptik will die Wirklichkeit im Lichte des drohenden
Weltendes enthiillen. Thre Weltsicht beruht auf einer Hermeneutik des
Endes. Sie ist insofern eine durch die Vorstellung des Weltendes vermit-
telte: Enthiillung der Wirklichkeit in Gestalt von Apokalyptik wird
dadurch moglich, dass die Vorstellung vom Weltende zum Medium der
Weltdeutung umfunktioniert wird. Dazu bemerkt H. Nagel: «Wie El Gre-
cos Blitz Toledo, taucht die vorwegphantasierte Katastrophe den Welten-
laufin ein phantastisch scharfes Licht. Wichtiges tritt hervor und Unwich-
tiges tritt in den Schatten».’® Auf diese Weise werden Strukturen der
Wirklichkeit und Strukturen der Macht, nicht zuletzt solche, die von den
Michtigen kaschiert und verbrdmt werden, aufgedeckt. Allerdings werden
sie, um im Bilde zu bleiben, nicht nur ans Licht gebracht, sondern iiber-
belichtet, so dass sich die Komplexitdt von Strukturen der Wirklichkeit auf
einen Dualismus von Schwarz und Weiss, Gut und Boése, Licht und Fin-
sternis reduziert. Die Vereinfachung im Licht der moglichen Katastrophe
kann ungemein erhellend sein, allerdings auch zum Zerrbild der Wirklich-
keit und zur Ideologie verkommen.

Schliesslich aber pragt die Erwartung des Endes auch das Zeitverstiand-
nis der Apokalyptik. Zunéchst, so sahen wir, findet in der Vorstellung vom
Weltende die paradoxe Erfahrung geschlossener, abgeschlossener Zukunft

58 Vgl. O. Haendler, Angst und Glaube, Berlin 1952, 30ff.

59 H. Nagel, Anleitungen zum dffentlichen Tod, in: H. Boehncke/R. Stollmann/G. Vinnai,
Weltuntergidnge. Mit Beitrdgen von A. Kluge, H. Nagel u. B. Strassmann, Reinbek 1984,
200-221 (206).



Weltzeit, Weltangst und Weltende 51

ihren Ausdruck. Apokalyptik partizipiert an der Erfahrung der geschlosse-
nen Zeit. Sie thematisiert sie im Gedanken des gegenwirtigen Aons. Der
Aon ist Zeit-Raum und deshalb Inbegriff der geschlossenen Zeit. Einerseits
denkt die Apokalyptik die Zeit als einen in sich geschlossenen und aus-
weglosen Raum. Auf Grund ihrer Ausweglosigkeit ist die Zeit negativ
qualifiziert. Der geschlossene Zeitraum ist Unheilszeit. Unter dem Zeitas-
pekt betrachtet ist Apokalyptik nun aber Hoffnung auf Zeitgewinn. Sie
hofft auf den Gewinn neuer Zukunft, also einen neuen Spielraums der
Moglichen, der offen ist. Diese offene Zeit ist Zeit des Heils. Er6ffnet aber
wird dieser offene Zeit-Raum nach apokalyptischer Anschauung durch das
Ende der bisherigen Zeit. Heilszeit ist nur noch denkbar jenseits und
ausserhalb gegenwirtig erfahrener Zeit.

Zu pauschal, wenngleich nicht in jedem Fall falsch, ist das Urteil Mircea
Eliades, die Apokalyptik nehme eine antihistorische Haltung ein,% oder
auch die Behauptung Rudolf Bultmanns, in der Apokalyptik breche die
Geschichte ab.6! Mit der Anschauung von zwei Aonen, beispielsweise in
der jiidischen Apokalyptik, ist keinesfalls zwingend der Gedanke verbun-
den, der zukiinftige Aon sei eine von der gegenwirtigen Welt und Geschich-
te gdnzlich verschiedene Welt. Zumindest die dlteren Zeugen jiidischer
Apokalyptik hoffen nicht auf einen Stillstand oder Abbruch der Geschichte
schlechthin, sondern auf das Ende gegenwirtiger Unheilsgeschichte. Wor-
um es in der Apokalyptik geht, ist, wie Karlheinz Miiller festellt, «das
exakte Gegenteil» eines Stillstandes der Geschichte: «Durch einen grund-
stiirzenden und universal wirksamen Eingriff Gottes soll die Geschichte
jenseits des Gerichts neu in Bewegung versetzt werden».%2

Hoffnung auf das Ende ist in der Apokalyptik hdufig verbunden mit der
Gewissheit seiner Ndhe. Psychologisch liegt die Erklarung nahe, apokalyp-
tische Naherwartung verdanke sich einem iiberméchtigen Leidensdruck,
der durch eine brennende Sehnsucht nach Erlosung kompensiert werde. So
sehr diese Sehnsucht in apokalyptischen Texten iiberdeutlich zu spiiren ist,
reicht doch eine solche Erkldrung meines Erachtens nicht aus. Mir scheint
vielmehr, dass Naherwartung im Gedanken des Weltendes selbst bereits
impliziert ist. Apokalyptische Angst enthiillt das Ende als ein solches, das
sich in allen Dingen ankiindigt als die katastrophische Dimension der

60 Vgl. M. Eliade, Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wiederkehr, Frankfurt
a.M. 1984, 124.

61 Vgl. R. Bultmann, Geschichte und Eschatologie, Tiibingen 21964, 33.

62 K. Miiller, Art. Apokalyptik/Apokalypsen III. Die jiidische Apokalyptik. Anfinge und
Merkmale, TRE 3, Berlin/New York 1978, 202-251 (226).



52 Ulrich H. J. Kortner

Wirklichkeit. Apokalyptische Naherwartung wire demnach primér nicht
eine Erwartung der Hoffnung, sondern eine solche der Angst. Die Gewiss-
heit des Endes ist zugleich die Gewissheit seiner Ndhe. Indem nun die
Apokalyptik ihre Hoffnung auf das Ende setzt, wandelt sich die Naherwar-
tung der Weltangst zu einer solchen der Hoffnung.

Wo die Apokalyptik die Vorstellung eschatologischer Fristen entwickelt
und sich auf Endzeitberechnungen einlisst, verlagert sich ein urspriingli-
cheres Verstindnis der Zeitlichkeit auf das Gebiet der chronologischen
Zeitmessung. Wenn die Herleitung der Erwartung des Weltendes aus der
Weltangst richtig ist, dann ist das Ende urspriinglich nicht nahe im Sinne
des grammatischen Zeitbegriffs, sondern im Sinne stetiger Anwesenheit,
letzter Dringlichkeit und Unausweichlichkeit. Nah ist das Ende als kata-
strophische Qualitdt der erfahrbaren Welt. Nah ist es als die katastrophi-
sche Tiefendimension der Wirklichkeit. Nah ist das Ende, weil es den
Apokalyptiker in allem und jedem andringt und bedringt, welches je auf
seine Weise Anteil an der Katastrophalitdt der Welt und damit am Welt-
ende hat. Apokalyptische Naherwartung muss also als unmittelbare Kon-
sequenz eines Wirklichkeitsverstdndnisses begriffen werden, das Welt und
Selbst als Wirklichkeit im Untergang begreift. Ist das Ende nahe als
andringende Dimension der Wirklichkeit, so muss auch Hoffnung auf das
Ende Naherwartung sein. Weil Naherwartung aber ihrem Ursprung nach
keine chronologische Prognose, sondern eine Sachaussage iiber die Gegen-
wart ist, kann Naherwartung, wie etwa im Fall des pardanetischen Buches im
dthiopischen Henoch, in eine Stetserwartung iiberfiihrt werden.3

Noch einmal zeigt sich an dieser Stelle, dass Apokalyptik auf einer
priasentischen Erfahrung von Welt und Zeitlichkeit beruht. Das Zeitver-
stindnis der Apokalyptik bewegt sich zwischen der Erfahrung gefdhrdeter
Zeitlichkeit und der Hoffnung auf Zeitgewinn. Diesen Sachverhalt anhand
einschligiger Beispiele, etwa Texten der jiidischen Apokalyptik, zu veran-
schaulichen, wire eine neue Aufgabe.

Ulrich H.J. Kortner, Bielefeld

63 Zur Stetserwartung im pardnetischen Buch des dthHen siehe K. Miiller, a.a.O.
(Anm. 62), 221.



	Weltzeit, Weltangst und Weltende : zum Daseins- und Zeitverständnis der Apokalyptik

