Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 1

Artikel: "lhr werdet mit den Stadten Israels nicht zu Ende kommen" : eine
exegetische Studie Uber Matthaus 10, 23 ; Otto Betz zum 70.
Geburtstag

Autor: Hampel, Volker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 45 1989 Heft 1

«Ihr werdet mit den Stadten Israels
nicht zu Ende kommen»

Eine exegetische Studie liber Matthiaus 10,23
Otto Betz zum 70. Geburtstag

Im Neuen Testament finden sich nur wenige Jesusworte, die der Exegese
soviel Kopfzerbrechen bereitet haben wie die sogenannten Terminlogien
Mk 9,1 par; 13,30 par und Mt 10,23. Denn ihre Ankiindigungen haben
sich so, wie sie dastehen, letztlich nicht erfiillt. Hat Jesus sich folglich geirrt,
wenn er das Kommen der Gottesherrschaft in Macht (bzw. das Kommen
des Menschensohns) in naher Zukunft, noch zu seiner Zeit erwartete?

Angesichts dieser brisanten Fragestellung verwundert es deshalb nicht,
dass sich hier die unterschiedlichen theologischen Positionen hart einander
gegeniiberstehen. Vehement behaupten die einen den Widerspruch der
Terminlogien zu Mk 13,32 par speziell wie auch zur eschatologischen
Botschaft Jesu allgemein und leugnen von daher ihre Authentie, manchmal
aufgrund vorgegebener dogmatischer Erwidgungen hinsichtlich der postu-
lierten Irrtumslosigkeit Jesu. Umgekehrt verteidigen andere mit ebenso
grosser Entschiedenheit ihre Riickfiihrung auf Jesus, oft genug allerdings
s0, dass ihre Aussage aus dem gleichen Vorverstiandnis heraus nach Kriften
entschirft wird, um hinsichtlich der Irrtumslosigkeit Jesu moglichst keinen
Zweifel aufkommen zu lassen.

Im Blick auf die Verkiindigung Jesu von der kommenden Gottesherr-
schaft insgesamt! bleibt festzuhalten: Zum einen tastet Jesus Gottes Frei-
heit nicht an, denn nur Gott kennt Zeit und Stunde (Mk 13,32 par) und hat
darum allein die Verfligungsgewalt iiber den Termin der Endvollendung.
Zum anderen entgeschichtlicht (entzeitlicht) Jesus seine Botschaft aber
auch nicht dadurch, dass er Gottes Termin und Handeln in eine unbe-

! Fiir Jesus ist die Gottesherrschaft eine zukiinftige und gegenwirtige Grosse zugleich. In
seinem messianischen Wirken in Israel leuchtet bereits auf, was einst sein wird, wird antizipiert
und vorwegereignet (Lk 11,20 par; 17,21b), doch ist dieser Vollmachtsanspruch Jesu nicht aus
sich heraus giiltig, sondern bedarf der schliesslichen Bestdtigung durch Gott. Jesus erwartet sie
mit dem Anbruch der Gottesherrschaft in Macht, um deren baldiges Kommen er weiss und fiir
das er und seine Jiinger beten (Mt 6, 10a par).



2 Volker Hampel

stimmte und ferne Zukunft verdriangt, denn damit wire seiner Predigt die
aktuelle, zu Umkehr und Glaube rufende Spitze abgebrochen. Des weiteren
entspricht es, wie mir scheint, dem messianischen Selbstverstiandnis Jesu,
dass er in seiner Person und Botschaft die Gottesherrschaft nicht nur
proleptisch vorwegereignet2, sondern im Zusammenhang ihres Offenbar-
werdens zugleich seine eigene Legitimation in Gestalt seiner messianischen
Inthronisation durch Gott selbst erwartet. Dann wird Gott ihm als seinem
Mandatar die Regierung der vollendeten Gottesherrschaft {ibertragen3.
Von daher ist es nur folgerichtig, wenn Jesus ithr Kommen unmittelbar
nahe wihnt. Er weiss es fest mit seiner Person verbunden und darum auf
seine Zeit begrenzt.

Mit diesen Erwégungen ist jedoch keineswegs a priori iiber die Authentie
der Terminlogien entschieden. Inwieweit sie auf Jesus selbst zuriickgefiihrt
werden kdnnen oder nicht, bleibt der jeweiligen Einzeliiberpriifung vorbe-
halten. Hinsichtlich Mk 9,1 par und 13,30 par fiihrt diese m.E. zu einem
unterschiedlichen Ergebnis: Wihrend sich Mk 13,30 als eine bereits im
paldstinischen Bereich erfolgte Umbildung von Mk 9,1 erweist, gibt sich
Mk 9,1 als ein urspriingliches Jesuswort zu erkennen®. Die folgende Unter-
suchung beschiftigt sich mit dem Verstdndnis und der moglichen Authen-
tie von Mt 10,235,

2Vgl. Merklein, Jesus, 127-156, bes. 152: «Gottesherrschaft und Person Jesu gehoren aufs
engste und untrennbar zusammen. Jesus ist nicht nur der Verkiindiger, sondern der Repri-
sentant der Gottesherrschaft. Dies gilt in doppelter Hinsicht. Vom Ursprung des Geschehens
der Gottesherrschaft her, das in seinem Auftreten Ereignis wird, ist er der Repridsentant des
eschatologisch handelnden und erwihlenden Gottes. Auf der anderen Seite, vom Ziel des
Geschehens her, ist er der Reprisentant des eschatologisch zu erwdhlenden Israel. Im Schnitt-
punkt dieser doppelten Reprisentanz der Gottesherrschaft... ist das Selbstverstindnis Jesu
anzusiedeln, von dem seine Sendung sachlich getragen ist.»

3 Vgl. Hampel, Menschensohn, bes. 142-147.301-303.

4Vgl. ebd., 102-104 (Literaturverweise ebd., Anm. 363 [S. 3631]).

5 In «Menschensohn und historischer Jesus» habe ich mich nur in dusserster Kiirze mit
Mt 10, 23 befasst, weil ich zu dem Ergebnis gelangte, allenfalls in seinem Kern kénne man das
Logion auf Jesus zuriickfiithren, nicht jedoch die fiir meine Studie entscheidende Schlussfor-
mulierung «bis der Menschensohn kommt». Diese sei als christliche Bildung unter dem
Einfluss von Dan 7,13f gut verstdndlich, im Mund Jesu selbst hingegen kaum denkbar
(131£.138-141). Inzwischen hat Otto Betz Mt 10,23 traditionsgeschichtlich untersucht und
dabei als — entgegengesetztes — Ergebnis festgehalten, Jesus habe das Logion auf dem Hinter-
grund von Gen 49,10 und Dan 7,13f konzipiert und sei demnach selber fiir die heutige
Abschlusswendung verantwortlich (Danielbuch, 75-95). Dem kann ich jedoch weder exege-
tisch noch speziell traditionsgeschichtlich folgen. Mit anderen Worten: Hier widerspricht der
Schiiler dem Lehrer. Um so lieber widme ich die vorliegende Studie Otto Betz zu seinem
70. Geburtstag am 8. Juni 1987 — in grosser Dankbarkeit fiir all das, was er mir an grundle-
gender Kenntnis des Judentums und des Neuen Testaments vermittelt hat.



«Ihr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommen» 3

I. Mt 10,23 in seinem heutigen Kontext

Innerhalb der Aussendungsrede Mt 10,5-11,1, die der Evangelist Mat-
thius aus der ihm vorliegenden markinischen Tradition, Q und Sondergut
zu einer grossen Rede formte, steht V. 23 im engeren Kontextder V. 17-25,
in denen vom Geschick der Jiinger die Rede ist. Dabei haben die V. 17-22
ihre im grossen und ganzen exakte Entsprechung in Mk 13,9.11-13 par
Lk 21,12-17.19, enthalten also Materialien, die bei Markus und Lukas
Bestandteil der synoptischen Apokalypse(n) sind. Folgerichtig hat Mat-
thdus diese Verse, um Wiederholungen zu vermeiden, in seinem parallelen
Kapitel 24 nicht noch einmal notiert. Urspriinglich hatten die V. 17-22
ihren iiberlieferungsgeschichtlichen Ort also nicht in der Sendungsinstruk-
tion der Jiinger durch ihren Herrn, sondern in der apokalyptischen Jesus-
tradition, wo sie von der eschatologischen Drangsal handeln.

An diesen Abschnitt hat Matthdus den fraglichen V. 23 per Stichwort-
verbindung angefiigt, und zwar ad vocem téAog (V. 22) und teAéonte
(V. 23). Auch inhaltlich passt das Logion gut zu V. 22, dem Wort vom
Gehasstwerden der Jiinger, die deshalb verfolgt werden und flichen miis-
sen.

Eine besondere Verbindung nach vorn zu den V. 24f besteht hingegen
nicht. Diese erkldren in Ankniipfung an Lk 6,40 (wo der Spruch in einem
anderen Zusammenhang iiberliefert wird) und eine weitere Tradition, die
auch in Joh 13,16 und 15,20 aufgenommen ist, weshalb die Jiinger Hass
und Verfolgung erleiden: Als Nachfolger Jesu teilen sie zwangsldufig das
Schicksal ihres Herrn.

Alles in allem ergibt sich damit fiir Mt 10,23: Das ohne eine direkte
Parallele iiberlieferte Logion ist nicht nur lediglich locker in seinem heu-
tigen, von Matthdus komponierten Kontext verankert, sondern erweist
sich als ein von Haus aus isoliert tradierter Spruch, der erst vom Evange-
listen in den Zusammenhang der V. 17-25 hineingestellt wurde.

Ohne Uberzeugungskraft erscheint demgegeniiber die selten vertretene Hypothese,
Mt 10,23 stelle eine redaktionelle Schopfung des Evangelisten dar. Sie wird in der Forschung
zu Recht abgelehntS und ausserdem im folgenden als falsch nachgewiesen.

6 Vgl. gegen Gundry, Use, 194f und (jiingst) Gnilka, Matthidus I, 374 etwa Vielhauer,
Gottesreich, 64; Todt, Menschensohn, 84: «In Mt 10,23 lassen sich keine Spuren einer
speziellen Bearbeitung durch Matthéus feststellen»; Schiirmann, Mt 10,23, 150-156; Hahn,
Verstandnis, 44f und Patsch, Abendmahl, 125f.



o Volker Hampel

Statt dessen versuchte Schiirmann den Nachweis, Matthdus habe V. 23 nicht seinem
Sondergut, sondern Q entnommen, wo das Logion seinen urspriinglichen Ort im Anschluss an
Lk 12,11 f(par Mt 10, 19) gehabt habe. Als méglicher Q-Einfluss ldsst sich jedoch allenfalls um
pepuvionte ndg 1) (Mt 10,19 / Lk 12,11 diff Mk 13,11: prj mpopepiuvite) geltend machen,
wihrend dariiber hinaus festzuhalten bleibt, dass Matth&us iiberall sonst in 10, 17-22 auf seine
markinische Vorlage zuriickgriff; dies ausdriicklich auch in 10,20 (par Mk 13, 11b), wo er der
anderslautenden lukanischen Parallele Lk 12, 12 gerade nicht folgte. Das wire aber zu erwar-
ten, wenn er Mt 10,23 als Fortsetzung von Lk 12, 12 bereits in Q vorgefunden hitte. Ausser-
dem iibernahm Lukas die postulierte Q-Uberlieferung Mt 10, 23 bezeichnenderweise nicht. Es
bleibt daher dabei: Mt 10,23 entstammt dem matthdischen Sondergut, gibt sich als urspriing-
lich isoliert tradiertes Einzellogion zu erkennen und ist somit auch unabhingig von seinem
heutigen Kontext zu interpretieren’.

II. Tradition und matthiische Redaktion in Mt 10,23

Matthdus entnahm V. 23 seinem Sondergut, wie deutlich wurde, doch
dringt sich die Frage auf, in welcher Form. Hat er das Logion bereits als
vormatthiische Einheit iibernommen und es lediglich in seinen jetzigen
Kontext eingefiigt? Inwieweit ldsst sich dariiber hinaus im heutigen Wort-
laut die redaktionelle Hand des Evangelisten nachweisen? Oder hat er gar
nur V. 23b, das Amen-Wort, als originires Einzellogion vorgefunden und
ithm erst nachtraglich V. 23a als sekundire Einleitung vorangestellt?

Eine Antwort auf diese Fragen kann nur der biblische Text selber liefern,
weshalb es zunichst zu priifen gilt, wo in V. 23 vormatthiische Tradition
und wo matthdische Redaktion erkennbar ist:

Im Blick auf V. 23a lisst sich allenfalls stbkwoiv (dubkerv) fiir die gestal-
tende Hand des Evangelisten geltend machen (Mt 5,10; 5,11 diff Lk 6,22;
5,12 diff Lk 6,23; 5,44 diff Lk 6,28), doch ist das Verbum ebenso in Q
(Mt 23,34 par Lk 11,49) belegt und konnte entsprechend auch hier, im
matthiischen Sondergut, beheimatet sein. Ausserdem hat die Zusammen-
stellung dibkelv — @evyewy in ihrem im Hebrdischen zugrunde liegenden
Wortpaar 2R - D2 in 2Sam 24, 13 eine alttestamentliche Entsprechung.

Weitere mogliche Matthidismen fehlen in V. 23a nicht nur, im Gegen-
teil: «...das iiberfliissige Demonstrativ tavty» sowie «die ungewdhnliche
Setzung des Artikels vor £€t€pav» verweisen auf einen «ungriechischen

7Vgl. gegen Schiirmann, Mt 10,23, 150-156 vor allem Patsch, Abendmahl, 124f mit
Anm. 143 (S. 297); zuletzt Gnilka, Matthius I, 374.



«Ihr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommen» 5

Sprachgebrauch» und damit weg vom Evangelisten, hin auf ein semitisches
Original®.

Innerhalb des V. 23b deutet — sicht man von der Schlussformulierung
«bis der Menschensohn kommt» zunéchst noch ab — allenfalls die Partikel
v6p in der Amen-Formel (sonst nur noch Mt 5,18; 13,17; 17,20) auf die
redigierende Hand des Evangelisten hin, keineswegs jedoch das Verbum
teAéonte (telelv), obwohl Matthdus diesen Terminus ausser in 10,23 noch
an weiteren sechs Stellen (7,28; 11,1; 13,53; 17,24; 19,1; 26,1) notiert,
jeweils ohne synoptische Parallele. Dabei steht der fragliche Begriff — wenn
man neben 10,23 auch von 17,24 (Sondergut) absieht, wo erin Verbindung
mit 1a 8idpayuna «bezahlen», «entrichten» beinhaltet — iiberall im Sinne
eines «zu Ende bringen», «beenden», «vollenden». In dieser Bedeutung
gibt sich teAglv in der Tat als ein Vorzugswort des Evangelisten zu erken-
nen, das er fiinfmal in eigener Formulierung verwendet. Ein solches Urteil
gilt jedoch ausdriicklich nicht fiir 10,23, wo teAelv singuldr bei Matthius
und im iibrigen Neuen Testament in der Sonderbedeutung «zu Ende
kommen mit» belegt ist, konkret: «zu Ende kommen mit den Stiddten
Israels». Der hier vorliegende Sprachgebrauch verweist genau umgekehrt
auf vormatthdische Tradition. Diese Tatsache wird durch eine auf der
Hand liegende Beobachtung verifiziert: Das Logion gelangte, wie deutlich
wurde, iiberhaupt erst per Stichwortverbindung an seinen heutigen Ort,
nidmlich ad vocem téAo¢ (V. 22) und teAéonte (V. 23). Ginge teAéonrte also
wirklich erst auf die gestaltende Hand des Evangelisten zuriick, hatte die
besagte Stichwortverbindung vom vormatthdischen Wortbestand her
iiberhaupt nicht vorgelegen. Das heisst: Matthdus fand das Verbum in der
ihm vorgegebenen Tradition bereits vor. Bedenkt man zudem die schon
deutlich gewordene semitische Farbung des Logions, die in V. 23b noch-
mals unterstrichen wird durch die einleitende Amen-Formel, die zumin-
dest — wenn sie nicht gar auf Jesus selbst zuriickverweist, was die Regel ist —
im palédstinischen Sprachbereich angesiedelt werden muss, wird man noch
einen Schritt weitergehen diirfen: Das vormatthdische teAéonte ist die
griechische Wiedergabe eines semitischen (aramiischen) Aquivalents,
wobei 07 oder " m.E. am ehesten in Frage kommen.

Im Blick auf oV uf wiederum lassen sich rein wortstatistisch Argumente
sowohl fiir Tradition als auch fiir Redaktion anfiihren; erst die formkriti-
sche Einordnung des Amen-Wortes in die Gattung der jesuanischen Vor-

8 Vgl. Jeremias, Theologie, 252 mit Anm. 36 (dort beide Zitate); ders., Jesu Verheissung,
17, Anm. 70: «Semitismus», Anm. 71: «aramaisierend»; dazu Blass/Debrunner, Grammatik,
§ 306,2.



6 Volker Hampel

hersagen iiber das Erleben der Heilsvollendung fiihrt zu dem Urteil: tra-
ditionell®.

Zu fiiberpriifen ist damit nur noch die bislang ausgeklammerte
Abschlusswendung gw¢ v &A01 6 vidg Tob avBpdrov. Expressis verbis
spricht Matthdus vom (zukiinftigen) Kommen des Menschensohns ausser
in 10,23 nochin 16,27.28; 24,30.44; 25,31 und 26, 64. Von diesen Belegen
sind ithm 16,27; 24,30 und 26,64 durch Markus (Mk 8,38; 13,26 und
14,62) und 24,44 aus Q (Lk 12,40) vorgegeben.

Neben 10,23 verbleiben also mit 16,28 und 25,31 zwei weitere Logien,
in denen nur bei Matthius vom Kommen des Menschensohns die Rede ist,
jeweils in redaktioneller Formulierung seitens des Evangelisten. In 16,28
iibernimmt er Mk 9, 1, ersetzt jedoch — in Angleichung an den Wortlaut des
voranstehenden Menschensohnwortes 16,27 - «Gottesherrschaft in
Macht» durch den «Menschensohn, der in seiner Herrschaft kommt» !9,
Lukas folgt demgegeniiber in Lk 9,27 seiner markinischen Vorlage, handelt
also wie Markus von der Gottesherrschaft. Genau analog spricht Matthdus
in 25,31 wiederum redaktionell vom Menschensohn, der sich auf den
Thron seiner Herrlichkeit setzen wird, wenn er zum Weltgericht erscheint.
Die Redeweise vom Sitzen des Menschensohns auf dem Herrlichkeitsthron
findet sich ndmlich — ebenso sekundir — bereits in Mt 19,28 (diff Lk 22,28
30); ihren traditionsgeschichtlichen Hintergrund hat sie in 4thHen 51, 3;
61,8 und 62,2. Matthius verwendet diesen Topos aus den Bilderreden
beide Male redaktionell im Blick auf die Parusie des Weltenrichters Jesus
und gelangt so in 25,31 zu der gleichen Formulierung vom zum Gericht

9 Bei zwanzigmaligem Vorkommen verwendet Matthius die doppelte Verneinung o0 uf
zwar auch redaktionell (12,32; 15,6; 16,22; 21,19 und 24, 21; unsicher 5, 20), iibernimmt sie
andererseits jedoch weitaus hdufiger aus Markus, Q und seinem Sondergut. Wie in allen
Vorhersagen Jesu iiber das Erleben der Heilsvollendung (s. unten S. 15-18f) ist sie auch in
Mt 10,23 traditionell. Wenn Schiirmann, Sprache, 100f betont, fiir o0 pun gidbe es kein
eindeutiges semitisches Aquivalent, ist dies richtig. Wenn daraus allerdings der Schluss folgt, es
gdbe dafiir auch kein semitisches Original, ist dies falsch. Denn in der Septuaginta ist o0 pn
nahezu immer Wiedergabe eines hebrédischen N> (bzw. '7!5) (vgl. etwa Gen 3,1 und 6,3
[Jes 6,9]) oder eines aramiischen R? (vgl. etwa Dan 2,44 und 7, 14). Mit der im Griechischen
doppelten Verneinung mag damit zwar ein schon im semitischen Original vorliegender
apodiktischer Klang nochmals verstédrkt worden sein, dennoch setzt Delitzsch, Novum Testa-
mentum Hebraice, z.St. u.8. zu Recht ohne weiteres ein hebriisches Aquivalent 8 voraus, wie
auch entsprechend Dalman, Jesus-Jeschua, 164 (im Blick auf Mk 14,25 par) und Schwarz,
Jesus, 191 (im Blick auf Mt 5,26 par) ein araméisches R':,'; vgl. auch Beyer, Syntax, 132,
Anm. 1, der ob p)... Eoc &v auf 7Y ... N9 zuriickfiihrt.

10Vgl. Grisser, Problem, 131; Manson, Teaching, 222 und Colpe, Art. 6 vidg 10D GvOpdmTOoL,
463.



«Ihr werdet mit den Stéidten Israels nicht zu Ende kommeny 7

kommenden Menschensohn, die er schon in 19,28 in seine Q-Vorlage
einfiigte!!. Von daher lassen sich gute Griinde geltend machen, auch im £wg
Gv-Satz in 10,23 die redigierende Hand des Evangelisten zu vermuten, ist
hier doch ebenso vom Menschensohn die Rede, der nun endlich kommt;
jetzt, um mit seinem Erscheinen die Verfolgung und die Flucht der Seinen
zu beenden.

Dabei bestehen allerdings die beiden Moglichkeiten, im abschliessen-
den «bis der Menschensohn kommt» insgesamt eine matthdische Bildung
zu sehen — wobei dann offenbleiben miisste, wie V. 23 urspriinglich endete,
sofern das Logion nicht iiberhaupt mit der blossen Ankiindigung abschloss,
die Fliichtenden wiirden mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommen -
oder aber lediglich den Terminus Menschensohn als redaktionellen Eintrag
zu bewerten, so dass « Menschensohn» wie in 16,28 (diff Mk 9,1 /Lk 9,27)
an die Stelle eines urspriinglichen «Gottesherrschaft (in Macht)» getreten
wire. Im zweiten Fall lautete die dem Evangelisten vorgegebene Tradition:
«...8wg av EAOn 1 Paciieia tod Beod (€v duvaper)». Will man eine dieser
beiden Alternativen verifizieren, ermoglicht die Wendung &wg @v fiir sich
genommen keinen hinreichenden Riickschluss!2. Beachtet man jedoch,
dass die Redeweise «bis (8wg &v) die Gottesherrschaft in Macht kommt» in
Mk 9,1 traditionell vorgegeben ist und von Matthius in 16,28 trotz des
Ersatzes von «Gottesherrschaft in Macht» durch «Menschensohn» beibe-
halten wurde, spricht dies auch in 10,23 fiir einen bereits vormatthéischen
Nachsatz gleichen Inhalts, wie bereits Feuillet nicht ausschliessen wollte,
Manson vermutete und Higgins sowie Kearns betonen!3, Bestitigt wird
dieses Ergebnis, wie sich zeigen wird, durch die Entdeckung, dass Mt 10,23

11'Vgl. Hampel, Menschensohn, 35.123-125.128.

12 Sieht man von denjenigen Belegen fiir £wg &v ab, die Matthidus aus Markus (10, 11;
16,28; 22,44) und seinem Sondergut (2,13; 12,20) iibernahm, ist €wg dv in 5,26 (diff
Lk 12,59) eher urspriinglich (vgl. auch xodpdavtec statt Aentov und das semitisch richtig
vorangestellte dmod@dg, zudem zum Gleichnis 5,25 f par insgesamt Luz, Matthius I, 252: « Mt
hat den Wortlaut treuer bewahrt als Lk ... Auf Mt gehen wohl lediglich das die Parinese
intensivierende tdyv und dunv zuriick»; im Blick auf dufv wohl zu Recht anders Wrege,
Uberlieferungsgeschichte, 83, Anm. 4 und Schwarz, Jesus, 187-191), in 23, 39 (diff Lk 13, 35)
hingegen vermutlich und in 24, 34 (diff Mk 13, 30) sicher redaktionell. Die in 24,34 dadurch
vorliegende Wendung £€w¢ &v ndvta tadta yévntor hat der Evangelist (bei fehlendem tadta)
dann auchin 5, 18 (diff Lk 16, 17) eingetragen. Zugleich ist jedoch zu bedenken, dass Matthius
an drei Stellen (14,22 [diff Mk 6,45]; 17,9 [diff Mk 9,9]; 26,36 [diff Mk 14,32]) ein ihm
vorgegebenes Ewg &v durch Eog ol ersetzt.

13 'Vgl. Feuillet, Origines, 187; Manson, Teaching, 222; Higgins, Son of Man, 76f: Kearns,
Traditionsgefiige, 17, Anm. 36.



8 Volker Hampel

einer bestimmten Traditionslinie zugehort: den Vorhersagen iiber das
Erleben der Heilsvollendung. Fiir diese wiederum ist ein abschliessender
Temporalsatz, der auf die nahe Erlésung verweist, ein charakteristisches
Strukturmerkmal. Demnach fand Matthdus die Abschlusswendung «bis
die Gottesherrschaft (in Macht) kommt» in der ihm vorliegenden Uber-
lieferung vor. Lediglich «Menschensohn» anstelle von «Gottesherrschaft
(in Macht)» verweist auf seine redaktionell-gestaltende Hand.

III. Mt 10,23a und b — eine urspriingliche Einheit?

Vor allem Kiimmel und Grésser bestreiten die urspriingliche Zusam-
mengehorigkeit von Mt 10,23a und b. Sie lassen lediglich V. 23b, das
Amen-Wort, als originidres Einzellogion stehen und postulieren V. 23a als
dessen sekundire Einleitung!4, wobei sie die Frage, ob Matth#us selbst oder
schon die vormatthdische Tradition fiir diese Einleitung verantwortlich
zeichnet, letztlich nicht beantworten. In jedem Fall hitte eine Aufspaltung
des V.23 entscheidende Konsequenzen fiir seine Auslegung, weil sich
wesentlich hier entscheidet, ob V. 23b, fiir sich genommen, eine Missions-
instruktion darstellt (<Bevor die Jiinger ihren Missionsauftrag in Israel
beendet haben, ist das Ende da>) oder ob V. 23 als Einheit zu interpretieren
ist, auf die Flucht der Jiinger in der endzeitlichen Drangsal zielt und den
Verfolgten in trostender Weise das Ende ihres Geschicks verheisst (<Noch
bevor die letzten Fluchtmdglichkeiten in Israel erschdpft sind, kommt die
Erlosung, so bald»)!5.

Die Begriindung fiir die Trennung der beiden Versteile fiihrt philolo-
gisch iiber die bereits behandelte Bedeutungsbreite des Terminus TeAglv.
Da dieses Verbum sonst «zu Ende bringen», «beenden», «vollenden»
beinhalte, niemals jedoch wie in V. 23 «zu Ende kommen mit», sei der
iibliche Sprachgebrauch auch hier zu erwarten. In der Tat liegt er vor, wenn
man V. 23a vom Amen-Wort abtrennt.

Dennoch lédsst sich dieser Losungsversuch nicht aufrechterhalten:

1. Wenn teAeiv wirklich «schwerlich»!® «zu Ende kommen mit» heis-
sen kann, wie kommt dann ein Redaktor dazu, die beiden Versteile aund b

14 Vgl. Kiimmel, Verheissung, 55; ders., Naherwartung, 466 und Grdsser, Problem, 137;
zuvor bereits Klostermann, Matthidus, 89.

15 Vgl. Jeremias, Theologie, 136f.

16 Kiimmel, Verheissung, 55 und Griésser, Problem, 137.



«Ihr werdet mit den Stidten Israels nicht zu Ende kommeny 9

so ungeschickt zusammenzufiigen, dass genau diese Bedeutung im heutigen
V. 23 vorliegt?

2. Unabhingig davon, welcher Sprachgebrauch sich sonst mit teAglv
verbindet und welcher nicht, in Mt 10,23 mussten es sowohl der griechisch
schreibende Autor als auch sein Tradent (und ebenso dessen mogliche
Vorginger) im Sinne eines «zu Ende kommen mit» verstehen!’. So sehr es
also stimmt, dass (bislang) kein weiterer (!) entsprechender Beleg nach-
weisbar ist, einen gibt es: V. 23 selbst. Deshalb wire die Frage zu beant-
worten, welche Bedeutung das hinter teheilv stehende semitische (aramaii-
sche) Aquivalent und Original hatte. An ihm miissten Kiimmel und Grés-
ser ihre Hypothese verifizieren!8,

3. V. 23a existierte zu keiner Zeit als selbstdndiges Logion fiir sich
allein; wer wollte einen solchen Torso, dem jede Pointe fehlt, auch isoliert
tradiert haben!®. Zugleich ergab die literarkritische Untersuchung von
Mt 10,17-25, dass V. 23a — ebenso wie V. 23 insgesamt — weder mit den
V. 17-22 noch mit den V. 24f eine urspriingliche Einheit bildet. Der
Versteil a gehort somit von vornherein zum Versteil b hinzu, selbst wenn er
diesem erst nachtridglich vorgeschaltet worden wire. Wer jedoch konnte
1thn dem Amen-Wort als Einleitung vorangestellt haben? Matthdus keines-
falls, denn er iibernahm das Logion, wie deutlich wurde, als ihm vorgege-
bene Einheit seinem Sondergut. Ein hypothetischer Redaktor wire dariiber
hinaus allenfalls im palédstinischen Sprachraum zu vermuten, wie der
aufgewiesene ungriechische Sprachgebrauch, der ein semitisches (aramaéi-
sches) Original durchschimmern l&sst, zeigt.

4. Auch inhaltlich gehoren die Versteile a und b zusammen, denn die
Motive von der (angesagten) eschatologischen Drangsal und der dann
unmittelbar nahen Erlosung bilden bereits im Alten Testament, im Friih-
judentum und auch im Neuen Testament eine Einheit20, Speziell in der

17Vgl. Vielhauer, Gottesreich, 64, Anm. 43 und Patsch, Abendmahl, 126.

18 Vgl. ebd., 125f, zudem meinen Hinweis auf T oder ™A1 als am ehesten mogliche
Aquivalente (s. oben S. 3).

19 Vgl. Jeremias, Theologie, 136.

20Vgl. etwa Dan 12,1a/1b-2; AssMos 8/9-10; 4Esr 11,37-46/12,1-3.31-34; syrBar 69—
71/72-74 und Mk 13, 14-19 par/ 20.24-27 par (hier stehen sogar wie in Mt 10, 23 Verfolgung,
Flucht und Erldsung nebeneinander), ausserdem die pseudepigraphischen und rabbinischen
Belege bei Bill. V/2, 977-986, sodann Betz, Frage, 163-165 (vor allem mit Belegen aus
Qumran) und Hengel, Zeloten, 261-277 (speziell im Blick auf die zelotische Erwartung).



10 Volker Hampel

messianischen Erwartung geht die schreckliche Zeit der messianischen
«Wehen» dem Kommen des Messias voraus?!,

Als Resiimee bleibt daher festzuhalten: Mt 10,23 gibt sich als ein von
vornherein einheitlich konzipiertes Logion zu erkennen, das sich nicht in
irgendwelche hypothetischen Bestandteile zerlegen l4sst22.

IV. Ein Zwischenbefund - Zusammenfassung
des bisherigen Ergebnisses

Da sich eine literarkritische Aufspaltung von Mt 10,23 als nicht verifi-
zierbar erweist und das Logion als eine von Anfang an zusammengehorige
Einheit beurteilt werden muss, kann man es nicht mehr einfach als Mis-
sionsinstruktion, als Mahnung zur Eile bei der Durchfiihrung des Missions-
auftrags in Israel verstehen: Bevor die Jiinger iiberall die Gottesherrschaft
proklamiert und also ihren Sendungsauftrag abgeschlossen haben, ist schon
das Ende da23. Der Akzent liegt vielmehr eindeutig auf Verfolgung und
Flucht, und gerade in diesem Zusammenhang ergeht die trostende Zusi-
cherung: Der Anbruch der Gottesherrschaft steht unmittelbar bevor. Hin-
sichtlich seines heutigen Kontexts liesse sich die Aussage des V. 23 allen-
falls noch so beschreiben: Es geht um die Verfolgung und die Flucht der
Boten Jesu anlésslich der Erfiillung ihres Missionsauftrags unmittelbar vor
dem Kommen Gottes und seiner Herrschaft?4, Aber beruht nicht auch
diese inhaltliche Zusammenfassung auf einer <Kontextexegese»>? Wenn
man sich vor Augen hilt, dass das Logion zunédchst unabhéngig von seinem

21 Zum Begriff der messianischen «Wehen» vgl. als alttestamentliche Grundlage etwa
Jes 26,17;66,8; Hos 13,13 und vor allem Mich 4, 9 f, zur Sache aus den in Anm. 20 genannten
Belegen neben Mk 13,14-20.24-27 und syrBar 69-74 bes. (die bei Bill. zitierten) bSan
96b-98b; bShab 118a; MTeh 20 § 4 (88a); 45 § 3 (135a); EkhaZ 1,13 (55b) und ShirZ 2,13
(100D).

22 Vgl. stellvertretend Vielhauer, Gottesreich, 64, Anm. 43; Schnackenburg, Gottes Herr-
schaft, 142; Tddt, Menschensohn, 56; Jeremias, Theologie, 136 f; Patsch, Abendmahl, 125f;
Merklein, Botschaft, 55 und Gnilka, Matthius I, 378.

23 Gegen Kiimmel, Verheissung, 55; ders., Naherwartung, 466; Grdsser, Problem, 137;
Hahn, Verstindnis, 44 mit Anm. 4 und Betz, Danielbuch, 92. Abzulehnen ist ebenso die
Variante dieser Deutung, als sei V. 23 im Sinne einer fortwihrenden missionarischen Aufgabe
der christlichen Gemeinde an Israel zu verstehen: « Vielmehr wird die Israelmission zu keinem
Ende kommen, sondern als dauernde Aufgabe bleiben» (vgl. Gnilka, Matthius I,378f.381f
[Zitat 379]).

24 Vgl. Todt, Menschensohn, 56 und Jeremias, Theologie, 136f.225.



«Ihr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommeny 11

heutigen matthdischen Ort existierte, geht es in Mt 10,23 zuallererst um
eine Verheissung fiir die Jiinger Jesu: Wenn ihr einst verfolgt werdet und
fliechen miisst — beides steht als Ereignis der Zukunft noch aus —, dann haltet
durch, denn eure Rettung steht unmittelbar bevor. Das Logion zielt, wie
noch nidher zu begriinden sein wird, auf die eschatologische Drangsalszeit
vor dem Kommen der Erlosung und ist von daher ein «Trostwort fiir die
Jiinger in der Drangsal der letzten Zeit»25. Wenn es soweit ist, sollen sie
wissen: Noch ehe sie im Zusammenhang des eschatologischen Dramas und
der dann lebensnotwendigen Flucht mit den Stddten Israels zu Ende
gekommen sind, also keine Fluchtmaoglichkeit mehr finden, ist die Gottes-
herrschaft schon vollendet?26.

Die weiterfiihrende Frage, die sich von hierher zundchst einmal ergibt,
ist die nach vergleichbaren Logien in der Jesustradition und dariiber hinaus
im alttestamentlich-jiidischen Bereich. Sodann gilt es zu iiberpriifen, wie
einerseits Matthdus, andererseits die paldstinische Kirche und womaoglich
Jesus selbst das Logion verstanden haben bzw. verstanden wissen wol-
len.

V. Mt 10,23 und seine traditionsgeschichtlichen
Grundlagen im Alten Testament und im Judentum

1. Dan 7,13f und Gen 49,10

Betz hat sich intensiv mit der Frage nach dem alttestamentlich-jiidi-
schen Hintergrund von Mt 10,23 beschéftigt und dabei neben Dan 7,13f
vor allem den Judaspruch Gen 49,10 einschliesslich seiner Wirkungsge-
schichte im Judentum als die entscheidende Schriftgrundlage herausge-
stellt27.

Der Einfluss von Dan 7,13f auf den abschliessenden &wg v-Satz des
Menschensohnlogions ist offenkundig. Denn iiberall, wo in der Jesustra-
dition vom «Kommen» bzw. von der «Parusie» des Menschensohns die
Rede ist, steht die danielische Menschensohnvision im Hintergrund. Die

25 Vgl. Patsch, Abendmahl, 125f (Zitat 126).

26 Vgl. Michel, Grundziige, 18f; Vielhauer, Gottesreich, 64f mit Anm. 43; Schiirmann,
Mt 10,23, 153f; Schnackenburg, Gottes Herrschaft, 142; Patsch, Abendmahl, 125f; Polag,
Christologie, 98 mit Anm. 305 und Goppelt, Theologie, 107.

27Vgl. Betz, Danielbuch, 75-95.



12 Volker Hampel

nachosterliche Gemeinde weiss um die Auferstehung ihres im Himmel
erhohten Herrn und sieht dabei zugleich seiner Wiederkunft, seinem
Kommen zu Heil und Gericht entgegen. Diese Erwartung formuliert sie
unter der Einwirkung von Dan 7,13f und spricht insofern vom «Kom-
men» des «Menschensohns»28,

Es wurde jedoch deutlich, dass Matthdus fiir den sekundiren Eintrag des
Terminus Menschensohn in Mt 10,23 verantwortlich zeichnet, wiahrend
die ihm vorgegebene Tradition «bis die Gottesherrschaft (in Macht)
kommt» enthielt. Der Einfluss Daniels hat sich also lediglich in der mat-
thidisch-redaktionellen Endfassung des Jesuslogions niedergeschlagen, ist
hingegen fiir dessen urspriinglichen Wortlaut nicht nachweisbar, ja auszu-
schliessen. Fiir diesen kommt daher als mogliche Schriftgrundlage allen-
falls Gen 49, 10 in Betracht.

2. Gen 49,10 und seine jiidische Auslegung

Betz hat die Wirkungsgeschichte von Gen 49,10 im Juden- und Chri-
stentum ausfiihrlich dargestellt und dabei vor allem auch jene Bezugnah-
men untersucht, die den Judaspruch eschatologisch interpretieren und
0 29 auf den Messias deuten3?. Entscheidend wichtig sind hier die
aramiischen Ubersetzungen von Gen 49, 10 sowie 4QPatr 1-4. Doch wih-
rend der qumranische Beleg — wie iibrigens auch die Septuaginta — ®2% und
Ppfm aus V. 10ain Ubereinstimmung mit dem alttestamentlichen Text als
Synonyma versteht, explizieren die Targumim in eine andere Richtung:
@Y steht fiir einen koniglichen Herrscher, ppima fiir einen Gesetzgeber,
eine geistliche Grosse3!l. Die konigliche und die geistliche Leitung des
Gottesvolkes sind hier getrennt bis zum Auftreten des messianischen

28 Dies m.E. in deutlicher Abweichung vom Sprachgebrauch Jesu selbst. Im Mund Jesu ist
RQ:J;N T3 Chiffre fiir die verhiillte und gerade noch nicht offenbare Messianitdt des Desi-
gnierien (des Messias designatus), dessen Inthronisation noch aussteht, ist also Selbstbezeich-
nung des irdischen Jesus. Erst infolge des urchristlichen Riickgriffs auf Dan 7,13 f wird der
(jesuanisch-irdische) Menschensohn zu einer futurischen Grosse und also zu einer «kkommen-
den» Gestalt (vgl. Hampel, Menschensohn, bes. 131f.138-141).

29 7u 71778, den Korrekturvorschligen zum Buchstabenbestand, den Ubersetzungsmog-
lichkeiten und zur Deutung dieses Begriffs vgl. Westermann, Genesis III, 262f.

30 Vgl. Betz, Danielbuch, 80-90.

31 TFrag Gen 49,10alautet: «K6nige und Schriftgelehrte, die das Gesetz lehren, sollen nicht
aufhdren». Entsprechend formuliert CD 6, 7: «Und der Herrscherstab ist der, der das Gesetz
erforscht».



«Ihr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommeny 13

Davididen, dem die Konigsherrschaft gehort und dem die Konigreiche der
Erde unterworfen werden32, Sobald man nun aber erst einmal die Ausle-
gungstradition, die ppim in Abweichung vom biblischen Wortlaut des
Judaspruchs auf die geistliche Leitung der vormessianischen Zeit bezieht,
vor Augen hat, erkennt man vor allem auch 1QS 9,7-11; CD 6,2-11 und
CD 12,23-13,1 (14,18-19; 19,31-20,1), dazu vermutlich noch Test
Jud 22,2f und vielleicht TestRub 6, 7f als weitere entsprechende Belege,
die auf christlicher Seite JustDial 52,2—-4 noch zusétzlich erginzt33.

Bei seinem Bemiihen um das Verstdndnis von Gen 49,10 in seiner
judischen Wirkungsgeschichte verweist Betz zugleich auf eine zweite wich-
tige Verdnderung, die der Judaspruch erfuhr: Dadurch, dass «das Kommen
des Messias die Wende der Zeit herauffiihrt», werden «Gegenwart und
nichste Zukunft... als vormessianische Zeit der Bewidhrung qualifiziert,
auf das Kommen des von Gott gesandten Erlosers hin orientiert»34. Diese
Bewihrungszeit impliziert die unbedingte Verpflichtung, bis zum Offen-
barwerden des Messias nur ja an den von Gott gegebenen Ordnungen
festzuhalten und seine Gebote zu bewahren. Denn die hier geforderte
Treue zur Tora und ihrer Auslegung durch den PR ist die unabdingbare
Voraussetzung, das messianische Heil zu erlangen. Betz fasst seine Beob-
achtungen so zusammen: «Es zeigt sich, dass die Verheissung Gen 49, 10 je
linger je mehr als Weisung verstanden und eingeschérft wird: Was
urspriinglich nicht aufhéren wird, das soll jetzt bewahrt werden; was
eigentlich der Fiirsorge Gottes anheimgestellt war, ist nun von der Verant-
wortung und vom Verhalten der Frommen abhidngig»33.

3. Mt 10,23 und Gen 49,10

Diesen Ausfiihrungen zu Gen 49, 10 und seiner Auslegung wire nichts
hinzuzufiigen, wenn Betz nicht noch einen Schritt weiter ginge und nun
auch Mt 10,23 in die Verldngerung der aufgezeigten Wirkungsgeschichte
des Judaspruchs einreihen mochte: Dem Jesuslogion eigne formal die
Struktur von Weisung und Verheissung, denn es «verpflichtet zur getreuen,

32 Vgl. Betz, Danielbuch, 80-82.

33 Zu den aufgefiihrten Belegen vgl. ebd., 82-84.86.88—90. Berz nennt noch weitere jiidi-
sche wie christliche Texte (ebd., 85-90), doch handeln sie, sofern sie jiidischer Herkunft sind,
weder vom Messias noch ldsst sich die fiir sie behauptete Pragung hinreichend begriinden.

34 Ebd., 86.

35 Ebd., 86.



14 Volker Hampel

raschen Ausfiihrung eines schwierigen Auftrags und gibt ihm endzeitliche
Bedeutung durch den Hinweis auf das bald einsetzende Heil»3¢. Die
Verkiindigung der Gottesherrschaft tritt «an die Stelle des koniglichen
Regiments (Gen 49, 10), des priesterlichen Dienstes (TLevi) und schliess-
lich des Lehrens und Haltens der Gebote (Qumran, Targume)» und bildet
nun «die Voraussetzung fiir das Kommen des Menschensohns und fiir das
Bestehen im Gericht»37.

Demgegeniiber bleibt zunidchst einmal festzuhalten: In Mt 10,23 fordert
Jesus seine Jiinger gerade nicht zur Verkiindigung der Gottesherrschaft auf,
sondern zur Flucht angesichts der eschatologischen Drangsal mit allen
ihren Folgen. Dariiber hinaus ist, wie mir scheint, der Schluss unausweich-
lich, dass zumindest Gen 49, 10 selbst keinerlei inhaltliche Einwirkung auf
das Jesuslogion erkennen ldsst, obwohl ein gemeinsamer struktureller
Aufbau vorliegt, der dann auch in 4QPatr 1-4 und TargGen 49, 10 begeg-
net: Einer negierten futurischen Aussage folgt ein Temporalsatz mit einer
Terminangabe, die eine Heilszusage impliziert38, Eine sachliche Entspre-
chung der Aussagen hier und dort besteht dennoch nicht; schliesslich geht
es dort um eine zweistufige Heilsverheissung fiir Juda, die zunichst auf die
Vorherrschaft im Stimmeverbund (V. 10a) und sodann auf das davidische
Konigtum — konkreter: auf einen machtvollen kdniglichen Herrscher — zielt
(V. 10b)3°, hier um Verfolgung und Flucht der Jiinger, die durch den
unmittelbar bevorstehenden Anbruch der offenbaren Gottesherrschaft ihr
Ende finden. Von daher markiert die Konjunktion £€w¢ év in Mt 10,23 in
der Tat eine exklusive Trennungslinie — mit dem Kommen der Erlésung
sind Verfolgung und Flucht um des Glaubens willen radikal und unwider-
ruflich dahin —, wihrend die hebridische Entsprechung °2 7Y in Gen 49,10
umgekehrt im inklusiven Sinn verwendet ist: Wenn der 7i7*¢ kommt,
weichen Zepter und Herrscherstab keineswegs von Juda, sondern werden
um so deutlicher hervortreten: Die Vorherrschaft im Stimmeverbund
kommt jetzt zu ihrem Hohepunkt durch das Konigtum, das Juda die
Herrschaft auch iiber die Volker sichert.

Genau dieses inklusive Verstindnis eignet nun auch 4QPatr 1-4 und
TargGen 49, 10, obwohl sie das Kommen des 7170 auf das Kommen des
Messias deuten. Dadurch besteht eine sachliche Entsprechung beider Tra-

36 Ebd., 91.

37Ebd., 92f.

38S. unten S. 15-18.

39 Vgl. Westermann, Genesis 111,247£.257-264.



«Ihr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommeny 15

ditionen zu Mt 10,23 wenigstens insofern, als hier und dort von der
schliesslichen Erlosung die Rede ist. Weitere solcher Ubereinstimmungen
lassen sich jedoch nicht aufzeigen, so dass sich fiir 4QPatr 1-4 und Targ
Gen 49,10 der gleiche Befund ergibt wie bereits fiir Gen 49, 10: Ein kon-
kreter inhaltlicher Einfluss auf das Jesuslogion liegt nicht vor, lediglich der
beschriebene strukturelle Aufbau ist identisch.

In simtlichen iibrigen Belegen, die den Judaspruch weiterfithrend inter-
pretieren, ist nicht einmal mehr diese formale Ubereinstimmung vorhan-
den, da iiberall die negierte futurische Aussage des ersten Satzteils fehlt.
Was vorliegt, ist jeweils eine bestimmte Weisung bei gleichzeitigem Hin-
weis auf das Kommen des Messias bzw. des koniglichen und des priester-
lichen Messias. Dies jedoch wiederum nicht im Sinne einer die gegenwér-
tige (Drangsals-)Zeit ablosenden Erlosungszeit, wie sie als trostliche Ver-
heissung in Mt 10,23 vorliegt. Vielmehr behalten simtliche Weisungen —
Aufforderung zur Treue zur Tora und ihrer Auslegung durch den ppa, zur
Unterweisung in Gottes Ordnungen und Geboten, zur Erfiillung des prie-
sterlichen Dienstes — in der Heilszeit erst recht ihre Giiltigkeit, ja werden
dann erst wahrhaft verwirklicht und insofern vollendet.

Der Inhalt aller jiidischen Belege, die auf Gen 49, 10 griinden, einerseits
und des neutestamentlichen Logions andererseits ist somit ein anderer.
Das heisst: In Mt 10,23 ist zwar wie in der jiidischen Auslegungstradition
des Judaspruchs von der kommenden Erlosung die Rede, dies jedoch in
unterschiedlicher Terminologie und in einem insgesamt nicht vergleichba-
ren Zusammenhang. Zugleich ist die konkrete Formulierung des Jesuslo-
gions vom Judaspruch und seiner Wirkungsgeschichte nicht beeinflusst.
Von Gen 49,10 als einer moglichen traditionsgeschichtlichen Grundlage
fiir Mt 10,23 kann folglich keine Rede sein.

VI. Mt 10,23 und die Vorhersagen iiber das Erleben
der Heilsvollendung

Meines Erachtens ldsst sich eine konkrete alttestamentliche Schrift-
grundlage fiir Mt 10,23 - speziell in seiner vormatthidischen Gestalt — nicht
aufzeigen, und auch in der jiidischen Literatur sind vergleichbare Paralle-
len letztlich nicht in Sicht. Dennoch steht das Logion nach Form und Inhalt
innerhalb der Jesustradition keineswegs singuldr im Raum. Bei seiner
Kommentierung von Mk 9,1 und Mk 14,25 konnte Pesch nimlich deutlich
machen, dass beide genannten Verse terminologisch, strukturell und in



16 Volker Hampel

ihrer Aussageabsicht mit weiteren solcher Ankiindigungen auf einer Linie
liegen. In diesem Zusammenhang verweist er zu Recht auch auf
Mt 10,2340,

Terminologisch sind diese Logien charakterisiert durch die voranste-
hende Amen-Formel und die doppelte Verneinung o0 uf) im ersten sowie
durch das einleitende €w¢ (&v) im zweiten Satzteil. Von ihrer Struktur her
haben sie alle den gleichen sterecotypen Aufbau: «...negierte futurische
Aussage mit einer Terminangabe im nachfolgenden Nebensatz, die sich auf
eine Heilsverheissung bezieht»4!. Inhaltlich sind sie durch die Amen-
Formel und «das prophetische Gewissheit signalisierende o0 uf» als Vor-
hersagen zu erkennen, die auf Offenbarungswissen basieren und iiber die"
Heilsvollendung belehren, indem sie die unmittelbar bevorstehende Erlo-
sung ansagen“2, Entweder sind es «Vorhersagen iiber das Nicht-Sterben
von besonderen Personen (Gerechten, Jiingern)»*3 und implizieren die
Verheissung, dass die so Angeredeten noch zu ihren Lebzeiten den
Anbruch der Gottesherrschaft sichtbar erleben werden44. Oder aber es sind
mit diesen eng verwandte Logien, die — wiederum in Gestalt einer Heils-
verheissung fiir die Adressaten — statt vom Nicht-Sterben von der Uber-
windung und Abldsung der gegenwirtigen oder zukiinftigen (Drangsals-)
Zeit durch das nahe Heil Gottes handeln, von der offenbaren Vollendung
seiner Herrschaft*3. Diejenigen, die zuvor — wie Jesus selbst — ihr Leben
verlieren, sind gegeniiber den dann noch Lebenden keineswegs benachtei-
ligt; sie erleben die Gottesherrschaft vielmehr durch den Tod hindurch in
einer neuen von Gott bewirkten «Lebzeit»#6. Die unbedingte Vollendungs-
gewissheit, die in diesen Logien zum Ausdruck kommt, ist hier und dort die
gleiche.

40Vgl. Pesch, Markus 11, 581.66f.355f.360f; ders., Abendmahl, 79f.101f.

41 Ebd., 79; vgl. bereits Berger, Amen-Worte, 73f und zuletzt Luz, Matthdus I, 229.

42 Vgl. Pesch, Markus II, 58 (Zitat 59); ders., Abendmahl, 101 und Gnilka, Markus II,
26.246.

43 Pesch, Abendmahl, 79.

44 Vgl. Kiimmel, Naherwartung, 465 und Pesch, Markus II, 66.

43 Diese Logien stehen in ihrer Aussageabsicht «in der Nihe jiidisch traditioneller Selig-
preisungen derer, die die Heilszeit erleben» (ebd., 67); vgl. etwa Tob 13, 16; PsSal 17,44 und
18,6, ebenso Mt 13,16f par und Lk 14,15.

46 Entsprechend argumentiert Paulus in 1Thess 4,15-17.



«Ihr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommen» 17

Die wichtigsten Belege, die das Nicht-Sterben bestimmter Personen
voraussagen, sind die Jesuslogien Mk 9,1 par4” und 13,30 par“8, dariiber
hinaus trotz aller Abweichungen im einzelnen das Nicht-Jesuswort
Lk 2,264, Ein formal entsprechender, inhaltlich jedoch nicht auf das
Kommen der Gottesherrschaft, sondern auf eine Nachkommensverheis-
sung bezogener jiidischer Beleg ist Jub 16, 16.

Zu den Logien hingegen, die von der die gegenwirtige bzw. zukiinftige
(Drangsals-)Zeit ablosenden Erlosungszeit handeln, zdhlt zunéchst einmal
Mt 10,23 selbst. Dariiber hinaus sind vor allem Mk 14,25 par und
Mt 23,39 par’? hervorzuheben. Schliesslich sei auch noch auf das «Nega-
tivbeispiel» Mt 5,26 par verwiesen’!. Lediglich strukturell, nicht jedoch

47 In Joh 21,22 fwird Mk 9, 1 par aufgegriffen und in charakteristisch johanneischer Weise
auf den Lieblingsjiinger angewandt (vgl. Schnackenburg, Johannes III, 442).

48 Statt £wg Gv notiert Mk 13,30 (diff Mt 24,34 / Lk 21,32) allerdings die ebenso auf ein
aramiisches Aquivalent und Original TP zuriickverweisende Ubersetzungsvariante péypig ov.
Mit Mk 13,30 par ldsst sich Mt 5,18 vergleichen, wo vom <Nicht-Sterben>, vom Nicht-
Vergehen der Tora bis zum Hereinbrechen der Erlosung die Rede ist. Doch stellt die zeitliche
Begrenzung fiir die Geltung der Tora einen von Mt 24,34 (par Mk 13, 30) her eingetragenen
Zusatz durch den Evangelisten dar, wie die urspriinglichere Parallele Lk 16, 17 zeigt.

49 In dem in indirekter Rede iiberlieferten Logion fehlt die Amen-Formel, wiewohl «der
Gehalt der Amen-Formel als Mitteilung des Heiligen Geistes = Offenbarung wiedergegeben
ist» (Pesch, Abendmahl, 79). Dariiber hinaus notiert Lukas ein einfaches puf} anstelle der
doppelten Verneinung oV uf, zudem iiberliefert die Mehrzahl der Handschriften npiv #j &iv statt
gwg (&v). Anders als sonst, wo vom Erleben der Gottesherrschaft in Macht erst angesichts ihrer
Volloffenbarung gesprochen wird, fallen in Lk 2,26 fiir Simeon die erfolgte Geburt des
messianischen Kindes und die (noch ausstehende) Vollendung des messianischen Heils gleich-
sam in eins zusammen. Fiir ihn ist das sichtbare In-Erscheinung-Treten der Gottesherrschaft
mit dem Anblick des Jesuskindes vorwegereignet und insofern bereits Wirklichkeit.

50 Trotz des fehlenden dufv in der Einleitungswendung Afyw yép bzw. 88 vuiv.

51 Das Logion erfiillt terminologisch — trotz des Fehlens von «Amen» in Lk 12,59 («Ich
sage dir») — und strukturell die Charakteristika der aufgezeigten Traditionslinie. Zugleich ist es
auf die unmittelbar nahe Gottesherrschaft bezogen, auch wenn diese (oder ein dhnlicher
Begriff) expressis verbis nicht erwdhnt wird. Das bei Lukas in seinem sachgemissen Kontext
iiberlieferte Gleichnis vom Gang zum Richter (Mt 5,25 f par Lk 12, 57-59) beinhaltet namlich
einen dringlichen Umbkehrruf Jesu an seine Gegner: Kehrt um zu Gott, nutzt eure letzte
Chance, bevor es zu spit ist, denn in Kiirze fiihrt Gott seine Herrschaft herauf (vgl. Jeremias,
Gleichnisse, 39f.179f; Wrege, Uberlieferungsgeschichte, 61-64 und Schwarz, Jesus, 188).
Insofern gehort auch Mt 5,26 par in die besagte Traditionslinie hinein, obgleich deren ver-
heissungsvolle Aussageintention im Blick auf die Gegner Jesu zu einer Gerichtsdrohung
umformuliert und insofern auf den Kopf gestellt wird: Die gegenwirtige Zeit der Umkehr wird
abgel6st durch das Kommen der Gottesherrschaft, die sich fiir alle, die nicht umgekehrt sind,
als Gerichtszeit erweisen wird.



18 Volker Hampel

von ihrer inhaltlichen Aussage her vergleichbar sind die bereits behandel-
ten alttestamentlich-jiidischen Belege Gen 49,10; 4QPatr 1-4 und Targ
Gen 49, 10.

Alle diese nach Form und Inhalt einheitlichen Heilsverheissungen Jesu
geben sich angesichts ihrer unverwechselbaren Pragung als eine eigenstin-
dige Gattung zu erkennen, als Vorhersagen liber das Erleben der Heils-
vollendung.

Im Blick auf Mt 10,23 verifiziert dieser Befund nochmals den ldngst
hinreichend begriindeten Tatbestand, dass das Logion zu keiner Zeit ohne
einen abschliessenden €w¢ Gv-Satz existierte, ist doch die auf das gottliche
Heil bezogene Terminangabe ein unabdingbarer Bestandteil der aufgezeig-
ten Traditionslinie, Bedenkt man ausserdem, dass die Heilsvollendung in
Mk 9,1 par und 14,25 par expressis verbis als sichtbares In-Erscheinung-
Treten der Gottesherrschaft definiert ist und — unausgesprochen — auch
Mk 13,30 par’2 und Mt 5,26 par die kommende Gottesherrschaft vor
Augen haben, bestitigt sich zugleich der rekonstruierte Wortlaut «...&wg
Gv EABN M Baoctieio ol Bgod (Ev duvauel)»3.

VII. Mt 10,23 und seine Deutung bei Matthius

Bezieht man die Anrede in der zweiten Person Plural («Ihr») auf die
historischen zwolf Jiinger Jesu, stellt Mt 10,23 nach seinem wortlichen
Sinn eine unerfiillte Weissagung dar, denn weder flohen die Zwolf jemals
von einer israelitischen Stadt in die néchste noch erlebten sie das Kommen
der Gottesherrschaft bzw. des Menschensohns. Wenn Matthaus das Logion
zu seiner Zeit dennoch iiberliefert, scheint thm dieser Sachverhalt offen-
kundig keine Probleme bereitet zu haben’4, weil er das «Ihr» iiber den

52 «bis dies alles geschieht» bezieht sich auf das Vollendungsgeschehen insgesamt und zielt
auf die offenbare Gottesherrschaft. So sicher wie im voranstehenden Gleichnis vom Feigen-
baum auf das Treiben der Bldtter automatisch der Sommer folgt, so sicher folgt auf die
eschatologische Drangsal das Heil der Gottesherrschaft.

53 Lediglich in Mt 23, 39 par ist statt vom Kommen der Gottesherrschaft vom Kommen des
Messias die Rede. Beide Aussagen sind jedoch insofern Synonyma, als mit dem Messias
zugleich die Gottesherrschaft kommt, denn der Messias fiihrt sie im Auftrag Gottes herbei.

54 Was fiir Matthius gilt, gilt fiir die Urkirche insgesamt. Uber ein ganzes Jahrhundert hin
hinterldsst V. 23 keine Spur in der altkirchlichen Literatur und wird erstmals bei Origenes
erwihnt; vgl. Kiinzi, Naherwartungslogion, 18-21.



«Ihr werdet mit den Stidten Israels nicht zu Ende kommen» 19

jesuanischen Zwolferkreis hinaus ausdehnt und auf die verfolgte Christen-
heit insgesamt bezieht. Bedingt durch diese Ausweitung interpretiert er es
als Trostwort fiir die bedriangten Christen seiner Zeit: Haltet durch, das
Kommen des Menschensohns steht unmittelbar bevor, bis dahin bleiben
euch immer noch Stddte, in die ihr flichen koénnt.

Anscheinend sieht Matthidus auch in der Begrenzung des Fluchtraums
auf die woieig to0 'TopanA keinerlei Schwierigkeiten. Dies deshalb nicht,
weil er die Wendung nicht einfach nur auf die paldstinischen Stiadte
bezieht, sondern — angesichts der ausserhalb Paldstinas beheimateten
judenchristlichen Adressaten seines Evangeliums — auf alle Stiddte, in
denen Juden wohnen?>. Von daher ist zugleich deutlich, weshalb er die ihm
iiberkommene Tradition Mt 10,23 bruchlos in ihren heutigen Kontext
einfligen kann. Denn so wenig wie V. 23 selbst hat der Evangelist auch die
V. 17-25 insgesamt als missionarische Unterweisung im eigentlichen Sinn
verstanden. Konkrete Missionsinstruktion findet sich vielmehr nur in den
voranstehenden V. 5-16. Die V. 17-25 hingegen, die Matthdus nicht
umsonst 1im wesentlichen aus der Endzeitrede Mk 13,9.11-13 iibernom-
men und um weiteres Material ergdnzt hat, sind als Anweisung iiber das
rechte Verhalten der Christen in der Verfolgung konzipiert; dies wiederum
nicht als Verhaltensinstruktion fiir die Zwolf, sondern im umfassenden
Sinn fiir alle bedringten und verfolgten Christen. Das beweist etwa die
Allgemeinheit der Verfolgung speziell in V. 21 oder aber der Tatbestand,
dass aus dem ungastlichen Haus bzw. der ungastlichen Stadt (Mt 10,11-14)
der Hass aller (Mt 10,17.22) geworden ist, man mochte formulieren: der
Hass der Welt*¢. Fiir den Evangelisten bilden die V. 17-25 somit eine
innere Einheit. Passend fiigt sich V. 23 nach seiner matthdischen Deutung
in diese ein. Matthius versteht das Logion also keineswegs als eine uner-
fiillte Verheissung, die womdoglich noch zu seinem Missionsuniversalis-
mus>7 im Widerspruch stiinde’3. Er benutzt es vielmehr — vermutlich unter
dem Eindruck der Verfolgungszeit des Jiidischen Krieges in den Jahren
66-70 n. Chr. einschliesslich der Flucht der Jerusalemer Christen nach

35 Vgl. Strecker, Weg, 41f und Patsch, Abendmahl, 297, Anm. 140.

56 Vgl. Bornkamm, Enderwartung, 16; Grdsser, Problem, 139f und Tédt, Menschensohn,
84f.

57 Die wichtigsten Belege sind Mt 5,13f; 24,14; 26, 13 und vor allem 28, 19f; vgl. Jeremias,
Jesu Verheissung, 201.29f und Hahn, Verstindnis, 103-111.

38 So filschlich Jeremias, Jesu Verheissung, 18 und Patsch, Abendmahl, 125.



20 Volker Hampel

Pella’? —, um den wiederum bedringten und verfolgten Glaubenden seiner
Zeit mit Hilfe eines Jesuswortes trostend zu versichern: Fiirchtet euch nicht
(V. 26.28.31), der Menschensohn kommt bald — und mit ihm die Erl6-
sung.

Deutlich ist bei alldem, dass Matthdus die schliessliche Erlosung im
Zusammenhang der Parusie Jesu bzw. des Menschensohns erwartet. Als der
vom Himmel her wiederkommende xvplog ist Jesus der kommende Men-
schensohn, der mit seiner Ankunft das Heil und den 2i™-Zustand der
vollendeten Gottesherrschaft herauffiihrt. Das Kommen der Gottesherr-
schaft in Macht und das Kommen des Menschensohns sind fiir den Evan-
gelisten Synonyma. Deshalb ist es nur konsequent, dass er wie in Mt 16,28
(diff Mk 9,1/Lk 9,27) auch in Mt 10,23 die ihm vorgegebene Formulierung
«bis die Gottesherrschaft (in Macht) kommt» durch die aus seiner Sicht
inhaltlich gleichbedeutende und formal seinem Sprachgebrauch entspre-
chende Wendung «bis der Menschensohn kommt» ersetzt0,

VIII. Mt 10,23 und seine Deutung in der paldstinischen
Kirche

Die palistinische Kirche las Mt 10,23 angesichts der dort angekiindig-
ten Verfolgung der Glaubenden als trostvolle Verheissung der nahen Erlo-
sung durch das Erscheinen der Gottesherrschaft. Zwar versteht sie das

59 Eusebius berichtet von einer Flucht der Jerusalemer (und der juddischen) Christen in das
im perdischen Bergland gelegene Pella. Dabei betont er, diese Flucht habe ihren Grund in einer
den Gemeindeleitern offenbarten Weisung, angesichts des sich nach Judda und nach Jerusalem
verlagernden Jiidischen Krieges mit all seinen grausamen Schrecken die Stadt rechtzeitig zu
verlassen (HistEccl II1, 5, 3). Auch Epiphanius bezeugt diese durch einen Befehl Christi bzw.
durch eine géttliche Warnung ausgeldste Flucht (Haer 29, 7;30,2; Mens 15). Ebenso ist sie in
PsClem Recogn 1,39 (entsprechend 1,37 syr) und Anabathmoi Jakobou II erwdhnt. «Die
heute beliebte historische Abwertung dieser Notiz hat keinerlei stichhaltige Griinde. Dass sie
Ariston v. Pella zuzuschreiben sei und die dthiologische Legende der Entstehung der Gemeinde
in Pella darstelle, bleibt eine unbeweisbare Vermutung» (Hengel, Entstehungszeit, 28,
Anm. 111). Zur Flucht nach Pella und der historischen Glaubwiirdigkeit dieser Uberlieferung
vgl. Schoeps, Apokalyptik, 101-111; Sowers, Circumstances, 305-320; Simon, Migration,
37-54; Gunther, Fate, 81-94; Pesch, Markus I1,291.295f; ders., Markus 13, 359.363-368 und
Neirynck, Marc 13, 370-375.381-389.401 (Lamprecht) bzw. 566-571.577-585.597 (Evange-
lica).

60 Vgl. auch Mt 13,41 fund 43: Wenn der Menschensohn erscheint und das Gericht an den
Nichtglaubenden vollzogen hat, leuchten die Glaubenden wie die Sonne im Reich ihres
Vaters.



«Ihr werdet mit den Stéidten Israels nicht zu Ende kommeny 21

Logion nicht so, als wolle es im berechnenden Sinn iiber die konkrete
Zeitspanne bis zu deren sichtbarem Kommen belehren, dennoch ist ihr
bewusst, dass es sich nur um eine kurze, eng begrenzte Frist handeln kann,
die sich keinesfalls {iber die erste Jiingergeneration hinaus ausdehnen
wiirde (Mk 9,1 par; 13,30 par)®!. Von daher bezieht die paléstinische
Kirche die Anrede in der zweiten Person Plural, das «Ihr», wenn schon
nicht auf die historischen zwolf Jiinger, so doch auf die erste Christenge-
neration. Dabei deutet sie moAelg 100 TopanA anders als Matthidus, aber
gemiss der urspriinglichen Wortbedeutung im engeren Sinn und bezieht
den angegebenen Fluchtraum auf die palédstinischen Stadte$2.

Damit steht zugleich fest, dass das Logion in der paléstinischen Kirche
letztlich nicht entstanden sein kann. Es ldsst sich ndmlich keine Verfol-
gungssituation aufzeigen, die die Bildung von Mt 10,23 hinreichend zu
erkldren vermag:

Die Ereignisse, die die Flucht nach Pella nach sich zogen, darf man nicht
geltend machen, denn Pella gehort zur Dekapolis und ist somit keine
«Stadt Israels»; zudem ist das Logion fiir die Zeit des Jiidischen Krieges
viel zu alt.

Man konnte hypothetisch an die Verfolgung der Christen durch Herodes
Agrippa I. in den Jahren 43-44 denken, mit der sich dieser die Gunst der
Juden erwerben wollte. Die Tatsache jedoch, dass das Neue Testament jene
Vorginge lediglich in Apg 12 aufgreift und sie zudem auf Tivag T@®v ano tiig
g¢xkAnoiag (V. 1) begrenzt — namentlich sind nur Jakobus, der dabei den
Tod findet, und Petrus genannt - spricht gegen diesen Deutungsver-
such®3,

61 Vgl. ebenso 1Thess 4,15.17 und 1Kor 15,51.

62 Entsprechend bezeichnet der vergleichbare Terminus olkog 'ToponA (Mt 10,5b-6;
15,24; Apg 2,36; 7,42 und Hebr 8, 8.10) bzw. sein Aquivalent '7&327" "3 die Israeliten, die
in Palédstina wohnen. '

63 Wenn sich Petrus im Anschluss an seine gottliche Befreiung aus dem Gefidngnis in
Jerusalem verabschiedet, um «an einen anderen Ort» zu gehen (V. 17), geht es nicht um eine
Flucht gemiss Mt 10, 23. Petrus realisiert vielmehr die «seit den Tagen des Anfangs» erfolgte
«Wahl» Gottes, nach der «aus meinem Mund die Heiden das Wort des Evangeliums verneh-
men und zum Glauben kommen sollen» (Apg 15, 7). Von einer Flucht in eine andere Stadt
Israels — zumal Lukas eine Flucht terminologisch anders beschrieben hitte (vgl. Apg 9,23-25;
entsprechend 2Kor 11, 32-33) - kann also keine Rede sein, denn Petrus gelangte schliesslich
iiber Antiochia bis nach Rom. Im Gefille der Apostelgeschichte macht Petrus zugleich
«faktisch schon hier dem kiinftigen Haupt-Missionar Paulus Platz, der mit 13,1-14,28
hervortritt» (Schneider, Apostelgeschichte I, 97). In Jerusalem tritt der Herrenbruder Jakobus
an seine Stelle, der nun zusammen mit den iibrigen Aposteln die Leitung der Gemeinde
innehat.



22 Volker Hampel

Damit verbleiben als letzte Moglichkeit®* die Ereignisse, deren Reflexe
in Apg 6-9 erhalten sind. Nachdem Stephanus als erster christlicher Mar-
tyrer den Tod erlitten hat, kommt es zu einer weiterfithrenden Verfolgung.
Diese galt jedoch vor allem den «Hellenisten»®’ und weniger — moglicher-
weise auch tiberhaupt nicht — den «Hebrdern». Zwar sind laut lukanischer
Darstellung die juddischen Gemeinden insgesamt betroffen, die jetzt unter
Paulus zu leiden haben (Apg 8,3; 9,2.13f.21; 22,4; 26,10f), doch stehen
diese Notizen in deutlichem Kontrast zu den Ausfithrungen in den Briefen
des Apostels. Zwar hat er sich durch die Verfolgung von Christen hervor-
getan (1Kor 15,9; Gal 1,13f.22f; Phil 3,6), anscheinend aber nicht in
Judida, denn in den dortigen Gemeinden ist er laut Gal 1,22f unbekannt.
Als Christenverfolger kennen sie ihn nur vom Horensagen, haben ihre
diesbeziiglichen Informationen also von Mitchristen iibernommen. Mit
Mudgin der Wendung 6 dtbkwv fpdg (V. 23) schliessen sie sich lediglich mit
ihren von Paulus verfolgten Glaubensgenossen — vermutlich mit den
«Hellenisten» — zusammen und betonen so (im Sinne von 1Kor 12,26) die
Einheit der Gesamtkirche. Paulus erwdhnt zwar in 1Thess 2, 14, dass auch
judéische Gemeinden von Juden bedringt worden seien, ldsst dabei jedoch
offen, unter welchen Umstinden und wann dies geschah. Lukas zumindest
betont in Apg 9,31 ausdriicklich, dass die Gemeinden in ganz Judia,
Galilda und Samaria nach der Bekehrung bzw. der Berufung des Paulus
eine friedliche Zeit und Aufbauphase erlebten. Fest steht ausserdem: Die
Zwolf, also ausgerechnet die Fiihrer der paldstinischen Kirche, blieben im
Verlauf der in Apg 6-9 beschriebenen Ereignisse unbehelligt. Folgerichtig
ist von ihrer Flucht keine Rede, selbstverstandlich bleiben sie in Jerusalem.
Von daher bleibt alles in allem festzuhalten: Die hier geschilderte Verfol-

64 Wenn der Herrenbruder Jakobus im Jahr 62 n.Chr. zusammen mit anderen missliebigen
Personen wegen angeblicher Ubertretung des Gesetzes gesteinigt wurde, dann nicht aufgrund
eines wirklichen Gesetzeseifers der jiidischen Fiihrer, sondern allein wegen des Misstrauens
der Sadduzier und ihres Hohenpriesters Ananus. Sowohl die Pharisder als auch das Volk
verurteilten dieses Vorgehen gegen Jakobus, der als gesetzestreu galt. Zudem hatte seine
Hinrichtung — «eine Kompetenziiberschreitung wiahrend des Statthalter-Interregnums nach
dem Tode des Porcius Festus» (Jeremias, Geschichtlichkeit, 141) — politische Folgen, da sie
den Hohenpriester sein Amt kostete (JosAnt 20,200-203; Eusebius, HistEccl II,23,11-18;
vgl. Goppelt, Zeit. 40 und Jeremias, Geschichtlichkeit, 141).

65 Zu den «Hellenisten» vgl. Goppelt, Zeit, 35-37; Bruce, Zeitgeschichte II, 18-34 und
Hengel, Zwischen Jesus und Paulus, 151-206.



«Ihr werdet mit den Stédten Israels nicht zu Ende kommeny 23

gung ist zu partikularistisch, um aus ihr die Entstehung eines Logions wie
Mt 10,23 ableiten zu kénnen®®.

Dariiber hinaus wurde die christliche Kirche in den ersten Jahrzehnten
bis zum Beginn des Jiidischen Krieges in Paldstina grundséatzlich geduldet,
schliesslich galt sie als eine jlidische Splittergruppe mit messianischer
Sonderlehre®’. Als Tochter der Synagoge blieb sie daher trotz der genann-
ten Ubergriffe im grossen und ganzen unbehelligts8 und hatte sogar teil an
den Sonderrechten, die Rom den Juden gewéhrte.

Uberzeugend gegen die Bildung von Mt 10,23 in der paldstinischen
Kirche spricht zugleich die Tatsache, dass die Christen, sobald sie in
irgendeiner Verfolgungssituation die Flucht ergriffen, gerade nicht in eine
andere paldstinische Stadt flohen, sondern — gegen den urspriinglichen
Sinn des Logions — iiber die Grenzen Palidstinas hinaus. So entwichen sie
nach Samaria (Apg 8, 1.5), bis weit in die Diaspora nach Phénizien, Zypern
und Antiochia (Apg 11,19) und in die Dekapolis (Flucht nach Pella). Das
heisst: Die palidstinischen Christen haben sich iiber eine eindeutige Anwei-
sung hinweggesetzt, konnen sie also kaum selbst gebildet haben.

Ausserdem schliesst V. 23, wie mir scheint, die nachdsterliche Systema-
tisierung der Endereignisse in Auferstehung und Parusie — erst recht eine
langere Zeit der Kirche — nicht nur nicht ein, sondern geradezu aus.
Schliesslich erfolgt der Einbruch der vollendeten Gottesherrschaft in
unmittelbar naher Zukunft. Selbst der vorherige gewaltsame Tod Jesu tritt
nicht explizit in den Blick, erst recht nicht im Sinne eines stellvertretenden
Sithnetodes, der die Vollendung erst zu einer heilvollen, zur Erlésung
werden ldsst®?, '

Die abschliessende Wertung aller genannten Einzelbeobachtungen fiihrt
daher zu dem Schluss: Mt 10,23 ist auch aus der Situation der paléstini-

66 Vgl. Patsch, Abendmahl, 126.

67 Nicht umsonst trafen sich die Jerusalemer Christen im Tempel zum Gottesdienst
(Apg 2,46), hielten sich an die jiidischen Gebetszeiten (Apg 3, 1; 10, 3.30; Did 8, 3; vermutlich
sind auch Apg1,14; 2,42 und 6,4 in diesem Sinn zu verstehen; vgl. Jeremias, Gebet,
70-73.781) und beachteten das dortige Brauchtum (Weihe: Apg 21,26; 24, 18; Geliibde: Apg
18,18; 21,23; Opfergaben: Apg 21,26). Auch predigten die Apostel nicht nur im Tempel
(Apg 3,12; 5,201.25.42), sondern in der Diaspora wie selbstverstidndlich in den Synagogen
(Apg 9,20; 13,5.14-43.44; 17,1f; 18,4; 19,8).

68 Vgl. Conzelmann, Geschichte, 45-48.

69 Anders Patsch, Abendmahl, 126: Da Jesus sich selbst nicht einschliesse und nur von der
Drangsal der Jiinger rede, blicke das Logion iiber seinen Tod hinaus.



24 Volker Hampel

schen Kirche nicht ableitbar und weist folglich auf Jesus selbst
zuriick’0.

IX. Mt 10,23 im Mund Jesu

Charakteristisch jesuanisch ist vorab die Begrenzung des Lebensraums
der Zwolf auf die Stddte Israels bzw. auf Israel. Jesus selbst weiss sich
ausschliesslich «zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel» gesandt, und
indem er die Zwolf an der messianischen Proklamation der Gottesherr-
schaft beteiligt, begrenzt er auch ihren Verkiindigungsauftrag auf Israel.

Die entscheidenden Belege dafiir sind Mt 10, 5b-6, das {iberschriftartige Einleitungswort
der Aussendungsrede des Matthdus (10,5-11,1), sowie das urspriinglich isoliert tradierte
Einzellogion Mt 15,24, das der Evangelist redaktionell in die Erzdhlung von der kanaanii-
schen Frau (Mt 15,21-23.25-28 par Mk 7,24-30) eingetragen hat. Beide Logien erweisen sich
nicht nur formal als ilteste aramiische Uberlieferung, sondern stehen mit ihrem «Heilsparti-
kularismus» zugleich in Widerspruch zum Heilsuniversalismus des Matthdusevangeliums wie
auch der palistinischen Kirche, die letztlich zu keiner Zeit das Heil, das Gott iiber den Weg des
Kreuzes und der Auferstehung seines Messias bewirkt hat, exklusiv nur auf Israel bzw. die
Judenchristen bezog. Lediglich der heilsgeschichtliche Vorrang Israels wird wie iiberall im
Neuen Testament festgehalten. Aufgrund der Anstossigkeit beider Worte im Blick auf Hei-
denchristen verwundert es daher nicht, dass Markus und Lukas, deren Adressaten Heiden-
christen sind, sie nicht iibernommen haben. Als authentische Jesuslogien hingegen entsprechen
sie exakt der Verkiindigung Jesu, denn dessen Wirksamkeit zielt eindeutig auf Israel, ohne
dabei die Heidenvdlker vom Heil Gottes, das er bringt, auszuschliessen. Im Zusammenhang
der Volkerwallfahrt zum Zion erwartet Jesus das Herbeistrémen auch der Heidenvolker, die
dann zusammen mit Israel Jahwe als den einen und wahren Gott verehren und ins eschato-
logische Zwolfstimmevolk eingegliedert werden’l.

Weitere Belege fiir die Begrenzung des Sendungsauftrags Jesu aufIsrael sind Mt 8, 5-13 par
und Mk 7,24-30 par. Die Frage Jesu in Mt 8, 7 ist als Ausruf der Entriistung zu verstehen: Ich,

70 Von einem authentischen Jesuslogion sprechen etwa auch Schniewind, Matthéus, 131;
Jeremias, Jesu Verheissung, 17f; ders., Theologie, 136 f; Sjéberg, Menschensohn, 134; Colpe,
Art. 6 vidg 1o avBpdmov, 439 f; Kiinzi, Naherwartungslogion, 182; Patsch, Abendmahl, 126;
Goppelt, Theologie, 107 und Betz, Danielbuch, 75.77. Demgegeniiber handeln von einem
Trostwort der frithen paléstinischen Kirche z.B. Bultmann, Geschichte, 167; Grdsser, Problem,
138; Vielhauer, Gottesreich, 65-67; Tddt, Menschensohn, 56f; Vogtle, Erwdgungen, 331;
Jiingel, Paulus, 237f und Merklein, Botschaft, 55.

71 Zu Mt 10,5b-6 sowie 15,24 und ihrer Authentie vgl. Jeremias, Jesu Verheissung
16£.22-24. Gegenteilige Argumente werden zwar immer wieder genannt, vermdgen m.E.
jedoch nicht zu iiberzeugen. Zur V6lkerwallfahrt zum Zion vgl. ebd., 34-63 (zusammengefasst
in: Ders., Theologie, 235-237) und Hampel, Menschensohn, 114-118.



«Ihr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommeny 25

ich soll kommen und ihn heilen? Ich, ein Jude, einen Heiden? Ebenso reagiert er in Mk 7,27
par: Das Brot ist fiir die Kinder (die Israeliten) bestimmt und nicht fiir die Hunde (die
Nicht-Israeliten). Der Hauptmann und die Frau anerkennen die von Gott angeordnete und von
Jesus eingehaltene Grenze zwischen dem Gottesvolk und den Heidenvilkern. Wenn Jesus
ihnen in Vorwegnahme der Volkerwallfahrt zum Zion dennoch Hilfe gew#hrt — beide erweisen
sich aufgrund ihres unbeirrbaren Glaubens als wahre Israeliten —, best4tigen diese Ausnahmen
nachdriicklich die Regel, dass Jesus seine Wirksamkeit ausschliesslich auf Israel, den Weinberg
Gottes (Mk 12, 1-9 par), begrenzte’2.

Ein apostolischer «<Nachhall> dessen findet sich in Rém 15,8, wo Jesus als «Diener der
Beschneidung» charakterisiert wird. Sachlich will Paulus begriinden, dass Judenchristen und
Heidenchristen «im gleichen Heilsstande stehen» (V. 8-12). Fiir die Judenchristen ist dies
dadurch gesichert, dass Jesus selbst als Diener der Beschneidung die Aufgabe hatte, die
Erwidhlung Israels wahrzumachen (V. 8). «Hinsichtlich der Heidenchristen kann sich Paulus
nicht in analoger Weise darauf berufen, dass Jesus Heiden predigte (so wichtig ihm dieses
Argument im Zusammenhang gewesen wire), sondern ihren Heilsstand muss er aus der Schrift
begriinden (V. 9-12)»73.

Von daher wird ebenso deutlich, weshalb Jakobus, Petrus und Johannes, die Jerusalemer
«Sduleny, in Gal 2, 7-9 zwar die Sendung des Paulus zu den Heidenvilkern anerkennen, sie
selbst jedoch nur «zu den Beschnittenen» gesandt sind, was «eine grundlegende Beschréin-
kung... auf den Bereich des Judentums zum Ausdruck (bringt)»74.

Entsprechend wendet sich Petrus in Apg 10, 1-11, 18 erst nach einer unmittelbaren g6tt-
lichen Aufforderung dem Heiden Kornelius und dessen Verwandten und Freunden zu, fiihrt
sie zum Glauben und schliesslich zur Taufe.

Insgesamt bleibt somit festzuhalten: Aufgrund der heilsgeschichtlichen Vorrangstellung
Israels ist Jesus (zunichst) ausschliesslich zu Israel gesandt. Das Heil der Heidenvilker
wiederum ist erst die Folge und Konsequenz des Heils Israels, das mit dem Messias an der
Spitze zum Panier fiir die Volker und zum Licht der Heiden wird.

Wenn Jesus jetzt auch den Fluchtweg der Jiinger entsprechend ein-
grenzt, ist dies auf dem Hintergrund seiner weiteren Erwartung nur ver-
stindlich. Die Zwolf sollen in Israel bleiben, da Jesus in allernichster
Zukunft dem Kommen der Gottesherrschaft und damit seiner eigenen
messianischen Inthronisation auf dem Zion entgegensieht’>. Und der Mes-

727Zu Mt 8,5-13 par vgl. Jeremias, Jesu Verheissung, 25f; ders., Theologie, 161f und
Gnilka, Matthdus I, 297-3035: In seinem Kern (ohne die V. 11f) erweist sich Mt 8, 5-13 par als
«eine konkrete Erinnerung aus dem Wirken Jesu von Nazaret» (ebd. 305). Zu Mk 7,24-30 par
vgl. Jeremias, Jesu Verheissung, 25 und Gnilka, Markus I, 289-295. Wie sehr Jesus seine
messianische Wirksamkeit in der Tat auf Israel begrenzte und dabei die Grenzen des jiidischen
Volkstums nicht {iberschritt, zeigen ausfiihrlich A4/, Stitten, 436-455 und Jeremias, Jesu
Verheissung, 27-31.

73 Ebd., 31; vgl. auch Wilckens, Romer 111, 105-108.

74 Jeremias, Jesu Verheissung, 21.

75 Die Inthronisation des Messias erfolgt auf dem Zion; vgl. Hampel, Menschensohn,
111-114.



26 Volker Hampel

sias und sein Volk sowie speziell seine Repriasentanten gehdren nun einmal
zusammen, selbst dann, wenn es ans Leben geht und die Flucht angesichts
der lebensbedrohenden Verfolgung von Jesus geboten ist.

Gegeniiber einer solchen Verfolgung der Zwolf erfolgte nun in der
Forschung der Einwand, Jesus habe zwar mit der moéglichen Ablehnung
seiner Verkiindigung und damit auch mit der Abweisung seiner Boten
gerechnet, nicht aber mit einer Verfolgung in derartigem Umfang’¢. Genau
das stimmt jedoch nicht, im Gegenteil: Unmittelbar vor der Heilsvollen-
dung erwartet Jesus im Zusammenhang seiner Passion ein Kollektivleiden
auch der Zwolf, wobei er ihr Leiden mit seinem eigenen ausdriicklich
verbunden weiss’’. Dies kann insofern nicht verwundern, weil auch in der
ihm vorgegebenen alttestamentlich-jiidischen Erwartung eine schreckliche
Drangsalszeit der Inthronisation des Messias bzw. dem Hereinbrechen der
Gottesherrschaft vorausgeht’8. Doch gerade dann, wenn die Not am gross-
ten ist, greift Gott heilvoll ein. Er bekennt sich zu seinem treuen Zeugen,
seinem messianischen Sohn, und ebenso zu den Seinen, die mit ihm
ausharrten bis ans Ende (Mk 13,13b par). Er gibt ihnen Anteil an der
Regierungsgewalt des Messias in der Gottesherrschaft, Jesus beteiligt sie an
seiner eigenen Herrschaftsausiibung (Lk 22,28-30 par)’°.

Von daher ist es nur folgerichtig, dass Jesus seinen engsten Mitarbeitern,
den Reprisentanten des endzeitlichen Zwolfstimmevolkes, in Gestalt
einer Verheissung — einer Vorhersage iiber ihr Erleben der Heilsvollendung
— nahelegt, auch angesichts des bevorstehenden Kollektivleidens Israel
nicht zu verlassen. Denn das Heil der Gottesherrschaft steht eben dann,
wenn die messianische Drangsal, die Zeit der messianischen Wehen ein-
trifft, so unmittelbar nahe bevor, dass fiir die Jiinger bis zu ihrem Offen-
barwerden immer noch Fluchtmdéglichkeiten in Israel {ibrigbleiben.

Die vorliegende Heilsverheissung, die — wie alle Heilsverheissungen
dieser Art — die unbedingte Vollendungsgewissheit Jesu fiir sich selbst und
fiir die Seinen voraussetzt, zielt auf die Stiarkung der Jiinger angesichts
dessen, was (auch) auf sie zukommt. Sie beinhaltet die trostliche Zusiche-
rung fiir die Verfolgten und Fliechenden: Haltet durch, denn die kurze Zeit
der eschatologischen Drangsal ist nicht das letzte, vielmehr die sie ablo-
sende Heilsvollendung. Jesus und die Seinen werden sie erleben, noch
bevor die Jiinger auf ihrer Flucht mit den Stddten Israels zu Ende gekom-

76 Vgl. Vigtle, Erwigungen, 328 f und Patsch, Abendmahl, 126.

77 Zum Kollektivleiden der Jiinger vgl. Hampel, Menschensohn, 209-212.
78 S. oben S. 9f. mit den Anm. 20 und 21.

79 Vgl. Hampel, Menschensohn, 119-128.302f.



«Ihr werdet mit den Stidten Israels nicht zu Ende kommeny 27

men sind, so nahe ist die Erlosung, der D'i‘?h:i -Zustand der vollendeten
Gottesherrschaft. Und derjenige, der fiir ihr Kommen einsteht, ist Gott
selbst, denn er bekennt sich zum Verheissungswort seines messianischen
Boten. Darum gilt fiir die Zwolf nur noch eines: Fiirchtet euch nicht!

X. Mt 10,23 - ein Irrtum Jesu?

Vielhauer hat es besonders drastisch formuliert: «Die Vertreter der
Echtheit [von Mt 10,23] miissen die Tatsache in Kauf nehmen, dass Jesus
sich gewaltig geirrt hat, oder sie miissen den Text umdeuten»?0.

Nach allen voranstehenden Erwigungen steht m.E. fest: Mt 10,23 ist ein
authentisches Jesuslogion. Es passt nicht nur sehr gut in die Verkiindigung
Jesu hinein, sondern lisst sich zugleich als eine Ankiindigung des histori-
schen Jesus verifizieren, als ein Produkt der nachdsterlichen Theologie
hingegen nicht. Man wird Colpe zustimmen miissen: «Erkldart man aber
den Spruch fiir judenchristliche Gemeindebildung, dann ist nicht einzuse-
hen, warum dieselbe Gemeinde, die ihn schuf, ihn nicht wieder fallenge-
lassen hat, nachdem sich die Prophezeiung nicht erfiillt hatte ... Nur als
wirkliches Herrenwort also kann Mt 10,23 ... dem Anstoss, den man an
ihm als unerfiillter Weissagung nehmen musste, nicht zum Opfer gefallen
sein»8l,

Der Text ldsst sich zugleich aber auch kaum umdeuten, sofern man das
«kritisch» als Kennzeichnung der Exegese als historisch-kritisch ernst
nimmt. Im Gegenteil, nicht einmal das angekiindigte Kollektivleiden hat
sich erfiillt. Weder die messianische Inthronisation Jesu noch, damit ver-
bunden, der Anbruch der vollendeten Gottesherrschaft trafen so ein, wie
das Jesuslogion dies bezeugt und verheisst. Genau daran drohten die
Jiinger Jesu — bevor ihnen (aus ihrer Sicht vollig iiberraschend) der aufer-
standene Gekreuzigte begegnete und sich als der lebendige xVplog erwies —
nach seinem erfolgten Tod bei ausbleibender Heilsvollendung zu verzwei-
feln: an ihrem Glauben und damit an ihrem Herrn selbst.

Dennoch hat sich, so jedenfalls lautet das iibereinstimmende Zeugnis
der Apostel und des Neuen Testaments iiberhaupt, die Erwartung Jesu
bestédtigt, wenn auch anders, als er selbst und seine Jiinger zundchst mein-

80 Vielhauer, Gottesreich, 65.
81 Colpe, Art. 6 viog 1o avBphnov, 4391; vgl. auch Schniewind, Matthius, 131 und Betz,
Danielbuch, 75.



28 Volker Hampel

ten. Denn Gott hat sich zur Messianitit Jesu bekannt, als er ihn von den
Toten auferweckte. Er hat ihn zu seiner Rechten inthronisiert. Gott hat
somit die Heilsverheissung Jesu eingeldst, wenn auch noch nicht vollstédn-
dig. Das jedoch, was noch aussteht — dessen waren sich die zuvor verzwei-
felten, unter dem Eindruck der Ostererfahrung hingegen getrosteten Jiinger
vollig gewiss —, wird ebenso sicher eingeldst wie alles andere: in der
Zukunft82. Stand die weltweite Legitimation des Messias Jesus durch Gott
noch aus, so erwarteten sie diese mit der Parusie des Erh6hten. Mit dem
(Wieder-)Kommen ihres im Himmel 1dngst inthronisierten Herrn wird all
das, was bisher nur im Glauben erkennbar ist, vor aller Welt offenbar. Und
mit dem Offenbarwerden der messianischen Wiirde, Hoheit und Herr-
schermacht des xOptoc» Jesus kommt es zugleich zu dem Ereignis, dem
Jesus selbst unmittelbar im Anschluss an seinen stellvertretenden Siihne-
tod entgegensah: zum Anbruch der vollendeten Gottesherrschaft, zu jenem
eschatologischen Friedensreich, in dem Gott herrscht durch seinen Man-
datar, den Messias Jesus von Nazareth.

Was die Urkirche und mit ihr die Christenheit aller Zeiten mit der
Parusie ihres Herrn erwartet, ist daher im Grunde nichts anderes als das
Festhalten an dem, was Jesus selbst erwartete, ist die nachosterliche Aktua-
lisierung der jesuanischen Ansage der heilvollen Zukunft Gottes — inhalt-
lich begriindet in der ipsissima vox Jesu?®3.

Volker Hampel, Neukirchen-Vluyn

Literatur

Alt, A., Die Stitten des Wirkens Jesu in Galilda territorialgeschichtlich betrachtet, in: Ders.,
Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel, Bd. II, Miinchen 41977, 436-455.
Berger, K., Die Amen-Worte Jesu. Eine Untersuchung zum Problem der Legitimation in

apokalyptischer Rede (BZNW 39), Berlin/New York 1970.

82 Erst die «von Gott verursachte Erfahrung» der Auferweckung Jesu (Merklein, Aufer-
weckung, 224) «schuf eine vollig neue Situation; denn nun konnte und musste auch nach
Karfreitag ... an Jesus und seiner eschatologischen Botschaft festgehalten werden. ... die
bleibende Geltung des eschatologischen Anspruchs Jesu ... war durch die Auferweckung
definitiv geworden» (ebd., 232).

83 ygl. dazu ausfiihrlich Hampel, Menschensohn, 296-308.



«IThr werdet mit den Stddten Israels nicht zu Ende kommeny» 29

Betz, 0., Die Frage nach dem messianischen Bewusstsein Jesu, in: Ders., Jesus. Der Messias
Israels. Aufsédtze zur biblischen Theologie (WUNT 42), Tiibingen 1987, 140-168.

-, Jesus und das Danielbuch, Bd. II: Die Menschensohnworte Jesu und die Zukunftserwartung
des Paulus (Daniel 7,13-14) (ANTJ 6/1I), Frankfurt/Bern/New York 1985.

Beyer, K., Semitische Syntax im Neuen Testament, Bd. I: Satzlehre, Teil 1 (StUNT 1), Got-
tingen 21968.

(Strack, H.L. / Billerbeck, P., Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch,
Bd. IV: Exkurse zu einzelnen Stellen des Neuen Testaments. Abhandlung zur neutesta-
mentlichen Theologie und Archiologie, Teile 1 und 2, Miinchen 81986.

Blass, F. / Debrunner, A., Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, bearb. v. F. Rehkopf,
Gottingen 161984,

Bornkamm, G., Enderwartung und Kirche im Matthiusevangelium, in: G. Born-
kamm / G. Barth / H.J. Held, Uberlieferung und Auslegung im Matthiusevangelium
(WMANT 1), Neukirchen-Vluyn 71975, 13-47.

Bruce, F. F., Zeitgeschichte des Neuen Testaments, Teil II: Von Jerusalem bis Rom, Wuppertal
1976.

Bultmann, R., Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT 12), Gottingen 21979;
mit Ergidnzungsheft, bearb. v. G. Theissen und Ph. Vielhauer, Géttingen 31979.

Colpe, C., Art. 6 vidg Tod avbpmdmov, ThWWNT VIII (1969) 403-481.

Conzelmann, H., Geschichte des Urchristentums (NTD Ergidnzungsreihe 5), Gottingen
51983.

Dalman, G., Jesus-Jeschua. Die drei Sprachen Jesu, Jesus in der Synagoge, auf dem Berge, beim
Passahmahl, am Kreuz, Leipzig 1922; Nachdr. Darmstadt 1967.

Delitzsch, F., [Novum Testamentum Hebraice] Die Schriften des Neuen Testaments aus dem
Griechischen ins Hebriische iibersetzt, Leipzig 1877; Nachdr. London 1976.

Feuillet, A., Les origines et la signification de Mt 10,23 b. Contribution a I’étude du probléme
eschatologique, CBS (1961) 182-198.

Gnilka, J., Das Evangelium nach Markus, 1. Teilband: Mk 1-8,26 (EKK II/1), Ziirich/Einsie-
deln/K&In/Neukirchen-Vluyn 21986; 2. Teilband: Mk 8.27-16, 20 (EKK II/2), Ziirich/Ein-
siedeln/KoIn/Neukirchen-Vluyn 21986.

-, Das Matthdusevangelium, I. Teil: Mt 1,1-13,58 (HThK I/1), Freiburg/Basel/Wien 1986.

Goppelt, L., Die apostolische und die nachapostolische Zeit (KIG 1, Lfg. A), Gottingen 20.J.
(1966).

-, Theologie des Neuen Testaments, 1. Teil: Jesu Wirken in seiner theologischen Bedeutung,
2. Teil: Vielfalt und Einheit des apostolischen Christuszeugnisses, hg. v. J. Roloff, Gottin-
gen 31980.

Grdsser, E., Das Problem der Parusieverzdgerung in den synoptischen Evangelien und in der
Apostelgeschichte (BZNW 22), Berlin/New York 31977.

Gundry, R.H., The Use of the Old Testament in St. Matthew’s Gospel (NT.S 18), Leiden
1967.

Gunther, J.J., The Fate of the Jerusalem Church. The Flight to Pella, ThZ 29 (1973) 81-
94,

Hahn, F., Das Verstindnis der Mission im Neuen Testament (WMANT 13), Neukirchen-
Vluyn 1963.

Hampel, V., Menschensohn und historischer Jesus, Diss. masch., Tiibingen 1983 (erscheint in
iiberarbeiteter Form und anderer Paginierung im Mai 1989 im Neukirchener Verlag unter
dem Titel: Menschensohn und historischer Jesus. Ein Rétselwort als Schliissel zum mes-
sianischen Selbstverstindnis Jesu).



30 Volker Hampel

Hengel, M., Entstehungszeit und Situation des Markusevangeliums, in: Markus-Philologie.
Historische, literargeschichtliche und stilistische Untersuchung zum zweiten Evangelium,
hg. v. H. Cancik (WUNT 33), Tiibingen 1984, 1-45.

—, Die Zeloten. Untersuchungen zur jiidischen Freiheitsbewegung in der Zeit von Herodes I.
bis 70 n.Chr. (AGSU 1), Leiden 21976.

—, Zwischen Jesus und Paulus. Die «Hellenisten», die «Sieben» und Stephanus (Apg 6, 1-15;
7,54-8,3), ZThK 72 (1975) 151-206.

Higgins, A.J. B., The Son of Man in the Teaching of Jesus (MSSNTS 39), Cambridge 1980.

Jeremias, J., Jesu Verheissung fiir die Volker, Franz Delitzsch-Vorlesungen 1953, Stuttgart
21959, '

-, Neutestamentliche Theologie, I. Teil: Die Verkiindigung Jesu, Giitersloh 21973.

-, Das tédgliche Gebet im Leben Jesu und in der &ltesten Kirche, in: Ders., Abba. Studien zur
neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte, GGttingen 1966, 67-80.

-, Zur Geschichtlichkeit des Verhors vor dem Hohen Rat, in: Ebd., 139-144,

Jiingel, E., Paulus und Jesus. Eine Untersuchung zur Prizisierung der Frage nach dem
Ursprung der Christologie (HUTh 2), Tiibingen ©1986.

Kearns, R., Das Traditionsgefiige um den Menschensohn. Urspriinglicher Gehalt und &lteste
Verianderung im Urchristentum, Tiibingen 1986.

Klostermann, E., Das Matthdusevangelium (HNT 4), Tiibingen 41971.

Kiimmel, W.G., Die Naherwartung und die Verkiindigung Jesu, in: Ders., Heilsgeschehen und
Geschichte. Gesammelte Aufsdtze (MThSt 3), Marburg 1965, 457-470.

—, Verheissung und Erflillung. Untersuchungen zur eschatologischen Verkiindigung Jesu
(AThANT 6), Ziirich 31956.

Kiinzi, M., Das Naherwartungslogion Matthdus 10,23. Geschichte seiner Auslegung
(BGBE 9), Tiibingen 1970.

Luz, U., Das Evangelium nach Matthdus, 1. Teilband: Mt 1-7 (EKK I/1), Ziirich/Einsie-
deln/Ko6ln/Neukirchen-Vluyn 1987. .

Manson, T. W., The Teaching of Jesus. Studies of its Form and Content, Cambridge 1967.

Merklein, H., Die Auferweckung Jesu und die Anfinge der Christologie (Messias bzw. Sohn
Gottes und Menschensohn), in: Ders., Studien zu Jesus und Paulus (WUNT 43), Tiibingen
1987, 221-246.

-, Jesu Botschaft von der Gottesherrschaft. Eine Skizze (SBS 111), Stuttgart 21984,

—, Jesus, Kiinder des Reiches Gottes, in: Ders., Studien zu Jesus und Paulus (WUNT 43),
Tiibingen 1987, 127-156.

Michel, O., Grundziige urchristlicher Eschatologie, in: Ders., Dienst am Wort. Gesammelte
Aufsitze, hg. v. K. Haacker, Neukirchen-Vluyn 1986, 16-28.

Neirynck, F., Marc 13. Examen critique de l'interprétation de R. Pesch, in: L’Apocalypse
johannique et I’Apocalyptic dans le Nouveau Testament, hg. v. J. Lamprecht (BEThL 53),
Leuven 1980, 369-401 bzw. in: Ders., Evangelica. Gospel Studies / Etudés d’évangile.
Collected Essays (BEThL 60), Leuven 1982, 565-597.

Patsch, H., Abendmahl und historischer Jesus (CThM A 1), Stuttgart 1972.

Pesch, R., Das Abendmahl und Jesu Todesverstdndnis (QD 80), Freiburg/Basel/Wien 1978.

—, Markus 13, in: L’Apocalypse johannique et I’Apocalyptic dans le Nouveau Testament, hg. v.
J. Lamprecht (BEThL 53), Leuven 1980, 355-368.

-, Das Markusevangelium, 1. Teil: Mk 1,1-8,26 (HThK II/1), Freiburg/Basel/Wien 41984;
II. Teil: Mk 8,27-16,20 (HThK 1I/2), Freiburg/Basel/Wien 31984.

Polag, A., Die Christologie der Logienquelle (WMANT 45), Neukirchen-Vluyn 1977.



«Ihr werdet mit den Stédten Israels nicht zu Ende kommeny 31

Schnackenburg, R., Gottes Herrschaft und Reich. Eine biblisch-theologische Studie, Frei-
burg/Basel/Wien 41965.

-, Das Johannesevangelium, III. Teil: Joh 13-21 (HThK IV/3), Freiburg/Basel/Wien 51986.

Schneider, G., Die Apostelgeschichte, I. Teil: Apg 1, 1-8,40 (HThK V/1), Freiburg/Basel/Wien
1980.

Schniewind, J., Das Evangelium nach Matthdus (NTD 2), Géttingen ?1960.

Schoeps, H.-J., Ebitionitische Apokalyptik im Neuen Testament, ZNW 51 (1960) 101-111.

Schiirmann, H., Die Sprache des Christus, in: Ders., Traditionsgeschichtliche Untersuchungen
zu den synoptischen Evangelien. Beitridge, Diisseldorf 1968, 83-108.

—, Zur Traditions- und Redaktionsgeschichte von Mt 10,23, in: Ebd., 150-156.

Schwarz, G., «Und Jesus sprach». Untersuchungen zur araméischen Urgestalt der Worte Jesu
(BWANT 118), Stuttgart/Berlin/K6ln/Mainz 1985.

Schweitzer, A., Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tiibingen ¢1951.

Simon, M., La migration a Pella. Légende ou réalite?, RSSR. H 60 (1972) 3'7—54.

Sjoberg, E., Der verborgene Menschensohn in den Evangelien (SHVL 53), Lund 1955.

Sowers, S., The Circumstances and Recollection of the Pella Flight, ThZ 26 (1970) 305-
320.

Strecker, G., Der Weg der Gerechtigkeit. Untersuchungen zur Theologie des Matthius
(FRLANT 82), Géttingen 31971. .

Tédt, H. E., Der Menschensohn in der synoptischen Uberlieferung, Giitersloh 51984,

Vielhauer, Ph., Gottesreich und Menschensohn in der Verkiindigung Jesu, in: Ders., Gesam-
melte Aufsitze zum Neuen Testament (TB 31), Miinchen 1965, 55-91.

Vagtle, A., Exegetische Erwidgungen iiber das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu, in: Ders., Das
Evangelium und die Evangelien. Beitrdge zur Evangelienforschung, Diisseldorf 1971,
296-344,

Westermann, C., Genesis, 3. Teilband: Gen 37-50 (BK 1/3), Neukirchen-Vluyn 1982.

Wilckens, U., Der Brief an die Rémer, 3. Teilband: R6m 12-16 (EKK VI/3), Ziirich/Einsie-
deln/K6In/Neukirchen-Vluyn 21987,

Wrege, H.-T., Die Uberlieferungsgeschichte der Bergpredigt (WUNT 9), Tiibingen 1968.



	"Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen" : eine exegetische Studie über Matthäus 10, 23 ; Otto Betz zum 70. Geburtstag

