
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 45 (1989)

Heft: 1

Artikel: "Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen" : eine
exegetische Studie über Matthäus 10, 23 ; Otto Betz zum 70.
Geburtstag

Autor: Hampel, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 45 1989 Heft 1

«Ihr werdet mit den Städten Israels
nicht zu Ende kommen»

Eine exegetische Studie über Matthäus 10,23

Otto Betz zum 70. Geburtstag

Im Neuen Testament finden sich nur wenige Jesusworte, die der Exegese
soviel Kopfzerbrechen bereitet haben wie die sogenannten Terminlogien
Mk 9,1 par; 13,30 par und Mt 10,23. Denn ihre Ankündigungen haben
sich so, wie sie dastehen, letztlich nicht erfüllt. Hat Jesus sich folglich geirrt,
wenn er das Kommen der Gottesherrschaft in Macht (bzw. das Kommen
des Menschensohns) in naher Zukunft, noch zu seiner Zeit erwartete?

Angesichts dieser brisanten Fragestellung verwundert es deshalb nicht,
dass sich hier die unterschiedlichen theologischen Positionen hart einander
gegenüberstehen. Vehement behaupten die einen den Widerspruch der
Terminlogien zu Mk 13,32 par speziell wie auch zur eschatologischen
Botschaft Jesu allgemein und leugnen von daher ihre Authentic, manchmal
aufgrund vorgegebener dogmatischer Erwägungen hinsichtlich der
postulierten Irrtumslosigkeit Jesu. Umgekehrt verteidigen andere mit ebenso

grosser Entschiedenheit ihre Rückführung auf Jesus, oft genug allerdings
so, dass ihre Aussage aus dem gleichen Vorverständnis heraus nach Kräften
entschärft wird, um hinsichtlich der Irrtumslosigkeit Jesu möglichst keinen
Zweifel aufkommen zu lassen.

Im Blick auf die Verkündigung Jesu von der kommenden Gottesherrschaft

insgesamt1 bleibt festzuhalten: Zum einen tastet Jesus Gottes Freiheit

nicht an, denn nur Gott kennt Zeit und Stunde (Mk 13,32 par) und hat
darum allein die Verfügungsgewalt über den Termin der Endvollendung.
Zum anderen entgeschichtlicht (entzeitlicht) Jesus seine Botschaft aber
auch nicht dadurch, dass er Gottes Termin und Handeln in eine unbe-

1 Für Jesus ist die Gottesherrschaft eine zukünftige und gegenwärtige Grösse zugleich. In
seinem messianischen Wirken in Israel leuchtet bereits auf, was einst sein wird, wird antizipiert
und vorwegereignet (Lk 11,20 par; 17,21b), doch ist dieser Vollmachtsanspruch Jesu nicht aus
sich heraus gültig, sondern bedarf der schliesslichen Bestätigung durch Gott. Jesus erwartet sie

mit dem Anbruch der Gottesherrschaft in Macht, um deren baldiges Kommen er weiss und für
das er und seine Jünger beten (Mt 6,10a par).



2 Volker Hampel

stimmte und ferne Zukunft verdrängt, denn damit wäre seiner Predigt die
aktuelle, zu Umkehr und Glaube rufende Spitze abgebrochen. Des weiteren
entspricht es, wie mir scheint, dem messianischen Selbstverständnis Jesu,
dass er in seiner Person und Botschaft die Gottesherrschaft nicht nur
proleptisch vorwegereignet2, sondern im Zusammenhang ihres Offenbarwerdens

zugleich seine eigene Legitimation in Gestalt seiner messianischen
Inthronisation durch Gott selbst erwartet. Dann wird Gott ihm als seinem
Mandatar die Regierung der vollendeten Gottesherrschaft übertragen3.
Von daher ist es nur folgerichtig, wenn Jesus ihr Kommen unmittelbar
nahe wähnt. Er weiss es fest mit seiner Person verbunden und darum auf
seine Zeit begrenzt.

Mit diesen Erwägungen ist jedoch keineswegs a priori über die Authentic
der Terminlogien entschieden. Inwieweit sie auf Jesus selbst zurückgeführt
werden können oder nicht, bleibt der jeweiligen Einzelüberprüfung
vorbehalten. Hinsichtlich Mk 9,1 par und 13,30 par führt diese m.E. zu einem
unterschiedlichen Ergebnis: Während sich Mk 13,30 als eine bereits im
palästinischen Bereich erfolgte Umbildung von Mk 9,1 erweist, gibt sich
Mk 9,1 als ein ursprüngliches Jesuswort zu erkennen4. Die folgende
Untersuchung beschäftigt sich mit dem Verständnis und der möglichen Authentic

von Mt 10,235.

2 Vgl .Merklein, Jesus, 127-156,bes. 152: «Gottesherrschaft und Person Jesu gehören aufs

engste und untrennbar zusammen. Jesus ist nicht nur der Verkündiger, sondern der
Repräsentant der Gottesherrschaft. Dies gilt in doppelter Hinsicht. Vom Ursprung des Geschehens

der Gottesherrschaft her, das in seinem Auftreten Ereignis wird, ist er der Repräsentant des

eschatologisch handelnden und erwählenden Gottes. Auf der anderen Seite, vom Ziel des

Geschehens her, ist er der Repräsentant des eschatologisch zu erwählenden Israel. Im Schnittpunkt

dieser doppelten Repräsentanz der Gottesherrschaft... ist das Selbstverständnis Jesu

anzusiedeln, von dem seine Sendung sachlich getragen ist.»
3 Vgl. Hampel, Menschensohn, bes. 142-147.301-303.
4 Vgl. ebd., 102-104 (Literaturverweise ebd., Anm. 363 [S. 363 f]).
5 In «Menschensohn und historischer Jesus» habe ich mich nur in äusserster Kürze mit

Mt 10,23 befasst, weil ich zu dem Ergebnis gelangte, allenfalls in seinem Kern könne man das

Logion auf Jesus zurückführen, nicht jedoch die für meine Studie entscheidende Schlussformulierung

«bis der Menschensohn kommt». Diese sei als christliche Bildung unter dem
Einfluss von Dan 7,13 f gut verständlich, im Mund Jesu selbst hingegen kaum denkbar
(131 f. 138—141). Inzwischen hat Otto Betz Mt 10,23 traditionsgeschichtlich untersucht und
dabei als - entgegengesetztes - Ergebnis festgehalten, Jesus habe das Logion auf dem Hintergrund

von Gen 49,10 und Dan 7,13 f konzipiert und sei demnach selber für die heutige
Abschlusswendung verantwortlich (Danielbuch, 75-95). Dem kann ich jedoch weder exegetisch

noch speziell traditionsgeschichtlich folgen. Mit anderen Worten: Hier widerspricht der
Schüler dem Lehrer. Um so lieber widme ich die vorliegende Studie Otto Betz zu seinem
70. Geburtstag am 8. Juni 1987 - in grosser Dankbarkeit für all das, was er mir an grundlegender

Kenntnis des Judentums und des Neuen Testaments vermittelt hat.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 3

I. Mt 10,23 in seinem heutigen Kontext

Innerhalb der Aussendungsrede Mt 10,5-11,1, die der Evangelist
Matthäus aus der ihm vorliegenden markinischen Tradition, Q und Sondergut
zu einer grossen Rede formte, steht V. 23 im engeren Kontext der Y. 17-25,
in denen vom Geschick der Jünger die Rede ist. Dabei haben die Y. 17-22
ihre im grossen und ganzen exakte Entsprechung in Mk 13,9.11-13 par
Lk 21,12-17.19, enthalten also Materialien, die bei Markus und Lukas
Bestandteil der synoptischen Apokalypse(n) sind. Folgerichtig hat
Matthäus diese Verse, um Wiederholungen zu vermeiden, in seinem parallelen
Kapitel 24 nicht noch einmal notiert. Ursprünglich hatten die V. 17-22
ihren überlieferungsgeschichtlichen Ort also nicht in der Sendungsinstruktion

der Jünger durch ihren Herrn, sondern in der apokalyptischen
Jesustradition, wo sie von der eschatologischen Drangsal handeln.

An diesen Abschnitt hat Matthäus den fraglichen V. 23 per Stich
Wortverbindung angefügt, und zwar ad vocem xéXoç (V. 22) und xeXéor|xe
(V. 23). Auch inhaltlich passt das Logion gut zu V. 22, dem Wort vom
Gehasstwerden der Jünger, die deshalb verfolgt werden und fliehen müssen.

Eine besondere Verbindung nach vorn zu den V. 24 f besteht hingegen
nicht. Diese erklären in Anknüpfung an Lk 6,40 (wo der Spruch in einem
anderen Zusammenhang überliefert wird) und eine weitere Tradition, die
auch in Joh 13,16 und 15,20 aufgenommen ist, weshalb die Jünger Hass
und Verfolgung erleiden: Als Nachfolger Jesu teilen sie zwangsläufig das
Schicksal ihres Herrn.

Alles in allem ergibt sich damit für Mt 10,23: Das ohne eine direkte
Parallele überlieferte Logion ist nicht nur lediglich locker in seinem
heutigen, von Matthäus komponierten Kontext verankert, sondern erweist
sich als ein von Haus aus isoliert tradierter Spruch, der erst vom Evangelisten

in den Zusammenhang der V. 17-25 hineingestellt wurde.

Ohne Überzeugungskraft erscheint demgegenüber die selten vertretene Hypothese,
Mt 10,23 stelle eine redaktionelle Schöpfung des Evangelisten dar. Sie wird in der Forschung
zu Recht abgelehnt6 und ausserdem im folgenden als falsch nachgewiesen.

6 Vgl. gegen Gundry, Use, 194f und (jüngst) Gnilka, Matthäus I, 374 etwa Vielhauer,

Gottesreich, 64; Tödt, Menschensohn, 84: «In Mt 10,23 lassen sich keine Spuren einer
speziellen Bearbeitung durch Matthäus feststellen»; Schürmann, Mt 10,23, 150-156; Hahn,
Verständnis, 44f und Patsch, Abendmahl, 125 f.



4 Volker Hampel

Statt dessen versuchte Schürmann den Nachweis, Matthäus habe V. 23 nicht seinem

Sondergut, sondern Q entnommen, wo das Logion seinen ursprünglichen Ort im Anschluss an
Lk 12,11 f (par Mt 10,19) gehabt habe. Als möglicher Q-Einfluss lässt sich jedoch allenfalls pij
pspipvf|crr)Te Ttûjç ij (Mt 10,19 / Lk 12,11 diff Mk 13,11: pf| tipopEpipväTs) geltend machen,
während darüber hinaus festzuhalten bleibt, dass Matthäus überall sonst in 10,17-22 auf seine

markinische Vorlage zurückgriff; dies ausdrücklich auch in 10,20 (par Mk 13,11 b), wo er der
anderslautenden lukanischen Parallele Lk 12,12 gerade nicht folgte. Das wäre aber zu erwarten,

wenn er Mt 10,23 als Fortsetzung von Lk 12,12 bereits in Q vorgefunden hätte. Ausserdem

übernahm Lukas die postulierte Q-Überlieferung Mt 10,23 bezeichnenderweise nicht. Es

bleibt daher dabei: Mt 10,23 entstammt dem matthäischen Sondergut, gibt sich als ursprünglich

isoliert tradiertes Einzellogion zu erkennen und ist somit auch unabhängig von seinem

heutigen Kontext zu interpretieren7.

II. Tradition und matthäische Redaktion in Mt 10,23

Matthäus entnahm V. 23 seinem Sondergut, wie deutlich wurde, doch
drängt sich die Frage auf, in welcher Form. Hat er das Logion bereits als
vormatthäische Einheit übernommen und es lediglich in seinen jetzigen
Kontext eingefügt? Inwieweit lässt sich darüber hinaus im heutigen Wortlaut

die redaktionelle Hand des Evangelisten nachweisen? Oder hat er gar
nur V. 23b, das Amen-Wort, als originäres Einzellogion vorgefunden und
ihm erst nachträglich V. 23 a als sekundäre Einleitung vorangestellt?

Eine Antwort aufdiese Fragen kann nur der biblische Text selber liefern,
weshalb es zunächst zu prüfen gilt, wo in V. 23 vormatthäische Tradition
und wo matthäische Redaktion erkennbar ist:
Im Blick auf V. 23a lässt sich allenfalls ôuokcogiv (ôicokciv) für die gestaltende

Hand des Evangelisten geltend machen (Mt 5,10; 5,11 diff Lk 6,22;
5,12 diff Lk 6,23; 5,44 diff Lk 6,28), doch ist das Verbum ebenso in Q
(Mt23,34 par Lk 11,49) belegt und könnte entsprechend auch hier, im
matthäischen Sondergut, beheimatet sein. Ausserdem hat die Zusammenstellung

ôubiceiv - cpeuyeiv in ihrem im Hebräischen zugrunde liegenden
Wortpaar TN - Ol] in 2Sam 24,13 eine alttestamentliche Entsprechung.

Weitere mögliche Matthäismen fehlen in V. 23 a nicht nur, im Gegenteil:

«...das überflüssige Demonstrativ tcüjtt|» sowie «die ungewöhnliche
Setzung des Artikels vor èxépav» verweisen auf einen «ungriechischen

7 Vgl. gegen Schürmann, Mt 10,23, 150-156 vor allem Patsch, Abendmahl, 124f mit
Anm. 143 (S. 297); zuletzt Gnilka, Matthäus I, 374.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 5

Sprachgebrauch» und damit weg vom Evangelisten, hin aufein semitisches
Original8.

Innerhalb des V. 23b deutet - sieht man von der Schlussformulierung
«bis der Menschensohn kommt» zunächst noch ab - allenfalls die Partikel
yap in der Amen-Formel (sonst nur noch Mt 5,18; 13,17; 17,20) auf die
redigierende Hand des Evangelisten hin, keineswegs jedoch das Verbum
xeLéor|xe (xeA.eîv), obwohl Matthäus diesen Terminus ausser in 10,23 noch
an weiteren sechs Stellen (7,28; 11,1; 13,53; 17,24; 19,1; 26,1) notiert,
jeweils ohne synoptische Parallele. Dabei steht der fragliche Begriff- wenn
manneben 10,23 auch von 17,24 (Sondergut) absieht, wo er in Verbindung
mit xà Siöpaypa «bezahlen», «entrichten» beinhaltet - überall im Sinne
eines «zu Ende bringen», «beenden», «vollenden». In dieser Bedeutung
gibt sich xsXetv in der Tat als ein Vorzugswort des Evangelisten zu erkennen,

das er fünfmal in eigener Formulierung verwendet. Ein solches Urteil
gilt jedoch ausdrücklich nicht für 10,23, wo xeXetv singulär bei Matthäus
und im übrigen Neuen Testament in der Sonderbedeutung «zu Ende
kommen mit» belegt ist, konkret: «zu Ende kommen mit den Städten
Israels». Der hier vorliegende Sprachgebrauch verweist genau umgekehrt
auf vormatthäische Tradition. Diese Tatsache wird durch eine auf der
Hand liegende Beobachtung verifiziert: Das Logion gelangte, wie deutlich
wurde, überhaupt erst per Stichwortverbindung an seinen heutigen Ort,
nämlich ad vocem xèXoç (V. 22) und xeXécrr|x£ (V. 23). Ginge xeLéctrixs also
wirklich erst auf die gestaltende Hand des Evangelisten zurück, hätte die
besagte Stichwortverbindung vom vormatthäischen Wortbestand her
überhaupt nicht vorgelegen. Das heisst: Matthäus fand das Verbum in der
ihm vorgegebenen Tradition bereits vor. Bedenkt man zudem die schon
deutlich gewordene semitische Färbung des Logions, die in V. 23b nochmals

unterstrichen wird durch die einleitende Amen-Formel, die zumindest

- wenn sie nicht gar aufJesus selbst zurückverweist, was die Regel ist -
im palästinischen Sprachbereich angesiedelt werden muss, wird man noch
einen Schritt weitergehen dürfen: Das vormatthäische xekecrrixe ist die
griechische Wiedergabe eines semitischen (aramäischen) Äquivalents,
wobei ÜTli oder "1Î22 m. E. am ehesten in Frage kommen.

Im Blick auf où pf| wiederum lassen sich rein wortstatistisch Argumente
sowohl für Tradition als auch für Redaktion anführen; erst die formkritische

Einordnung des Amen-Wortes in die Gattung der jesuanischen Vor-

8 Vgl. Jeremias, Theologie, 252 mit Anm. 36 (dort beide Zitate); ders., Jesu Verheissung,
17, Anm. 70: «Semitismus», Anm. 71 : «aramaisierend»; dazu Blass/Debrunner, Grammatik,
§ 306,2.



6 Volker Hampe!

hersagen über das Erleben der Heilsvollendung führt zu dem Urteil:
traditionell9.

Zu überprüfen ist damit nur noch die bislang ausgeklammerte
Abschlusswendung ëcoç av ëÂ0t| ô uiôç xoù àvGpdmou. Expressis verbis
spricht Matthäus vom (zukünftigen) Kommen des Menschensohns ausser
in 10,23 noch in 16,27.28; 24,30.44; 25,31 und26,64. Von diesen Belegen
sind ihm 16,27; 24,30 und 26,64 durch Markus (Mk8,38; 13,26 und
14,62) und 24,44 aus Q (Lk 12,40) vorgegeben.

Neben 10,23 verbleiben also mit 16,28 und 25,31 zwei weitere Logien,
in denen nur bei Matthäus vom Kommen des Menschensohns die Rede ist,
jeweils in redaktioneller Formulierung seitens des Evangelisten. In 16,28
übernimmt er Mk 9,1, ersetzt jedoch - in Angleichung an den Wortlaut des

voranstehenden Menschensohnwortes 16,27 - «Gottesherrschaft in
Macht» durch den «Menschensohn, der in seiner Herrschaft kommt»10.
Lukas folgt demgegenüber in Lk 9,27 seiner markinischen Vorlage, handelt
also wie Markus von der Gottesherrschaft. Genau analog spricht Matthäus
in 25,31 wiederum redaktionell vom Menschensohn, der sich auf den
Thron seiner Herrlichkeit setzen wird, wenn er zum Weltgericht erscheint.
Die Redeweise vom Sitzen des Menschensohns aufdem Herrlichkeitsthron
findet sich nämlich - ebenso sekundär - bereits in Mt 19,28 (diffLk 22,28-
30); ihren traditionsgeschichtlichen Hintergrund hat sie in äthHen 51,3;
61,8 und 62,2. Matthäus verwendet diesen Topos aus den Bilderreden
beide Male redaktionell im Blick auf die Parusie des Weltenrichters Jesus

und gelangt so in 25,31 zu der gleichen Formulierung vom zum Gericht

9 Bei zwanzigmaligem Vorkommen verwendet Matthäus die doppelte Verneinung où pf|
zwar auch redaktionell (12,32; 15,6; 16,22; 21,19 und 24,21; unsicher 5,20), übernimmt sie

andererseits jedoch weitaus häufiger aus Markus, Q und seinem Sondergut. Wie in allen
Vorhersagen Jesu über das Erleben der Heilsvollendung (s. unten S. 15—180 ist sie auch in
Mt 10,23 traditionell. Wenn Schürmann, Sprache, 100 f betont, für oü pij gäbe es kein
eindeutiges semitisches Äquivalent, ist dies richtig. Wenn daraus allerdings der Schluss folgt, es

gäbe dafür auch kein semitisches Original, ist dies falsch. Denn in der Septuaginta ist oü pij
nahezu immer Wiedergabe eines hebräischen (bzw. ^K) (vgl. etwa Gen 3,1 und 6,3
[Jes 6,9]) oder eines aramäischen K1? (vgl. etwa Dan 2,44 und 7,14). Mit der im Griechischen
doppelten Verneinung mag damit zwar ein schon im semitischen Original vorliegender
apodiktischer Klang nochmals verstärkt worden sein, dennoch setzt Delitzsch, Novum Testa-

mentum Hebraice, z.St. u.ö. zu Recht ohne weiteres ein hebräisches Äquivalent N7 voraus, wie
auch entsprechend Dalman, Jesus-Jeschua, 164 (im Blick auf Mk 14,25 par) und Schwarz,
Jesus, 191 (im Blick auf Mt 5,26 par) ein aramäisches vgl. auch Beyer, Syntax, 132,
Anm. 1, der oü pf|... ëcoç &v auf ~lp fcC? zurückführt.

10 Vgl. Grässer, Problem, 131 ; Manson, Teaching, 222 und Colpe, Art. ô uiôç xoù dvOpdmou,
463.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 1

kommenden Menschensohn, die er schon in 19,28 in seine Q-Vorlage
einfügte1 '. Von daher lassen sich gute Gründe geltend machen, auch im ëcoç

ctv-Satz in 10,23 die redigierende Hand des Evangelisten zu vermuten, ist
hier doch ebenso vom Menschensohn die Rede, der nun endlich kommt;
jetzt, um mit seinem Erscheinen die Verfolgung und die Flucht der Seinen

zu beenden.
Dabei bestehen allerdings die beiden Möglichkeiten, im abschliessenden

«bis der Menschensohn kommt» insgesamt eine matthäische Bildung
zu sehen - wobei dann offenbleiben müsste, wie V. 23 ursprünglich endete,
sofern das Logion nicht überhaupt mit der blossen Ankündigung abschloss,
die Flüchtenden würden mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen -
oder aber lediglich den Terminus Menschensohn als redaktionellen Eintrag
zu bewerten, so dass «Menschensohn» wie in 16,28 (diffMk 9,1 / Lk 9,27)
an die Stelle eines ursprünglichen «Gottesherrschaft (in Macht)» getreten
wäre. Im zweiten Fall lautete die dem Evangelisten vorgegebene Tradition:
«...ëcoç ä.v ëX0p fi ßaaikela too 0eoù (èv Suvàpei)». Will man eine dieser
beiden Alternativen verifizieren, ermöglicht die Wendung ëcoç cxv für sich

genommen keinen hinreichenden Rückschluss12. Beachtet man jedoch,
dass die Redeweise «bis (ëcoç av) die Gottesherrschaft in Macht kommt» in
Mk 9,1 traditionell vorgegeben ist und von Matthäus in 16,28 trotz des
Ersatzes von «Gottesherrschaft in Macht» durch «Menschensohn»
beibehalten wurde, spricht dies auch in 10,23 für einen bereits vormatthäischen
Nachsatz gleichen Inhalts, wie bereits Feuillet nicht ausschliessen wollte,
Manson vermutete und Higgins sowie Kearns betonen13. Bestätigt wird
dieses Ergebnis, wie sich zeigen wird, durch die Entdeckung, dass Mt 10,23

11 Vgl. Hampel, Menschensohn, 35.123-125.128.
12 Sieht man von denjenigen Belegen für ëcoç öv ab, die Matthäus aus Markus (10,11;

16,28; 22,44) und seinem Sondergut (2,13; 12,20) übernahm, ist ëcoç &v in 5,26 (diff
Lk 12,59) eher ursprünglich (vgl. auch KoSpàvxBÇ statt Letixôv und das semitisch richtig
vorangestellte djtoScpç, zudem zum Gleichnis 5,25 f par insgesamt Luz, Matthäus I, 252: «Mt
hat den Wortlaut treuer bewahrt als Lk Auf Mt gehen wohl lediglich das die Paränese
intensivierende xd^u und dpf]v zurück»; im Blick auf üppv wohl zu Recht anders Wrege,
Überlieferungsgeschichte, 83, Anm. 4 und Schwarz, Jesus, 187-191), in 23,39 (diff Lk 13,35)
hingegen vermutlich und in 24,34 (diff Mk 13,30) sicher redaktionell. Die in 24,34 dadurch
vorliegende Wendung ëcoç &v küvto. xaüxa Ysvpxai hat der Evangelist (bei fehlendem xaöxa)
dann auch in 5,18 (diffLk 16,17) eingetragen. Zugleich ist jedoch zu bedenken, dass Matthäus
an drei Stellen (14,22 [diff Mk 6,45]; 17,9 [diff Mk 9,9]; 26,36 [diff Mk 14,32]) ein ihm
vorgegebenes ëcoç äv durch ëcoç ou ersetzt.

13 Vgl. Feuillet, Origines, 187; Manson, Teaching, 222; Higgins, Son of Man, 76f; Kearns,
Traditionsgefüge, 17, Anm. 36.



8 Volker Hampel

einer bestimmten Traditionslinie zugehört: den Vorhersagen über das
Erleben der Heilsvollendung. Für diese wiederum ist ein abschliessender
Temporalsatz, der auf die nahe Erlösung verweist, ein charakteristisches
Strukturmerkmal. Demnach fand Matthäus die Abschlusswendung «bis
die Gottesherrschaft (in Macht) kommt» in der ihm vorliegenden
Überlieferung vor. Lediglich «Menschensohn» anstelle von «Gottesherrschaft
(in Macht)» verweist auf seine redaktionell-gestaltende Hand.

III. Mt 10,23a und b - eine ursprüngliche Einheit?

Vor allem Kümmel und Grässer bestreiten die ursprüngliche
Zusammengehörigkeit von Mt 10,23 a und b. Sie lassen lediglich V. 23 b, das

Amen-Wort, als originäres Einzellogion stehen und postulieren V. 23 a als
dessen sekundäre Einleitung14, wobei sie die Frage, ob Matthäus selbst oder
schon die vormatthäische Tradition für diese Einleitung verantwortlich
zeichnet, letztlich nicht beantworten. In jedem Fall hätte eine Aufspaltung
des V. 23 entscheidende Konsequenzen für seine Auslegung, weil sich
wesentlich hier entscheidet, ob V. 23 b, für sich genommen, eine
Missionsinstruktion darstellt (<Bevor die Jünger ihren Missionsauftrag in Israel
beendet haben, ist das Ende da>) oder ob V. 23 als Einheit zu interpretieren
ist, auf die Flucht der Jünger in der endzeitlichen Drangsal zielt und den
Verfolgten in tröstender Weise das Ende ihres Geschicks verheisst (<Noch
bevor die letzten Fluchtmöglichkeiten in Israel erschöpft sind, kommt die
Erlösung, so bald>)15.

Die Begründung für die Trennung der beiden Versteile führt philologisch

über die bereits behandelte Bedeutungsbreite des Terminus xeÀeîv.

Da dieses Verbum sonst «zu Ende bringen», «beenden», «vollenden»
beinhalte, niemals jedoch wie in V. 23 «zu Ende kommen mit», sei der
übliche Sprachgebrauch auch hier zu erwarten. In der Tat liegt er vor, wenn
man V. 23 a vom Amen-Wort abtrennt.

Dennoch lässt sich dieser Lösungsversuch nicht aufrechterhalten:
1. Wenn xeÀevv wirklich «schwerlich»16 «zu Ende kommen mit» heis-

sen kann, wie kommt dann ein Redaktor dazu, die beiden Versteile a und b

14 Vgl. Kümmel, Verheissung, 55; ders., Naherwartung, 466 und Grässer, Problem, 137;

zuvor bereits Klostermann, Matthäus, 89.
15 Vgl. Jeremias, Theologie, 136f.
16 Kümmel, Verheissung, 55 und Grässer, Problem, 137.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 9

so ungeschickt zusammenzufügen, dass genau diese Bedeutung im heutigen
V. 23 vorliegt?

2. Unabhängig davon, welcher Sprachgebrauch sich sonst mit xeA.etv

verbindet und welcher nicht, in Mt 10,23 mussten es sowohl der griechisch
schreibende Autor als auch sein Tradent (und ebenso dessen mögliche
Vorgänger) im Sinne eines «zu Ende kommen mit» verstehen17. So sehr es

also stimmt, dass (bislang) kein weiterer entsprechender Beleg
nachweisbar ist, einen gibt es: V. 23 selbst. Deshalb wäre die Frage zu
beantworten, welche Bedeutung das hinter xeÄetv stehende semitische (aramäische)

Äquivalent und Original hatte. An ihm müssten Kümmel und Gräs-
ser ihre Hypothese verifizieren18.

3. V. 23a existierte zu keiner Zeit als selbständiges Logion für sich
allein; wer wollte einen solchen Torso, dem jede Pointe fehlt, auch isoliert
tradiert haben19. Zugleich ergab die literarkritische Untersuchung von
Mt 10,17-25, dass V. 23a - ebenso wie V. 23 insgesamt - weder mit den
V. 17-22 noch mit den V. 24 f eine ursprüngliche Einheit bildet. Der
Versteil a gehört somit von vornherein zum Versteil b hinzu, selbst wenn er
diesem erst nachträglich vorgeschaltet worden wäre. Wer jedoch könnte
ihn dem Amen-Wort als Einleitung vorangestellt haben? Matthäus keinesfalls,

denn er übernahm das Logion, wie deutlich wurde, als ihm vorgegebene

Einheit seinem Sondergut. Ein hypothetischer Redaktor wäre darüber
hinaus allenfalls im palästinischen Sprachraum zu vermuten, wie der
aufgewiesene ungriechische Sprachgebrauch, der ein semitisches (aramäisches)

Original durchschimmern lässt, zeigt.
4. Auch inhaltlich gehören die Versteile a und b zusammen, denn die

Motive von der (angesagten) eschatologischen Drangsal und der dann
unmittelbar nahen Erlösung bilden bereits im Alten Testament, im
Frühjudentum und auch im Neuen Testament eine Einheit20. Speziell in der

17 Vgl. Vielhauer, Gottesreich, 64, Anm. 43 und Patsch, Abendmahl, 126.
18 Vgl. ebd., 125 f, zudem meinen Hinweis auf oder "1D3 als am ehesten mögliche

Äquivalente (s. oben S. 5).
19 Vgl. Jeremias, Theologie, 136.
20 Vgl. etwa Dan 12,1 a/lb-2; AssMos 8/9-10; 4Esr 11,37-46/12,1-3.31-34; syrBar 69-

71/72-74 und Mk 13,14-19 par/20.24-27 par (hier stehen sogar wie inMt 10,23 Verfolgung,
Flucht und Erlösung nebeneinander), ausserdem die pseudepigraphischen und rabbinischen
Belege bei Bill. V/2, 977-986, sodann Betz, Frage, 163-165 (vor allem mit Belegen aus

Qumran) und Hengel, Zeloten, 261-277 (speziell im Blick auf die zelotische Erwartung).



10 Volker Hampel

messianischen Erwartung geht die schreckliche Zeit der messianischen
«Wehen» dem Kommen des Messias voraus21.

Als Resümee bleibt daher festzuhalten: Mt 10,23 gibt sich als ein von
vornherein einheitlich konzipiertes Logion zu erkennen, das sich nicht in
irgendwelche hypothetischen Bestandteile zerlegen lässt22.

IV. Ein Zwischenbefund - Zusammenfassung
des bisherigen Ergebnisses

Da sich eine literarkritische Aufspaltung von Mt 10,23 als nicht
verifizierbar erweist und das Logion als eine von Anfang an zusammengehörige
Einheit beurteilt werden muss, kann man es nicht mehr einfach als

Missionsinstruktion, als Mahnung zur Eile bei der Durchführung des Missionsauftrags

in Israel verstehen: Bevor die Jünger überall die Gottesherrschaft
proklamiert und also ihren Sendungsauftrag abgeschlossen haben, ist schon
das Ende da23. Der Akzent liegt vielmehr eindeutig auf Verfolgung und
Flucht, und gerade in diesem Zusammenhang ergeht die tröstende
Zusicherung: Der Anbruch der Gottesherrschaft steht unmittelbar bevor.
Hinsichtlich seines heutigen Kontexts liesse sich die Aussage des V. 23 allenfalls

noch so beschreiben: Es geht um die Verfolgung und die Flucht der
Boten Jesu anlässlich der Erfüllung ihres Missionsauftrags unmittelbar vor
dem Kommen Gottes und seiner Herrschaft24. Aber beruht nicht auch
diese inhaltliche Zusammenfassung auf einer <Kontextexegese>? Wenn
man sich vor Augen hält, dass das Logion zunächst unabhängig von seinem

21 Zum Begriff der messianischen «Wehen» vgl. als alttestamentliche Grundlage etwa
Jes 26,17; 66,8 ; Hos 13,13 und vor allem Mich 4,9 f, zur Sache aus den in Anm. 20 genannten
Belegen neben Mk 13,14-20.24-27 und syrBar 69-74 bes. (die bei Bill, zitierten) bSan

96b-98b; bShab 118a; MTeh 20 § 4 (88a); 45 § 3 (135a); EkhaZ 1,13 (55b) und ShirZ 2,13

(100 b).
22 Vgl. stellvertretend Vielhauer, Gottesreich, 64, Anm. 43; Schnackenburg, Gottes

Herrschaft, 142; Tödt, Menschensohn, 56; Jeremias, Theologie, 136f; Patsch, Abendmahl, 125f;
Merklein, Botschaft, 55 und Gnilka, Matthäus I, 378.

23 Gegen Kümmel, Verheissung, 55; ders., Naherwartung, 466; Grösser, Problem, 137;
Hahn, Verständnis, 44 mit Anm. 4 und Betz, Danielbuch, 92. Abzulehnen ist ebenso die
Variante dieser Deutung, als sei V. 23 im Sinne einer fortwährenden missionarischen Aufgabe
der christlichen Gemeinde an Israel zu verstehen: «Vielmehr wird die Israelmission zu keinem
Ende kommen, sondern als dauernde Aufgabe bleiben» (vgl. Gnilka, Matthäus 1,378 f.381 f
[Zitat 379]).

24 Vgl. Tödt, Menschensohn, 56 und Jeremias, Theologie, 136f.225.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 11

heutigen matthäischen Ort existierte, geht es in Mt 10,23 zuallererst um
eine Verheissung für die Jünger Jesu: Wenn ihr einst verfolgt werdet und
fliehen müsst - beides steht als Ereignis der Zukunft noch aus -, dann haltet
durch, denn eure Rettung steht unmittelbar bevor. Das Logion zielt, wie
noch näher zu begründen sein wird, auf die eschatologische Drangsalszeit
vor dem Kommen der Erlösung und ist von daher ein «Trostwort für die
Jünger in der Drangsal der letzten Zeit»25. Wenn es soweit ist, sollen sie
wissen: Noch ehe sie im Zusammenhang des eschatologischen Dramas und
der dann lebensnotwendigen Flucht mit den Städten Israels zu Ende
gekommen sind, also keine Fluchtmöglichkeit mehr finden, ist die
Gottesherrschaft schon vollendet26.

Die weiterführende Frage, die sich von hierher zunächst einmal ergibt,
ist die nach vergleichbaren Logien in der Jesustradition und darüber hinaus
im alttestamentlich-jüdischen Bereich. Sodann gilt es zu überprüfen, wie
einerseits Matthäus, andererseits die palästinische Kirche und womöglich
Jesus selbst das Logion verstanden haben bzw. verstanden wissen wollen.

V. Mt 10,23 und seine traditionsgeschichtlichen
Grundlagen im Alten Testament und im Judentum

1. Dan 7,13f und Gen 49,10

Betz hat sich intensiv mit der Frage nach dem alttestamentlich-jüdischen

Hintergrund von Mt 10,23 beschäftigt und dabei neben Dan 7,13f
vor allem den Judaspruch Gen 49,10 einschliesslich seiner Wirkungsgeschichte

im Judentum als die entscheidende Schriftgrundlage herausgestellt27.

Der Einfluss von Dan 7,13 f auf den abschliessenden ëcoç &v-Satz des

Menschensohnlogions ist offenkundig. Denn überall, wo in der Jesustradition

vom «Kommen» bzw. von der «Parusie» des Menschensohns die
Rede ist, steht die danielische Menschensohnvision im Hintergrund. Die

25 Vgl. Patsch, Abendmahl, 125 f (Zitat 126).
26 Vgl. Michel, Grundzüge, 18f; Vielhauer, Gottesreich, 64f mit Anm. 43; Schürmann,

Mt 10,23, 153f; Schnackenburg, Gottes Herrschaft, 142; Patsch, Abendmahl, 125f; Polag,

Christologie, 98 mit Anm. 305 und Goppelt, Theologie, 107.
27 Vgl. Betz, Danielbuch, 75-95.



12 Volker Hampel

nachösterliche Gemeinde weiss um die Auferstehung ihres im Himmel
erhöhten Herrn und sieht dabei zugleich seiner Wiederkunft, seinem
Kommen zu Heil und Gericht entgegen. Diese Erwartung formuliert sie

unter der Einwirkung von Dan 7,13 f und spricht insofern vom «Kommen»

des «Menschensohns»28.
Es wurde jedoch deutlich, dass Matthäus für den sekundären Eintrag des

Terminus Menschensohn in Mt 10,23 verantwortlich zeichnet, während
die ihm vorgegebene Tradition «bis die Gottesherrschaft (in Macht)
kommt» enthielt. Der Einfluss Daniels hat sich also lediglich in der mat-
thäisch-redaktionellen Endfassung des Jesuslogions niedergeschlagen, ist
hingegen für dessen ursprünglichen Wortlaut nicht nachweisbar, ja auszu-
schliessen. Für diesen kommt daher als mögliche Schriftgrundlage allenfalls

Gen 49,10 in Betracht.

2. Gen 49,10 und seine jüdische Auslegung

Betz hat die Wirkungsgeschichte von Gen 49,10 im Juden- und
Christentum ausführlich dargestellt und dabei vor allem auch jene Bezugnahmen

untersucht, die den Judaspruch eschatologisch interpretieren und
îfrîô 29 auf den Messias deuten30. Entscheidend wichtig sind hier die
aramäischen Übersetzungen von Gen 49,10 sowie 4QPatr 1-4. Doch während

der qumranische Beleg - wie übrigens auch die Septuaginta - ED® und
pjbnn aus V. 10 a in Übereinstimmung mit dem alttestamentlichen Text als

Synonyma versteht, explizieren die Targumim in eine andere Richtung:
EDŒ steht für einen königlichen Herrscher, ppno für einen Gesetzgeber,
eine geistliche Grösse31. Die königliche und die geistliche Leitung des

Gottesvolkes sind hier getrennt bis zum Auftreten des messianischen

28 Dies m.E. in deutlicher Abweichung vom Sprachgebrauch Jesu selbst. Im Mund Jesu ist
K2Î3K "73 Chiffre für die verhüllte und gerade noch nicht offenbare Messianität des

Designierten (des Messias designatus), dessen Inthronisation noch aussteht, ist also Selbstbezeichnung

des irdischen Jesus. Erst infolge des urchristlichen Rückgriffs auf Dan 7,13 f wird der
(jesuanisch-irdische) Menschensohn zu einer futurischen Grösse und also zu einer «kommenden»

Gestalt (vgl. Hampel, Menschensohn, bes. 131 f. 138—141).
29Zu m772, den Korrekturvorschlägen zum Buchstabenbestand, den Übersetzungsmöglichkeiten

und zur Deutung dieses Begriffs vgl. Westermann, Genesis III, 262 f.
30 Vgl. Betz, Danielbuch, 80-90.
31 TFrag Gen 49,10a lautet: «Könige und Schriftgelehrte, die das Gesetz lehren, sollen nicht

aufhören». Entsprechend formuliert CD 6,7: «Und der Herrscherstab ist der, der das Gesetz
erforscht».



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 13

Davididen, dem die Königsherrschaft gehört und dem die Königreiche der
Erde unterworfen werden32. Sobald man nun aber erst einmal die
Auslegungstradition, die ppfTft in Abweichung vom biblischen Wortlaut des

Judaspruchs auf die geistliche Leitung der vormessianischen Zeit bezieht,
vor Augen hat, erkennt man vor allem auch 1QS 9,7-11 ; CD 6,2-11 und
CD 12,23-13,1 (14,18-19; 19,31-20,1), dazu vermutlich noch Test
Jud 22,2f und vielleicht TestRub 6,7f als weitere entsprechende Belege,
die auf christlicher Seite JustDial 52,2-4 noch zusätzlich ergänzt33.

Bei seinem Bemühen um das Verständnis von Gen 49,10 in seiner
jüdischen Wirkungsgeschichte verweist Betz zugleich auf eine zweite wichtige

Veränderung, die der Judaspruch erfuhr: Dadurch, dass «das Kommen
des Messias die Wende der Zeit heraufführt», werden «Gegenwart und
nächste Zukunft... als vormessianische Zeit der Bewährung qualifiziert,
auf das Kommen des von Gott gesandten Erlösers hin orientiert»34. Diese
Bewährungszeit impliziert die unbedingte Verpflichtung, bis zum
Offenbarwerden des Messias nur ja an den von Gott gegebenen Ordnungen
festzuhalten und seine Gebote zu bewahren. Denn die hier geforderte
Treue zur Tora und ihrer Auslegung durch den ppfTQ ist die unabdingbare
Voraussetzung, das messianische Heil zu erlangen. Betz fasst seine
Beobachtungen so zusammen: «Es zeigt sich, dass die Verheissung Gen 49,10 je
länger je mehr als Weisung verstanden und eingeschärft wird: Was
ursprünglich nicht aufhören wird, das soll jetzt bewahrt werden; was
eigentlich der Fürsorge Gottes anheimgestellt war, ist nun von der
Verantwortung und vom Verhalten der Frommen abhängig»35.

3. Mt 10,23 und Gen 49,10

Diesen Ausführungen zu Gen 49,10 und seiner Auslegung wäre nichts
hinzuzufügen, wenn Betz nicht noch einen Schritt weiter ginge und nun
auch Mt 10,23 in die Verlängerung der aufgezeigten Wirkungsgeschichte
des Judaspruchs einreihen möchte: Dem Jesuslogion eigne formal die
Struktur von Weisung und Verheissung, denn es «verpflichtet zur getreuen,

32 Vgl. Betz, Danielbuch, 80-82.
33 Zu den aufgeführten Belegen vgl. ebd., 82-84.86.88-90. Betz nennt noch weitere jüdische

wie christliche Texte (ebd., 85-90), doch handeln sie, sofern sie jüdischer Herkunft sind,
weder vom Messias noch lässt sich die für sie behauptete Prägung hinreichend begründen.

34 Ebd., 86.
35 Ebd., 86.



14 Volker Hampel

raschen Ausführung eines schwierigen Auftrags und gibt ihm endzeitliche
Bedeutung durch den Hinweis auf das bald einsetzende Heil»36. Die
Verkündigung der Gottesherrschaft tritt «an die Stelle des königlichen
Regiments (Gen 49,10), des priesterlichen Dienstes (TLevi) und schliesslich

des Lehrens und Haltens der Gebote (Qumran, Targume)» und bildet
nun «die Voraussetzung für das Kommen des Menschensohns und für das
Bestehen im Gericht»37.

Demgegenüber bleibt zunächst einmal festzuhalten: In Mt 10,23 fordert
Jesus seine Jünger gerade nicht zur Verkündigung der Gottesherrschaft auf,
sondern zur Flucht angesichts der eschatologischen Drangsal mit allen
ihren Folgen. Darüber hinaus ist, wie mir scheint, der Schluss unausweichlich,

dass zumindest Gen 49,10 selbst keinerlei inhaltliche Einwirkung auf
das Jesuslogion erkennen lässt, obwohl ein gemeinsamer struktureller
Aufbau vorliegt, der dann auch in 4QPatr 1-4 und TargGen 49,10 begegnet:

Einer negierten futurischen Aussage folgt ein Temporalsatz mit einer
Terminangabe, die eine Heilszusage impliziert38. Eine sachliche Entsprechung

der Aussagen hier und dort besteht dennoch nicht; schliesslich geht
es dort um eine zweistufige Heilsverheissung für Juda, die zunächst aufdie
Vorherrschaft im Stämmeverbund (V. 10 a) und sodann auf das davidische
Königtum - konkreter: aufeinen machtvollen königlichen Herrscher - zielt
(V. 10b)39, hier um Verfolgung und Flucht der Jünger, die durch den
unmittelbar bevorstehenden Anbruch der offenbaren Gottesherrschaft ihr
Ende finden. Von daher markiert die Konjunktion ëcoç av in Mt 10,23 in
der Tat eine exklusive Trennungslinie - mit dem Kommen der Erlösung
sind Verfolgung und Flucht um des Glaubens willen radikal und unwiderruflich

dahin -, während die hebräische Entsprechung "TJJ in Gen 49,10
umgekehrt im inklusiven Sinn verwendet ist: Wenn der ri'T'ïi kommt,
weichen Zepter und Herrscherstab keineswegs von Juda, sondern werden
um so deutlicher hervortreten: Die Vorherrschaft im Stämmeverbund
kommt jetzt zu ihrem Höhepunkt durch das Königtum, das Juda die
Herrschaft auch über die Völker sichert.

Genau dieses inklusive Verständnis eignet nun auch 4QPatr 1-4 und
TargGen 49,10, obwohl sie das Kommen des rfTTö auf das Kommen des
Messias deuten. Dadurch besteht eine sachliche Entsprechung beider Tra-

36 Ebd., 91.
37 Ebd., 92 f.
38 S. unten S. 15-18.
39 Vgl. Westermann, Genesis III, 247f.257—264.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 15

ditionen zu Mt 10,23 wenigstens insofern, als hier und dort von der
schliesslichen Erlösung die Rede ist. Weitere solcher Übereinstimmungen
lassen sich jedoch nicht aufzeigen, so dass sich für 4QPatr 1-4 und Targ
Gen 49,10 der gleiche Befund ergibt wie bereits für Gen 49,10: Ein
konkreter inhaltlicher Einfluss auf das Jesuslogion liegt nicht vor, lediglich der
beschriebene strukturelle Aufbau ist identisch.

In sämtlichen übrigen Belegen, die den Judaspruch weiterführend
interpretieren, ist nicht einmal mehr diese formale Übereinstimmung vorhanden,

da überall die negierte futurische Aussage des ersten Satzteils fehlt.
Was vorliegt, ist jeweils eine bestimmte Weisung bei gleichzeitigem Hinweis

auf das Kommen des Messias bzw. des königlichen und des priesterlichen

Messias. Dies jedoch wiederum nicht im Sinne einer die gegenwärtige

(Drangsals-)Zeit ablösenden Erlösungszeit, wie sie als tröstliche Ver-
heissung in Mt 10,23 vorliegt. Vielmehr behalten sämtliche Weisungen -
Aufforderung zur Treue zur Tora und ihrer Auslegung durch den ppitD, zur
Unterweisung in Gottes Ordnungen und Geboten, zur Erfüllung des
priesterlichen Dienstes - in der Heilszeit erst recht ihre Gültigkeit, ja werden
dann erst wahrhaft verwirklicht und insofern vollendet.

Der Inhalt aller jüdischen Belege, die auf Gen 49,10 gründen, einerseits
und des neutestamentlichen Logions andererseits ist somit ein anderer.
Das heisst: In Mt 10,23 ist zwar wie in der jüdischen Auslegungstradition
des Judaspruchs von der kommenden Erlösung die Rede, dies jedoch in
unterschiedlicher Terminologie und in einem insgesamt nicht vergleichbaren

Zusammenhang. Zugleich ist die konkrete Formulierung des Jesuslogions

vom Judaspruch und seiner Wirkungsgeschichte nicht beeinflusst.
Von Gen 49,10 als einer möglichen traditionsgeschichtlichen Grundlage
für Mt 10,23 kann folglich keine Rede sein.

VI. Mt 10,23 und die Vorhersagen über das Erleben
der Heilsvollendung

Meines Erachtens lässt sich eine konkrete alttestamentliche
Schriftgrundlage für Mt 10,23 - speziell in seiner vormatthäischen Gestalt - nicht
aufzeigen, und auch in der jüdischen Literatur sind vergleichbare Parallelen

letztlich nicht in Sicht. Dennoch steht das Logion nach Form und Inhalt
innerhalb der Jesustradition keineswegs singulär im Raum. Bei seiner
Kommentierung von Mk 9,1 und Mk 14,25 konnte Pesch nämlich deutlich
machen, dass beide genannten Verse terminologisch, strukturell und in



16 Volker Hampel

ihrer Aussageabsicht mit weiteren solcher Ankündigungen auf einer Linie
liegen. In diesem Zusammenhang verweist er zu Recht auch auf
Mt 10,2340.

Terminologisch sind diese Logien charakterisiert durch die voranstehende

Amen-Formel und die doppelte Verneinung où pf| im ersten sowie
durch das einleitende ëcoç (av) im zweiten Satzteil. Von ihrer Struktur her
haben sie alle den gleichen stereotypen Aufbau: «...negierte futurische
Aussage mit einer Terminangabe im nachfolgenden Nebensatz, die sich auf
eine Heilsverheissung bezieht»41. Inhaltlich sind sie durch die Amen-
Formel und «das prophetische Gewissheit signalisierende où pfp> als

Vorhersagen zu erkennen, die auf Offenbarungswissen basieren und über die
Heilsvollendung belehren, indem sie die unmittelbar bevorstehende Erlösung

ansagen42. Entweder sind es «Vorhersagen über das Nicht-Sterben
von besonderen Personen (Gerechten, Jüngern)»43 und implizieren die
Verheissung, dass die so Angeredeten noch zu ihren Lebzeiten den
Anbruch der Gottesherrschaft sichtbar erleben werden44. Oder aber es sind
mit diesen eng verwandte Logien, die - wiederum in Gestalt einer
Heilsverheissung für die Adressaten - statt vom Nicht-Sterben von der
Überwindung und Ablösung der gegenwärtigen oder zukünftigen (Drangsais-)
Zeit durch das nahe Heil Gottes handeln, von der offenbaren Vollendung
seiner Herrschaft45. Diejenigen, die zuvor - wie Jesus selbst - ihr Leben
verlieren, sind gegenüber den dann noch Lebenden keineswegs benachteiligt;

sie erleben die Gottesherrschaft vielmehr durch den Tod hindurch in
einer neuen von Gott bewirkten <Lebzeit>46. Die unbedingte Vollendungs-
gewissheit, die in diesen Logien zum Ausdruck kommt, ist hier und dort die
gleiche.

40Vgl. Pesch, Markus II,58f.66f.355f.360f; ders., Abendmahl, 79f. 101 f.
41 Ebd., 79; vgl. bereits Berger, Amen-Worte, 73f und zuletzt Luz, Matthäus I, 229.
42 Vgl. Pesch, Markus II, 58f (Zitat 59); ders., Abendmahl, 101 und Gnilka, Markus II,

26.246.
43 Pesch, Abendmahl, 79.
44 Vgl. Kümmel, Naherwartung, 465 und Pesch, Markus II, 66.
45 Diese Logien stehen in ihrer Aussageabsicht «in der Nähe jüdisch traditioneller

Seligpreisungen derer, die die Heilszeit erleben» (ebd., 67); vgl. etwa Tob 13,16; PsSal 17,44 und
18,6, ebenso Mt 13,16f par und Lk 14,15.

46 Entsprechend argumentiert Paulus in IThess 4,15-17.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 17

Die wichtigsten Belege, die das Nicht-Sterben bestimmter Personen

voraussagen, sind die Jesuslogien Mk 9,1 par47 und 13,30 par48, darüber
hinaus trotz aller Abweichungen im einzelnen das Nicht-Jesuswort
Lk 2,2649. Ein formal entsprechender, inhaltlich jedoch nicht auf das

Kommen der Gottesherrschaft, sondern auf eine Nachkommensverheis-

sung bezogener jüdischer Beleg ist Jub 16,16.
Zu den Logien hingegen, die von der die gegenwärtige bzw. zukünftige

(Drangsals-)Zeit ablösenden Erlösungszeit handeln, zählt zunächst einmal
Mt 10,23 selbst. Darüber hinaus sind vor allem Mk 14,25 par und
Mt 23,39 par50 hervorzuheben. Schliesslich sei auch noch auf das <Nega-

tivbeispieb Mt5,26 par verwiesen51. Lediglich strukturell, nicht jedoch

47 In Joh 21,22 fwird Mk 9,1 par aufgegriffen und in charakteristisch johanneischer Weise

auf den Lieblingsjünger angewandt (vgl. Schnackenburg, Johannes III, 442).
48 Statt ëcûç ftv notiert Mk 13,30 (diff Mt 24,34 / Lk 21,32) allerdings die ebenso auf ein

aramäisches Äquivalent und Original "Tp zurückverweisende Übersetzungsvariante péxptç ou.

Mit Mk 13,30 par lässt sich Mt5,18 vergleichen, wo vom <Nicht-Sterben>, vom
NichtVergehen der Tora bis zum Hereinbrechen der Erlösung die Rede ist. Doch stellt die zeitliche
Begrenzung für die Geltung der Tora einen von Mt 24,34 (par Mk 13,30) her eingetragenen
Zusatz durch den Evangelisten dar, wie die ursprünglichere Parallele Lk 16,17 zeigt.

49 In dem in indirekter Rede überlieferten Logion fehlt die Amen-Formel, wiewohl «der
Gehalt der Amen-Formel als Mitteilung des Heiligen Geistes Offenbarung wiedergegeben
ist» (Pesch, Abendmahl, 79). Darüber hinaus notiert Lukas ein einfaches pf| anstelle der
doppelten Verneinung où pf], zudem überliefert die Mehrzahl der Handschriften ttpiv f| &v statt
ëcoç (ö.v). Anders als sonst, wo vom Erleben der Gottesherrschaft in Macht erst angesichts ihrer
Volloffenbarung gesprochen wird, fallen in Lk 2,26 für Simeon die erfolgte Geburt des

messianischen Kindes und die (noch ausstehende) Vollendung des messianischen Heils gleichsam

in eins zusammen. Für ihn ist das sichtbare In-Erscheinung-Treten der Gottesherrschaft
mit dem Anblick des Jesuskindes vorwegereignet und insofern bereits Wirklichkeit.

50 Trotz des fehlenden àpf]v in der Einleitungswendung Xsyco ydp bzw. ôè ùpïv.
51 Das Logion erfüllt terminologisch - trotz des Fehlens von «Amen» in Lk 12,59 («Ich

sage dir») - und strukturell die Charakteristika der aufgezeigten Traditionslinie. Zugleich ist es

auf die unmittelbar nahe Gottesherrschaft bezogen, auch wenn diese (oder ein ähnlicher
Begriff) expressis verbis nicht erwähnt wird. Das bei Lukas in seinem sachgemässen Kontext
überlieferte Gleichnis vom Gang zum Richter (Mt 5,25 fpar Lk 12,57-59) beinhaltet nämlich
einen dringlichen Umkehrruf Jesu an seine Gegner: Kehrt um zu Gott, nutzt eure letzte
Chance, bevor es zu spät ist, denn in Kürze führt Gott seine Herrschaft herauf (vgl. Jeremias,
Gleichnisse, 39f. 179f; Wrege, Überlieferungsgeschichte, 61-64 und Schwarz, Jesus, 188).
Insofern gehört auch Mt 5,26 par in die besagte Traditionslinie hinein, obgleich deren ver-
heissungsvolle Aussageintention im Blick auf die Gegner Jesu zu einer Gerichtsdrohung
umformuliert und insofern auf den Kopfgestellt wird: Die gegenwärtige Zeit der Umkehr wird
abgelöst durch das Kommen der Gottesherrschaft, die sich für alle, die nicht umgekehrt sind,
als Gerichtszeit erweisen wird.



18 Volker Hampel

von ihrer inhaltlichen Aussage her vergleichbar sind die bereits behandelten

alttestamentlich-jüdischen Belege Gen 49,10; 4QPatr 1-4 und Targ
Gen 49,10.

Alle diese nach Form und Inhalt einheitlichen Heilsverheissungen Jesu

geben sich angesichts ihrer unverwechselbaren Prägung als eine eigenständige

Gattung zu erkennen, als Vorhersagen über das Erleben der
Heilsvollendung.

Im Blick auf Mt 10,23 verifiziert dieser Befund nochmals den längst
hinreichend begründeten Tatbestand, dass das Logion zu keiner Zeit ohne
einen abschliessenden ëœç av-Satz existierte, ist doch die auf das göttliche
Heil bezogene Terminangabe ein unabdingbarer Bestandteil der aufgezeigten

Traditionslinie. Bedenkt man ausserdem, dass die Heilsvollendung in
Mk 9,1 par und 14,25 par expressis verbis als sichtbares In-Erscheinung-
Treten der Gottesherrschaft definiert ist und - unausgesprochen - auch
Mk 13,30 par52 und Mt5,26 par die kommende Gottesherrschaft vor
Augen haben, bestätigt sich zugleich der rekonstruierte Wortlaut «...ëcoç
äv ëA.0r| f] ßacnXeia xoü 0eoC (èv ôuvàpei)»53.

YII. Mt 10,23 und seine Deutung bei Matthäus

Bezieht man die Anrede in der zweiten Person Plural («Ihr») auf die
historischen zwölf Jünger Jesu, stellt Mt 10,23 nach seinem wörtlichen
Sinn eine unerfüllte Weissagung dar, denn weder flohen die Zwölf jemals
von einer israelitischen Stadt in die nächste noch erlebten sie das Kommen
der Gottesherrschaft bzw. des Menschensohns. Wenn Matthäus das Logion
zu seiner Zeit dennoch überliefert, scheint ihm dieser Sachverhalt
offenkundig keine Probleme bereitet zu haben54, weil er das «Ihr» über den

52 «bis dies alles geschieht» bezieht sich auf das Vollendungsgeschehen insgesamt und zielt
auf die offenbare Gottesherrschaft. So sicher wie im voranstehenden Gleichnis vom Feigenbaum

auf das Treiben der Blätter automatisch der Sommer folgt, so sicher folgt auf die
eschatologische Drangsal das Heil der Gottesherrschaft.

53 Lediglich in Mt 23,39 par ist statt vom Kommen der Gottesherrschaft vom Kommen des

Messias die Rede. Beide Aussagen sind jedoch insofern Synonyma, als mit dem Messias

zugleich die Gottesherrschaft kommt, denn der Messias führt sie im Auftrag Gottes herbei.
54 Was für Matthäus gilt, gilt für die Urkirche insgesamt. Über ein ganzes Jahrhundert hin

hinterlässt V. 23 keine Spur in der altkirchlichen Literatur und wird erstmals bei Origenes
erwähnt; vgl. Künzi, Naherwartungslogion, 18-21.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 19

jesuanischen Zwölferkreis hinaus ausdehnt und aufdie verfolgte Christenheit

insgesamt bezieht. Bedingt durch diese Ausweitung interpretiert er es

als Trostwort für die bedrängten Christen seiner Zeit: Haltet durch, das

Kommen des Menschensohns steht unmittelbar bevor, bis dahin bleiben
euch immer noch Städte, in die ihr fliehen könnt.

Anscheinend sieht Matthäus auch in der Begrenzung des Fluchtraums
auf die 7tôÀeiç xoß 'Iapaf)A keinerlei Schwierigkeiten. Dies deshalb nicht,
weil er die Wendung nicht einfach nur auf die palästinischen Städte
bezieht, sondern - angesichts der ausserhalb Palästinas beheimateten
judenchristlichen Adressaten seines Evangeliums - auf alle Städte, in
denen Juden wohnen55. Von daher ist zugleich deutlich, weshalb er die ihm
überkommene Tradition Mt 10,23 bruchlos in ihren heutigen Kontext
einfügen kann. Denn so wenig wie V. 23 selbst hat der Evangelist auch die
V. 17-25 insgesamt als missionarische Unterweisung im eigentlichen Sinn
verstanden. Konkrete Missionsinstruktion findet sich vielmehr nur in den
voranstehenden V. 5-16. Die V. 17-25 hingegen, die Matthäus nicht
umsonst im wesentlichen aus der Endzeitrede Mk 13,9.11-13 übernommen

und um weiteres Material ergänzt hat, sind als Anweisung über das
rechte Verhalten der Christen in der Verfolgung konzipiert; dies wiederum
nicht als Verhaltensinstruktion für die Zwölf, sondern im umfassenden
Sinn für alle bedrängten und verfolgten Christen. Das beweist etwa die
Allgemeinheit der Verfolgung speziell in V. 21 oder aber der Tatbestand,
dass aus dem ungastlichen Haus bzw. der ungastlichen Stadt (Mt 10,11-14)
der Hass aller (Mt 10,17.22) geworden ist, man möchte formulieren: der
Hass der Welt56. Für den Evangelisten bilden die V. 17-25 somit eine
innere Einheit. Passend fügt sich V. 23 nach seiner matthäischen Deutung
in diese ein. Matthäus versteht das Logion also keineswegs als eine unerfüllte

Verheissung, die womöglich noch zu seinem Missionsuniversalismus57

im Widerspruch stünde58. Er benutzt es vielmehr - vermutlich unter
dem Eindruck der Verfolgungszeit des Jüdischen Krieges in den Jahren
66-70 n. Chr. einschliesslich der Flucht der Jerusalemer Christen nach

55 Vgl. Strecker, Weg, 41 f und Patsch, Abendmahl, 297, Anm. 140.
56 Vgl. Bornkamm, Enderwartung, 16; Grässer, Problem, 139f und Tödt, Menschensohn,

84 f.
57 Die wichtigsten Belege sind Mt 5,13 f; 24,14; 26,13 und vor allem 28,19 f; vgl. Jeremias,

Jesu Verheissung, 20f.29f und Hahn, Verständnis, 103-111.
58 So fälschlich Jeremias, Jesu Verheissung, 18 und Patsch, Abendmahl, 125.



20 Volker Hampel

Pella59 -, um den wiederum bedrängten und verfolgten Glaubenden seiner
Zeit mit Hilfe eines Jesuswortes tröstend zu versichern: Fürchtet euch nicht
(V. 26.28.31), der Menschensohn kommt bald - und mit ihm die
Erlösung.

Deutlich ist bei alldem, dass Matthäus die schliessliche Erlösung im
Zusammenhang der Parusie Jesu bzw. des Menschensohns erwartet. Als der
vom Himmel her wiederkommende KÛpvoç ist Jesus der kommende
Menschensohn, der mit seiner Ankunft das Heil und den -Zustand der' T

vollendeten Gottesherrschaft heraufführt. Das Kommen der Gottesherrschaft

in Macht und das Kommen des Menschensohns sind für den
Evangelisten Synonyma. Deshalb ist es nur konsequent, dass er wie in Mt 16,28
(diff Mk 9,1/Lk 9,27) auch in Mt 10,23 die ihm vorgegebene Formulierung
«bis die Gottesherrschaft (in Macht) kommt» durch die aus seiner Sicht
inhaltlich gleichbedeutende und formal seinem Sprachgebrauch entsprechende

Wendung «bis der Menschensohn kommt» ersetzt60.

VIII. Mt 10,23 und seine Deutung in der palästinischen
Kirche

Die palästinische Kirche las Mt 10,23 angesichts der dort angekündigten

Verfolgung der Glaubenden als trostvolle Verheissung der nahen Erlösung

durch das Erscheinen der Gottesherrschaft. Zwar versteht sie das

59 Eusebius berichtet von einer Flucht der Jerusalemer (und der judäischen) Christen in das

im peräischen Bergland gelegene Pella. Dabei betont er, diese Flucht habe ihren Grund in einer
den Gemeindeleitern offenbarten Weisung, angesichts des sich nach Judäa und nach Jerusalem

verlagernden Jüdischen Krieges mit all seinen grausamen Schrecken die Stadt rechtzeitig zu
verlassen (HistEccl III, 5,3). Auch Epiphanius bezeugt diese durch einen Befehl Christi bzw.
durch eine göttliche Warnung ausgelöste Flucht (Haer 29,7;30,2; Mens 15). Ebenso ist sie in
PsClem Recogn 1,39 (entsprechend 1,37 syr) und Anabathmoi Jakobou II erwähnt. «Die
heute beliebte historische Abwertung dieser Notiz hat keinerlei stichhaltige Gründe. Dass sie

Ariston v. Pella zuzuschreiben sei und die äthiologische Legende der Entstehung der Gemeinde
in Pella darstelle, bleibt eine unbeweisbare Vermutung» (Hengel, Entstehungszeit, 28,
Anm. 111). Zur Flucht nach Pella und der historischen Glaubwürdigkeit dieser Überlieferung
vgl. Schoeps, Apokalyptik, 101-111; Sowers, Circumstances, 305-320; Simon, Migration,
37-54; Gunther, Fate, 81-94; Pesch, Markus II, 291.295f; ders., Markus 13, 359.363-368 und
Neirynck, Marc 13, 370-375.381-389.401 (Lamprecht) bzw. 566-571.577-585.597 (Evange-
lica).

60 Vgl. auch Mt 13,41 fund 43: Wenn der Menschensohn erscheint und das Gericht an den

Nichtglaubenden vollzogen hat, leuchten die Glaubenden wie die Sonne im Reich ihres
Vaters.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 21

Logion nicht so, als wolle es im berechnenden Sinn über die konkrete
Zeitspanne bis zu deren sichtbarem Kommen belehren, dennoch ist ihr
bewusst, dass es sich nur um eine kurze, eng begrenzte Frist handeln kann,
die sich keinesfalls über die erste Jüngergeneration hinaus ausdehnen
würde (Mk9,1 par; 13,30 par)61. Von daher bezieht die palästinische
Kirche die Anrede in der zweiten Person Plural, das «Ihr», wenn schon
nicht auf die historischen zwölf Jünger, so doch auf die erste Christengeneration.

Dabei deutet sie rcôÂeiç xoß 'Iapaf|Ä anders als Matthäus, aber
gemäss der ursprünglichen Wortbedeutung im engeren Sinn und bezieht
den angegebenen Fluchtraum auf die palästinischen Städte62.

Damit steht zugleich fest, dass das Logion in der palästinischen Kirche
letztlich nicht entstanden sein kann. Es lässt sich nämlich keine
Verfolgungssituation aufzeigen, die die Bildung von Mt 10,23 hinreichend zu
erklären vermag:

Die Ereignisse, die die Flucht nach Pella nach sich zogen, darfman nicht
geltend machen, denn Pella gehört zur Dekapolis und ist somit keine
«Stadt Israels»; zudem ist das Logion für die Zeit des Jüdischen Krieges
viel zu alt.

Man könnte hypothetisch an die Verfolgung der Christen durch Herodes
Agrippa I. in den Jahren 43-44 denken, mit der sich dieser die Gunst der
Juden erwerben wollte. Die Tatsache jedoch, dass das Neue Testament jene
Vorgänge lediglich in Apg 12 aufgreift und sie zudem aufxivaç xöv àno xfjç
8KKÀr|olaç (V. 1) begrenzt - namentlich sind nur Jakobus, der dabei den
Tod findet, und Petrus genannt - spricht gegen diesen Deutungsversuch63.

61 Vgl. ebenso IThess 4,15.17 und IKor 15,51.
62 Entsprechend bezeichnet der vergleichbare Terminus oïkoç 'lapai)?. (MtlO, 5b-6;

15,24; Apg 2,36; 7,42 und Hebr 8,8.10) bzw. sein Äquivalent 'TNnfcr IT'S die Israeliten, die
in Palästina wohnen.

63 Wenn sich Petrus im Anschluss an seine göttliche Befreiung aus dem Gefängnis in
Jerusalem verabschiedet, um «an einen anderen Ort» zu gehen (V. 17), geht es nicht um eine

Flucht gemäss Mt 10,23. Petrus realisiert vielmehr die «seit den Tagen des Anfangs» erfolgte
«Wahl» Gottes, nach der «aus meinem Mund die Heiden das Wort des Evangeliums vernehmen

und zum Glauben kommen sollen» (Apg 15,7). Von einer Flucht in eine andere Stadt
Israels - zumal Lukas eine Flucht terminologisch anders beschrieben hätte (vgl. Apg 9,23-25;
entsprechend 2Kor 11,32-33) - kann also keine Rede sein, denn Petrus gelangte schliesslich
über Antiochia bis nach Rom. Im Gefälle der Apostelgeschichte macht Petrus zugleich
«faktisch schon hier dem künftigen Haupt-Missionar Paulus Platz, der mit 13,1-14,28
hervortritt» (Schneider, Apostelgeschichte I, 97). In Jerusalem tritt der Herrenbruder Jakobus

an seine Stelle, der nun zusammen mit den übrigen Aposteln die Leitung der Gemeinde
innehat.



22 Volker Hampel

Damit verbleiben als letzte Möglichkeit64 die Ereignisse, deren Reflexe
in Apg 6-9 erhalten sind. Nachdem Stephanus als erster christlicher Märtyrer

den Tod erlitten hat, kommt es zu einer weiterführenden Verfolgung.
Diese galt jedoch vor allem den «Hellenisten»65 und weniger - möglicherweise

auch überhaupt nicht - den «Hebräern». Zwar sind laut lukanischer
Darstellung die judäischen Gemeinden insgesamt betroffen, die jetzt unter
Paulus zu leiden haben (Apg 8,3; 9,2.13f.21 ; 22,4; 26, lOf), doch stehen
diese Notizen in deutlichem Kontrast zu den Ausführungen in den Briefen
des Apostels. Zwar hat er sich durch die Verfolgung von Christen hervorgetan

(lKorl5,9; Gal 1,13f.22f; Phil 3,6), anscheinend aber nicht in
Judäa, denn in den dortigen Gemeinden ist er laut Gal l,22f unbekannt.
Als Christenverfolger kennen sie ihn nur vom Hörensagen, haben ihre
diesbezüglichen Informationen also von Mitchristen übernommen. Mit
f](xàç in der Wendung ô ôuûkcûv ijpàç (V. 23) schliessen sie sich lediglich mit
ihren von Paulus verfolgten Glaubensgenossen - vermutlich mit den
«Hellenisten» - zusammen und betonen so (im Sinne von IKor 12,26) die
Einheit der Gesamtkirche. Paulus erwähnt zwar in IThess 2,14, dass auch
judäische Gemeinden von Juden bedrängt worden seien, lässt dabei jedoch
offen, unter welchen Umständen und wann dies geschah. Lukas zumindest
betont in Apg 9,31 ausdrücklich, dass die Gemeinden in ganz Judäa,
Galiläa und Samaria nach der Bekehrung bzw. der Berufung des Paulus
eine friedliche Zeit und Aufbauphase erlebten. Fest steht ausserdem: Die
Zwölf, also ausgerechnet die Führer der palästinischen Kirche, blieben im
Verlauf der in Apg 6-9 beschriebenen Ereignisse unbehelligt. Folgerichtig
ist von ihrer Flucht keine Rede, selbstverständlich bleiben sie in Jerusalem.
Von daher bleibt alles in allem festzuhalten: Die hier geschilderte Verfol-

64 Wenn der Herrenbruder Jakobus im Jahr 62 n.Chr. zusammen mit anderen missliebigen
Personen wegen angeblicher Übertretung des Gesetzes gesteinigt wurde, dann nicht aufgrund
eines wirklichen Gesetzeseifers der jüdischen Führer, sondern allein wegen des Misstrauens
der Sadduzäer und ihres Hohenpriesters Ananus. Sowohl die Pharisäer als auch das Volk
verurteilten dieses Vorgehen gegen Jakobus, der als gesetzestreu galt. Zudem hatte seine

Hinrichtung - «eine Kompetenzüberschreitung während des Statthalter-Interregnums nach
dem Tode des Porcius Festus» (Jeremias, Geschichtlichkeit, 141) - politische Folgen, da sie

den Hohenpriester sein Amt kostete (JosAnt 20,200-203; Eusebius, HistEccl 11,23,11-18;
vgl. Goppelt, Zeit. 40 und Jeremias, Geschichtlichkeit, 141).

65 Zu den «Hellenisten» vgl. Goppelt, Zeit, 35-37; Bruce, Zeitgeschichte II, 18-34 und
Hengel, Zwischen Jesus und Paulus, 151-206.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 23

gung ist zu partikularistisch, um aus ihr die Entstehung eines Logions wie
Mt 10,23 ableiten zu können66.

Darüber hinaus wurde die christliche Kirche in den ersten Jahrzehnten
bis zum Beginn des Jüdischen Krieges in Palästina grundsätzlich geduldet,
schliesslich galt sie als eine jüdische Splittergruppe mit messianischer
Sonderlehre67. Als Tochter der Synagoge blieb sie daher trotz der genannten

Übergriffe im grossen und ganzen unbehelligt68 und hatte sogar teil an
den Sonderrechten, die Rom den Juden gewährte.

Überzeugend gegen die Bildung von Mt 10,23 in der palästinischen
Kirche spricht zugleich die Tatsache, dass die Christen, sobald sie in
irgendeiner Verfolgungssituation die Flucht ergriffen, gerade nicht in eine
andere palästinische Stadt flohen, sondern - gegen den ursprünglichen
Sinn des Logions - über die Grenzen Palästinas hinaus. So entwichen sie

nach Samaria (Apg 8,1.5), bis weit in die Diaspora nach Phönizien, Zypern
und Antiochia (Apg 11,19) und in die Dekapolis (Flucht nach Pella). Das
heisst: Die palästinischen Christen haben sich über eine eindeutige Anweisung

hinweggesetzt, können sie also kaum selbst gebildet haben.
Ausserdem schliesst V. 23, wie mir scheint, die nachösterliche Systematisierung

der Endereignisse in Auferstehung und Parusie - erst recht eine
längere Zeit der Kirche - nicht nur nicht ein, sondern geradezu aus.
Schliesslich erfolgt der Einbruch der vollendeten Gottesherrschaft in
unmittelbar naher Zukunft. Selbst der vorherige gewaltsame Tod Jesu tritt
nicht explizit in den Blick, erst recht nicht im Sinne eines stellvertretenden
Sühnetodes, der die Vollendung erst zu einer heilvollen, zur Erlösung
werden lässt69.

Die abschliessende Wertung aller genannten Einzelbeobachtungen führt
daher zu dem Schluss: Mt 10,23 ist auch aus der Situation der palästini-

66 Vgl. Patsch, Abendmahl, 126.
67 Nicht umsonst trafen sich die Jerusalemer Christen im Tempel zum Gottesdienst

(Apg 2,46), hielten sich an die jüdischen Gebetszeiten (Apg 3,1 ; 10,3.30; Did 8,3; vermutlich
sind auch Apg 1,14; 2,42 und 6,4 in diesem Sinn zu verstehen; vgl. Jeremias, Gebet,
70—73.78 D und beachteten das dortige Brauchtum (Weihe: Apg 21,26; 24,18; Gelübde: Apg
18,18; 21,23; Opfergaben: Apg 21,26). Auch predigten die Apostel nicht nur im Tempel
(Apg 3,12; 5,20f.25.42), sondern in der Diaspora wie selbstverständlich in den Synagogen
(Apg 9,20; 13,5.14-43.44; 17, lf; 18,4; 19,8).

68 Vgl. Conzelmann, Geschichte, 45-48.
69 Anders Patsch, Abendmahl, 126: Da Jesus sich selbst nicht einschliesse und nur von der

Drangsal der Jünger rede, blicke das Logion über seinen Tod hinaus.



24 Volker Hampel

sehen Kirche nicht ableitbar und weist folglich auf Jesus selbst
zurück70.

IX. Mt 10,23 im Mund Jesu

Charakteristisch jesuanisch ist vorab die Begrenzung des Lebensraums
der Zwölf auf die Städte Israels bzw. auf Israel. Jesus selbst weiss sich
ausschliesslich «zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel» gesandt, und
indem er die Zwölf an der messianischen Proklamation der Gottesherrschaft

beteiligt, begrenzt er auch ihren Verkündigungsauftrag auf Israel.

Die entscheidenden Belege dafür sind Mt 10,5b-6, das überschriftartige Einleitungswort
der Aussendungsrede des Matthäus (10,5-11,1), sowie das ursprünglich isoliert tradierte
Einzellogion Mt 15,24, das der Evangelist redaktionell in die Erzählung von der kanaanäi-
schen Frau (Mt 15,21-23.25-28 par Mk 7,24-30) eingetragen hat. Beide Logien erweisen sich

nicht nur formal als älteste aramäische Überlieferung, sondern stehen mit ihrem <Heilsparti-
kularismus> zugleich in Widerspruch zum Heilsuniversalismus des Matthäusevangeliums wie
auch der palästinischen Kirche, die letztlich zu keiner Zeit das Heil, das Gott über den Weg des

Kreuzes und der Auferstehung seines Messias bewirkt hat, exklusiv nur auf Israel bzw. die
Judenchristen bezog. Lediglich der heilsgeschichtliche Vorrang Israels wird wie überall im
Neuen Testament festgehalten. Aufgrund der Anstössigkeit beider Worte im Blick auf
Heidenchristen verwundert es daher nicht, dass Markus und Lukas, deren Adressaten Heidenchristen

sind, sie nicht übernommen haben. Als authentische Jesuslogien hingegen entsprechen
sie exakt der Verkündigung Jesu, denn dessen Wirksamkeit zielt eindeutig auf Israel, ohne
dabei die Heidenvölker vom Heil Gottes, das er bringt, auszuschliessen. Im Zusammenhang
der Völkerwallfahrt zum Zion erwartet Jesus das Herbeiströmen auch der Heidenvölker, die
dann zusammen mit Israel Jahwe als den einen und wahren Gott verehren und ins eschato-

logische Zwölfstämmevolk eingegliedert werden71.

Weitere Belege für die Begrenzung des Sendungsauftrags Jesu auf Israel sind Mt 8,5-13 par
und Mk 7,24-30 par. Die Frage Jesu in Mt 8,7 ist als Ausrufder Entrüstung zu verstehen: Ich,

70 Von einem authentischen Jesuslogion sprechen etwa auch Schniewind, Matthäus, 131;

Jeremias, Jesu Verheissung, 17f; ders., Theologie, 136f; Sjöberg, Menschensohn, 134; Colpe,

Art. ô uiôç roß àvGpcbttou, 439f; Künzi, Naherwartungslogion, 182; Patsch, Abendmahl, 126;

Goppelt, Theologie, 107 und Betz, Danielbuch, 75.77. Demgegenüber handeln von einem

Trostwort der frühen palästinischen Kirche z.B. Bultmann, Geschichte, 167 ; Grösser, Problem,
138; Vielhauer, Gottesreich, 65-67; Tödt, Menschensohn, 56f; Vögtle, Erwägungen, 331;

Jüngel, Paulus, 237f und Merklein, Botschaft, 55.
71 Zu Mt 10,5b-6 sowie 15,24 und ihrer Authentie vgl. Jeremias, Jesu Verheissung

16f.22-24. Gegenteilige Argumente werden zwar immer wieder genannt, vermögen m.E.

jedoch nicht zu überzeugen. Zur Völkerwallfahrt zum Zion vgl. ebd., 34-63 (zusammengefasst

in: Ders., Theologie, 235-237) und Hampel, Menschensohn, 114-118.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 25

ich soll kommen und ihn heilen? Ich, ein Jude, einen Heiden? Ebenso reagiert er in Mk 7,27

par: Das Brot ist für die Kinder (die Israeliten) bestimmt und nicht für die Hunde (die
Nicht-Israeliten). Der Hauptmann und die Frau anerkennen die von Gott angeordnete und von
Jesus eingehaltene Grenze zwischen dem Gottesvolk und den Heidenvölkern. Wenn Jesus

ihnen in Vorwegnahme der Völkerwallfahrt zum Zion dennoch Hilfe gewährt - beide erweisen
sich aufgrund ihres unbeirrbaren Glaubens als wahre Israeliten -, bestätigen diese Ausnahmen
nachdrücklich die Regel, dass Jesus seine Wirksamkeit ausschliesslich auf Israel, den Weinberg
Gottes (Mk 12,1-9 par), begrenzte72.

Ein apostolischer <Nachhall> dessen findet sich in Rom 15,8, wo Jesus als «Diener der
Beschneidung» charakterisiert wird. Sachlich will Paulus begründen, dass Judenchristen und
Heidenchristen «im gleichen Heilsstande stehen» (V. 8-12). Für die Judenchristen ist dies

dadurch gesichert, dass Jesus selbst als Diener der Beschneidung die Aufgabe hatte, die

Erwählung Israels wahrzumachen (V. 8). «Hinsichtlich der Heidenchristen kann sich Paulus
nicht in analoger Weise darauf berufen, dass Jesus Heiden predigte (so wichtig ihm dieses

Argument im Zusammenhang gewesen wäre), sondern ihren Heilsstand muss er aus der Schrift
begründen (V. 9—12)»73.

Von daher wird ebenso deutlich, weshalb Jakobus, Petrus und Johannes, die Jerusalemer

«Säulen», in Gal 2,7-9 zwar die Sendung des Paulus zu den Heidenvölkern anerkennen, sie

selbst jedoch nur «zu den Beschnittenen» gesandt sind, was «eine grundlegende Beschränkung...

auf den Bereich des Judentums zum Ausdruck (bringt)»74.
Entsprechend wendet sich Petrus in Apg 10,1-11,18 erst nach einer unmittelbaren

göttlichen Aufforderung dem Heiden Kornelius und dessen Verwandten und Freunden zu, führt
sie zum Glauben und schliesslich zur Taufe.

Insgesamt bleibt somit festzuhalten: Aufgrund der heilsgeschichtlichen Vorrangstellung
Israels ist Jesus (zunächst) ausschliesslich zu Israel gesandt. Das Heil der Heidenvölker
wiederum ist erst die Folge und Konsequenz des Heils Israels, das mit dem Messias an der
Spitze zum Panier für die Völker und zum Licht der Heiden wird.

Wenn Jesus jetzt auch den Fluchtweg der Jünger entsprechend
eingrenzt, ist dies auf dem Hintergrund seiner weiteren Erwartung nur
verständlich. Die Zwölf sollen in Israel bleiben, da Jesus in allernächster
Zukunft dem Kommen der Gottesherrschaft und damit seiner eigenen
messianischen Inthronisation aufdem Zion entgegensieht75. Und der Mes-

72 Zu Mt8,5-13 par vgl. Jeremias, Jesu Verheissung, 25 f; ders., Theologie, 161 f und
Gnilka, Matthäus I, 297-305: In seinem Kern (ohne die V. 11 f) erweist sich Mt 8,5-13 par als

«eine konkrete Erinnerung aus dem Wirken Jesu von Nazaret» (ebd. 305). Zu Mk 7,24-30 par
vgl. Jeremias, Jesu Verheissung, 25 und Gnilka, Markus I, 289-295. Wie sehr Jesus seine
messianische Wirksamkeit in der Tat auf Israel begrenzte und dabei die Grenzen des jüdischen
Volkstums nicht überschritt, zeigen ausführlich Alt, Stätten, 436-455 und Jeremias, Jesu

Verheissung, 27-31.
73 Ebd., 31; vgl. auch Wilckens, Römer III, 105-108.
74 Jeremias, Jesu Verheissung, 21.
75 Die Inthronisation des Messias erfolgt auf dem Zion; vgl. Hampel, Menschensohn,

111-114.



26 Volker Hampel

sias und sein Volk sowie speziell seine Repräsentanten gehören nun einmal
zusammen, selbst dann, wenn es ans Leben geht und die Flucht angesichts
der lebensbedrohenden Verfolgung von Jesus geboten ist.

Gegenüber einer solchen Verfolgung der Zwölf erfolgte nun in der
Forschung der Einwand, Jesus habe zwar mit der möglichen Ablehnung
seiner Verkündigung und damit auch mit der Abweisung seiner Boten
gerechnet, nicht aber mit einer Verfolgung in derartigem Umfang76. Genau
das stimmt jedoch nicht, im Gegenteil: Unmittelbar vor der Heilsvollendung

erwartet Jesus im Zusammenhang seiner Passion ein Kollektivleiden
auch der Zwölf, wobei er ihr Leiden mit seinem eigenen ausdrücklich
verbunden weiss77. Dies kann insofern nicht verwundern, weil auch in der
ihm vorgegebenen alttestamentlich-jüdischen Erwartung eine schreckliche
Drangsalszeit der Inthronisation des Messias bzw. dem Hereinbrechen der
Gottesherrschaft vorausgeht78. Doch gerade dann, wenn die Not am gröss-
ten ist, greift Gott heilvoll ein. Er bekennt sich zu seinem treuen Zeugen,
seinem messianischen Sohn, und ebenso zu den Seinen, die mit ihm
ausharrten bis ans Ende (Mk 13,13b par). Er gibt ihnen Anteil an der
Regierungsgewalt des Messias in der Gottesherrschaft, Jesus beteiligt sie an
seiner eigenen Herrschaftsausübung (Lk 22,28-30 par)79.

Von daher ist es nur folgerichtig, dass Jesus seinen engsten Mitarbeitern,
den Repräsentanten des endzeitlichen Zwölfstämmevolkes, in Gestalt
einer Verheissung - einer Vorhersage über ihr Erleben der Heilsvollendung
- nahelegt, auch angesichts des bevorstehenden Kollektivleidens Israel
nicht zu verlassen. Denn das Heil der Gottesherrschaft steht eben dann,
wenn die messianische Drangsal, die Zeit der messianischen Wehen
eintrifft, so unmittelbar nahe bevor, dass für die Jünger bis zu ihrem
Offenbarwerden immer noch Fluchtmöglichkeiten in Israel übrigbleiben.

Die vorliegende Heilsverheissung, die - wie alle Heilsverheissungen
dieser Art - die unbedingte Vollendungsgewissheit Jesu für sich selbst und
für die Seinen voraussetzt, zielt auf die Stärkung der Jünger angesichts
dessen, was (auch) auf sie zukommt. Sie beinhaltet die tröstliche Zusicherung

für die Verfolgten und Fliehenden: Haltet durch, denn die kurze Zeit
der eschatologischen Drangsal ist nicht das letzte, vielmehr die sie
ablösende Heilsvollendung. Jesus und die Seinen werden sie erleben, noch
bevor die Jünger auf ihrer Flucht mit den Städten Israels zu Ende gekom-

76 Vgl. Vögtle, Erwägungen, 328 f und Patsch, Abendmahl, 126.
77 Zum Kollektivleiden der Jünger vgl. Hampel, Menschensohn, 209-212.
78 S. oben S. 9f. mit den Anm. 20 und 21.
79 Vgl. Hampel, Menschensohn, 119-128.302f.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 27

men sind, so nahe ist die Erlösung, der Di1?® -Zustand der vollendeten
Gottesherrschaft. Und derjenige, der für ihr Kommen einsteht, ist Gott
selbst, denn er bekennt sich zum Verheissungswort seines messianischen
Boten. Darum gilt für die Zwölf nur noch eines: Fürchtet euch nicht!

X. Mt 10,23 - ein Irrtum Jesu?

Vielhauer hat es besonders drastisch formuliert: «Die Vertreter der
Echtheit [von Mt 10,23] müssen die Tatsache in Kauf nehmen, dass Jesus
sich gewaltig geirrt hat, oder sie müssen den Text umdeuten»80.

Nach allen voranstehenden Erwägungen steht m.E. fest: Mt 10,23 ist ein
authentisches Jesuslogion. Es passt nicht nur sehr gut in die Verkündigung
Jesu hinein, sondern lässt sich zugleich als eine Ankündigung des historischen

Jesus verifizieren, als ein Produkt der nachösterlichen Theologie
hingegen nicht. Man wird Colpe zustimmen müssen: «Erklärt man aber
den Spruch für judenchristliche Gemeindebildung, dann ist nicht einzusehen,

warum dieselbe Gemeinde, die ihn schuf, ihn nicht wieder fallengelassen

hat, nachdem sich die Prophezeiung nicht erfüllt hatte Nur als

wirkliches Herrenwort also kann Mt 10,23 dem Anstoss, den man an
ihm als unerfüllter Weissagung nehmen musste, nicht zum Opfer gefallen
sein»81.

Der Text lässt sich zugleich aber auch kaum umdeuten, sofern man das
«kritisch» als Kennzeichnung der Exegese als historisch-kritisch ernst
nimmt. Im Gegenteil, nicht einmal das angekündigte Kollektivleiden hat
sich erfüllt. Weder die messianische Inthronisation Jesu noch, damit
verbunden, der Anbruch der vollendeten Gottesherrschaft trafen so ein, wie
das Jesuslogion dies bezeugt und verheisst. Genau daran drohten die
Jünger Jesu - bevor ihnen (aus ihrer Sicht völlig überraschend) der
auferstandene Gekreuzigte begegnete und sich als der lebendige KÛptoç erwies -
nach seinem erfolgten Tod bei ausbleibender Heilsvollendung zu verzweifeln:

an ihrem Glauben und damit an ihrem Herrn selbst.
Dennoch hat sich, so jedenfalls lautet das übereinstimmende Zeugnis

der Apostel und des Neuen Testaments überhaupt, die Erwartung Jesu

bestätigt, wenn auch anders, als er selbst und seine Jünger zunächst mein-

80 Vielhauer, Gottesreich, 65.
81 Colpe, Art. ô uiôç roß ctvGpwjtou, 439f; vgl. auch Schniewind, Matthäus, 131 und Betz,

Danielbuch, 75.



28 Volker Hampel

ten. Denn Gott hat sich zur Messianität Jesu bekannt, als er ihn von den
Toten auferweckte. Er hat ihn zu seiner Rechten inthronisiert. Gott hat
somit die Heilsverheissung Jesu eingelöst, wenn auch noch nicht vollständig.

Das jedoch, was noch aussteht - dessen waren sich die zuvor verzweifelten,

unter dem Eindruck der Ostererfahrung hingegen getrösteten Jünger
völlig gewiss -, wird ebenso sicher eingelöst wie alles andere: in der
Zukunft82. Stand die weltweite Legitimation des Messias Jesus durch Gott
noch aus, so erwarteten sie diese mit der Parusie des Erhöhten. Mit dem
(Wieder-)Kommen ihres im Himmel längst inthronisierten Herrn wird all
das, was bisher nur im Glauben erkennbar ist, vor aller Welt offenbar. Und
mit dem Offenbarwerden der messianischen Würde, Hoheit und
Herrschermacht des KÛpioç» Jesus kommt es zugleich zu dem Ereignis, dem
Jesus selbst unmittelbar im Anschluss an seinen stellvertretenden Sühnetod

entgegensah: zum Anbruch der vollendeten Gottesherrschaft, zu jenem
eschatologischen Friedensreich, in dem Gott herrscht durch seinen
Mandatar, den Messias Jesus von Nazareth.

Was die Urkirche und mit ihr die Christenheit aller Zeiten mit der
Parusie ihres Herrn erwartet, ist daher im Grunde nichts anderes als das

Festhalten an dem, was Jesus selbst erwartete, ist die nachösterliche
Aktualisierung der jesuanischen Ansage der heilvollen Zukunft Gottes - inhaltlich

begründet in der ipsissima vox Jesu83.

Volker Hampel, Neukirchen-Vluyn

Literatur

Alt, A., Die Stätten des Wirkens Jesu in Galiläa territorialgeschichtlich betrachtet, in: Ders.,
Kleine Schriften zur Geschichte des Volkes Israel, Bd. II, München 41977, 436-455.

Berger, K., Die Amen-Worte Jesu. Eine Untersuchung zum Problem der Legitimation in
apokalyptischer Rede (BZNW 39), Berlin/New York 1970.

82 Erst die «von Gott verursachte Erfahrung» der Auferweckung Jesu (Merklein, Aufer-
weckung, 224) «schuf eine völlig neue Situation; denn nun konnte und musste auch nach

Karfreitag an Jesus und seiner eschatologischen Botschaft festgehalten werden. die
bleibende Geltung des eschatologischen Anspruchs Jesu war durch die Auferweckung
definitiv geworden» (ebd., 232).

83 Vgl. dazu ausführlich Hampel, Menschensohn, 296-308.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 29

Betz, O., Die Frage nach dem messianischen Bewusstsein Jesu, in: Ders., Jesus. Der Messias
Israels. Aufsätze zur biblischen Theologie (WUNT 42), Tübingen 1987, 140-168.

-, Jesus und das Danielbuch, Bd. II: Die Menschensohnworte Jesu und die Zukunftserwartung
des Paulus (Daniel 7,13-14) (ANTJ 6/II), Frankfurt/Bern/New York 1985.

Beyer, K„ Semitische Syntax im Neuen Testament, Bd. I: Satzlehre, Teil 1 (StUNT 1),

Göttingen 21968.

{Strack, H.L. / Billerbeck, P., Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch,
Bd. IV: Exkurse zu einzelnen Stellen des Neuen Testaments. Abhandlung zur neutesta-
mentlichen Theologie und Archäologie, Teile 1 und 2, München 81986.

Blass, F. /Debrunner, A., Grammatik des neutestamentlichen Griechisch, bearb. v. F. Rehkopf,
Göttingen 161984.

Bornkamm, G., Enderwartung und Kirche im Matthäusevangelium, in: G. Born¬
kamm / G. Barth / H. J. Held, Überlieferung und Auslegung im Matthäusevangelium
(WMANT 1), Neukirchen-Vluyn 71975, 13-47.

Bruce, F. F., Zeitgeschichte des Neuen Testaments, Teil II: Von Jerusalem bis Rom, Wuppertal
1976.

Bultmann, R., Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT 12), Göttingen 91979;
mit Ergänzungsheft, bearb. v. G. Theissen und Ph. Vielhauer, Göttingen 51979.

Colpe, C., Art. ô uiôç toû àv0pdmou, ThWNT VIII (1969) 403-481.
Conzelmann, H., Geschichte des Urchristentums (NTD Ergänzungsreihe 5), Göttingen

51983.

Dalman, G., Jesus-Jeschua. Die drei Sprachen Jesu, Jesus in der Synagoge, aufdem Berge, beim
Passahmahl, am Kreuz, Leipzig 1922; Nachdr. Darmstadt 1967.

Delitzsch, F., [Novum Testamentum Hebraice] Die Schriften des Neuen Testaments aus dem
Griechischen ins Hebräische übersetzt, Leipzig 1877; Nachdr. London 1976.

Feuillet, A., Les origines et la signification de Mt 10,23 b. Contribution à l'étude du problème
eschatologique, CBS (1961) 182-198.

Gnilka, J., Das Evangelium nach Markus, 1. Teilband: Mk 1-8,26 (EKK II/1 Zürich/Einsie¬
deln/Köln/Neukirchen-Vluyn 21986 ; 2. Teilband: Mk 8.27-16,20 (EKK II/2), Zürich/Ein-
siedeln/Köln/Neukirchen-Vluyn 21986.

-, Das Matthäusevangelium, I. Teil: Mt 1,1-13,58 (HThKI/1), Freiburg/Basel/Wien 1986.

Goppelt, L., Die apostolische und die nachapostolische Zeit (KIG 1, Lfg. A), Göttingen 2o.J.

(1966).

-, Theologie des Neuen Testaments, 1. Teil: Jesu Wirken in seiner theologischen Bedeutung,
2. Teil: Vielfalt und Einheit des apostolischen Christuszeugnisses, hg. v. J. Roloff, Göttingen

31980.

Grässer, E., Das Problem der Parusieverzögerung in den synoptischen Evangelien und in der
Apostelgeschichte (BZNW 22), Berlin/New York 31977.

Gundry, R.H., The Use of the Old Testament in St. Matthew's Gospel (NT.S 18), Leiden
1967.

Gunther, J.J., The Fate of the Jerusalem Church. The Flight to Pella, ThZ 29 (1973) 81-
94.

Hahn, F., Das Verständnis der Mission im Neuen Testament (WMANT 13), Neukirchen-
Vluyn 1963.

Hampel, V., Menschensohn und historischer Jesus, Diss, masch., Tübingen 1983 (erscheint in
überarbeiteter Form und anderer Paginierung im Mai 1989 im Neukirchener Verlag unter
dem Titel: Menschensohn und historischer Jesus. Ein Rätselwort als Schlüssel zum
messianischen Selbstverständnis Jesu).



30 Volker Hampel

Hengel, M., Entstehungszeit und Situation des Markusevangeliums, in: Markus-Philologie.
Historische, literargeschichtliche und stilistische Untersuchung zum zweiten Evangelium,
hg. v. H. Cancik (WUNT 33), Tübingen 1984, 1-45.

-, Die Zeloten. Untersuchungen zur jüdischen Freiheitsbewegung in der Zeit von Herodes I.
bis 70 n.Chr. (AGSU 1), Leiden 21976.

-, Zwischen Jesus und Paulus. Die «Hellenisten», die «Sieben» und Stephanus (Apg 6,1-15;
7,54-8,3), ZThK 72 (1975) 151-206.

Higgins, A.J.B., The Son of Man in the Teaching of Jesus (MSSNTS 39), Cambridge 1980.

Jeremias, J., Jesu Verheissung für die Völker, Franz Delitzsch-Vorlesungen 1953, Stuttgart
21959.

-, Neutestamentliche Theologie, I. Teil: Die Verkündigung Jesu, Gütersloh 21973.

-, Das tägliche Gebet im Leben Jesu und in der ältesten Kirche, in: Ders., Abba. Studien zur
neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte, Göttingen 1966, 67-80.

-, Zur Geschichtlichkeit des Verhörs vor dem Hohen Rat, in: Ebd., 139-144.
Jüngel, E., Paulus und Jesus. Eine Untersuchung zur Präzisierung der Frage nach dem

Ursprung der Christologie (HUTh 2), Tübingen 61986.

Kearns, R., Das Traditionsgefüge um den Menschensohn. Ursprünglicher Gehalt und älteste
Veränderung im Urchristentum, Tübingen 1986.

Klostermann, E., Das Matthäusevangelium (HNT 4), Tübingen 41971.

Kümmel, W. G., Die Naherwartung und die Verkündigung Jesu, in: Ders., Heilsgeschehen und
Geschichte. Gesammelte Aufsätze (MThSt 3), Marburg 1965, 457-470.

-, Verheissung und Erfüllung. Untersuchungen zur eschatologischen Verkündigung Jesu

(AThANT 6), Zürich 31956.

Künzi, M., Das Naherwartungslogion Matthäus 10,23. Geschichte seiner Auslegung
(BGBE 9), Tübingen 1970.

Luz, U., Das Evangelium nach Matthäus, 1. Teilband: Mt 1-7 (EKKI/1), Zürich/Einsie¬
deln/Köln/Neukirchen-Vluyn 1987.

Manson, T. W., The Teaching of Jesus. Studies of its Form and Content, Cambridge 1967.

Merklein, H., Die Auferweckung Jesu und die Anfänge der Christologie (Messias bzw. Sohn
Gottes und Menschensohn), in: Ders., Studien zu Jesus und Paulus (WUNT 43), Tübingen
1987, 221-246.

-, Jesu Botschaft von der Gottesherrschaft. Eine Skizze (SBS 111), Stuttgart 21984.

-, Jesus, Künder des Reiches Gottes, in: Ders., Studien zu Jesus und Paulus (WUNT 43),

Tübingen 1987, 127-156.
Michel, O., Grundzüge urchristlicher Eschatologie, in: Ders., Dienst am Wort. Gesammelte

Aufsätze, hg. v. K. Haacker, Neukirchen-Vluyn 1986, 16-28.

Neirynck, F., Marc 13. Examen critique de l'interprétation de R. Pesch, in: L'Apocalypse
johannique et l'Apocalyptic dans le Nouveau Testament, hg. v. J. Lamprecht (BEThL 53),
Leuven 1980, 369-401 bzw. in: Ders., Evangelica. Gospel Studies / Etudés d'évangile.
Collected Essays (BEThL 60), Leuven 1982, 565-597.

Patsch, H., Abendmahl und historischer Jesus (CThM A 1), Stuttgart 1972.

Pesch, R., Das Abendmahl und Jesu Todesverständnis (QD 80), Freiburg/Basel/Wien 1978.

-, Markus 13, in: L'Apocalypse johannique et l'Apocalyptic dans le Nouveau Testament, hg. v.
J. Lamprecht (BEThL 53), Leuven 1980, 355-368.

-, Das Markusevangelium, I. Teil: Mk 1,1-8,26 (HThKII/1), Freiburg/Basel/Wien 41984;

II. Teil: Mk 8,27-16,20 (HThKII/2), Freiburg/Basel/Wien 31984.

Polag, A., Die Christologie der Logienquelle (WMANT 45), Neukirchen-Vluyn 1977.



«Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen» 31

Schnackenburg, R., Gottes Herrschaft und Reich. Eine biblisch-theologische Studie, Frei¬

burg/Basel/Wien 41965.

-, Das Johannesevangelium, III. Teil: Joh 13-21 (HThKIV/3), Freiburg/Basel/Wien 51986.

Schneider, G., Die Apostelgeschichte, I. Teil: Apg 1,1-8,40 (HThK V/1), Freiburg/Basel/Wien
1980.

Schniewind, J., Das Evangelium nach Matthäus (NTD 2), Göttingen 91960.

Schoeps, H.-J., Ebitionitische Apokalyptik im Neuen Testament, ZNW 51 (1960) 101-111.
Schürmann, H., Die Sprache des Christus, in: Ders., Traditionsgeschichtliche Untersuchungen

zu den synoptischen Evangelien. Beiträge, Düsseldorf 1968, 83-108.

-, Zur Traditions- und Redaktionsgeschichte von Mt 10,23, in: Ebd., 150-156.
Schwarz, G., «Und Jesus sprach». Untersuchungen zur aramäischen Urgestalt der Worte Jesu

(BWANT 118), Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1985.

Schweitzer, A., Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, Tübingen 61951.

Simon, M., La migration à Pella. Légende ou réalite?, RSSR. H 60 (1972) 37-54.
Sjöberg, E., Der verborgene Menschensohn in den Evangelien (SHVL 53), Lund 1955.

Sowers, S., The Circumstances and Recollection of the Pella Flight, ThZ 26 (1970) 305-
320.

Strecker, G., Der Weg der Gerechtigkeit. Untersuchungen zur Theologie des Matthäus
(FRLANT 82), Göttingen 31971.

Tödt, H.E., Der Menschensohn in der synoptischen Überlieferung, Gütersloh 51984.

Vielhauer, Ph., Gottesreich und Menschensohn in der Verkündigung Jesu, in: Ders., Gesammelte

Aufsätze zum Neuen Testament (TB 31), München 1965, 55-91.
Vögtle, A., Exegetische Erwägungen über das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu, in: Ders., Das

Evangelium und die Evangelien. Beiträge zur Evangelienforschung, Düsseldorf 1971,
296-344.

Westermann, C., Genesis, 3. Teilband: Gen 37-50 (BKI/3), Neukirchen-Vluyn 1982.

Wilckens, XJ., Der Brief an die Römer, 3. Teilband: Rom 12-16 (EKK VI/3), Zürich/Einsie¬
deln/Köln/Neukirchen-Vluyn 21987.

Wrege, H.-T., Die Überlieferungsgeschichte der Bergpredigt (WUNT 9), Tübingen 1968.


	"Ihr werdet mit den Städten Israels nicht zu Ende kommen" : eine exegetische Studie über Matthäus 10, 23 ; Otto Betz zum 70. Geburtstag

