
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 4

Artikel: Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit : pastoraltheologische
Überlegungen

Autor: Müller, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit.

Pastoraltheologische Überlegungen*

«Isch das guet?»
Mein Sohn streckt mir seine Schultafel hin
die Zweitklässler üben Satzzeichen

Punkt, Komma, Ausrufezeichen, Fragezeichen
ich betrachte sein Werk
wie feine Regentröpfchen wirken die Punkte und Kommas
sie regnen den Ausrufezeichen auf den Kopf
die als stramme Soldaten in Reih und Glied stehen

schön ausgerichtet, gerade, exakt und sauber
im krassen Gegensatz zu den letzten zwei Reihen

wo die Fragezeichen sich zu einer Art Gelage

eingefunden haben

hier scheint es keine Ordnung zu geben
die Fragezeichen kümmern sich weder um Grösse noch Abstand
kugelrund, bucklig, klein oder hoch aufgestengelt
tummeln sie sich auf der Tafel
manche kämpfen sichtlich um ihr Gleichgewicht
während bei andern der Punkt wie ein schwerer Stein

an ihren Füssen hängt
lange betrachte ich diese eigenwillige Gesellschaft
soll ich sie gelten lassen?

mein Sohn spürt die Unsicherheit
«weisch, d'Fragezeiche si drum äbe am schwärschte».

Eine Frau, die ich seit längerer Zeit begleite, begann mit dieser Szene einen der Texte, die sie

mir mitbrachte. In der Fortsetzung hiess es:

«Fragezeichen sind tatsächlich komplizierte Gebilde, eine Art Mischung zwischen Fleischerhaken

und Notenschlüssel.»
Ich kenne kein Bild, in dem die Ambivalenz des Fragens so knapp dargestellt ist, wie in diesem

Vergleich.

«Die Frage ist ein Grundverhalten des Menschen» sagte E. Coreth am Anfang seines Artikels
im Handbuch philosophischer Grundhegriffe.1 In der RGG3 (insgesamt über lO'OOO Spalten)
finde ich lediglich den einzeiligen Verweis «Fragestücke, Hessische -> Katechismus: II.»2

Ich verstehe im Folgenden das Fragen als signifikanten Ausdruck des

Sachverhalts, dass «Wirklichkeit» dem Menschen nicht unvermittelt,

* Habilitationsvorlesung vor der Theologischen Fakultät Bern vom 2. Dezember 1987.

1 E. Coreth, Artikel: Frage, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe I, hg. von H.
Krings u.a., München 1973, 485.

2 RGG, Bd II, Sp. 1011.



356 Ch. Müller

empiristisch bzw. positivistisch-direkt gegeben, sondern immer als in
bestimmter Weise zu suchende, zu erkennende, zu gestaltende, zu
verantwortende, zu konstruierende Wirklichkeit aufgegeben ist.

Ich meine mit Frage also nicht nur den Fragesatz, sondern auch die
Fragehandlung.3

Dass ich das Fragen so gewichte, wie ich es eben tat, hat auch mit den
Erfahrungen und Beobachtungen zu tun, die sich mit dem Fragen in der
pfarramtlichen Tätigkeit verbunden haben. Deren pastoraltheologische
Relevanz wurde für mich immer spürbarer.

In den folgenden Ausführungen möchte ich solchen Erfahrungen und
Beobachtungen ein Stück weit nachgehen. Im Rahmen einer Vorlesung
musste ich auf manches verzichten, was mir auch wichtig gewesen wäre.

So beschränke ich mich auf Überlegungen:
I) zum Fragen im Umgang mit biblischen Texten
II) zu desymbolisierenden Fragen
III) zum Fragen in der Seelsorge

IV) zum Fragen in der Predigt
V) zur Spiritualität des Fragens

Manches werde ich nur andeuten, manches erst fragen.

7. Fragen im Umgang mit biblischen Texten

Die Frage, welchen Text ich für den nächsten Gottesdienst oder den
Blockunterricht wähle, ist nicht so rasch beantwortet. Soll ich selber den
Text wählen, ihn mir vorgeben (z.B. durch eine Predigtreihe oder die
Perikopenordnung) oder mir vorschlagen lassen (z. B. durch Mitarbeiter
und Mitarbeiterinnen, wenn es um den Blockunterricht geht)?

In welcher Richtung, anhand welcher Kriterien frage ich? Was
berücksichtige ich, was nicht?

Jedenfalls findet schon hier eine Selektion aus vielen möglichen Fragen
statt. Wenn ich darauf achte, komme ich mir mit der Zeit auf die Spur;
welche Texte bevorzuge ich? welchen weiche ich eher aus? was vermeide
ich? wo werden Widerstände sichtbar?

3 Dazu kurz und informativ: U. Maas in: Funkkolleg Sprache 2, Frankfurt 1973, 144ff



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 357

Dann die Texte selber. Welche Fragen werden spontan geweckt? Welche
tauchen auf, wenn ich den Text über einige Zeit mit mir herumtrage? Ich
treffe mich mit Gemeindemitgliedern, denen ich den Abschnitt vorher
mitteilte - mit der Bitte, einfach aufzuschreiben, was ihnen zum Text
einfällt: Gedanken, Fragen, Gefühle, Bilder. Und wenn sie mir jetzt davon
erzählen, wird mir sehr deutlich bewusst, wie beschränkt mein Fragehorizont

war - und damit auch meine Wahrnehmungsmöglichkeiten. Ebenso
wird klar, dass die Begegnungen mit den mit mir Fragenden zu einer
wichtigen Dimension der Begegnung mit der Textwelt werden.

Es ist spannend, von hier aus Kommentare zu lesen. Zwar werden dort
oft erstaunlich wenig Fragen explizit gestellt, aber sie werden ja in den

Aussagen vorausgesetzt, und es ist sehr hilfreich, diese zu katalogisieren.
Dabei lassen sich folgende Beobachtungen machen:

1) Der Interpret hat eine bestimmte Auswahl an möglichen Fragen getroffen.

2) Dieser Auswahl entspricht, dass andere mögliche Fragen nicht gestellt
werden (nicht selten fehlen die meisten Fragen, die meine Gesprächspartner

aus der Gemeinde gestellt haben).
3) Die getroffene Auswahl zeigt an, welchen Fragehorizont der Interpret

ins Spiel bringt - auch wenn des öftern der Eindruck entsteht, er gebe
Antwort auf Fragen, die er sich gar nicht gestellt, sondern unter der
Hand übernommen habe).

4) Der Fragehorizont bringt neue Aspekte, ist aber auf seine Weise ebenfalls

beschränkt; es ist offensichtlich, dass nicht der Text «an sich» in
Sicht kommt, sondern (um eine Wendung Heisenberg's aufzunehmen)
nur der seiner Fragestellung ausgesetzte und durch sein Vorverständnis
vermittelte Text.

5) Die Antworten werden also wieder fraglich; es wären durchaus immer
auch andere Antworten möglich, und manchmal werden ja auch
unterschiedliche Antworten einander gegenübergestellt.

6) Aber nicht nur die Antworten sind fraglich; die Fragen selber sind es

ebenso. Was setzen sie voraus? Wie kommen wir zu den Fragen, die dem
Text angemessen sind? In welcher Hinsicht?4

4 Vgl. Chr. Müller, Die Erfahrung der Wirklichkeit, Gütersloh 1978, 11 ff.



358 Ch. Müller

Wir können - daran hat Gadamer zu Recht erinnert - den Text «als
Antwort von einer Frage her verstehen», auf die er «Antwort ist».5 Wenn
dem so ist, und wenn die Frage nicht nur der Fragesatz ist, sondern viel
umfassender die Fragehandlung, dann ist der Text also immer Text-
in-Bezug-auf-Fragen, Text-in-Bezug-auf-Menschen, die diese Fragen
gestellt haben, Text-in-Bezug-auf-Kommunikations- und Handlungszusammenhänge,

innerhalb derer dieses Fragen sich vollzog.

Biblische Texte, die auf weite Strecken diese Bezüge noch explizit
machen, sind für diesen Sachverhalt geradezu paradigmatisch. Ich
beschränke mich dafür auf einige Hinweise.

Sehr aufschlussreich sind die Einsichten von G. Eichholz. Das Evangelium,

so schreibt er, ist dem Menschen «immer schon zugewandt», so dass

z.B. die Zuwendung des Paulus zum Hörer die Zuwendung des Evangeliums

zum Menschen nur aufnimmt; dabei ist gerade nicht ein abstrakter
Mensch im Blick, sondern Menschen mit Namen, mit ihrem besonderen
geschichtlichen, religiösen, sozialen Ort. Diese Menschen in ihren
Fragezusammenhängen kommen also nicht erst nachträglich zum Evangelium
hinzu, nein, «von vornherein» sind sie mit drin.6 Eine diesem Evangelium
entsprechende Theologie und damit eine dem Evangelium entsprechende
Schriftauslegung kann also nie vom Sprecher und seinen Erfahrungen, aber
auch nicht von den Gesprächspartnern, ihren Erfahrungen, Fragen und
Konflikten abstrahiert werden.7

Damit wird auch offensichtlich (die Textbegegnungen gemeinsam mit
den Gemeindemitgliedern haben das bereits angezeigt), dass wir «den»
Text nie erreichen.

Als Text-in-Bezug-auf-Fragen ist er nie handhabbar. Mit den Fragen
sind von Anfang an (sowohl von den Texten her wie von den Auslegenden -
und ihrer Geschichte!) Menschen, Kommunikations- und
Handlungszusammenhänge im (Text-)Spiel. Es gibt keinen Text-«Inhalt», keine Text-
«Sache» abgesehen von diesen Zusammenhängen.

Ein Bibeltext kann demnach gar nicht Alibi werden für fraglose
Antworten, es sei denn, er werde völlig entstellt. Es wird auch offenkundig, wie

5 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode, Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik,
Tübingen 1965, 352.

6 G. Eichholz, Die Theologie des Paulus im Umriss, Neukirchen Vluyn 1972, 41, 43.
7 A.a.O. 12.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 359

anmassend die Behauptung ist, man predige «den» Text - und wie
irreführend die Redeweise, «der» Text sage..., wobei meistens noch auf eine
Text-Aussage abgehoben wird.

Ist ein Text von vornherein Text-in-Bezug-auf Kommunikations- und
Handlungzusammenhänge, so wird einsichtig, dass die Rede von «Text-
Aussagen» nur eine beschränkte und abstrakte Dimension der Textwelt ins
Spiel bringt; die ganz erheblichen hermeneutischen Konsequenzen kann
ich hier nicht entfalten. Ich greife nur einige Aspekte auf.

1. Für den Umgang mit Texten bin ich als Pfarrer auf Fragen angewiesen,
die meinen Fragehorizont erweitern oder aufsprengen. Nichttheologen
stellen meistens andere, sie stellen auch oft anders Fragen als Theologen.

2. Solche gemeinsamen Auslegungsprozesse geben zu erfahren, dass die
Antwort auf Fragen, die als Textfragen gehört werden, nie nur eine ist,
sondern immer in sehr unterschiedlicher Weise ausfallen wird - und
jedenfalls nicht nur in der Form von Aussagen.
Wenn sich ein Pfarrer der vermeintlich einen Fragestellung, aufdie der
Text antwortet, allzu sicher ist, meint er meist nicht nur die fraglose
Antwort («den» Skopus) schon vorher zu wissen, sondern bringt sich um
die Entdeckung überraschend anderer Botschaften und Fragen, die
übrigens keineswegs alle eine Antwort finden müssen.8 H.-D. Bastian
hat in seiner noch heute lesenswerten Monographie zu Recht bemerkt,
«dem Theologen würde das Amt eines <Dieners am Wort> zu Spott und
Hohn, wenn er sich einen naiven Umgang mit der Frage ohne Skrupel
leistete».9

3. Die Geschichte der historisch-kritischen Erforschung der Bibel lässt sich
auch lesen als Geschichte der Versuche, mit Hilfe neuer (oder
neugewonnener) Fragestellungen eingefahrene und schabionisierte kirchliche
Kommunikationsstrukturen und Antwortmuster zu durchbrechen.
Eben wenn diese emanzipatorische Potenz (Fragen ermöglichten eine

neue, heilsame Distanzierung von Projektionen) nicht in wiederum
schabionisierten Kommunikationsstrukturen und formalisierten
Antwortmustern verkommen soll, wird historisch-kritische Exegese alle

8 Vgl. W. Wink, Bibelarbeit, ein Praxisbuch für Theologen und Laien, Stuttgart, Berlin,
Köln, Mainz 1982, 7.

9 H.-D. Bastian, Theologie der Frage. Ideen zur Grundlegung einer theologischen Didaktik
und zur Kommunikation der Kirche in der Gegenwart, München 1969, 16.



360 Ch. Müller

Verfahrensweisen fordern oder zumindest respektieren, die Fragehorizonte

erweitern, differenzieren, somatisieren.
4. Im gemeinsamen Interpretationsprozess wird evident, dass die

Beziehungen der Gefragten, Fragenden und Antwortenden eine konstitutive
Dimension dieses Interpretationsprozesses sind. Es gibt hier keine
Inhalte jenseits von Beziehungen.

5. Es wird dabei einsichtig, wie sehr das Fragen im Umgang mit Bibeltex-
ten einen ekklesialen Kontext ebenso erfordert wie ermöglicht.

6. Solches Fragen wird dadurch von der Fixierung auf Verbalität befreit,
weil es von vornherein Fragen in einem immer auch leibhaftigen
Handlungszusammenhang ist. Die kognitive Dimension wird dadurch nicht
belanglos; vielmehr bekommt der Kopf nun auch einen Körper, Herz,
Hände, Füsse und das Wissen über...wird durch ein Wissen um...ge¬
erdet.

7. Damit erhöht sich die Chance, dass die öffentlichen Weisen der
Vermittlung und Vergegenwärtigung von Texten nicht mehr auf die
merkwürdig reduzierten (und damit desymbolisierenden, echtes Fragen
abwürgenden) Kommunikationsstrukturen beschränkt bleibt. Im Got-
tesdiest z.B. wird die Sprengung des oft sehr körper- und bewegungslosen

Ablaufs als wirkliches Hören auf das Gotteswort erfahrbar. Das
Wort ward Fleisch - auch die Frage und die Antwort.

II. Desymbolisierende Fragen

Ein jüngerer Mann hat seinen Kirchenaustritt eingereicht. Im Gespräch,
das ich mit ihm führe, fragt er:

«Ist es etwa nicht so, dass die Herren Pfarrer in der Kirche nur noch
politisieren? Ich bin da eindeutig dagegen. Diese Kirche kann ich nicht
mehr akzeptieren! Sie kennen doch diesen Pfarrer (wenn das überhaupt
noch ein Pfarrer ist), der mit den unechten Flüchtlingen zusammenarbeitet.

Würde der nicht besser einmal seine Gemeindeglieder besuchen?»

Ich sage: «Sie haben gefragt, ob es nicht tatsächlich so sei, dass die
Pfarrer in erster Linie politisieren». «Ja», fällt er mir ins Wort «das ist
meine Meinung - und dabei bleibe ich. Sehen Sie, diese ewigen Predigten
gegen das Militär». Ich frage: «Sie haben eine solche Predigt gehört?»

Er: «Nein, ich gehe doch nie in die Kirche!»



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 361

Ich habe eine Reihe ähnlicher Gespräche geführt. Die Meinung war
gemacht; sie stand da, fraglos. Wenn ich den Versuch unternahm, den
Ärger, die Aggressivität, die Enttäuschung anzusprechen, wurden weitere
Vorwürfe geäussert, pauschal, ohne jegliche diskutierbare Begründung, mit
viel Gefühlen, für die allerdings keine eigene Verantwortung übernommen
wurde. Und immer wieder entsprechende Fragen.

Bodenheimer spricht von der «Obszönität» des Fragens.10 Es lässt
nichts offen. Seine Leistung ist die einseitige Entblössung, die einseitige
Beschämung.

Der so Fragende weiss es einzurichten, «selbst dem Fragen nie ausgesetzt

zu werden». Es ist gerade die Absicht dieses Fragens, es zu vermeiden,
«selbst gefragt zu werden, und sich also durch Fragen in Frage gestellt zu
finden».11

Ein Kirchgemeinderat fragt in einer Sitzung, in der (auch wegen der
Kirchenaustritte) das Flüchtlingsproblem aufgegriffen wird: «Das sind
doch keine echten Flüchtlinge. Wer kann denn da überhaupt etwas anderes

behaupten wollen?»
Eine Frau erwidert: «Wenn wir so miteinander reden, kann ich nicht

mehr mitreden. Ich empfinde es schlimm, so zu fragen, wie Sie es getan
haben.»

Einer der Pfarrer fragt zurück: «Dürfen wir Herrn S., der eine andere
Meinung vertritt als Sie, Frau A., einfach so beiseite stellen? Gibt es denn
Fragen, die falsch sind? Müssen wir da nicht toleranter werden?»

Ich frage, was diese Fragen des Pfarrer fragen - und was sie behaupten
und unterstellen.

Vor allem, so zeigt der weitere Verlauf des Gesprächs, drücken sie die
Angst davor aus, Konflikte als Konflikte offen anzusprechen. Die Fragen
dienen dem Ziel, Fragen zu ersticken - und wirken so noch erdrückender
als autoritäre Antworten.

Ein Satz, grammatikalisch als Frage gestellt, kann also, wenn wir ihn in
seinem Handlungszusammenhang verstehen, ganz andere Sprechakte
repräsentieren als den, der er zu sein scheint; in den Fragesätzen des Pfarrers
z. B. eine Reihe von Unterstellungen, etwa diejenige, der Kirchgemeinderat
habe bloss eine andere Meinung vertreten - wo er doch offensichtlich
Andersdenkende einschüchtern wollte. Oder der Vorwurf, die Kirchge-

10 A. R. Bodenheimer, Warum? Von der Obszönität des Fragens, Stuttgart 1984.
11 A.a.O. 215.



362 Ch. Müller

meinderätin habe ihren Kollegen beiseite gestellt und sei zu wenig
tolerant.

Gehört es zur Struktur der Frage, Offenheit vorauszusetzen und
freizusetzen, dann werden wir nicht darum herumkommen, bestimmte Fragesätze

als falsche Fragen zu erkennen. Dann nämlich, wenn die Fragestellung

das Offene nicht erreicht, sondern vortäuscht, also Freiheit, Distanz,
Suchbewegung simuliert werden: «Ich frage ja nur».

Solches Fragen, zeigt Bodenheimer plausibel, ist ein massives Machtmittel;

es lenkt von der eigenen Verantwortung ab12, verbirgt und vermeidet

die eigene Regung13, umgeht Erkenntnis und Bekenntnis14, versichert
das Sagen auf Nicht-Wahrheit15 und verleitet zu einer alles andere als

toleranten «Fragekumpanei»16. In der Tat: ein schlimmes Fragen, wie die
Frau sagte. Vor allem: es legt die eigenen Voraussetzungen, Intentionen
und Machtkonstellationen nicht frei.

In der Terminologie meiner Symboltheorie163: solches Fragen ist Kli-
schee-fragen, es wirkt de-symbolisierend, und provoziert Schablonen-
Beziehungen.

Pastoraltheologisch besonders signifikant scheinen mir zwei Problemfelder

zu sein, in denen solche desymbolisierenden Fragen häufig sind:
a) der Umgang mit Macht

M. Josuttis hat in sehr treffenden Analysen gezeigt, wie stark Pfarrer
versucht sind, auf der einen Seite «alle Formen von Überlegenheit,
Autorität und Einflussmöglichkeit wegen des damit verbundenen
schlechten Gewissens...(zu verdrängen) und auf der andern Seite all
jene Erfahrungen bevorzugt (wahrzunehmen), die das Selbstbild der
sozialen Schwäche zu unterstützen vermögen»17.
Klischeefragen sind hier sehr geeignet, beides zu leisten: Machtkonstellationen

zu verbergen und Schwäche vorzutäuschen (ich frage ja
«nur»...).

12 A.a.O. 111.
13 A.a.O. 115, vgl. 70.
'4 A.a.O. 102
15 A.a.O. 135.
16 A.a.O. 137.
16a Chr. Müller, Exegese und Wirklichkeit. Vorarbeiten zu einer ganzheitlicheren Hermeneutik,

Habilitationsschrift Bern 1987, 264 ff.
17 M. Josuttis, Der Pfarrer ist anders, Aspekte einer zeitgenössischen Pastoraltheologie,

München 2 1983, 87.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 363

b) Der Umgang mit den eigenen Gefühlen
Eine Kollegin hat einmal gesagt, die Begegnung mit einer grösseren
Gruppe von Pfarrern sei für sie eine der bedrückendsten Anfechtungen;
vor allem die immer wieder bestätigte Erfahrung, es mit gespaltenen
Menschen zu tun zu haben: gegen aussen viele Anzeichen von Gefühlen:
Interesse, Freundlichkeit, Lächeln, Umgänglichkeit, dazu nicht selten
eine grosse Fähigkeit, sich differenziert, auch ansprechend in Worte zu
fassen. Aber wenn die wirklichen Gefühle gefragt sind, bleibt oft ein
beklemmender Eindruck von Leere. «Verbalerotiker» nannte es die
Kollegin. Gefühle als Rollen-Habitus. Sonst: verkümmert oder in
Wildwuchs. Besonders deutlich wird dies bei Empfindungen, die negativ
bewertet werden: Aggressionen, Angst (z.B. vor Konflikten) Gefühle
von Ungenügen, Geltungsbedürfnis, Depressionen.
Weil desymbolisierende Fragen eben dadurch charakterisiert sind, dass

sie die wahren Gefühle verdecken, drängen sie sich dort geradezu auf,
wo ein solcher Rollen-Habitus dominiert. In Seelsorgeprotokollen wird
es greifbar: die Häufigkeit solcher Fragen steigt deutlich an, wenn der
Andere dem Pfarrer unsympathisch ist; wenn die Seelsorgerin eigentlich
am Besuch desinteressiert ist; wenn ihn im Moment etwas anderes viel
stärker beschäftigt als sein aktuelles Gegenüber; wenn belastende
Gegenübertragungen im Spiel sind; wenn sie sich überfordert fühlt -
ohne sich dies zugestehen zu dürfen.
Ein Pfarrer beginnt dann zu «frägle», auszufragen, heraus- und hinein-
zufragen, abzufragen, zu «bohren», einzuhaken; selber unpersönlich
spiesst er den andern persönlich auf, seien die Fragen nun fromm oder
pointiert unfromm. Er fragt dann auch Dinge, die ihn «nichts angehen»,
wirklich «nichts angehen»: weil er darin emotional unempfindlich ist,
unempfänglich: ohne Gespür (sonst hätte er gar nicht gefragt oder
anders gefragt, mitbeteiligt, mit «angegangen»). In Predigten, im Unterricht

und in Kommissionen ist es nicht anders.
Man kann schliesslich, das ist eine besondere Perfektion der desymbo-
lisierend-obszönen Frage, Gefühle dadurch verdecken, dass sie scheinbar

besonders deutlich offengelegt werden. «Ich möchte Sie einmal ganz
ehrlich fragen...?» oder «darf ich bitten, es möge die bescheidene Frage
gestattet sein, ob...?»18 oder «ich will gewiss niemanden verletzen, wenn
ich frage, ob...?» oder «ich möchte meinen Kollegen keineswegs angreifen,

wenn ich jetzt frage, warum...?».

18 Bodenheimer (A.10), 94.



364 Ch. Müller

III. Fragen in der Seelsorge

Eine ältere Frau fragt mich bei einem Besuch: «Glauben Sie an die
Erwählung? Schon lange bin ich da am Grübeln. Und als Sie mir sagten,
dass Sie zu mir kommen, dachte ich sofort: jetzt frage ich einmal Sie als

Pfarrer.»

Ist es eine theologische Frage? werde ich als Fachmann gefragt? falls
dem so ist: in welchem Sinn ist es eine theologische Frage? wo möchte sie

mich als Pfarrer ansprechen? sollte aber «Erwählung» nicht primär
theologisch konnotiert sein: was fragt sie dann?

Mit der Frage ist der Fragehorizont noch nicht gegeben; immerhin ist er
schon dadurch angedeutet, dass ich aus dem Ton, in dem sie fragt, aus
ihrem Blick auch, glaube spüren zu können, dass sie mich nicht examinieren

oder mir eine Falle stellen will; nein, sie weiss offenbar die Antwort
selber nicht. Es ist eine echte Frage, von innen heraus gestellt.

Ich fühle mich von ihr ernstgenommen und sie spürt dies wohl auch
durch mein kurzes Schweigen hindurch: etwas in der Frage verbindet uns.
Sie fährt fort, ohne dass ich mich verbal geäussert hätte: «Mir macht das so

Mühe, dass die einen Menschen erwählt und die andern verdammt sein
sollen, verloren, ohne daran schuld zu sein. Und Gott soll das so verfügt
haben?» «Sie haben mir vorhin», sage ich, «davon erzählt, dass sie es

früher mit dem Glauben leichter hatten, weniger zweifelten.» «Ja, eben»,
fällt sie ein. «Jetzt, wenn ich allein bin, mache ich mir oft so Sorgen wegen
meiner Kinder. Habe ich nicht alles falsch gemacht? Ich möchte so gerne,
dass sie glücklich sind. Weshalb sind sie, jedenfalls einige von ihnen, derart
vom Schicksal geschlagen? Muss das sein? Ist das so vorausbestimmt?»
und, mit einer Geste, die anscheinend etwas gleich wieder auf die Seite

legen möchte: «Kennen Sie das Büchlein von A. über die Allversöhnung?
was denken Sie darüber?»

Was möchte sie jetzt? möchte sie die starken Gefühle, die spürbar

wurden als sie von der Beziehung zu ihren Kindern sprach, wieder auf
die Seite legen? schämt sie sich darüber? empfindet sie selber einen
inneren Widerstand, das anzusprechen und in den Blick zu nehmen, was
ihre Erfahrungen und Ängste als Mutter betrifft? Ich weiss es nicht. Wenn
ich jetzt auf die Frage nach der Allversöhnung antworte, nehme ich ihr
die Verantwortung darüber ab, welcher Frage sie sich zuwenden
möchte.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 365

Ich sage ihr deshalb, welche verschiedenen Fragen ich gehört habe, teile
ihr auch mit, dass ich spüre, wie stark sie von dem betroffen ist, was sie mir
erzählt. «Ja», erwidert sie, «es beschäftigt mich ganz stark.» Und sie

nimmt nun sehr engagiert das auf, was sie von ihren Kindern angedeutet
hatte; es zeigt sich, dass besonders die Beziehung zu ihrer Tochter gefährdet
ist.

Im späteren Verlauf des Gesprächs sage ich im Blick auf eine sehr
mühsame und belastende Konfliktsituation: «Ich frage mich, wie es Ihnen
möglich wurde, diese Zeit durchzustehen.» Sie antwortet: «Sehen Sie, das
ist Gnade, nur Gnade. Das habe ich so erlebt.» «Sie haben mich am Anfang
nach der Erwählung gefragt» fahre ich fort.

Sie schweigt eine Weile und meint dann: «Was mich betrifft - alles ist
Gnade. Darum bitte ich auch für meine Kinder. Die Frage, die ich am
Anfang stellte, ist Izu gross für mich. Ich glaube, sie ist so nicht zu
beantworten.»

Sie dankt für das Gespräch; es habe sie sehr gestärkt. Sie nimmt meinen
Vorschlag, zum Abschluss die freie berndeutsche Übertragung eines
Psalms zu lesen, gerne an. Ich bete dabei den Psalm von unserem Gespräch
her weiter.

«Genau so ist es», sagt sie nachher, «wie Sie es gelesen haben.»
Ich suche zu Hause einen Satz, den ich noch etwas vage in Erinnerung

habe: Bodenheimer schreibt am Anfang seines Buches, er habe besser
helfen können, seit er zu fragen aufgehört und zu sagen begonnen habe.19

Ich könnte es nicht so definitiv.ausdrücken. Ich habe nicht aufgehört zu
fragen. Es gibt durchaus Fragen, die auch in einem seelsorgerlichen
Gespräch sinnvoll und notwendig sein können: Gelegentlich, wenn es der
Klärung dient und nicht zum Verhör kommt, «geschlossene Fragen»20 vom
«Ja-Nein»- oder vom «Identifikationstyp» (diese zielen auf«beobachtbare
Charakteristika von Personen, Plätzen, Objekten und Ereignissen»21, auf
Zeit, Zahlen u.ä.). Vor allem aber können «offene Fragen», die gleichsam
nur einen möglichen Fragehorizont abstecken22, sehr wohl hilfreich sein.

Von zentraler Bedeutung ist dabei, dass die Reziprozität des Gesprächs
nicht zugunsten einseitiger Entblössung aufgekündigt wird. Die Aufkündigung

solcher Reziprozität ist unvermeidlich, wenn die Seelsorgerin Fragen

19 A.a.O. 8.
20 Ich nehme damit die Terminologie von Scharfenberg auf, in: J. Scharfenberg, Seelsorge

als Gespräch, Göttingen3 1980.
21 A.a.O. 105.
22 A.a.O. 106.



366 Ch. Müller

so braucht oder Fragen so aufgreift, dass sie Verantwortung für den Andern
dort übernimmt, wo dieser unbedingt seine eigene Verantwortung
wahrnehmen müsste. Als Seelsorger usurpiere ich dann seine Verantwortung
und entmündige ihn; ich bringe (z.B. aus Angst davor, ihm seine und mir
meine eigene Verantwortung zuzutrauen) ihn und mich in einen
unentwirrbaren «Knoten». Damit lenke ich gleichzeitig von der Verantwortung
ab, die nun wirklich meine eigene wäre.23

Die Reziprozität wird auch dort zerstört, wo ich meinem Gegenüber
nicht Zeit lasse, seine Verantwortung zu spüren und zu ergreifen. Will die
Frau von der Beziehung zu ihren Kindern sprechen oder nicht? Wenn ich
sofort auf die von ihr eingeschobene Frage antworte, nehme ich ihr auch die
Zeit, wahrzunehmen, was für sie jetzt an der Zeit ist.

Noch entblössender wäre es, wenn ich als Seelsorger meinte, z.B. mit
«Suggestivfragen» einen solchen möglichen Widerstand brechen oder
umwerfen zu wollen, etwa so: «Wollen Sie nicht mit der Frage nach dem
Büchlein von A. Ihren wirklichen Problemen ausweichen?» Der Anschein,
damit würde eben nüchtern (oder überlegen) eine klare Diagnose vorgelegt,
trügt. Woher könnte ich denn schon wissen, dass die wirklichen Probleme
der Frau anderswo sind? Wenn ich so fragend einen (ja bloss erst vermuteten!)

Widerstand brechen wollte, könnte ich in mir vielleicht das Gefühl
des unbestechlichen Therapeuten bestätigen; aber bei Lichte besehen wäre
es wohl eher der Versuch, mich von der Frau abzusetzen, weil sie mich
unsicher gemacht oder meine Unsicherheit aufgedeckt hat. Die Versuchung

des hilflosen Helfers, auf Kosten des andern eigene Inferioritätsäng-
ste zu kompensieren, ist nicht gering.

Es muss sich freilich nicht in jedem Fall so verhalten, wie ich es eben
darstellte. Selbst wenn die Frage in einer unqualifizierten Weise suggestiv
und zudem falsch ist, wäre eine Situation vorstellbar, in der das Gespräch
trotzdem nicht entblössend und anmassend wirken müsste. Dann nämlich,
wenn meine Beziehung zu dieser Frau so tragfähig und partnerschaftlich
wäre, dass sie mir widersprechen und die Frage als falsche Frage zurückgeben

könnte.

Der falsche Frage-satz müsste also den Kommunikationszusammenhang

nicht notwendigerweise beschädigen, wenn dieser Zusammenhang zu

23 Bodenheimer (A. 10) 111 f.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 367

erfahren gegeben hat, beiden zu erfahren gegeben hat, dass wir beim Fragen
nicht draussen sind, also kein Spiel des Desinteressierten und Unverbindlichen

mit den Formeln von Interesse und Verbindlichkeit spielen;
vielmehr fragend mitgefragt sind, mit-betroffen, mit-berührt. Hier kann (und
muss ich wohl auch manchmal) den Andern etwas auf den Kopf zu fragen,
unverblümt und unmissverständlich; der Test darauf, ob das wirklich
möglich ist, kann in der Frage liegen, ob ich mir dasselbe auch vom Andern
gefallen lassen würde.

«Wenn ein starkes Vertrauensverhältnis besteht», so hat mir jemand
gesagt, »kann ich mit fast allen Fragen umgehen, auch mit solchen, die
völlig daneben sind. Ich kann Dir ja zeigen, wie sehr sie daneben sind.«

Freilich: solche Beziehungen sind für den Pfarrer die Ausnahme. Aber
wer sie einmal erlebt hat, weiss, wie lebenswichtig es ist, irgendwo eine
solche Beziehung zu suchen und aufzubauen - mit einem Freund, einer
Freundin, in einem Hauskreis, in einer Supervisionsgruppe z. B.

Die Macht, die ich als Seelsorger habe, gerade wenn ich mich als Partner
des Andern in einer solidarischen «Mit-Fragerschaft» verstehe, muss
kontrolliert werden, konkret, greifbar, methodisch verantwortbar, in
brüderlich-schwesterlicher Solidarität - und eben so aus dem Glauben.

IV. Fragen in der Predigt

Die Beobachtung von H. van der Geest24, dass Fragen am Anfang der
Predigt sehr oft nicht halten, was sie zu versprechen scheinen und selten

einlösen, was sie an Gefühlen auslösen, ist nach meinen eigenen Erfahrungen

(gerade auch mit Predigthörern und -hörerinnen) zutreffend.
Sie ist der verbreiteten Beobachtung analog, dass Predigten in der

Darstellung von Problemen, Schwierigkeiten und misslichen Zuständen
keineswegs verlegen zu sein scheinen und weit auszuholen vermögen, dann
aber in dem, was nun vom Glauben aus zu sagen ist, sehr blass und
enttäuschend wirken.

H. van der Geest sieht den Grund der misslichen Wirkung von Fragen
darin, dass die biblische Botschaft eben gar nicht eine Antwort auf mensch-

24 H. van der Geest, Du hast mich angesprochen. Die Wirkung von Gottesdienst und
Predigt, Zürich 1978, 149f.



368 Ch. Müller

liehe Fragen sei. Das habe zur Folge, dass derjenige, der bei dem Fragen des

menschlichen Selbstverständnisses anfange, nie bei der biblischen
Botschaft landen werde. Die Predigtantworten seien deshalb so blass und
blutleer, weil von der Frage des Menschen kein Weg zum Evangelium
führe25; er verweist dafür auf die dialektische Theologie, z.B. W. Fürst -
und auf K.H. Miskotte's Behauptung, biblische Verkündigung sei «immer
genau das Gegenteil» der Fragen und Lösungen der Religion26. Eine
Ausnahme sind für ihn die «Fragen der Anfechtung» - die dadurch
gekennzeichnet sind, dass sie «durch Verkündigung geweckt» werden.27
Diese Fragen, so Van der Geest, kann ein Prediger sinnvoll aufnehmen und
möglicherweise sogar beantworten.

Die von Van der Geest gesetzte Alternative von menschlichen Fragen,
die vergeblich beanspruchen, direkt bei der biblischen Botschaft zu «landen»

- und einer Botschaft, die immer das Gegenteil solcher Fragen
beinhaltet, scheint mir allerdings heute eine tote Alternative zu sein. Sie

beruht m.E. auf Voraussetzungen, die weder erkenntnistheoretisch noch
exegetisch haltbar sind. Zum einen nämlich ist eine direkte und unvermittelte

Ableitung von Antworten aus Fragen überhaupt illusorisch; auch

wenn es sich um «Fragen der Anfechtung» handelt, gibt es keine
unvermittelte «Landung» bei der biblischen Botschaft. Zum andern wird auch
exegetisch offensichtlich, dass uns die biblische Botschaft gar nicht anders
zugänglich ist als über einen vielfältig vermittelten Prozess menschlichen
Fragens, der, wie die Begegnung mit den Texten zeigt, durch die
Grundverfassung vieler dieser Texte geradezu provoziert wird.

Wie ist dann aber die beobachtete Ambivalenz der Predigtfragen zu
fassen?

Im hilfreichen Fragen kommt es zur «Mitfragerschaft»; der Fragende
verbindet sich mit dem Gefragten. Wer predigen will - und hier folge ich

gerne R. Bohren - «muss sich also verbünden, muss nach dem Menschen
fragen, nach denen, die hören und denen, die nicht hören.» Deshalb kommt
vor dem Predigen das Fragen und «zeigt, dass beide, Prediger und Hörer,
aufeinander angewiesen sind. Ohne Hörer kann ich nicht predigen. Darum

25 A.a.O. 151.
26 A.a.O. 152.
27 A.a.O. 151.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 369

gehört die Frage nach dem Hörer und seinem Hören zum Wesen der
Predigt»28.

Ich frage nach den Hörern und Hörerinnen, weil ich voraussetze, dass sie

mir etwas zu sagen haben, gerade in dem, was sie fragen. Ohne ihre Fragen
würde das Evangelium blutleer. In ihrem Fragen, in der offenen Begegnung
mit dem, was sie in ihren Fragen fragen, wird das Evangelium entdeckt; im
Aufnehmen der darin angesprochenen Erfahrungen kommen ebenso die
Fragen neu in Sicht wie umgekehrt die «Wirklichkeit des Verkündigten»29
nicht mehr nur verbales Postulat bleibt.

Das beginnt, wie Bohren zu Recht betont, schon längst vor der Predigt.
Die (gewiss immer fragmentarische und vorläufige!) Entdeckung der
Wirklichkeit des Verkündigten ist ein Grundzug christlicher Existenz.

In der Predigt verhält es sich nicht anders: Fragen sind hilfreich, wenn
sie die Hörerinnen und Hörer ernstnehmen, so mit ihnen verbündet sind,
dass sie sich am gemeinsamen Prozess der Wahrheitssuche und -findung
beteiligen können. Antworten sind nicht schon deshalb blass, weil sie

«weltanschaulich», sondern weil sie wirklichkeitsblind sind und deshalb
die Hörerinnen und Hörer mit ihren Erfahrungen und Fragen alleinlassen.

Die Analogie zur seelsorgerlichen Situation ist für mich an dieser Stelle
offenkundig: Wenn ich als Prediger dort, wo ich frage, mitbeteiligt bin,
mitberührt, mitbetroffen - und zwar von Anfang bis zum Schluss - und
wenn ich so mit den Texten nach der Wirklichkeit des Evangeliums frage,
werde ich kaum dieses enttäuschende Spiel grosstönender Fragen und fader
Antworten treiben, in dem Fragen und Antworten durch ihr Erfahrungsdefizit

gezeichnet sind - sei der Jargon nun weltanschaulich oder
«biblisch». Das betroffene Fragen ist gewiss oft «Fragen aus der Anfechtung»,
wie van der Geest sagt. Es kann aber auch Fragen aus dem Staunen, aus der
Freude sein.

Der Vorwurf ist bekannt, in der Verkündigung würden oft Antworten
auf Fragen gegeben, die gar niemand gestellt habe. Wenn ich als Prediger
solche Antworten gebe, war ich offenbar zu träge oder (das erfahre ich auch
nicht selten bei Kollegen) zu resigniert, um noch zu fragen. Aber von einer
andern Seite her lasse ich den Vorwurf so nicht gelten. Antworten auf

28 R. Bohren, Predigtlehre, München 1974, 479.
29 K. Stalder, Die Wirklichkeit des Verkündigten als homiletisches Problem, FZPhTh 19

(1972) 253-310. Dieser Aufsatz ist für mich in verschiedener Hinsicht richtungsweisend
geworden.



370 Ch. Müller

Fragen, die niemand gestellt hat, können nämlich dann lebenswichtig sein,
wenn diese Fragen verdrängt, vergessen, zugedeckt wurden - und um
Gottes und des Menschen willen endlich (wieder) gestellt werden müssen!
Aber dann hat der Prediger die Frage auch wirklich zu stellen, so, dass sie

verstanden werden kann - und nicht mit einer scheinbar fraglosen Antwort
die Frage nochmals verdrängt und erschlagen wird. Es kann dann sehr wohl
sein, dass keine Antwort gegeben, aber dafür ein Weg unter die Füsse

genommen wird, auf dem wir kraft des Evangeliums mit der Frage
leben.

Ja, das Evangelium ist oft genau «das Gegenteil», wie Miskotte schrieb.
Aber das Gegenteil wovon? gewiss nicht das Gegenteil «der» (z. B. in der
«Religion» sich äussernden) menschlichen Erfahrung. «Erfahrung» wird
in der Begegnung mit biblischen Texten ja gerade als strittige Erfahrung
offenbar. Und hier erweist sich das Evangelium als radikale Infragestellung
eines ideologisierten, verblendeten, desymbolisierenden, tödlichen
Umgangs mit Wirklichkeit.

Also auch, was die Predigt anbelangt: als Infragestellung eines körperlosen

und isolierenden Yerbalismus; als Gegenteil eines «Inhalts», der von
den (faktisch sich ereignenden) Interaktionen und den jedenfalls
mitgebrachten Erfahrungen der Beteiligten isoliert ist.

Nur sehr andeutungsweise noch ein Hinweis auf den Unterricht (und
m.m. auf die Erwachsenenbildung): Gerade hier ist (um des Evangeliums
willen!) eine gründliche Reflexion dessen, was mit «Inhalt» gemeint sein

soll, dringend notwendig. Sobald nämlich nicht nur die Frage der Lehrerin
(bzw. des Gruppenleiters), sondern ebenso Fragen der Schüler bzw. der
Lerngruppe (und damit die jeweils besonderen biographischen Erfahrungen

der Betreffenden!) ernsthaft und sorgfältig beachtet werden, wird die
Einsicht unabweisbar, dass «die Inhalte des Unterrichts erst im Verlaufe
des Unterrichts konstituiert» werden30. Wenn Schori dann gerade auch im
Blick auf den kirchlichen Unterricht schreibt, ohne die Aufnahme,
Verarbeitung und Deutung dieser biographischen Elemente werde jeder Unterricht

«Lehr- und Lernterror bleiben müssen»31, wird die Brisanz solcher
Einsichten (auch für die universitäre Ausbildung der Theologen!) spürbar.

30 K. Schori, Grundprobleme einer theologischen Fachdidaktik, EvEz 38 (1986) 434-459:
Zitat 441.

31 A.a.O. 457.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 371

Es rächt sich eben, wenn der Frage unter mehr als lO'OOO Spalten nur
eine Zeile (dazu noch in der Form des Verweises auf einen Katechismus)
gewidmet wurde.32

V. Zur Spiritualität des Fragens

In einer «Mimesis», einer Art Bibliodrama zur Kain-Abel-Geschichte,
wird Gott gefragt:

«Warum hast du das eine Opfer angenommen und das andere
nicht?»

«Bist du dir bewusst, dass du durch diese arbiträre Handlung entsetzliche

Spannungen verursacht hast?»
«Hast du Abel lieber gehabt als Kain?»
«Wolltest du Abel vernichten?»
Diese Fragen an Gott erinnern an die Fragen von Hiob, Jeremia und

manchen Psalmen. Es sind, unterstreicht S. Laeuchli, «keine Fixierfragen,
man hat selten das Gefühl, die Fragenden wollten dem Problem
ausweichen.»33 Nein, die so Fragenden setzen sich aus. Und wenn sie im Verlauf
der Mimesis mit Antworten konfrontiert werden, löst dies bei ihnen nicht
selten eine rasende Wut aus. «Sie werden dadurch mit der ganzen
Ungerechtigkeit, mit dem Geheimnis von Geschichte und Biographie konfrontiert,

und die Konfrontation ist fast nicht erträglich. Sie klagen Gott an, sie

schreien ihn vielleicht sogar an, sie werden vielleicht frech, unangenehm,
hart. Die Mimesis wird oft an diesem Punkt packend und
dramatisch.»34

Von meinen eigenen Bibliodrama-Erfahrungen "her kann ich dies nur
bestätigen. Wie können wir als Beteiligte solche Fragen überhaupt aushalten

und durchstehen? Die Versuchung ist naheliegend, sich die mit
biblischen Texten ausgelösten Fragen vom Leib zu halten; z.B. (wie v.a. in der
Erwachsenenbildung immer wieder deutlich wird), dadurch, dass man die
«Geschichten der Bibel in einem gesicherten Raum lassen (möchte), wo sie

32 Vgl. auch: Lisbeth Zogg, Entdeckelungen, IKZ 72 (1982) 111-115.
33 S. Laeuchli, Das Spiel vor dem dunklen Gott. «Mimesis» - ein Beitrag zur Entwicklung

des Bibliodramas, Neunkirchen-Vluyn 1987, 64.

34A.a.O. 66.



372 Ch. Müller

uns nur an der äussersten Peripherie berühren»35. Sie werden neutralisiert,
indem sie erklärt objektiviert, intellektualisiert oder sentimentalisiert werden.

Aber nur dort, wo ich berührt werde, kann ich auch etwas begreifen -
oder eher: mich aufden oft so mühsamen Weg begeben, etwas begreifen zu
lernen.

Eben so, dass ich noch (oder wieder) frage, intensiv, hartnäckig, und
mich selber auch in Frage stellen lasse. Ich kann gar nicht intensiv fragen,
ohne in meinem Fragen selber in Frage gestellt zu sein.

«Hast du Abel lieber gehabt als Kain?»
«Hast du den Mord nicht geradezu provoziert?»

Je stärker das Vertrauen ist, umso ungeschützter und härter werden die
Fragen. Hätte in der Gruppe, in der wir so fragen, nicht ein Geist von
Vertrauen (auch körperlich spürbar) zu wirken begonnen, könnte ich mich
nicht derart aussetzen; und ich würde als Leiter die Mitglieder davor
schützen müssen, sich so verletzbar zu machen, verletzbar gerade auch vor
sich selber. Dieses Vertrauen ist durch die bisherigen Begegnungen stärker
geworden, z.B. in den Tagen der vita communis, die wir bereits miteinander

geteilt haben. Die Spiritualität des Vertrauens hat eine neue Spiritualität

des Fragens freigesetzt.

Die Feedbacks nach Kursen und Seminaren zeigen immer wieder, wie
grundlegend dieser Zusammenhang ist.

So heisst es in einem Résumée von Gemeindegliedern zum Abschluss
eines mehrmonatigen Bibelseminars: «Wir haben miteinander erfahren,
wie es möglich ist, Gemeinschaft zu finden im Fragen stellen, Antworten
suchen, diskutieren und Abendmahl feiern».

«Wir haben erlebt», (so heisst es im Briefeiner Kursteilnehmerin) «dass
wir die Angst vor den eigenen Fragen und Ansichten nicht verstecken
müssen und sie miteinander überwinden können; dass die Scheu sich in
Staunen verwandelt - und wir Mut fassen zum Verstehen des Andern, zum
Suchen in der Gemeinsamkeit nach Wahrheit, die für die Einzelnen
verschieden aussehen mochte; wir spürten, wir sind nicht allein gelassen.»
Und eine weitere Teilnehmerin fügt hinzu: «Ich will weitersuchen im
Vertrauen, dass Gott mich führt und im Bewusstsein, dass ich nicht auf
jede Frage sofort eine Antwort finden werde.»

35 A.a.O. 44.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 373

Das «allgemeine Priestertum» ist hier nicht nur eine vom konkreten
ekklesialen Kontext isolierte Aussage! Es hat einen Leib bekommen. Im
gemeinsamen Sehen, Hören, Beten, Singen, Essen, Schweigen nehmen wir
wahr, dass der Logos Sarx wurde: Sarx nicht als «Idee über das Fleisch»,
sondern «Fleisch selber»36. Und das wird auch im Fragen und Verstehen
darin sichtbar, dass wir nun nicht plötzlich so tun, als ob für uns jetzt im
Prozess des Verstehens die Inkarnation nicht mehr gültig wäre.

Wo das Vertrauen leibhaftig wird, wird es auch allmählich möglich, zu

sagen, was wir fühlen, uns überhaupt über unsere Gefühle klarer zu werden
und uns die «Erlaubnis zu solchem Bewusstwerden»37 nicht mehr zu

versagen. Innere Unsicherheit, Furcht, Zorn und Entsetzen müssen nicht
mehr hinter Scheinfragen, Scheinargumenten und Scheingefechten
versteckt werden. Und damit entsteht Raum für Information, Reflexion und
kognitive Arbeit, die mehr sind als Rationalisierungen der Angst, die Texte
könnten uns ans Lebendige gehen.

Der Spiritualität des Vertrauens entspricht eine neue Spiritualität des

Fragens. Das zeigt sich auch in anderer Hinsicht; ich denke an zwei
Problemzusammenhänge.

1. Die Qualität der Kasualgespräche und der Kasualgottesdienste (v. a. bei
Trauung und Taufe) hat sich erheblich verändert373, seitdem ich den
Gemeindegliedern bei der Anmeldung mitteile, dass ich ihnen für unsere

Gespräche zur Vorbereitung des Gottesdienstes einige Unterlagen
schicke: etwa eine Liste mit möglichen Taufsprüchen, Meditationen zur
Taufe, Vorschläge für Taufversprechen und Taufgebet.
Wenn wir uns dann treffen, ist bei ihnen bereits eine Auseinandersetzung

in Gang gekommen. Z.B. haben die Eltern einen Taufspruch
ausgewählt und sich dabei Gedanken gemacht (ich bin öfters verblüfft
und beschämt!), sie haben Fragen gestellt, Erinnerungen sind
aufgetaucht. Nicht selten haben sie bereits selber ein eigenes Taufgebet
verfasst.
Sie sind also jetzt, wo wir beieinander sitzen, nicht mehr abhängig von
mir als Frager, der früher oft recht ratlos ein Gespräch in Gang zu

36 A.a.O. 152 f.
37 A.a.O. 175.
37a Vgl. dazu meinen Aufsatz: Beteiligung von Eltern und Taufpaten bei der Vorbereitung

der Taufe, ThPr23 (1988) 115-123.



374 Ch. Müller

bringen versucht und sie mit Fragen bloss überrumpelt hatte. Ich hatte
mir damit auch mein Vorurteil bestätigt, die Leute seien ja eigentlich gar
nicht interessiert und missbrauchten mich bloss als Zeremonienmeister;
aber ich hatte ihnen ja auch kaum eine andere Möglichkeit offengelassen,

sofern sie sie sich nicht selber schufen.
Wenn aber eine «Mitfragerschaft» entsteht (und die Fragen der Leute
sind dann sehr unverstellt und tiefgründig), wenn ein gemeinsames
Entdecken und Suchen des Glaubens im Kasus möglich wird, ein Klima
von Vertrauen, das nachher weiterhin spürbar bleibt, ist die «Baalisie-
rung»38 kaum mehr eine Gefahr. Nach all meinen Erfahrungen und
Beobachtungen sind es weniger die Gemeindeglieder, die eine solche
Baalisierung provozieren; verantwortlich sind viel eher die Pfarrer, die
ihnen, wenn ich einmal in dieser (freilich fragwürdigen!) Analogie
bleibe, bereits als Baalspriester gegenübertreten.

2. Eine Katechetin hat mir gesagt, es sei ihr immer wieder aufgefallen (das
ist mir auch in Gesprächen als Feldprediger schmerzlich oft bestätigt
worden), wie selten Pfarrer imstande sind, Kritik anzunehmen oder gar
bei Kollegen, Mitarbeiterinnen wie auch Gemeindegliedern ein
kritisches Feedback einzuholen, ihnen also die Möglichkeit zu geben, kritische

Fragen und Anfragen offen zu äussern. Sie habe sehr oft erfahren,
wie Pfarrer äusserst verletzlich reagierten (und Schuldgefühle provozierten),

Kritik mit Gegenangriffen heftig abblockten oder einfach ignorierten.

Wie sich das denn, so fragte sie, mit der Rechtfertigung aus Glauben
allein verhalte?
Für mich war dieses Gespräch ein sehr eindrückliches Beispiel dafür,
wie «Inhalte» durch die daran Beteiligten mitkonstituiert werden: ob
ich als Pfarrer nicht defacto einer Rechtfertigung aufgrund von Leistungen

nachlaufe, zeigt sich daran, wie ich mich selber in Frage stelle und in
Frage stellen lasse.
Es geht darin offensichtlich nicht nur um Aussagen oder Gedanken,
sondern um das, was meine pastorale Existenz trägt oder eben ruiniert.
Das Vertrauen darauf, mir mein Leben, gerade meine Existenz als

Pfarrer, nicht selber begründen zu müssen, kann ich nicht als Lernstoff
auswendig lernen. Aber wir können es einander sagen und, weil es um
mehr als Wörter geht, auch zu spüren geben. Wir entdecken dann
miteinander, dass wir schon immer von diesem Vertrauen lebten - dort,
wo wir lebten, vom Moment an, wo wir Leben geschenkt bekamen.

38 R. Bohren, Unsere Kasualpraxis - eine missionarische Gelegenheit? ThExh 147,
München3 1968, 19.



Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit. Pastoraltheologische Überlegungen 375

Diese Erfahrung alltäglich zu gestalten, uns also die jeweils angemessene
Lebensform unserer Spiritualität zu geben, ist nicht leicht, besonders in
einem Klima, das durch «spirituellen Analphabetismus»39 und entsprechende

esoterische Kompensationen geprägt ist.

Ich habe kürzlich an einem Segnungsgottesdienst teilgenommen, gestaltet

von Pfarrern und Gemeindegliedern. Es brauchte in dieser Feier
nicht mehr darüber geredet zu werden, dass wir unser Leben nicht selber

rechtfertigen müssen. Der ganze Gottesdienst sprach dies aus: keine
Schwäche, keine Kärglichkeit, kein Versagen verdammt mein Leben.
«Ich brauche es nicht mit mir allein zu versuchen. Ich brauche mich
nicht mit meiner eigenen Armut zufriedenzugeben».40 Andere sind
neben mir, mit mir. Wir sind aufeinander angewiesen im Teilen von
Brot und Wein, im Bitten, im Fürbitten, im fragenden Denken, Klagen
und Fürklagen - im Segnen. Ich kann mich von dem zu uns kommenden
Gott heilsam im Frage stellen, in Distanz zu mir und in neue Nähe
bringen lassen.

Die Grundfrage nach dem Sinn, nach dem, was Leben trägt, was alles
lebensfördernde Fragen erst ermöglicht, wird hier nicht theoretisch
beantwortet. Gott ist nicht eine theoretische Antwort. Wir haben ihn
auch nicht gleichsam im Rücken, um von da aus Antworten verabreichen

zu können. Wir bitten: «Dein Reich komme.»

Wenn ich als Pfarrer davon entlastet bin, mich zu rechtfertigen oder gar
Gott zu rechtfertigen, wenn wir kein Bildnis von Gott machen müssen,
auch kein Wort-Bildnis, kein Antwort-Bildnis, dann ist der Raum eröffnet,

in dem wir es ertragen und durchhalten, Fragen zu stellen und auch
selber in Frage gestellt zu werden. Wir können darin glaubwürdig sein,
dass wir anders mit Erfolgen und Misserfolgen, mit Stärken und Schwächen

und Fragwürdigkeiten, dass wir auch anders mit Antworten umgehen

können als es dort der Fall sein muss, wo einer selber meint sein
Leben begründen zu sollen.

Christoph Müller, Basel

39 F. Steffensky, Feier des Lebens. Spiritualität im Alltag, Stuttgart 1984, 120.
40 A.a.O. 37.


	Fragen in der pfarramtlichen Tätigkeit : pastoraltheologische Überlegungen

