
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 4

Artikel: Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung : das Pfingstwort
der Bekennenden Kirche aus dem Jahre 1936

Autor: Greschat, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche Verkündigung und ethische
Verantwortung

Das Pfingstwort der Bekennenden Kirche aus dem Jahre
1936

I

Die Stimmung der Bevölkerung im nationalsozialistischen Deutschland
um das Jahr 1936 ist im einzelnen nur schwer auszuloten. Zu punktuell
sind die Informationen, die wir besitzen1, zu divergierend offenkundig
auch die regionalen und sozialen, die konfessionellen und nicht zuletzt die
Unterschiede zwischen den Generationen, als dass sich daraus ein einhelliges

Bild gewinnen liesse. Dieses Urteil gilt auch für die mittlere und
gehobene Schicht des mehr oder weniger kirchlich gebundenen Protestantismus,

um die es hier vor allem gehen soll.
Wie ein vom Nationalsozialismus unmittelbar betroffener konservativer

evangelischer Christ diese Zeit erlebte, lässt sich in beeindruckender
Weise aus den Tagebüchern des Schriftstellers Jochen Klepper erkennen.
Am 20. September 1936 notierte er: «Wie diese jungen Leute Nationalsozialisten

sind, ist seltsam: sie kennen nichts anderes und hören nichts
anderes und suchen auch nichts...Die Einundzwanzigjährigen wie Brigittes

Freund scheinen die zweijährige Dienstzeit ganz ruhig, ganz selbstverständlich

hinzunehmen: ohne Reflexion, ohne Rebellion, ohne Idee. Wir
verstehen sie, aber sie haben gar nicht mehr den inneren Apparat, uns
verstehen zu können, ja überhaupt Dinge wahrzunehmen, die der Verständigung

bedürften.»2 - In der berühmten «Mittwochs-Gesellschaft» in
Berlin, jenem elitären Kreis, in dem Vertreter der alten deutschen
Führungsschicht sich zu Vorträgen und Diskussionen trafen, referierten etwa
Julius Petersen am 6. Mai über «Berliner Biedermeier» oder General
Wilhelm Groener am 3. Juni über «Persönlichkeit und Strategie Luden-

1 Das gilt selbst für das grosse Werk von M. Broszat - E. Fröhlich (Hg.), Bayern in der
NS-Zeit. 6 Bde, München-Wien 1977-1983. Allerdings ist hier - wie schon verschiedentlich
betont - der bürgerliche und insbesondere der kirchliche Widerstand allzu knapp dargestellt
worden. So jetzt auch W. Ziegler in seiner Rezension des Werkes (HZ 244 (1987) 480-484, bes.

483 f.).
2 J. Klepper, Unter dem Schatten deiner Flügel. Aus den Tagebüchern der Jahre 1932-

1942, Stuttgart 1956, 380.



330 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

dorffs».3 Sicherlich verstanden die Anwesenden, was gemeint war, wenn
Petersen von «einer bodenständigen, dem Festhalten am Preussentum und
seinen Idealen dienenden Dichtung» sprach4 und Groeners Ausführungen
in dem Vorwurf an die Persönlichkeitsstruktur Ludendorffs gipfelten - er
«übernahm sich in den Zwecken der Strategie».5 Aber was konnte man
angesichts der Allgegenwart der Gestapo und des massiven politischen
Drucks, der auf der gesamten Gesellschaft lastete, darüberhinaus sagen
oder gar tun? Kleine Gruppen von gleichgesinnten Menschen schlössen
sich eng und fest zusammen, um so wenigstens in diesen Kreisen ihre
Identität zu bewahren. Die «Mittwochs-Gesellschaft» bildete in exemplarischer

Weise einen derartigen «Ort, wo <die alte Auffassung von Recht und
Gerechtigkeit) noch galt, eine «Zelle», wo verantwortliche Personen
vorlebten, was dem Volke in tieferem Sinne nützte».6 Wie auch sonst hätte
man geistig überleben können, statt sich von dem Umsturz aller tragenden
sittlichen und nationalen Werte mitreissen zu lassen? Klepper beschrieb
diese innere Zerrissenheit in seinem Tagebuch am 7. März 1936 so: «die
tragische Entwicklung unseres nationalen Lebens bringt es mit sich, dass

man nach den trüben Erfahrungen der letzten Jahre das Innenpolitisch-
Trennende zum erstenmal über das Aussenpolitisch-Verbindende stellen
muss. Denn diese Regierung ist gottlos. Und daran scheiden sich die
Geister.»7 Aber auch hier blieb die Frage völlig offen, welche Konsequenzen

denn aus einer solchen hellsichtigen Einsicht über die persönliche
Betroffenheit hinaus gezogen werden könnten.

Man überzieht solche Aussagen wohl auch, wenn man sie losgelöst von
dem unübersehbaren Gewöhnungsprozess der deutschen Bevölkerung an
die Realitäten des nationalsozialistischen Regimes in der Mitte der dreis-
siger Jahre interpretiert.8 Viele fanden sich nun ab mit dem, was sie

ohnehin nicht zu ändern vermochten; sie gliederten sich ein, passten sich

an. Sicherlich geschah das, zumal in der mittleren und älteren Generation
dieses bürgerlichen Protestantismus, in der Regel nicht ohne allerlei
Vorbehalte und Einwände, insbesondere im Blick auf die Kirchenpolitik der
Regierung. Aber auch der zunehmende ideologische und politische Druck

3 K. Scholder (Hg.), die Mittwochs-Gesellschaft. Protokolle aus dem geistigen Deutschland
1932 bis 1944, Berlin 1982, 139-146.

4 Ebda. 141.
5 Ebda. 146.
6 K. Scholder, a.a.O. 36.
7 J. Klepper, a.a.O. 338.
8 Vgl. dazu die Zusammenfassung bei A. Lindt, Das Zeitalter desTotalitarismus. Politische

Heilslehren und ökumenischer Aufbruch, Stuttgart 1981, 166-168.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 331

auf die Bevölkerung sowie die um sich greifende Rechtsunsicherheit weckten

Unwille und Ablehnung. Im Frühjahr 1936 charakterisierte ein
Mitglied der Bekennenden Kirche die allgemeine Stimmung dahingehend,
«dass zahllose Deutsche unter der vom Standpunkt einer politischen
Nützlichkeitsmoral her in Deutschland eingerissenen allgemeinen Un-
wahrhaftigkeit und dem damit zusammenhängenden Zwang und Terror in
einer Weise leiden, die zwar mit ausländischen Greuelmeldungen nichts zu
tun hat, die aber dennoch ein schweres und oft kaum noch tragbares Leiden
ist. Schwund an gegenseitigem Vertrauen, Angeberei, Aushorchen und
dergleichen haben erschreckend überhand genommen. Auch der Mangel an
bedingungslosem Vertrauen nach oben hin und das Misstrauen gegenüber
der deutschen Presse können durch noch so erstaunliche Wahlresultate und
den Glanz von Massenversammlungen, Aufmärschen und Paraden nicht
verdeckt werden.»9 Aber auch bei diesem klaren Wort muss man auf die
Zwischentöne achten, um zu begreifen, was gewollt war und was nicht. Das

war keine Absage an den nationalen Staat. Seine wirtschaftlichen Erfolge,
vor allem die Beseitigung der Arbeitslosigkeit, begrüsste man in diesen
Kreisen ebenso wie die aussenpolitischen Triumphe des Regimes, mit
denen es die Fesseln des Versailler Vertrages sprengte. Mit alledem konnte
man sich identifizieren. Schwierigkeiten entstanden erst, wenn es um die
Fragen des Rechts und der Sittlichkeit im Inneren ging, d.h. wo das
überkommene konservative Staatsverständnis angegriffen und zersetzt
wurde.10 Dagegen wehrte man sich - ohne freilich in der Regel zu begreifen,
dass genau dieser Vorgang zum Wesen des Nationalsozialismus gehörte.

Eine nicht unwesentliche Folge dieser komplexen Mischung aus Anpassung

und Gewöhnung, aus Widerspruch und Zustimmung war allerdings
das mehr oder minder bewusste Ausblenden schlimmer Fakten, das Übersehen

und Übergehen von Ereignissen, die die Brutalität des Regimes
offenlegten. Die Verhaftungen und Misshandlungen von Kommunisten,
Sozialisten und Juden nahm man hin. Man begeisterte sich nicht dafür -
aber man engagierte sich in der Regel auch nicht für die Opfer. Das war
Sache des Staates. Und im übrigen hatten jene nun verfolgten Gruppen
doch «eigentlich» auch nie zur Nation und zu dem deutschen Staat
hinzugehört, dessen Wiedererstehen man ersehnte und jetzt miterlebte. Dabei

9 M. Greschat (Hg.), Zwischen Widerspruch und Widerstand. Texte zur Denkschrift der
Bekennenden Kirche an Hitler, München 1987.

10 Vgl. dazu die Zusammenfassung bei K. D. Bracher, Die deutsche Diktatur, Köln 1969,
405 f. ; 414-416, sowie H.U. Thamer, Verführung und Gewalt. Deutschland 1933-1945,
Berlin 1986, 435f.



332 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

erkannten diese Kreise freilich nicht, jedenfalls nicht klar genug, dass
Recht und Sittlichkeit unteilbar sind; dass ihre partielle Ausserkraftsetzung
also folgerichtig das von ihnen vertretene und verteidigte Staatsverständnis

zugrunde richten musste. Vielleicht umreisst dieses widersprüchliche
Miteinander von sittlichem Verantwortungsbewusstsein einerseits und
seiner Blockade an den genannten Stellen andererseits am treffendsten das
Dilemma jener Schicht, von der hier die Rede ist.

II

In diesem Zusammenhang wird die geistige und politische Bedeutung
der Bekennenden Kirche in den dreissiger Jahren fassbar. In diesem
Umkreis wurde, zumindest ansatzweise, in der Öffentlichkeit realisiert,
was es sonst in der deutschen Gesellschaft so nicht mehr gab: die
Propagierung eines eigenen, bei allem Streben nach Ausgleich und Verständigung
doch letztlich mit der nationalsozialistischen Weltanschauung nicht zu
vermittelnden Wertesystems; der freiwillige Zusammenschluss Gleichgesinnter

um diese Normen und dadurch die Stabilisierung vieler einzelner in
diesem Sinn; endlich die Ausbreitung dieses Gedankengutes und die
Werbung dafür durch Predigten, Kanzelabkündigungen, Zeitschriften und
Broschüren.

Gewiss, die überwältigende Mehrheit der Anhänger dieser Bekennenden

Kirche war national-konservativ geprägt und deshalb in die geschilderte

Problematik zutiefst verwickelt.11 Was Martin Niemöller 1946 über
seine Reaktion auf die Einlieferung der Kommunisten in Konzentrationslager

im Jahre 1933 berichtete, lässt sich wohl weitgehend verallgemeinern:
«die ganze Sache hat mir ja gar keinen Eindruck gemacht; irgendwo im
Winkel des Herzens habe ich vielleicht gedacht: eigentlich sind wir doch
auf diese Art und Weise die ganze Gottlosengefahr losgeworden».12 Eine
Haltung der Distanz gegenüber den einer zunehmenden Entrechtung und
Verfolgung ausgesetzten Juden war ebenfalls eher die Regel als die
Ausnahme. Die Teilnehmer der dritten Bekenntnissynode der Deutschen
Evangelischen Kirche, die im Juni 1936 in Augsburg tagte, wollten jedenfalls

mit diesem Thema nichts zu tun haben; und auf die Tagesordnung der
dritten Bekenntnissynode der Evangelischen Kirche der Altpreussischen

11 Vgl. dazu meine Untersuchung: Bekenntnis und Politik. Voraussetzungen und Ziele der
Barmer Bekenntnissynode, EvTh 44 (1984) 524-542.

12 M. Niemöller, Der Weg ins Freie, in: Reden 1945-1954, Darmstadt 1958, 32.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 333

Union, die vom 23. bis zum 26. September 1935 - also unmittelbar nach
dem Erlass der «Nürnberger Gesetze» - in Berlin-Steglitz stattfand, war die
«Judenfrage» nur unter Schwierigkeiten gekommen.13 Eine beeindruckende

Denkschrift von Marga Meusel, die Martin Albertz den Synodalen
vorlegte, wurde nicht behandelt;14 zu einer Stellungnahme zugunsten der
Opfer konnten sich die Delegierten ebensowenig durchringen.

Die Mitglieder der Bekennenden Kirche ebenso wie ihre führenden
Vertreter wollten, wie sie wieder und wieder betonten, keine Politik
treiben. Laut und entschieden wiesen sie stets den Vorwurf zurück, in ihren
Reihen sammle sich eine reaktionäre politische Opposition. Tatsächlich
hat es verschiedentlich nicht an Versuchen einzelner oder kleiner politischer

Gruppen gefehlt, hier einen Unterschlupf und Rückhalt zu finden.15
Wenn die Leitungsgremien der Bekennenden Kirche dagegen durchweg
entschieden Front machten, geschah das nicht nur aus Sorge vor staatlichen
Repressionen, sondern diese Haltung war zutiefst bestimmt von dem
eigenen Selbstverständnis: Man sah sich nicht im Kampf gegen den Staat,
sondern gegen die Deutschen Christen, die die Kirche zerstörten und ihre
Botschaft verfälschten. Deshalb konnten Vertreter der Bekennenden Kirche

auch guten Gewissens immer wieder erklären, dass ihr Kampfgegen die
deutsch-christlichen Irrlehren im Grunde den eigentlichen Interessen des

nationalen Staates diene, dem, was Hitler selbst wollte, wenn er bereits in
seiner Programmschrift «Mein Kampf» es abgelehnt hatte, die
nationalsozialistische Bewegung zu einer religiösen zu machen.16 Um politische
Stellungnahmen und Auseinandersetzungen also ging es der überwältigenden

Mehrheit in der Bekennenden Kirche nicht. Aber diese Feststellung
ändert nichts an der Tatsache, dass sie gleichwohl politisch im
nationalkonservativen Sinn, wie angedeutet, geprägt war.

Diese Einstellung aber hatte Konsequenzen. Besonders klar kamen sie

bei dem berühmten Zusammenstoss zwischen Hitler und Niemöller anläss-

13 W. Niemöller (Hgt.), Die Synode zu Steglitz. Die dritte Bekenntnissynode der Evangelischen

Kirche der APU, Göttingen 1970. Vgl. auch E. Bethge, Kirchenkampf und Antisemitismus,

in: Am gegebenen Ort, München 1979, bes. 231 f.
14 Eine spätere Fassung dieser Denkschrift ist abgedruckt bei W. Niemöller, a.a.O.

29-58.
15 So z. .B. im Freistaat Sachsen, vgl. H. Hahn, Kämpfer wider Willen, Metzingen 1969,

44.
16 «Die Bewegung lehnt jede Stellungnahme zu Fragen, die entweder ausserhalb des

Rahmens ihrer politischen Arbeit hegen oder für sie als nicht von grundsätzlicher Bedeutung
belanglos sind, entschieden ab. Ihre Aufgabe ist nicht die einer religiösen Reformation,
sondern die einer politischen Reorganisation unseres Volkes.» A. Hitler, Mein Kampf, München7

1941, 379.



334 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

lieh des «Führerempfangs» massgeblicher evangelischer kirchlicher
Repräsentanten am 25. Januar 1934 in Berlin zum Ausdruck.17 Hatte Hitler
gefordert, die Kirche solle sich auf ihre eigenen, inneren Angelegenheiten
konzentrieren und beschränken, setzte Niemöller dagegen, dass die Kirche
Verantwortung trage für das gesamte Volk. «Sie haben gesagt: Die Sorge für
das deutsche Volk überlassen Sie mir. Dazu muss ich erklären, dass weder
Sie, noch sonst eine Macht in der Welt in der Lage sind, uns als Christen die
uns von Gott auferlegte Verantwortung für unser Volk abzunehmen.»18
Diese Linie wurde auch in den folgenden Jahren durchzuhalten versucht,
vor allem von den Bruderräten in der von den Deutschen Christen
beherrschten «zerstörten» Kirche der Altpreussischen Union. Am 5. März
1935 hatte man hier ein «Wort an die Gemeinden» verabschiedet, in dem
eindeutig und klar Stellung bezogen wurde gegen die unter dem ebenso
eingängigen wie vernebelnden Schlagwort der «Entkonfessionalisierung
des öffentlichen Lebens» inszenierten Kampagne für eine «arteigene»
Religiosität, den ideologischen Totalitätsanspruch des Staates sowie die
Verdrängung der Kirche aus den ihr rechtlich zustehenden Positionen in
der Öffentlichkeit. Scharf reagierte der Staat, sobald ihm dieser Text
bekannt geworden war: Hunderte von Pfarrern wurden verhaftet oder auf
andere Weise an der Verlesung des Wortes gehindert.19 Trotzdem formulierten

alle Gruppen der Bekenntnisfront am 10. April 1935 eine grosse
Eingabe an Hitler, in der sie vehement Einspruch erhoben gegen die
nationalsozialistische Kirchenpolitik.20 Beklagt wurden erneut die
widerrechtliche Behinderung oder sogar Unterbindung der kirchlichen
Öffentlichkeitsarbeit, die Förderung einer gleichgeschalteten Kirche sowie insgesamt

die Einengung und Bedrückung ihrer Freiheit zum Dienst am
Einzelnen und am ganzen Volk. Im Frühjahr 1936 schliesslich entstand die
grosse Denkschrift der Bekennenden Kirche, verantwortet von der 2.

Vorläufigen Leitung der Deutschen Evangelischen Kirche - davon wird gleich
die Rede sein -, die am 6. Juni 1936 in der Präsidialkanzlei in Berlin einem
führenden Ministerialbeamten übergeben wurde, um sie Hitler persönlich
vorzulegen.21 Dieses Dokument ist der Ausdruck der wohl intensivsten
Auseinandersetzung jenes national-konservativen Protestantismus mit

17 Vgl. hierzu insgesamt K. Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich. Bd. 2, Berlin 1985,

59-62.
18 J. Schmidt, Martin Niemöller im Kirchenkampf, Hamburg 1971, 173.
19 Kirchliches Jahrbuch für die Evangelische Kirche in Deutschland 1933-1944. Hg. von J.

Beckmann, Gütersloh2 1976, 90-92.
20 Abgedruckt bei M. Greschat, Zwischen Widerspruch und Widerstand (s. A. 9).
21 Ebda.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 335

den beschriebenen Problemen. Das Neue dieses Textes gegenüber den

vorangegangenen Eingaben liegt darin, dass sich seine Verfasser über die

Verteidigung der eigenen Kirchenbelange hinaus zum Anwalt von Recht
und Sittlichkeit in der deutschen Gesellschaft insgesamt machten. Die
Autoren erklärten, gebunden an ihr Gewissen, nun nicht länger schweigen
zu können. Aber das, was sie umtrieb, war für sie so wesentlich, dass sie

keinen Zweifel daran Hessen, sie würden die Gemeinden, also die
Öffentlichkeit zu mobilisieren versuchen, falls Hitler keine sie befriedigende
Antwort gab.

Es gibt, nach allem Gesagten, Gründe genug, die es mehr als zweifelhaft
erscheinen lassen, dass dieses Vorhaben selbst unter den günstigsten
Voraussetzungen die erhoffte Breitenwirkung gehabt hätte. Hier war der Horizont

der für die Denkschrift Verantwortlichen doch wohl allzusehr eingeengt

durch ihre eigene kirchlich-konservative gesellschaftliche Position.
Aber auch abgesehen davon: die Bekenntnisfront bildete im Frühjahr 1936

längst nicht mehr jene geschlossene Einheit, die sie, mancherlei internen
Spannungen zum Trotz, 1934 dargestellt hatte. Auf der vierten
Bekenntnissynode der Deutschen Evangelischen Kirche in Bad Oeynhausen im
Februar 1936 war der in den zurückliegenden Monaten mühsam gewahrte
Zusammenhalt endgültig zerbrochen.22 Den letzten Anstoss dazu hatte der
von Hanns Kerrl, dem Reichsminister für kirchliche Angelegenheiten,
eingesetzte Reichskirchenausschuss gegeben, der, geleitet von dem angesehenen

und weithin geschätzten emeritierten westfälischen Generalsuperintendenten

D. Wilhelm Zoellner, eine organisatorische Einigung der
zerstrittenen kirchenpolitischen Gruppen innerhalb der Deutschen Evangelischen

Kirche anbahnen sollte und wollte. Gegen diesen staatlich gebilligten
und unterstützten Kurs wandten sich vor allem die Bruderräte in den von
den Deutschen Christen beherrschten «zerstörten» evangelischen
Landeskirchen. Am 12. März 1936 wählte der Reichsbruderrat deshalb eine neue,
diesem Ausgleich widerstehende Führung, die 2. Vorläufige Leitung der
Deutschen Evangelischen Kirche (VL). Die konfesionellen Lutheraner, die
ihre theologischen und kirchenpolitischen Interessen weder hier noch im
Reichskirchenausschuss angemessen zur Geltung gebracht sahen, gründeten

daraufhin am 18. März 1936 den Rat der Evangelisch-Lutherischen
Kirche Deutschlands. Die Bekenntnisfront war damit auseinanderdividiert.

Zu ihrer weiteren Schwächung trugen gegenseitiges Misstrauen und
interne Spannungen zwischen den beiden Gruppen dann erheblich bei,

22 Vgl. dazu die Darstellung bei K. Meier, Der evangelische Kirchenkampf. Bd. 2, Hal-
le/Saale-Göttingen 1976, 66-115.



336 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

bewirkt nicht zuletzt durch enge Kontakte zwischen Zoellner und führenden

Vertretern des Lutherrats.23

Wichtig jedoch bleibt, dass auch in dieser Situation die 2. Vorläufige
Leitung - um mich jetzt hierauf zu beschränken - nicht aufhörte, durch
Rundbriefe und Kanzelabkündigungen öffentlich zu reden. Sicherlich war
der Radius, in dem ihre Stimme noch gehört wurde, erheblich enger
geworden, verglichen mit den Jahren 1933 und 1934. Nüchtern wird man
wohl konstatieren müssen, dass diese Worte und Erklärungen kaum mehr
über den Kreis der bekennenden Gemeinden hinausreichten. Gleichwohl -
und das ist die andere Seite - gab es 1936 in Deutschland keine nicht
gleichgeschaltete Gruppe mehr, die noch über so viel Öffentlichkeit
verfügte, wie diese Bekennende Kirche. Was ihre Verlautbarungen in dieser
Situation für die Sammlung Gleichgesinnter und die Stützung nicht nur des

Glaubens, sondern darüber hinaus auch für die Stabilisierung des traditionellen

ethischen Normen- und Wertesystems bedeutete, lässt sich im
einzelnen naturgemäss nur schwer ermessen. Gering zu veranschlagen sind
diese Auswirkungen jedenfalls nicht.

Ein eigenes Problem war bei der Abfassung solcher Worte und
Erklärungen die Frage, inwieweit man mit ihnen zugleich auf Menschen ausserhalb

der eigenen Kreise zielen konnte. In dem Masse, in dem der staatliche
Druck auf die Gemeinden der Bekennenden Kirche zunahm, erhofften
diese verständlicherweise vor allem Wegweisung und Trost in ihrer besonderen

Situation. Doch umgekehrt standen Stellungnahmen, die sich darauf
beschränkten, in der Gefahr, die staatlich betriebene Politik der Einschnürung

und Ghettoisierung der Kirche ihrerseits unfreiwillig zu fördern. Ob
und wie man dieser Schwierigkeit zu begegnen vermochte, also einerseits
die bedrängte Lage der Gemeinden ernst zu nehmen und andererseits doch
über diesen Kreis hinaus Menschen anzureden, diese Frage soll nun am
Beispiel der Entwürfe für das Pfmgstwort der 2. Vorläufigen Leitung näher
erörtert werden.

III

Mindestens zwei Verlautbarungen wurden zum 31. Mai 1936, dem

Pfmgstsonntag, den evangelischen Gemeinden in Deutschland mitgeteilt.
Die eine stammte von der 2. Vorläufigen Leitung; der Autor der anderen

23 M. Greschat - R. Lächele, Das Ringen der Bekennenden Kirche um eine gemeinsame
Front 1936, ZKG 97 (1986) 373-390, bes.379f.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 337

war D. Wilhelm Zoellner, der Vorsitzende des Reichskirchenausschusses.
Zoellner schrieb: «Wir hören sie mit unseren Zungen die grossen Taten
Gottes reden. So berichtet die Pfingstgeschichte.

Martin Luther, der deutschen Erde treuester Sohn, pries seinem Volk in
deutscher Zunge Gottes Wundertaten. Da wurde deutsche Sprache Band
deutscher Volkheit und Künderin ewiger Wahrheit.

Tausendjähriges Sehnen will sich heute erfüllen: Geeintes Volk wird
Gestalt im neuen Reich.

Die alte Botschaft des lauteren Evangeliums in unseren Zungen dem
jungen Volk im neuen Reich: Das ist die Sendung der Kirche
Luthers.»24

Dieses Wort stand allerdings nicht in der Gefahr, nur kleine Kreise
anzureden und zu stärken! Redete es überhaupt zu den Gemeinden? Deren
Nöte und Schwierigkeiten wurden hier jedenfalls mit keiner Silbe erwähnt.
Stattdessen wiederholte Zoellner in pathetischen Wendungen seinen alten
Lieblingsgedanken einer grossen, fest im Volk verwurzelten und eng mit
dem Staat verbundenen lutherischen Kirche. Mit den Realitäten im
nationalsozialistischen Deutschland des Jahres 1936 hatte dieser Aufruf
allerdings schlechterdings nichts zu tun. Und falls Zoellner beabsichtigte, der
staatlichen Führung - allen bisher gemachten Erfahrungen zum Trotz -
den unauflösbaren Zusammenhang von Staat und Christentum und
lutherischer Kirche mahnend vor Augen zu stellen, geriet ihm dieses Bemühen
zu plumper Anbiederei an die Ideologie des Regimes. Was Pfingsten denn
eigentlich bedeutet und was die Botschaft des Evangeliums umfasst -
davon wurde hier nicht zufällig nicht mehr geredet.

Man steht gleichsam in einer anderen Welt, wenn man vor diesem
Hintergrund die drei Entwürfe und die endgültige Fassung des Pfingstwor-
tes der 2. Vorläufigen Leitung liest. Es sind die Realität der Gemeinde, ihr
schwieriger Alltag, die konkrete Erfahrung von Menschen und Christen,
die da in den Blick kommen. Die Entstehung dieser Texte gehört in die
Situation des Ringens um die Aussagen der Denkschrift in diesem Kreis.
Auf der gemeinsamen Sitzung der Leitung und des ihm vom Reichsbruderrat

zugeordneten Rates der Deutschen Evangelischen Kirche am 14.

Mai 1936 in Berlin hatte Hans Böhm von der «Notwendigkeit eines
Pfingstwortes für die Gemeinden» gesprochen.25 Heinz Kloppenburg
sowie Friedrich Middendorff wurden beauftragt, umgehend je einen
Entwurf dafür vorzulegen. Auf der gleichen Sitzung wurde intensiv an der

24 K. D. Schmidt (Hg.), Dokumente des Kirchenkampfes. Bd. 2, Göttingen 1965, 725 f.
25 Protokoll Kloppenburgs im Landeskirchlichen Archiv Oldenburg, 1 a, 2. c.



338 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

Denkschrift weitergearbeitet. Nachdem die Kirchenjuristen am 5. Mai
grundsätzliche Einwände gegen die aufdie nationalsozialistische Innenpolitik

zielende Kritik des Textes erhoben hatten - weil man damit gegen das

«Heimtückegesetz» Verstösse -, war Wilhelm Jannasch beauftragt worden,
eine neue Fassung der Denkschrift zu erstellen, die den Prozess der Ent-
christlichung der Gesellschaft in den Mittelpunkt rückte. Dieser Gesichtspunkt

spielte dann nicht zufällig auch bei der Erarbeitung des Pfingstwor-
tes eine erhebliche Rolle. Überhaupt ist es wichtig, sich den engen
Zusammenhang vor Augen zu halten, der zwischen der Formulierung dieser
beiden Texte besteht. Es waren ja nicht nur dieselben Männer, die hier wie
da sprachen, dieselben Nöte und Fragen, die sie Umtrieben, sondern es war
auch das Bewusstsein der einen, unteilbaren Verantwortung vor Gott, aus
der heraus sie sich notwendig zur Stellungnahme gefordert sahen, sowohl
politisch an die Adresse Hitlers als auch seelsorgerlich an die Adresse der
Gemeinden.

Bereits am 16. Mai verschickte Middendorff zusammen mit einem
kurzen Begleitschreiben 9 Exemplare seines Entwurfs. Vier gingen an
Martin Niemöller in seiner Eigenschaft als Vorsitzender des Rates der
DEK, vier an das Mitglied der Vorläufigen Leitung, GotthilfWeber, eins an
Kloppenburg in Wilhelmshaven-Rüstringen. Die Durchschläge sollten,
wohl um Zeit zu gewinnen und die Arbeit zu erleichtern, «bei der Prüfung
den anderen etwa anwesenden Herren» gegeben werden. Dabei rechnete
Middendorff offenkundig schon mit dem Einwand, sein Manuskript sei zu
lang geraten, denn er schrieb weiter: «Es hat den Umfang des Osterwortes.
Ein wesentlich kürzeres Wort konnte ich nicht gestalten, wenn es Inhalt
haben sollte.»26

Etwa um dieselbe Zeit reichte Kloppenburg seinen Entwurf ein,
handschriftlich und mit mehreren Korrekturen im Text, also offensichtlich in
Eile niedergeschrieben.27 Auch aus dieser Fassung wurde jedoch nicht das

Pfmgstwort der 2. Vorläufigen Leitung. Wie dieses im einzelnen entstand,
ist nicht mehr in allen Einzelheiten zu rekonstruieren. Kloppenburg hatte
jedenfalls den Eindruck gewonnen - wie er am 25. Mai, nach der Lektüre
des veröffentlichten Wortes, in einer offiziellen Beschwerde an Martin
Niemöller, Hans Asmussen und Fritz Müller-Dahlem schrieb28 -, dass sein
Text auf einer gemeinsamen Sitzung von Rat und Leitung angenommen
sei, dass wohl «einige Stellen konkretisiert werden sollten, aber der

26 Ebda. AI.
27 Ebda. II B 11, findet sich auch eine in Berlin gefertigte maschinenschriftliche Reinschrift.

Nach dieser erfolgt der Abdruck in der Anlage.
28 Zentralarchiv der Evangelischen Kirche in Hessen und Nassau, Darmstadt 62/1026.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 339

Gesamttenor des Entwurfes bleiben sollte». Nun aber sei ein Wort
verabschiedet worden, in dem «der geistliche Charakter der Vorlage völlig
verändert ist».29 Kloppenburg hatte, wohl weil er selbst nicht in Berlin
anwesend sein konnte, vorsorglich Bernhard Forck gebeten, darüber zu
wachen, dass die Intention seines Textes nicht verändert würde, vor allem
aber, «dass der Tenor des Wortes nicht drohend oder scheltend werden
möchte».30 Forck teilte Kloppenburg nun am 22. Mai mit, dass er den
Entwurf «in wenig veränderter Form dem Bearbeitungsausschuss übergeben»

habe, an dessen Sitzung jedoch nicht teilnehmen konnte, da er wegen
dringender Verpflichtungen nach Hamburg zurückkehren musste. Den
endgültigen Wortlaut kenne er noch nicht, doch habe er erfahren, Klop-
penburgs Text «sei durch Pfarrer Thiel wesentlich verändert» worden.31

Fügt man alle derzeit vorliegenden Informationen zusammen, ergibt
sich für die Entstehung des Pfingstwortes folgendes Bild: am 19. Mai tagte
der Rat der DEK in Berlin.32 Wohl am Rande dieser Sitzung - denn das

Protokoll meldet nichts darüber - wurde beschlossen, den überarbeiteten
EntwurfKloppenburgs für die geplante Kanzelabkündigung zu verwenden.
Am Nachmittag des 21. Mai redigierten Martin Niemöller, Fritz Müller,
Hans Böhm und Gotthilf Weber in einer zweistündigen Sitzung den
endgültigen Text.33 Möglicherweise hatte Wulf Thiel, damals Mitarbeiter der
Vorläufigen Leitung und Leiter des Katechetischen Seminars in Berlin-
Friedenau, noch eine eigene Fassung beigesteuert. Aber die zweistündige
Dauer der Sitzung des Redaktionsausschusses macht es doch sehr
wahrscheinlich - schliesslich umfassten die Vorlage Kloppenburgs wie auch der
endgültige Text nur knapp zwei maschinenschriftliche Seiten -, dass in
diesem Gremium die offizielle Version des Pfingstwortes der Vorläufigen
Leitung neu erarbeitet wurde. Vermutlich am 22. Mai wurde der Text dann
an die Kirchenregierungen und Landesbruderräte versandt, die sich der 2.

Vorläufigen Leitung angeschlossen hatten.34

29 Ebda.
30 Landeskirchliches Archiv Oldenburg, V/1, Bd. 1/2.
31 Ebda.
32 Evangelisches Zentralarchiv Berlin, KKA, Nr.35c.
33 Eintragung M. Niemöllers in seinen Taschenkalender. Zentralarchiv der Evangelischen

Kirche in Hessen und Nassau.
34 Im offiziellen Rundschreiben dazu (ZA der Ev. Kirche in Hessen und Nassau, 62/1033,

84) ist dieser Vorgang aufden 20.5.1936 datiert. Dabei handelt es sich aller Wahrscheinlichkeit
nach um einen Tippfehler. Denn mit dieser Datierung lassen sich weder die Mitteilung Forcks
an Kloppenburg vom 22.5., er kenne den Text des Pfingstwortes noch nicht, noch die
Eintragung M. Niemöllers in seinem Kalender über die Redaktionssitzung am Nachmittag des

21.5. vereinbaren.



340 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

Vergleicht man die drei genannten Texte miteinander, werden interessante

unterschiedliche Akzentuierungen deutlich. Middendorffs Entwurf
macht die Pfingstgeschichte insofern transparent, als er von daher
systematisch entfaltet, was es bedeutet, wenn man von der Kirche spricht: Hier
befähigt der Heilige Geist Menschen, zu reden und zu hören, umzukehren
und aus der Vergebung heraus neu anzufangen; hier vollziehen sich
Entscheidung und Scheidung, aber hier wird auch Gemeinschaft gelebt. Und
alles das hat Dauer, weil es nicht auf der Macht oder Fähigkeit von
Menschen basiert, sondern im Handeln des lebendigen Gottes gegründet
ist.

Zwölf von den insgesamt siebzehn Abschnitten des Wortes sind diesen
grundsätzlichen Ausführungen über die Kirche gewidmet. Sie wollen der
Gemeinde wie dem einzelnen Christen nachdrücklich ins Bewusstsein
rufen, was ihnen geschenkt, aber auch anvertraut ist. Dabei sind diese

Aussagen so formuliert, dass auch Aussenstehende begreifen können, was
gemeint ist. Überhaupt kennzeichnet diese Passagen ein ausgesprochen
werbender Ton.

Aus der Beschreibung des Wesens der Kirche ergeben sich die Kriterien
für das Verständnis ihrer gegenwärtigen Situation: «So ist die Kirche
geworden; so allein wird sie auch bleiben unter allen äusseren und inneren
Nöten.» Die Schwierigkeiten, denen man jetzt ausgesetzt ist - genannt sind
besonders die Verführung des Volkes und insbesondere der Jugend -
werden dadurch nicht verharmlost; aber der Blick ist nicht darauf fixiert,
sondern kann darüber hinausgehen. Darum haben Christen keinen Grund
zu verzagen, sondern können in getroster Gelassenheit leben.

Wie dieses christliche Leben im einzelnen auszusehen hat, wird
allerdings nahezu ausschliesslich im Blick auf die Existenz in und mit der
Kirche ausgelegt. Hier ist das feste Bollwerk gegenüber aller Verführung
und Gewalt. Hier herrscht der Geist der Wahrheit und nicht der Irrgeist der
Verwirrung und der Lüge: denn hier werden nicht Menschen verherrlicht,
sondern Gott wird angebetet. Das ist die inhaltliche Umschreibung dessen,
was dann als die «Entchristlichung unseres Volkes» bezeichnet und wogegen

ein offizieller Protest - eben in der Denkschrift - in Aussicht gestellt
wird. Freilich klingt es sehr bescheiden, wenn es dazu heisst, man sei

gewillt, die Reichsregierung «anzusprechen und um Abhilfe zu bitten».
Dieser Entwurf legt das ganze Gewicht auf die Kirche. Dafür wirbt der

Autor, dabei sollen die Menschen bleiben, darin leben. So konkret dieser
Bereich geschildert wird, so eigentümlich vage und blass mutet die
Beschreibung des Widerspruchs und der Feindschaft an, der die Gemeinden

ausgesetzt sind. Es scheint, als komme es daraufeigentlich nur noch am



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 341

Rande an. Sicherlich standen damaligen Lesern dieser Wendungen
sogleich eine Reihe konkreter Beispiele und Begebenheiten vor Augen;
aber charakteristisch für diesen Entwurf ist doch, dass er nicht darauf
abhebt, sondern den Glauben stärken, Mut und Zuversicht verbreiten
möchte. Insofern stehen hier Stärkung und Stabilisierung der Kerngemeinde

eindeutig im Vordergrund, so sehr, dass alles andere dahinter
zurückzutreten droht. Und man wird mindestens fragen müssen, ob damit die
Rückzugsbewegung in den eigenen kirchlichen Raum nicht erheblich gefördert

wurde. Ist von daher gesehen die Klage über den fremden Geist, der
sich des Volkes und der Jugend jetzt bemächtigt, nicht auch oder vielleicht
sogar in erster Linie die Klage darüber, dass der Raum des eigenen,
kirchlichen Einflusses und mithin der Macht der Kirche in der Öffentlichkeit

nur immer enger und begrenzter wurde?
Kloppenburgs Text ist erheblich kürzer. Der Stil ist knapp und prägnant,

doch im Unterschied zu Middendorff durchsetzt mit theologischen
Wendungen, reich an Bibelzitaten und biblischen Anspielungen. Der Grundgedanke,

der den Entwurf durchzieht, ist die nachdrücklich hervorgehobene
Spannung zwischen dem Wissen um die Herrschaft Christi «im Himmel
und auf Erden» und der Einsicht, dass diese nicht sichtbar und greifbar ist,
sondern nur «inmitten von Leid und Bedrängnis» erfahren wird. Was diese
biblische Aussage gegenwärtig bedeutet, wird - ohne dass der Begriff
vorkommt - an der gezielten Politik der Entchristlichung der Gesellschaft
durch den Nationalsozialismus verdeutlicht: der Staat legt seine Hand auf
die Erziehung, den Sonntag, das Familienleben; er begrenzt die Geltung der
Gebote Gottes und greift in das Recht und die Verkündigung der Kirche
ein. Einigermassen missverständlich heisste es dazu bei Kloppenburg, dass
das alles «Christen gehört» und dass sie «das Eindringen der Welt in das

Eigentum des Herrn» erleiden müssten. Dadurch wird - wie bei Middendorff

- die Vorstellung geweckt, als stehe die Gesellschaft unter der
Herrschaft der Kirche, sei gleichsam ihr Besitz, der ihr nun gestohlen würde.

Diese Linie wird dann jedoch durchbrochen durch die Feststellung, dass

die Gemeinde Jesu Christi weiss, dass sie zu allen Zeiten versucht,
getäuscht und verfolgt wird. Sie hat jedoch den Heiligen Geist, der ihre
Kraft und ihr Schild ist. Geschickt verbindet Kloppenburg nun mit dieser
Zusage den Anspruch an die Gemeinde, das zu sein und immer mehr
darzustellen, was sie doch grundsätzlich ist - um so «zum Salz der Erde und
zum Licht der Welt» zu werden. Der Trost für die bekennenden Gemeinden

und die Ermahnung, unbeirrbar am Glauben festzuhalten, führt
dadurch nicht zum Rückzug in den eigenen, kirchlichen Raum, sondern
macht offen für die Gesellschaft, in der diese Christen leben. Was das



342 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

bedeutet, wird nur sehr knapp angerissen. Aber in jedem der hier gewählten
Begriffe ist der Widerspruch gegen die nationalsozialistische Ideologie und
Herrschaftspraxis präsent: Hier wird Friede gepredigt und gelebt - nicht
Krieg und Kampf; hier ist «die Zufluchtsstätte aller Mühseligen und
Beladenen» und die Überwindung von «Angst und Tod» - anstelle der
brutalen Apotheose des Starken, Gesunden und Heldischen, der Verherrlichung

von Mut und Draufgängertum. Und hier bricht schliesslich die
Wahrheit durch alle Lüge, Täuschung und ein zynisches Nützlichkeitsdenken

hindurch. Christen müssen deshalb, heisst es zuletzt, nicht Hass mit
Hass vergelten und Beschimpfungen gegen Verleumdungen und
Ehrabschneidung setzen. Sie können vielmehr gelassen «mit der Freudigkeit des

Glaubens und offenen Bekennens» antworten.
Dieser Entwurf verteidigt also nicht nur kirchliche Werte, sondern

macht sie transparent für Aussenstehende. Dadurch, dass diese Normen
nicht nur benannt, sondern auch als Grundlage für das Zusammenleben
von Christen entfaltet werden, konnten sich auch Andere daran orientieren
und in dem Bemühen um Verweigerung, vielleicht sogar des Widerspruchs
gegenüber dem nationalsozialistischen Totalitätsanspruch sich unterstützt
sehen.

Blickt man von daher auf die endgültige Fassung des Pfingstwortes, ist
deutlich, dass hier aus den beiden Entwürfen von Middendorff und Klop-
penburg ein eigener Text mit neuer Zielsetzung geworden ist. Die alles
beherrschende Weisung lautet jetzt: «Redet und schweiget nicht!» Der
Auftrag und die darin liegende Verheissung, Christus vor aller Welt zu
bekennen, sind nicht nur damals an die Jünger ergangen, sondern sie gelten
voll und ganz und genauso heute für die Gemeinde wie für den einzelnen
Christen. Auch in der Gegenwart werden dadurch Widerspruch und Feindschaft

geweckt. Die Realität der nationalsozialistischen Politik der Ent-
christlichung der Gesellschaft kommt dann in dreierlei Hinsicht zur Sprache:

der Staat greift in die Lehre und Ordnung der Kirche ein; er will die
Jugend einem «widerchristlichen Irrglauben» ausliefern; und er fördert
den Hochmut und die Überheblichkeit des Menschen, der deshalb verächtlich

auf die christliche Botschaft von Sünde und Gnade herabblickt.
Theologisch exakt wird dabei von der Welt nicht als Eigentum der Christen,
sondern Christi gesprochen. An ihm unbeirrbar festzuhalten und ihn, allem
Drohen und aller Gewalt zum Trotz mutig zu bezeugen, ist und bleibt die
Weisung an seine Gemeinde, die allein Verheissung hat.

Martin Niemöllers Satz «Evangelium ist Angriff»35 beherrscht diesen

35 Vgl. dazu auch J. Schmidt, a.a.O., 392-396.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 343

Text. Die reale Bedrückung der Gemeinden tritt dahinter zurück. Für
Klagen, freilich auch für das seelsorgerliche Eingehen auf konkrete Nöte,
Sorgen und Ängste, ist darum kein Raum. Fraglos handelt es sich bei
diesem Dokument um einen selbstbewussten missionarischen Aufruf,
erfüllt von dem Drängen, dass jetzt jeder Christ sein Zeugenamt ganz
unmittelbar wahrzunehmen hat. Von irgendeinem Rückzug kann
dementsprechend nicht die Rede sein. Aber andererseits ist doch auch unübersehbar,

dass die Entfaltung der Offenbarung Gottes in die Gesellschaft hinein,
um die sich Kloppenburg in seinem Text bemüht hatte, in dieser Fassung
weggefallen ist. Insofern bleibt in diesem Entwurf, allem Drängen und
mutigen Engagement zum Trotz, die Kirche doch primär bei sich selbst.
Sicherlich impliziert das Bekenntnis zum auferstandenen Christus, der die
Seinen mit dem Heiligen Geist beschenkt, auch die Infragestellung aller
anderen Herrschaftsansprüche; und ebenso richtig und wichtig war es

fraglos in der damaligen Situation, den Gemeinden und jedem einzelnen
Christen Mut zu machen und die Zuversicht zu stärken, dass es Christus ist,
der alle Macht und Gewalt in Händen hält. Aber die ethische Dimension,
die individuelle ebenso wie die soziale, ist doch in diesem Wort nahezu
vollständig ausgeblendet. Darin liegt die Grenze dieses Textes. Denn auch
wenn man die Frage für zweitrangig hält, ob und inwiefern Zeitgenossen,
die sich nicht zur Bekennenden Kirche hielten, in deren Verlautbarungen
Stärkung und Unterstützung für ihren Dissens gegenüber dem staatlichen
Druck und der offiziellen nationalsozialistischen Weltanschauung finden
konnten, bleibt doch die Tatsache, dass mit der Verkündigung des
Evangeliums die ethische Weisung notwendig Hand in Hand gehen muss. Es ist
darum bedauerlich, dass gerade dieser wesentliche Zusammenhang in dem
veröffentlichten und dann weit verbreiteten36 Pfingstwort der 2. Vorläufigen

Leitung keinen Ausdruck gefunden hat.

IV

Es existiert noch ein weiterer Entwurf für das Pfingstwort der
Bekennenden Kirche. In ihm ist im wesentlichen das, was soeben moniert wurde,
formuliert worden. Aber für die Gestaltung des offiziellen Textes hat es

36 Das Pfingstwort wurde auch als Flugblatt verbreitet, gedruckt bei F. W. Köhler in
Elberfeld.



344 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

keine Bedeutung gehabt. Die Verfasser dieses Dokuments37, das ich kürzlich

entdeckt habe und das hier erstmals zusammen mit den anderen
Texten veröffentlicht wird, sind Dietrich Bonhoeffer und Franz
Hildebrandt.

Hildebrandt gehörte zu den Mitarbeitern an der Denkschrift; und er war
dabei, als Hans Böhm in der Sitzung vom 14. Mai auf die Notwendigkeit
eines Pfingstwortes für die Gemeinden drängte.38 Weiterhin ist bekannt,
dass sich Hildebrandt mehrfach mit Bonhoeffer über die entstehende
Denkschrift unterhielt.39

Welche Gesichtspunkte dabei zur Sprache kamen, ist ungewiss, zumal
auch die Protokolle und erhalten gebliebenen Mitschriften von den Sitzungen

des Rates und der Vorläufigen Leitung es nicht erlauben, Hildebrandts
Position in diesen Gremien genauer zu bestimmen. Die Tatsache freilich,
dass Bonhoeffer und Hildebrandt einen eigenen Entwurf anfertigten -
obwohl sie wussten, dass Middendorff und Kloppenburg die Vorlagen für
das Pfingstwort erstellen würden -, macht es wahrscheinlich, dass sie

bestimmte, ihnen besonders wichtige Gesichtspunkte berücksichtigt sehen
wollten. Wäre das, lässt sich weiter folgern, worauf es Bonhoeffer und
Hildebrandt ankam, die allgemeine Überzeugung im Kreis der 2. Vorläufigen

Leitung gewesen, hätten sie ihren Text nicht zu schreiben brauchen.

Andererseits jedoch wollten sie keine Privatarbeit verfassen, sondern
Einfluss nehmen auf die Aussagen des offiziellen Pfingstwortes. Da sie

wussten, dass die Entwürfe von Kioppenburg und Middendorff umgehend
eingereicht werden mussten, weil das Wort bereits in der folgenden Woche
verabschiedet und versandt werden sollte,40 blieb wenig Zeit. Middendorff
hat seinen Text wohl am 15. Mai geschrieben, denn schon am 16.5. schickte
er ihn nach Berlin. Der Entwurf von Bonhoeffer und Hildebrandt ist
vermutlich noch früher entstanden, vielleicht sogar in den Abendstunden
des 14. Mai, und dann sofort Kloppenburg, vielleicht auch Middendorff
und anderen übergeben worden. Das würde erklären, warum sich dieser
Text ohne Anschreiben in den Papieren Kloppenburgs findet. Aber auch
die äusseren Umstände sprechen für diese Vermutung: die Zeit drängte, die
Autoren für das Pfingstwort waren benannt. Konnte man da noch hoffen,

37 Landeskirchliches Archiv Oldenburg, IIB 11. Die Überschrift «Entwurf Bonhoeffer-
Hildebrandt» ist mit Bleistift geschrieben, der übrige Text mit der Maschine. Möglicherweise
hat F. Hildebrandt die beiden Namen notiert.

38 Vgl. o.A. 25.
39 E.Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe, Christ, Zeitgenosse, München 1967, 604.
40 Vgl. o.A.25, zu TOP6.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 345

mit einem eigenen Entwurf zum Zuge zu kommen? Tatsächlich gelang das

dann ja auch nicht. War es also nicht realistischer, mindestens einem der
Autoren die eigenen Überlegungen für die Bearbeitung anzuvertrauen,
möglicherweise jemandem, der dieselben oder doch ähnliche Auffassungen
vertrat? Aber wie die Entwicklung im einzelnen auch gelaufen sein mag,
fest steht, dass Bonhoeffer und Hildebrandt Mitte Mai 1936 einen eigenen
Entwurf für das Pfingstwort der Vorläufigen Leitung vorgelegt haben.

Franz Hildebrandt hat in seinem 1938 in der Emigration verfassten,
leider ungedruckt gebliebenen Buch «Das Evangelium und die Humanität»41

davon gesprochen, dass erst die Denkschrift von 1936 dieses Thema
anging, um das es doch schon so lange hätte gehen müssen. «Nicht um
Humanismus handelt es sich, nicht um eine neue Anthropologie, nicht um
die <Synthese> zwischen dem Christentum und irgendeinem <ismus>, nicht
um einen fremden Erdteil, an den die Kirche den <Anschluss> zu finden
hätte, sondern um etwas viel Bescheideneres: um die Wiederentdeckung
vergessener biblischer Texte, um das Eingeständnis, dass die <Menschlich-
keit> in die kirchliche Botschaft hineingehört, dass das Evangelium selbst es

ist, das unser Schweigen zu Gewalt und Barbarei Lügen straft.»42 Und in
dem wohl Ende der vierziger Jahre geschriebenen «Nachwort» heisst es

zuletzt: «Das Erbe der evangelischen Humanität ist teuer; es ist durch den
letzten Krieg noch teurer geworden... Einer der Besten, der es uns mit dem
Opfer seines Lebens zu hüten gelehrt, ist der Freund und Bruder, dem diese
Arbeit gewidmet ist.»43 In diesen geistigen Kontext gehört der Entwurfvon
Bonhoeffer und Hildebrandt zum Pfingstwort.

Charakteristisch für den Text ist die schon in den ersten Sätzen
ausgesprochene Spannung zwischen der weltumspannnenden Herrschaft Christi
und seines Geistes einerseits und andererseits der bedrängenden Realität
des Bösen in der Welt. Der Heilige Geist schenkt Wahrheit, Gerechtigkeit
und Frieden. Was das bedeuten kann angesichts der völlig anderen
Erfahrungen, die Menschen gegenwärtig machen, entfalten die folgenden drei
Abschnitte. Zusammengefasst und mit den Aussagen des ersten Abschnittes

zusammengebunden wird alles das dann durch den einen Satz: «Um
solchen Trost lasst uns zu Pfingsten beten.» Dabei geht aus dem vorher
Gesagten eindeutig hervor, dass damit erheblich mehr gemeint ist als ein

41 Dieses Manuskript wurde mir freundlicherweise von Herrn Prof. D. E. Bethge DD zur
Einsicht gegeben, wofür ihm auch an dieser Stelle gedankt sei.

42 A.a.O. 3.
43 Ebda. Nachwort, 3.



346 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

traditionelles Gebetsverständnis, darunter vielmehr eine bestimmte Weise
der Existenz des Glaubens, Denkens und Handelns gefasst ist.

Der Entwurf setzt ein mit dem Zitat von Apk 2,7: «Wer Ohren hat, zu
hören, der höre, was der Geist den Gemeinden sagt.» Worum es geht und
was das bedeutet, ist also offensichtlich nicht für jedermann einleuchtend,
auch nicht einfach für die Kirche. Es ist etwas radikal Anderes, was hier zur
Sprache kommt, nicht nur der allgemeinen Erfahrung Entgegengesetztes,
sondern auch dem traditionellen kirchlichen Selbstverständnis, wonach
der Heilige Geist innerhalb dieser kirchlichen Grenzen wirkt. Hier jedoch
steht der Heilige Geist auf der Seite aller, die «in ihrem Gewissen verwirrt
und verzagt» sind, «von Menschen verhasst und verleumdet, vom Bösen
erschreckt und bedrängt». Dass es dabei wirklich um alle Menschen geht,
nicht nur um Christen, formuliert später ein Satz ganz eindeutig: «Der
Heilige Geist vertritt alle Gequälten und Stummen, die keine Hilfe haben.»
Dazu hat ein Leser - vielleicht Kloppenburg? - an den Rand ein
Fragezeichen gesetzt. Hierbei handelt es sich in der Tat um eine folgenschwere
und aufregende Aussage. Sie negiert die Kirche natürlich nicht, aber sie

relativiert ihre Position insofern, als der dreieinige Gott, Gott Vater, Sohn
und Heiliger Geist, auf der Seite der Bedrängten und Unterdrückten, der
Gequälten und Verfolgten steht - und die Kirche, d.h. die Gemeinde, die
die Stimme ihres Herrn hören und ihm nachfolgen will, das nur tun kann,
indem sie sich ebenfalls dahin stellt und die Sache dieser Menschen zu ihrer
eigenen macht. Dass Kirche nur dann und insofern wahre Kirche ist, als sie

für andere da ist, das ist in diesen Eingangssätzen ganz unmissverständlich
und gegenwartsnah ausgesagt.

Der Heilige Geist schenkt - nämlich «den Armen und Elenden in dieser
Zeit seine Wahrheit und Gerechtigkeit und den Frieden». Wieder sind
natürlich alle Arme und Elenden gemeint. Freilich kann das, was da als
Gabe angeboten wird, nur in der Gemeinde, d.h. im Raum des Hörens und
Vertrauens aufdie Zusage Gottes, wirklich erkannt, als Trost angenommen
und ohne Angst gelebt werden. Deshalb wendet sich die Argumentation
jetzt auch diesem Kreis zu, den «Brüdern und Schwestern». Aber dadurch
ist selbstverständlich von dem zuvor Gesagten nichts zurückgenommen.
Mehr noch: indem der Gemeinde jetzt ihre Situation offengelegt und sie

konkret zum Gehorsam und Vertrauen aufdie Wahrheit, die Gerechtigkeit
und den Frieden Gottes aufgerufen ist, wird sie gleichzeitig sensibel
gemacht für alle die Menschen um sie herum, die tatsächlich Bedrängte und
Bedrückte, Verhasste und Verfolgte in dieser Gesellschaft sind. So
nachdrücklich also der Trost der Gemeinde zugesprochen wird - er gilt einer
Gemeinde, die mit den Leidenden und Gequälten solidarisch ist.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 347

Mit den Stichworten Wahrheit, Gerechtigkeit und Frieden nahmen
Bonhoeffer und Hildebrandt zentrale Gesichtspunkte auf, um die es auch
in der Denkschrift gegangen war. Was man dort jedoch ausführlich belegt
und entfaltet hatte, begegnete hier verknappt und präzisiert als paräne-
tisch-seelsorgerliche Mahnung. Die Lüge herrscht tatsächlich, nicht nur in
der Öffentlichkeit und im Beruf sondern auch in den persönlichen
Beziehungen von Menschen, ja selbst in der Kirche. Darauf also kommt es an,
sich dadurch nicht beirren und einfangen, sich nicht missbrauchen und
durch ein «fremdes Gesetz binden» zu lassen. Klugheit, Nüchternheit und
die Fähigkeit, die Geister zu unterscheiden, gehören somit zu den schwierigen

und anspruchsvollen Aufgaben des Vertrauens auf das Wort der
Wahrheit.

Dass Unrecht, Willkür und Gewalt herrschten, war ebenfalls eine Realität.

Unübersehbar war, vor allem bei dem Vorgehen des Staates gegen die
«Nichtarier», dass Gewaltmassnahmen das Leben von Menschen zerstörten,

Familien zerrissen, «Ehre und Sicherheit Unschuldiger» zumindest
bedrohten. Hildebrandt formulierte in seinem genannten Buch gerade an
diesem Punkt seine scharfe Kritik an der Kirche: «Sie hat es geschehen
lassen, dass viele in und ausser ihren Reihen Unrecht litten und hatten
keinen Tröster.»44 Hier, im Entwurf, heisst es nun weiter, nachdem das
schon zitierte Eintreten des Heiligen Geistes für «alle Gequälten und
Stummen, die keine Hilfe haben» ausgesprochen war: «Gott der Herr hört
ihr Schreien und wird ihnen Recht schaffen.» Unüberbietbar scharf ist
darin ausgesprochen - gerade auch, wenn der Text im Zusammenhang von
der «neuen Gerechtigkeit» redet, die in der Gemeinde Christi gilt -, dass

der heilige Geist, vielleicht mit nur einem Bruchteil dieser Gemeinde, da
lebt und wirkt - und nicht in der offiziellen Kirche, zu der dann auch die
Bekennende Kirche und ihre Leitung gehören würden.

Auch der vergiftende Hass, «der Völker, Rassen und Klassen zerreisst»,
gehörte im Jahre 1936 zu den alltäglichen Erfahrungen. Die Friedensbotschaft

schien demgegenüber keine Chance zu haben. Gleichwohl drängt
unser Text darauf ihr Raum zu geben, sowohl im Blick auf die eigene
Einstellung als insbesondere im Blick auf die Erziehung der Jugend. Denn
wenn irgendetwas kennzeichnend ist für das Wesen des Heiligen Geistes, so

dies, dass er Frieden gibt und Frieden schafft. Es liest sich wie ein
Kommentar zu diesen knappen Sätzen, was Hildebrandt zwei Jahre später in
seinem Buch dazu geschrieben hat und was in dem drängenden Appell an
die Adresse der Kirche gipfelt: «Sie muss wissen, dass keine Zeit mehr zu

44 Ebda. 123.



348 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

verlieren ist, dass alle Kräfte des Gebetes, der Predigt und nicht zuletzt
auch der Erziehung einzusetzen sind, um die Mächte zu überwinden, durch
die die Völker in den Krieg gehetzt und die ganze Welt ins Unheil gestürzt
wird, und dass zu diesem Dienst niemand anders berufen und im Stande
ist, als das Heer Jesu Christi in allen Nationen, dessen Waffe das Wort und
dessen Sieg der Glaube ist.»45

Dieser Entwurfwurde, wie erwähnt, nicht angenommen. Er beeinflusste
vielleicht einige Passagen in Kloppenburgs Text, wo von den Ausstrahlungen

der Gemeinde, die unter Bedrückung und Verfolgung lebt, die Rede
war. Aber gerade diese Gedanken wurden, wie wir gesehen haben, in der
Endfassung des Wortes fallengelassen. Insofern sind die Anstrenungen von
Bonhoeffer und Hildebrandt also gescheitert, ihre Gedanken in die Pfingst-
botschaft der Vorläufigen Leitung einzubringen. Der Text wurde abgelegt -
und vergessen.

Natürlich kann man den Gedanken durchspielen, was geschehen wäre,
hätte sich der Redaktionsausschuss auf diesen Text geeinigt. Er hätte es,

abgesehen einmal von der Frage, ob er ihn überhaupt zu Gesicht bekommen

hat, wohl aus seinem kirchlichen Selbstverständnis heraus nicht tun
können. Umgekehrt ist eindeutig, dass gerade ein solcher Text in einem
Ausmass, wie kein anderer der hier behandelten, Menschen am Rande und
ausserhalb der Bekennenden Kirche hätte aufhorchen lassen, ermutigen
und bestärken können. Aber zu dem ihr da zugemuteten Sprung über die
eigenen Mauern war damals selbst die entschiedenste Gruppe innerhalb
der Bekennenden Kirche in der übergrossen Mehrheit ihrer Glieder weder
bereit noch fähig. Das kennzeichnet die Grenze der Möglichkeiten, die der
Kirche auch 1936 noch in der Öffentlichkeit zur Verfügung standen. Man
kann das mit guten Gründen beklagen. Aber man muss gleichwohl nüchtern

konstatieren, dass darunter das, was innerhalb dieser Grenzen gesagt
und gewagt wurde, doch nicht einfach nichts war. Eine detaillierte
Untersuchung darüber, was die Worte und Kanzelabkündigungen der Bekennenden

Kirche für die Zeitgenossen bedeutet haben, steht noch aus. Das
Schicksal des Entwurfes von Bonhoeffer und Hildebrandt für das Pfingst-
wort warnt allerdings davor, in diesem Zusammenhang allzu kühne
Vorstellungen zu hegen. Der Rahmen, innerhalb dessen die Bekennende Kirche

in der Vorkriegszeit «die Kräfte des aktiven Widerstandes mit einem
härteren Kern und einer schärferen Schneide versahen, als irgendeine

45 Ebda. 134 f.



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 349

äussere Revolte es hätte tun können»46, ist durch diese Bemühungen um
das Pfingstwort von 1936 und seine endgültige Fassung jedenfalls sehr

eindeutig markiert.
Martin Greschat, Giessen

46 H. Rothfels, Die deutsche Opposition gegen Hitler. Eine Würdigung. Neuausgabe, hg.

von H. Graml, Frankfurt 1986, 58.



350 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

Texte

1. Pfingstwort!

Die Vorläufige Leitung und der Rat der Deutschen Evangelischen Kirche grüssen die
Gemeinden:

«Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des

heiligen Geistes sei mit euch allen! Amen.»
Der scheidende Herr hat seinen Jüngern die Verheissung und den Befehl gelassen: «Ihr

werdet die Kraft des Heiligen Geistes empfangen und werdet meine Zeugen sein.»
Als am Pfingsttage die Verheissung in Erfüllung ging, da öffnete sich auch der Zeugenmund

der Gemeinde. Der heilige Geist hat die Stummen reden gemacht. Die Jünger haben es im
Angesicht der Welt laut und unerschrocken verkündet: «Jesum von Nazareth, den Mann, von
Gott unter euch mit Taten und Wundern und Zeichen erwiesen,.. .denselben habt ihr genommen

durch die Hände der Ungerechten und ihn angeheftet und erwürgt. Den hat Gott
auferweckt.» (Apostelgeschichte 2,22ff.)

Verheissung und Auftrag des Herrn sind auch heute in seiner Kirche wirksam und in Kraft.
Auch heute hat die Gemeinde das Leben aus dem Heiligen Geist, den der Herr Christus ihr in
seinem Wort gibt. Auch heute steht sie unter seinem Auftrag: «Ihr sollt meine Zeugen
sein.»

Die Welt legt ihre Hand an die Gemeinde Jesu Christi. Lehre und Ordnung der christlichen
Kirche, die allein an den Willen ihres Herrn gebunden sein darf, sollen menschlichen
Meinungen und Wünschen unterworfen werden.

Unsere Jugend, die durch die Taufe Eigentum des Herrn Jesus Christus ist, soll ihm
genommen und einem widerchristlichen Irrglauben ausgeliefert werden.

Menschlicher Hochmut und menschliche Überheblichkeit machen aus Sünde und Gnade
einen Spott und lästern Glauben und Busse, ohne die wir nach dem Zeugnis des Herrn Christus
nicht gerettet werden.

Angesichts solcher Bedrohung des christlichen Glaubens in unserem Volk ermahnen wir
die Glieder der Kirche: «Gott hat uns nicht gegeben den Geist der Furcht, sondern der Kraft
und der Liebe und der Zucht.» (2.Tim. 1,7)

Der Herr Christus hat uns das Zeugnis befohlen, das wir auszurichten haben, und die Kraft
verheissen, die wir dazu brauchen.

So rufen wir euch zu: Redet und schweiget nicht! Lasst euch durch kein Drohen und keine
Gewalt der Menschen in eurem Zeugenamt beirren. Jesus Christus spricht es uns zu Trost:
«Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und aufErden. Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an
der Welt Ende.» (Matth. 28, 18.u. 20).

Wohl wissen wir um unsere Schwachheit und Sünde, um unser Versagen und unsere
Menschenfurcht; aber wir hören die frohe Botschaft von dem Herr, der da reich ist über alle,
die ihn anrufen. Er will den Heiligen Geist, den Geist der Freudigkeit und Stärke geben denen,
die ihn bitten.

Darum hören wir nicht auf, mit der gesamten Christenheit die alte Pfingstbitte zu
beten:

«Komm, Heiliger Geist! Erflille die Herzen deiner Gläubigen und entzünde in ihnen das
Feuer deiner göttlichen Liebe!»



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 351

2. Entwurf Middendorff eines Pfingstwortes an die Gemeinden

Wir dürfen wieder Pfingsten feiern.
Als der heilige Geist auf die Apostel kam, da öffnete er ihnen den bisher stummen Mund. Nun
redeten sie, nicht ihre eigenen Gedanken, sondern Gottes grosse Taten und gaben freudig
Zeugnis von Christus dem Herrn. Mit Vollmacht sprachen sie von der Menschen Tun und von
Gottes Tun: Den, den ihr gekreuzigt habt, hat Gott auferweckt und zu einem Herrn und
Christus gemacht. Was ihr verkehrt gemacht habt, Gott hat es zurechtgebracht und
wiedergutgemacht. Seine Gnade ist mächtiger geworden als eure Sünde!

Der heilige Geist brachte aber auch Menschen unter der Apostel Wort und öffnete ihnen
Ohr und Herz zum Hören. Das geistgewirkte Zeugnis ging ihnen zu Herzen, ja durchs Herz wie
ein tötender Pfeil: Eigenklugheit und Selbstgerechtigkeit wurden zu Tode getroffen. Ein Fragen
brach in den Herzen auf, nicht mehr: «Was will ich?», sondern: «Was will der Herr? Was sollen
wir tun?»

Der heilige Geist gab auch Antwort auf solches Fragen: Lasst euch taufen, kommt zu dem
Herrn Christus, glaubt an ihn! Dann habt ihr Vergebungl

Wo der heilige Geist durch das Wort solchen Glauben schafft, wirkt er auch eine innere
Umstellung, ein radikales Umdenken, ein ganz neues Wollen: Tut Busse'.

Den Glaubenden und Bussfertigen aber wird verheissen: «So werdet auch ihr empfangen
die Gabe des heiligen Geistes!» Wo Vergebung, wo wirklicher Glaubensanschluss an den Herrn
Christus ist, da ist sein Geist, da erfüllt er die Herzen und nimmt die Regierung des Lebens in
seine Hand.

«Denn euer und eurer Kinder ist diese Verheissung und aller, die ferne sind, welche Gott,
unser Herr, herzurufen wird.» Die Kirche ist die Schar derer, die der Herr durch sein Wort und
seinen Geist aus allen Völkern gerufen hat zu seinem Volke. Alle, die zur Gemeinde des Herrn
Christus gekommen sind, bekennen: «Es lag nicht an unserem Wollen und Laufen, sondern an
Gottes Erbarmen. Wir haben nicht ihn, er hat uns erwählt.»

«Euer und eurer Kinder ist diese Verheissung.» Es geht Gott nicht allein um die einzelne
Seele. Er macht einen Bund mit uns; er will eine Gemeinde haben. Seine Verheissung meint
auch unsere Kinder.

Freilich kommt niemand in das Reich Gottes ohne persönliche geistgewirkte Entscheidung.
An jeden einzelnen ergeht der Ruf: «Komm!» Diese Entscheidung kann auch der treueste
Vater, auch die frömmste Mutter ihm nicht abnehmen.

Und solche Entscheidung hat im Gefolge eine Scheidung'. «Lasst euch erretten aus diesem
verkehrten Geschlecht!» Die Scheidelinie geht quer hindurch durch die natürlichen Verbände,
durch das Volk und manchmal auch durch die Familie.

Aber zugleich schafft auch der Heilige Geist echte Gemeinschaft des Glaubens und
Dienens. «Die Menge der Gläubigen war ein Herz und eine Seele; auch keiner sagte von seinen

Gütern, dass sie sein wären.» «Sie blieben in der Apostel Lehre und in der Gemeinschaft und
im Brotbrechen und im Gebet.»

So ist die Gemeinde entstanden. Sie ist nicht Menschenwerk wie irgendein Verein, sondern
Gottes Werk'. «Der Herr tat hinzu... !» Nicht aus menschlichem Wesen und Streben, nicht aus
menschlichem Geist ist die Kirche erwachsen, und wäre es der beste und edelste Geist, sondern
aus einem Geist, der alles Menschenwesen richtet. Nicht durch menschliche Mittel kommt die
Gemeinde zustande, sondern allein durch Gottes Geist und Wort.

So ist die Kirche geworden; so allein wird sie auch bleiben unter allen äusseren und inneren
Nöten. Der Sohn Gottes, der seine Gemeinde sich sammelt, schützt und erhält sie auch. Sein



352 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

heiliger Geist ist der Gemeinde geschenkt. Wir dürfen an den heiligen Geist glauben; wir sollen

um ihn bitten. Wo Gottes Geist waltet, wo Gottes Wort in Vollmacht des Geistes gepredigt,
gehört, geglaubt, angenommen, gehalten wird, da kann die Kirche unseres Herrn Christus nicht
untergehen, wie auch die Hölle wütet.

Mit Sorge blicken wirfreilich aufunser Volk. Wir sehen, wie in ihm ein gefährlicher Irrgeist,
ein Geist der Lüge immer mehr Menschen verwirrt und verführt, dass sie nicht mehr den
wahren Gott, der sich uns in seinem Worte geoffenbart hat, anbeten, sondern den Menschen
verherrlichen. Aber wir dürfen glauben an die Siegesmacht des heiligen Geistes. Er ist der Geist
der Wahrheit und führt in alle Wahrheit alle, die seinem Leiten folgen. Werden wir selbst
diesem Geiste gehorsam, dann dürfen wir auch anderen behilflich sein, den Weg der Wahrheit
zu gehen.

Wir sind in Sorge um unsere Jugend, um die wir einen Geist werben sehen, der nicht aus
Gott ist. Aber wir dürfen an das Wort der Pfingstpredigt gedenken: «Euer und eurer Kinder ist
diese Verheissung!» Der heilige Geist will unser und unserer Kinder Lehrer und Tröster in
Ewigkeit sein. Aber dieser Verheissung dürfen wir im Blick auf unsere Kinder nur dann uns
getrösten, wenn wir selber dem Geiste Gottes uns erschliessen, wenn wir dem Worte Gottes in
Herz und Haus und ganzem Leben den Raum geben, der ihm gebührt. Unterweiset eure Kinder
im Worte Gottes! Wo ihr fürchten müsst, dass diese Unterweisung in der Schule zu kurz
kommt, da übt sie um so mehr in den Häusern! Schickt auch eure Kinder fleissig in den
Kindergottesdienst! Unterstützt auf alle Weise, sonderlich mit eurer Fürbitte, die kirchliche
Unterweisung der Jugend! Erzieht eure Kinder dazu, dass sie sich zu ihrem höchsten Herrn
bekennen und durch nichts und niemand sich davon abhalten lassen, am Tage des Herrn unter
das Wort Gottes zu kommen!

Im übrigen lasst uns nicht zagen! Gottes Geist ist nicht ein Geist der Furcht, sondern der
Kraft und der Liebe und der Zucht! «Es jamm're, wer nicht glaubt!» Lasst uns glauben an den

heiligen Geist! Die Leitung der Deutschen Evangelischen Kirche wird es nicht unterlassen, in
aller Ehrerbietung, aber auch in allem Ernst und aller Deutlichkeit der Reichsregierung ihre
tiefe Sorge wegen der Entchristlichung unseres Volkes durch einen Geist, der nicht der Geist
der Wahrheit ist, auszusprechen und um Abhilfe zu bitten. Vor allem aber ermahnen wir euch,
die Glieder unserer Gemeinden: Vertraut auf die Macht des heiligen Geistes! Werdet ihm in
bussfertigem Glauben gehorsam! Lasst uns den heiligen Geist anrufen:

«O komm, du Geist der Wahrheit, und kehre bei uns ein,
verbreite Licht und Klarheit, verbanne Trug und Schein!
Giess' aus dein heilig Feuer, rühr' Herz und Lippen an,
dass jeglicher getreuer den Herrn bekennen kann!

O du, den unser grösster Regent uns zugesagt,
komm' zu uns, werter Tröster, und mach' uns unverzagt!
Gib uns in dieser schlaffen und glaubensarmen Zeit
die scharf geschliffnen Waffen der ersten Christenheit!

Es gilt ein frei Geständnis in dieser unsrer Zeit,
ein offenes Bekenntnis bei allem Widerstreit,
trotz aller Feinde Toben, trotz allem Heidentum
zu preisen und zu loben das Evangelium!



M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung 353

Du heil'ger Geist, bereite ein Pfingstfest nah und fern;
mit deiner Kraft begleite das Zeugnis von dem Herrn!
O öffne du die Herzen der Welt und uns den Mund,
dass wir in Freud' und Schmerzen das Heil ihr machen kund!»

3. Entwurf Kloppenburg für ein Pfingstwort

Die Vorläufige Leitung und der Rat der Deutschen Evangelischen Kirche grüssen die
Gemeinden.

Die Botschaft der Kirche hat am Himmelfahrtstage die königliche Herrschaft Christi
verkündet. Er ist der Herr im Himmel und auf Erden. Er wohnt in einem Licht, da niemand
zukommen kann und regiert doch alle Welt durch sein heiliges Wort. Er kommt zu den Seinen

wie am ersten Tage der Pfingsten im Heiligen Geist und schliesst zusammen zu seiner Kirche
alle, die ihm gehören.

Christus regiert nicht nur im Himmel, sondern auch auf Erden. Inmitten von Leid und
Bedrängnis will er sich herrlich offenbaren. Wir erfahren es, was die Welt nicht kennt: dass die
Gemeinde Jesu Christi hindurchgeht durch Verachtung, Spott, Verfolgung und Leiden und
dass sie dennoch fröhlich ist und an Kraft zunimmt, denn Gott ist bei ihr drinnen. Wir erfahren
es, was es heisst: sich seines Herrn getrösten. Wir bekennen aus Herzensgrund das Dankgebet
des 23. Psalms.

Darum kann uns die Welt nicht schrecken. Wir sehen, wie sie ihre Hand legen will auf das, was
Christen gehört: aufden Glauben unserer Kinder, auf die Erziehung in Schule und Lager, die doch
stehen soll unter der Zucht und Vermahnung zum Herrn, aufdie Heilighaltung des Sonntags, auf
die Gemeinschaft der Familie, auf die Geltung aller heiligen Gebote Gottes, auf die Gestalt und
Verkündigung seiner Kirche: Wir sehen und erleiden das Eindringen der Welt in das Eigentum
des Herrn. Wir werden nicht müde, die Gemeinde Jesu Christi zu mahnen: «Halte, was die hast»,
«kämpfe den guten Kampfdes Glaubens, dazu Du auch berufen bist.» Und wir hören die Stimme
des Apostels: «Ihr Lieben, lasset euch die Hitze, die euch begegnet, nicht befremden, als

widerführe euch etwas Seltenes» 1. Petri 4,12) und «ihr habt noch nicht aufs Blut widerstanden
in den Kämpfen wider die Sünde.» (Hebr. 12,4) Wir wissen, dass immer neue Versuchungen und
Täuschungen des heimlichen Widersachers Christi über uns kommen.

Aber der Heilige Geist der Pfingsten ist unsere Kraft und unser Schild. Wir verkünden mit
der Gemeinde das Wunder des Beisammenseins Gottes allen, die sich nach Frieden sehnen.
Die Schrift sagt von der ersten Christenheit: «Sie blieben aber beständig in der Apostel Lehre
und in der Gemeinschaft und im Brotbrechen und im Gebet.» (Apostelgesch. 2,42) Da, wo der
Apostel Lehre gilt, ist die Verheissung Gottes. Da, wo das Brot gebrochen wird in der
Gemeinde des Herrn, ist die Zufluchtsstätte aller Mühseligen und Beladenen. Da, wo in den
Häusern gebetet wird, beginnt der Sieg des Lebens über Angst und Tod. Da, wo Christus Einzug
hält im Heiligen Geist, bricht die Wahrheit durch. Da wird die Gemeinde zum Salz der Erde
und zum Licht der Welt, zum Ort, da die Erlösung der Welt sich vollzieht.

Darum lasst uns Pfingsten halten als die in Gott Getrosten. Darum lasst uns die Feindschaft
der Welt nicht erwidern mit Hass und Scheltwort, sondern mit der Freudigkeit des Glaubens
und offenen Bekennens. So wie der Apostel spricht: «Tue Busse und lasse sich ein jeglicher
taufen auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung der Sünden, so werdet ihr empfangen die
Gabe des Heiligen Geistes.»
«O heiliger Geist, Herre Gott...»



354 M. Greschat, Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung

4. Entwurf Bonhoeffer-Hildebrandt

Wer Ohren hat, zu hören, der höre, was der Geist den Gemeinden sagt: Christus ist gen
Himmel gefahren und unseren Augen verborgen ; aber seine Gemeinde in der Welt ist nicht von
ihm verlassen. Er hat uns den Tröster, seinen heiligen Geist, gegeben; er sieht und kennt alle,
die heute in ihrem Gewissen verwirrt und verzagt, von Menschen verhasst und verleumdet,
vom Bösen erschreckt und bedrängt nach ihm rufen. Er schenkt den Armen und Elenden in
dieser Zeit seine Wahrheit und Gerechtigkeit und den Frieden, den die Welt nicht geben kann.
Das ist der Trost, den die Kirche zu Pfingsten verkündigt und durch den die Welt überwunden
wird.

Darum, Brüder und Schwestern, lasst euch nicht irremachen, wenn ein Netz von Lüge die
öffentliche Meinung, das berufliche Leben und die persönlichen Beziehungen der Menschen

umfängt. Habt acht darauf, dass nicht auch euere Kirche nach aussen und innen durch dieselbe
Unwahrheit gefährdet und missbraucht werde. Lasst euch im Reden und Handeln durch kein
fremdes Gesetz binden, sondern vertraut euch dem Wort der Wahrheit an, das in der Kirche
allein gilt und uns frei macht. Denn der heilige Geist wird am Ende alle Wahrheit an das Licht
bringen.

Brüder und Schwestern, lasst euch nicht kränken und erbittern, wenn Unrecht und Willkür
herrschen dürfen und euch und den Euren Gewalt tun, wenn das Leben der Familie zerstört,
wenn die Ehre und Sicherheit Unschuldiger bedroht und verletzt wird. Habt acht, dass ihr euch
nicht mitreissen lasst. Haltet euch zu der Gemeinde Christi, in der eine neue Gerechtigkeit gilt.
Der heilige Geist vertritt alle Gequälten und Stummen, die keine Hilfe haben. Gott der Herr
hört ihr Schreien und wird ihnen Recht schaffen.

Brüder und Schwestern, lasst euch nicht vergiften von dem Hass, der Völker, Rassen und
Klassen zerreisst. Habt acht auf euch und eure Kinder, dass ihr diesem Geist keinen Raum lasst

und bewahrt bleibt vor dem Verderben in dieser und jener Welt. Besiegt den Widersacher in
euch durch die Kraft des Wortes, des Sakraments, des Gebetes und der Gemeinschaft. Denn
der heilige Geist ist der Friede und wird uns Frieden schaffen. Der in euch ist, ist grösser, als der
in der Welt ist.

Um solchen Trost lasst uns zu Pfingsten beten.


	Christliche Verkündigung und ethische Verantwortung : das Pfingstwort der Bekennenden Kirche aus dem Jahre 1936

