
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 4

Artikel: Neuere reformierte Bekenntnisse

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuere reformierte Bekenntnisse

Mit der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts kam die durch die
Reformation ausgelöste Welle reformierter Bekenntnisbildung zu einem vorläufigen

Stillstand. Mit Ausnahme der kongregationalistischen Tradition, die
besonders auf amerikanischem Boden auch im 18. und 19. Jahrhundert
eine grosse Zahl neuer Bekenntnisse hervorbrachte, ging es den reformierten

Kirchen in dieser Zeit eher um eine Klärung der Frage, welche
bleibende Autorität den überkommenen Bekenntnissen zuzuschreiben sei

resp. auf welche Weise diese in einer gewandelten Situation zu verstehen
seien. Das änderte sich erst wieder in unserem Jahrhundert.

Ist die Rede von neueren reformierten Bekenntnistexten, so denkt man
wohl unweigerlich als erstes an die 1934 unter Karl Barths Federführung
entstandene Barmer Theologische Erklärung. Und in der Tat, die Ereignisse

im Zusammenhang mit der Machtergreifung der Nationalsozialisten
in Deutschland stellten die deutschen Kirchen vor neue Herausforderungen

ungeahnten Ausmasses. Angesichts der elementaren Bedrohung der
Kirche durch eine mit dem Evangelium nicht vereinbare Ideologie sahen
sich die evangelischen Kirchen herausgefordert, in aller nötigen Klarheit
den Glauben neu zu bekennen. Und die Zahl der in den Jahren 1933 und
1934 verfassten Bekenntnisse ist denn auch enorm.1 Der für den Kampfder
Bekennende Kirchen in Deutschland grundlegende Text wurde aber besagte

Barmer Theologische Erklärung. Eine besondere Bedeutung kommt ihr
nicht zuletzt dadurch zu, dass sie, wenngleich weitgehend von einem
reformierten Theologen verfasst, zum gemeinsamen Bekenntnis von
Reformierten, Unierten und Lutheranern wurde.

Die Barmer Erklärung steht aber durchaus nicht alleine da. In den
folgenden Jahrzehnten kam es unter den reformierten Kirchen weltweit zu
einer Vielfalt neuer Bekenntnisbildungen, die geradezu an die Dynamik
reformierten Bekennens im 16. Jahrhundert erinnert. Eine reichhaltige
Sammlung solcher Dokumente aus aller Welt bietet der von Lukas Vischer
herausgegebene Band «Reformiertes Zeugnis heute. Eine Sammlung neuerer

Bekenntnistexte aus der reformierten Tradition».2 Das vorliegende
Material spiegelt nach Inhalt, Form und Intention eine verwirrende Fülle

1 Vgl. K. D. Schmidt (Hg.), Die Bekenntnisse des Jahres 1933, Göttingen 1934.
2 Neukirchen-Vluyn 1988 [abgekürzt RZh], Dieser Band ist im wesentlichen eine

Übersetzung der ursprünglich auf Englisch erschienenen Sammlung: Lukas Vischer (ed.), Reformed
Witness Today. A Collection of Confessions and Statements of Faith Issued by Reformed



H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 313

von Gesichtspunkten und Akzenten wider, die nicht leicht auf einen
gemeinsamen Nenner zu bringen sind. Einen ersten Überblick gibt das Heft
«Confessions and Confessing in the Reformed Tradition Today».3 Im
folgenden soll etwas eingehender versucht werden, die Vielfalt neuerer
reformierter Bekenntnisbildung auf die sie veranlassenden Motive hin zu
sichten und nach Autorität und Funktion dieser neueren Bekenntnisse zu
fragen.

I. Warum bekennen - Anlässe und Motive der Bekenntnisbildung

Die neueren reformierten Bekenntnisse verdanken ihre Entstehung alle
einer ganz bestimmten Nötigung. Diese Nötigung zum Bekennen kann sehr
unterschiedlicher Art sein und wurzelt im konkreten geschichtlichen,
kulturellen, politischen und ökumenischen Kontext, in dem eine bestimmte
Kirche oder Gruppe den Glauben zu leben und zu bezeugen hat.

Im grossen und ganzen lassen sich vier Hauptmotive nennen, die zur
Ausarbeitung der neueren reformierten Bekenntnisse geführt haben:

1. Unionsbestrebungen

Eine grosse Zahl von neueren Bekenntnistexten ist im Kontext von
Kirchenunionsbestrebungen entstanden. Reformierte Kirchen4 haben sich

von Anfang an massgeblich an der ökumenischen Bewegung beteiligt. Es ist
darum auch nicht erstaunlich, dass seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs
eine ganze Reihe von ihnen gemeinsam mit anderen Kirchen dem Bekennt-

Churches, Bern 1982 (Veröffentlichung Nr. 1 der Evangelischen Arbeitsstelle Oekumene
Schweiz, Sulgenauweg 26, 3000 Bern 23) [abgekürzt RWT]. Die beiden Bände sind inhaltlich
nicht ganz deckungsgleich: Im ersten Teil mit eigentlichen Glaubensbekenntnissen hat RZh ein
Dokument aus RWT nicht übernommen, dafür sieben neue, zusätzliche Dokumente
aufgenommen; im zweiten Teil mit Dokumenten aus Unionsverhandlungen konnten in RZh drei
Dokumente aus RWT - weil durch die jüngsten Entwicklungen bereits überholt - weggelassen
werden. Wir stützen uns im folgenden auf RZh, werden aber bewusst gelegentlich auch den
einen oder anderen der nur in RWT enthaltenen Texte mit berücksichtigen.

3 Genf 1982 (=Studies from the World Alliance of Reformed Churches, Nr. 2); zu beziehen
beim Reformierten Weltbund, route de Ferney 150, 1211 Genf 20, Schweiz.

4 D. h. genau genommen Kirchen europäisch-reformierter, angelsächsisch-presbyteriani-
scher und kongregationalistischer Prägung.



314 H. Rilegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

nis ihres Glaubens Ausdruck verliehen haben. Dabei handelt es sich nur
selten um bloss innerreformierte Zusammenschlüsse.5 Meist geht es um
Verbindungen von reformierten Kirchen mit Schwesterkirchen anderer
konfessioneller Tradition.6

In der Regel erscheinen solche Bekenntnisaussagen in Form eines mehr
oder weniger knappen Abschnitts über den Glauben der Kirche innerhalb
der den Unionsverhandlungen zugrundeliegenden «Unionsgrundlagen»,
oft noch verbunden mit einem Hinweis darauf, dass es der vereinigten
Kirche zustehen werde, eigene bekenntnishafte Erklärungen auszuarbeiten.7

Ausführlichere Glaubensbekenntnisse sind im Falle der Kirche Jesu

Christi in Madagaskar8 vor und von der United Church of Christ in den

Vereinigten Staaten9 sowie der United Presbyterian Church in the U.S.A.10
nach dem Zusammenschluss zur Vertiefung des Prozesses des Zusammenwachsens

formuliert worden.11

Bekenntnisse, die ihr Entstehen diesem Motiv verdanken, sind besonders

darum bemüht, die Katholizität und Apostolizität des christlichen
Glaubens durch alle (z.B. konfessionelle) Vielfalt seiner Interpretationsweisen

hindurch zum Ausdruck zu bringen.12 Es geht ihnen - wie es in
einigen Texten heisst - darum, den Glauben zu bezeugen, den die Kirche
aller Zeiten immer bekannt hat.13

5 Z. B. die United Church ofChrist in den Vereinigten Staaten und die United Presbyterian
Church in the U.S.A., die sich 1984 ihrerseits wieder vereinigt haben.

6 Dabei sind die Methodisten die häufigsten Partner; aber das Spektrum reicht bei
unterschiedlicher Konstellation von den Anglikanern (etwa im Falle der Church ofSouth India oder
der Church of North India) bis zu den Quäkern (etwa im Falle der Kirche Jesu Christi in
Madagaskar).

7 Vgl. RZh 239.254f.291 —293; RWT 274f.384f.424-429.
8 Vgl. deren Glaubenserklärung von 1958 in RZh 224-226.
9 Vgl. deren Erklärung des Glaubens von 1959 in RZh 156 f.
10 Vgl. deren Bekenntnis von 1967 in RZh 159-169.
11 Ähnlich wie in den beiden letztgenannten Fällen verhält es sich auch mit dem 1954

angenommenen Glaubensbekenntnis der Vereinigten Kirche Christi in Japan (Kyodan), vgl.
RZh 31 f.

12 Vgl. RZh 277f §§1 + 2; 280 §9; RWT 424.
13 Vgl. RZh 228.254; RWT 384. Zur Streichung dieser Aussage in der Unionsgrundlage der

Church of South India weist E. C. John daraufhin, dass bei der Ausarbeitung der südindischen
Unionsbasis einige nicht bereit waren, <den Glauben näher zu charakterisieren als den

Glauben, «an dem die Kirche immer festgehalten hat>; diese Formulierung hätte, falls sie im
Unionsplan beibehalten worden wäre, die Reformation implizit für überflüssig erklärt» (RZh
236 f)!



H. Riiegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 315

2. Orientierung in den Komplexitäten einer gewandelten Situation

Ein zweites Motiv, das neue Glaubensbekenntnisse hat entstehen lassen,
ist das Bedürfnis nach Klärung und Orientierung angesichts der Wandlungen

und Yerunsicherungen der heutigen Zeit. Dieses Motiv äussert sich

unter dreifachem Aspekt: einem seelsorgerlichen, einem lehrhaft-katechetischen

und einem missionarischen.
Insbesondere die Kirchen des Westens scheinen sich durch die enormen

Umwälzungen herausgefordert zu sehen. Wissenschaftlich-technische
Errungenschaften haben neue Möglichkeiten, aber auch ungeahnte Gefahren mit
sich gebracht. Eine Flut von Problemen und Nöten rufen nach Lösungen:
Krieg, Elunger, Umweltzerstörung, Rassismus, Sexismus, Menschenrechtsverletzungen.

Die Zerstörung unseres ganzen Planeten durch einen nuklearen

Holocaust ist machbar geworden. Angesichts der weit verbreiteten Angst
und Unsicherheit bekennt etwa die United Church of Canada:

«Wir sind nicht allein, wir leben in Gottes Welt...
Wir vertrauen auf Gott...
Im Leben, im Tod, im Leben jenseits des Todes
ist Gott bei uns.
Wir sind nicht allein.»14

In dem kurzen liturgischen Bekenntnis überwiegt ausgesprochen der
Ton seelsorgerlicher Yergewisserung und Ermutigung. Auch die Glaubenserklärung

der Congregational Church in England and Wales teilt dieses

Anliegen, wenn sie sich in allen thematischen Erörterungen darum bemüht,
den «Grund des Vertrauens» darzustellen und zu entfalten, den Christen in
dieser Welt haben dürfen.15 Und auch der 1983 provisorisch gutgeheissene
Entwurfeines zeitgemässen Bekenntnisses der Christian Reformed Church
in Nordamerika16 verrät dieselbe Absicht, wenn etwa die Präambel mit der
Strophe beginnt:

«As followers of Jesus Christ,
living in this world,
which some think they can control,
but which others view with despair,

we declare with joy and trust:
Our world belongs to God!»17

14 Aus: Ein Glaubensbekenntnis von 1968/1980, RZh 131.
15 Vgl. RZh 75-108, besonders 77-79 mit den wiederkehrenden Wendungen «Grund

christlichen Vertrauens» (77), «Vertrauensgrund» (78), «Grund unseres Vertrauens» (79).
16 Our World Belongs To God. A Contemporary Testimony. Grand Rapids, MI 1983.
17 Ebda. 2.



316 H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

Die beiden letztgenannten Bekenntnisse sind aber zugleich von einer
mehr lehrhaft-katechetischen Absicht bestimmt. Die geistesgeschichtlichen

Entwicklungen der letzten Jahrhunderte haben das Selbstverständnis
des heutigen Menschen tiefgreifend verändert. Hand in Hand mit der
durch die Aufklärung eingeleiteten Säkularisierung sind pluralistische
Gesellschaftssysteme entstanden, in denen alternative Weltdeutungen
miteinander konkurrieren. Relativismus und Skeptizismus machen sich breit
und stellen frühere Selbstverständlichkeiten in Frage. Die Kirchen sind
herausgefordert, den Glauben in Treue zum überlieferten Evangelium und
zugleich in gegenwartsbezogener Sprache neu zum Ausdruck zu bringen.18
Dabei bringen manche Bekenntnisse auch neu gewonnene theologische
Einsichten zur Geltung, die über das in den herkömmlichen Bekenntnissen
Ausgesagte hinausgehen.19 In die Gruppen der diesem Aspekt besonders
verpflichteten Bekenntnisse gehören neben den beiden genannten v.a. die
neueren reformierten Bekenntnisse aus den U.S.A.20 sowie diejenigen aus
Indonesien.21

Dieses lehrhaft-katechetische Moment ist durchweg verbunden mit
einem missionarischen Anliegen. Die Klärung des eigenen Glaubens steht
im Dienst der Sendung der Kirche. So versteht sich etwa das Bekenntnis
von 1967 der United Presbyterian Church in the U.S.A. nicht so sehr als
umfassendes Lehrsystem, sondern als ein Rufan die Kirche «zu der Einheit
in Bekenntnis und Sendung..., die heute von Jüngern verlangt wird.»22
Noch deutlicher kommt dies zum Ausdruck im Neuen Bekenntnis der
Presbyterianischen Kirche in der Republik Korea (1972), das darüber
Auskunft geben soll, «was wir glauben und weshalb wir Mission
betreiben.»23 Die Klärung des eigenen Glaubens und der Sendung der Kirche soll
helfen, «neue Wege des Gehorsams gegenüber Christus» zu entdecken, um
die Herrschaft Christi auch in denjenigen Bereichen des Lebens und der
Gesellschaft zu bezeugen, die sich ihm bisher noch verschlossen haben.24

Auf ganz andere Art klingen diese Anliegen auch im Bekenntnis der
Presbyterianisch-Reformierten Kirche in Kuba an, dem es um eine Klä-

18 Vgl. RZh 74.175;RWT 275.424.
19 Vgl. RZh 157.159.170.175; RWT 272.424. Solche neue Einsichten zeigen sich etwa bei

Themen wie: Praedestination, Mission und Evangelisation, Heiliger Geist, Schrift.
20 Vgl. RZh 155-220.
21 Vgl. RZh 13-29.
22 RZh 159.
23 RZh 36-48, dort 36.
24 Ebda.



H. Riiegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 317

rung der «geschichtlichen Verpflichtung» geht, zu der die Kirche inmitten
der kubanischen Revolution sich gerufen weiss.25

3. Kampf gegen ideologische Gefährdungen

Eine Reihe von weiteren Bekenntnissen verdankt ihr Entstehen der
Nötigung einer Kirche oder einer Bewegung in der Kirche, aufprophetische
Weise26 zu politischen Vorgängen in der Gesellschaft warnend Stellung zu
nehmen. Die hier zu nennenden Texte stammen hauptsächlich aus
Südafrika27 und Asien.28 Während in Südafrika v.a. die Ideologie der Apartheid

Christen zwingt, das Evangelium von der in Christus geschehenen
Versöhnung über alle Trennmauern hinweg zu bezeugen und damit gegen
die Politik der «getrennten Entwicklung» in Kirche und Staat anzukämpfen,

erheben reformierte Kirchen und Gruppen in Asien im Namen Gottes,
des «Herrn der Geschichte»,29 ihre Stimme gegen die unterdrückerischen
Machenschaften der Herrschenden.

Unser Glaubensbekenntnis aus Korea deckt schonungslos auf und klagt
an:

«Unser Land ist voller Ungerechtigkeit, Falschheit, Habgier und Sünde. Die Rechtschaffenen

werden übel behandelt, die Armen ausgebeutet ungerechte Handlungen herrschen

vor, die Regierenden täuschen das Volk...
Welche Zukunftsvision könnten unsere Studenten überhaupt aufbringen, wenn aufrechte

Professoren, Studenten und Journalisten ausgestossen und die, die listig, schmeichlerisch und
kriecherisch sind, hoch belohnt werden?.. .wenn das Christentum... unterdrückt wird und die
Christen, die sich dafür missionarisch engagieren, als falsche Propheten abgestempelt und
verfolgt werden?»30

Weil es zum missionarischen Auftrag der Kirche gehört, sich für die
Wahrheit, für Freiheit und Gerechtigkeit einzusetzen, darum kann sie

angesichts von Unterdrückung und Unrecht nicht schweigen.

«Hier und jetzt kann die Kirche nicht schweigend dastehen und zusehen, wie die Welt in
Schutt und Asche versinkt;...die Kirche (muss) ihrer Sorge für die ganze Nation, für die

25 RZh 111-129, dort 112: «Die Kirche muss den Sinn dieser Verpflichtung klären.»
26 RZh 56.58 wird die prophetische Rolle ausdrücklich genannt.
27 Vgl. RZh 3-12; RWT27f.
28 Für Korea vgl. RZh 35-52; für Taiwan vgl. RZh 53-61.
29 RZh 47.48 f.49f.61.
30 RZh 50.



318 H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

Gesellschaft und für die ganze Menschheit Ausdruck verleihen. Nur so wird sie gemäss der ihr
von Gott anvertrauten Sendung leben können»31

bekennt die Presbyterianische Kirche in Taiwan. Und der Broederkring
in Südafrika weiss wohl, dass sein Bekenntnis ihn in Konflikt mit der
staatlichen Gewalt bringen kann:

«Sollte sie die Kirche, H.R.) dabei leiden müssen, dann wissen wir, dass dies zum Weg
von Gottes Volk durch die Geschichte gehört.»32

Diese Gruppe von Bekenntnissen versteht sich gleichsam als Mahnruf
zur Umkehr und als Instrument des Kampfes: «wir (sind) entschlossen, im
Gebet zum lebendigen Gott...bis zum Ende für den Willen Gottes zu
kämpfen.»33

4. Schuldbekenntnisse

Eine vierte Gruppe von Bekenntnissen ist mit der eben beschriebenen

eng verwandt. Es handelt sich um Schuldbekenntnisse im geschichtlichen
Rückblick auf eine Situation, in der es die Kirche versäumt hat, ihr
prophetisches Wächteramt auf angemessene Weise wahrzunehmen. Wie
die Barmer Theologische Erklärung zu Beginn des deutschen Kirchenkampfes

gleichsam die Reihe der neueren reformierten Bekenntnistexte
eröffnet, die sich gegen ideologische Gefährdungen wenden, so kann als

Prototyp für die hier zu nennenden Schuldbekenntnisse die Stuttgarter
Schulderklärung von 194 5 34 angesehen werden. In jüngster Zeit haben v.a.
zwei japanische Kirchen in bekenntnishafter Weise zu den Vorgängen des

Zweiten Weltkriegs Stellung genommen. 1967 hat die Vereinigte Kirche
Christi in Japan (Kyodan) ein Bekenntnis über die Verantwortung im
Zweiten Weltkrieg35 angenommen, in dem es heisst:

«In der Tat, als unsere Nation Fehler beging, sündigten wir als Kirche mit ihr. Wir erfüllten
unsere Aufgabe als < Wächter) nicht. Jetzt bekennen wir mit tiefem Schmerz in unseren Herzen

31 RZh 60.
32 RZh 5.
33 RZh 52.
34 Vgl. Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen, Bd. IV/2: Neuzeit, hg. v. H.-W.

Krumwiede u.a., Neukirchen-Vluyn 1980, 162f.
35 RZh 32.



H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 319

diese Sünde, erbitten Vergebung vom Herrn, von den Kirchen und unseren Brüdern und
Schwestern weltweit, insbesondere von denen in asiatischen Ländern.»36

Wenn man sich den zeitgeschichtlichen Kontext dieses Schuldbekenntnisses

vergegenwärtigt (hängige Erneuerung der Mutual Security Treaty
zwischen den U.S.A. und Japan, Vietnam-Krieg, Anzeichen von
Remilitarisierung in Japan), so wird sogleich deutlich, dass damit nicht nur
rückwärts blickend Vergangenheit aufgearbeitet werden sollte, sondern
dass es gleichzeitig darum ging, ein mahnendes, zur Wachsamkeit rufendes
Wort in die Gegenwart hinein zu sagen!37

Ganz ähnlich verhält es sich mit der 1976 verabschiedeten Thirtieth
Anniversary Declaration der Reformed Church in Japan.38 Angesichts der
von Seiten der Regierung betriebenen Unterstützung des Yasukuni-
Schreins in den 70er Jahren veröffentlichte diese Kirche - als Vorarbeit für
ein bis 1986 zu erarbeitendes neues Bekenntnis - eine Declaration of Faith
Concerning Church and State. In der rund einen Viertel des ganzen Dokuments

ausmachenden Präambel wird der ungenügende Widerstand gegen
die Shinto-Kaiser-Verehrung und die Beteiligung am letzten Krieg als
Sünde bekannt und im Blick aufdie zunehmende Bedeutung des Yasukuni-
Schreins eine Mahnung an alle Kirchen erlassen, nicht wieder in dieselbe
Sünde zu verfallen wie in der Vergangenheit! Auch hier wird das eigene
Schuldbekenntnis zum prophetischen Mahnruf in die gegenwärtige Situation

hinein.

5. Liturgisch-doxologisches Motiv

Während die genannten vier Aspekte die primären Motive sein dürften,
die den neueren reformierten Bekenntnissen zugrundeliegen, tritt als
sekundäres Motiv nicht selten auch noch das liturgisch-doxologische hinzu.

Eine ganze Reihe von Bekenntnissen ist in Strophen gefasst oder
jedenfalls in liturgisch verwendbarer Sprache gehalten.39 Die Congregatio-

36 Ebda.
37 Der Schlussabschnitt dieses Schuldbekenntnisses enthält die Aussage: «...wir sind von

Sorge erfüllt, weil unser Land unfähig scheint, sich zu entscheiden, welchem Weg es folgen soll;
wir fürchten, dass es sich unter dem Druck heutiger Probleme in eine ungute Richtung bewegen
könnte» (ebda.).

38 Vgl. Reformed Ecumenical Synod Theological Forum 11 (1984) 4, 30-32.
39 So etwa Ein Glaubensbekenntnis der United Church of Canada (RZh 131) oder die

Erklärung des Glaubens der United Church of Christ in den Vereinigten Staaten (RZh
156 D-



320 H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

nal Church in England and Wales und die United Reformed Church in the
United Kingdom haben neben einem ausführlichen Bekenntnistext gleichzeitig

noch einen knappen, im Gottesdienst rezitierbaren Text erstellt.40
Die Bekenntnisaussagen der Reformed Church in America sind grundsätzlich

als ein «Lied der Hoffnung» konzipiert und werden durch einen
refrainartigen Prolog eingeführt, der als Lied vertont worden ist,41 getreu
der Auffassung Calvins, dass ein Bekenntnis eigentlich nicht gesprochen
sondern gesungen werden sollte.42 Ja, auch die in einer Situation tiefgreifender

Auseinandersetzung mit ideologischen Gefährdungen entstandenen
Bekenntnisse etwa in Südafrika können liturgischen Charakter haben43

und damit deutlich machen, dass die bekenntnishafte Auseinandersetzung
mit politischen Irrlehren letztlich nirgendwo anders herkommt als aus dem
Lobpreis der grossen Taten Gottes.

II. Autorität und Funktion von Bekenntnissen

Es ist kennzeichnend für die reformierte Tradition, dass sie - etwa im
Unterschied zur lutherischen - über keine abgeschlossene, die Gesamtheit
der reformierten Kirchen normativ bestimmende und verbindende
Bekenntnissammlung verfügt. Die reformierte Bekenntnistradition blieb
grundsätzlich unabgeschlossen, ja unabschliessbar. Diesem Tatbestand
zugrunde liegt ein Gespür dafür, dass die eine, bleibende Wahrheit des

Evangeliums in neuen Situationen immer wieder neu bekannt werden
musste. Verbunden damit war der Wille zu einem radikalen Ernstnehmen
der Schrift als alleiniger Norm des Glaubens, an der alle Bekenntnisse zu
messen und gegebenenfalls zu korrigieren sind. Die Schrift als Primärzeugnis

steht zu jedem in einem Bekenntnis als Sekundärzeugnis sich äussernden

partikularen Verständnis des Evangeliums in einem bleibenden
kritischen Gegenüber.44

40 Vgl. RZh 108 fund 295-297.
41 Auch die Erklärung des Glaubens der United Church of Christ in den Vereinigten

Staaten ist vertont worden und kann von Kirchenchören gesungen werden. Sie ist zudem auch
in Gebetsform umgeschrieben worden.

42 Vgl. R.L. Shinn und D.D. Williams; We Believe - An Interpretation of the United
Church Statement of Faith, Philadelphia, Boston 1966, 31.

43 Vgl. z. B. die Declaration ofFaith der Presbyterian Church ofSouthern Africa (RWT 27 f)
sowie das von der ABRECSA verfasste gottesdienstliche Bekenntnis (RZh lOf).

44 Dieser vom reformatorischen Schriftprinzip her erhobene kritische Vorbehalt findet sich
in einer grossen Zahl reformierter Bekenntnisse des 16. Jahrhunderts, vgl. z. B. das Schlusswort



H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 321

Diese Sicht der Autorität von Glaubensbekenntnissen spiegelt sich auch
in den reformierten Zeugnissen aus jüngster Zeit deutlich wider. Kein
Zweifel, reformierte Kirchen der Gegenwart wissen sich in einer langen,
verpflichtenden Tradition des Bekennens stehend.45 Mit Dankbarkeit
empfangen sie die Glaubenszeugnisse aus der Vergangenheit,46 durch die
sie für ihr eigenes Zeugnis heute Hilfe und Orientierung erfahren.47 Die
überkommenen Bekenntnisse können aber nur dann zu einer echten
Orientierungshilfe werden, wenn damit ernst gemacht wird, dass einerseits ihre
Autorität immer nur eine vorläufige, relative sein kann, und dass sie
andererseits neues Bekennen angesichts neuer Herausforderungen nicht
erübrigen oder verhindern wollen, sondern vielmehr dazu nötigen und
anleiten.

Der relative, vorläufige Charakter jedes Bekenntnisses ergibt sich nach
den neueren reformierten Glaubenszeugnissen aus einem dreifachen
Grund:
a) Zum einen verwehrt es ein Ernstnehmen der Schrift als einziger letzt¬

gültiger Norm, Bekenntnisse absolut zu setzen. Wie im 16. Jh. gilt auch
heute die Schrift als oberster Massstab.48 Alle Bekenntnisse müssen sich

des Basler Bekenntnisses von 1534: «Zu letst wellend wir ditz unser bekanthnus dem urtheyl
göttlicher Biblischer schrifft underworffen, und uns darby erbotten haben, ob wir uss

angeregten heyligen schrifften etwas bessern berichtet, dass wir yeder zyt, Gott und sinem heiligen
wort, mit grosser dancksagung gehorsamen wellend» [E. F. K. Müller (Hg.), Die Bekenntnisschriften

der reformierten Kirche, Leipzig 1903, 100, 14-18], das Vorwort der Confessio
Scotica von 1560 [W. Niesei (Hg.), Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach
Gottes Wort reformierten Kirche. Zollikon 1938,84,2-8], das Vorwort der Confessio helvetica

posterior von 1566 [ebda. 221], oder den Schlussabschnitt der von der Berner Regierung dem
Berner Synodus von 1530 vorangestellten Einleitung [Berner Synodus, Bern 1978, 41].

45 Die in RZh bzw. RWT zusammengestellten neueren Bekenntnisse verweisen auf ein
verpflichtendes Erbe von insgesamt rund 30 altkirchlichen, reformatorischen und neuzeitlichen

Bekenntnissen reformierter und nichtreformierter Tradition!
46 So etwa RZh 293 oder 94: «Wir betrachten mit besonderer Dankbarkeit die grossen

Affirmationen christlichen Glaubens, die uns aus der Vergangenheit überkommen sind: das

Apostolische Glaubensbekenntnis, das Nicaenische Glaubensbekenntnis und das Te Deum,
ebenso die wichtigen Bekenntnisschriften und Katechismen, die uns die Reformationszeit
geschenkt hat. Wir hören sorgfältig auf sie, während wir unser Zeugnis in der heutigen Zeit
ablegen. Sie weisen uns auf die volle Botschaft der Bibel hin, und wir folgen ihnen, insofern sie

uns zu Gott in Christus führen.»
47 Vgl. RZh 94.159.
48 Vgl. RZh 11.23.31.64f.94.141.163.191.206.225.229.239.254.279.287.291.296; RWT

274.



322 H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

an ihr messen lassen und für Korrektur und neue Erkenntnis aus dieser
Quelle offen bleiben.49

b) Die geschichtliche und kontextuelle Bedingtheit aller Glaubensäusserungen

wird verschiedentlich hervorgehoben.50 Diese in der reformierten

Tradition von Anfang an (zumindest implizit) vorhandene
Einsicht51 gewann einerseits durch die Entwicklung des modernen
geschichtlichen und hermeneutischen Denkens, andererseits durch die
ökumenischen Kontakte sowie die geographische Ausbreitung der
reformierten Tradition in neue Kulturbereiche verstärktes Gewicht.52
Gelegentlich wird das Bild der Landkarte gebraucht:53 Wie Landkarten, um
dem Wanderer zuverlässige Orientierung im Gelände zu ermöglichen,
von Zeit zu Zeit neu ausgemessen und gezeichnet werden müssen, so

verhält es sich auch mit den Bekenntnissen, die dem Glauben in
unterschiedlichen Zeiten und Kontexten die Richtung weisen sollen. Die
Einführung in das Glaubenbekenntnis (1977) der Presbyterianisch-
Reformierten Kirche in Kuba erklärt:

«Jede Epoche braucht ihre eigene <Landkarte> christlicher Lehre. Die <corpora doctrinae>,
die in der Vergangenheit unserer Vätern wertvolle Dienste leisteten, müssen überprüft oder
als nicht mehr zureichende Führer aufgegeben werden; man muss sie erneuern oder
geradezu andere, neue schaffen, die den neuen Bedingungen wirklich entsprechen...Wir
finden uns keineswegs von der ganzen Vergangenheit in die Irre geführt, doch wir waren
auch nicht vollständig auf dem richtigen Weg.»54

Ein Ernstnehmen dieser geschichtlichen Bedingtheit aller Bekenntnisse
hat einmal zur Konsequenz, dass überkommene Bekenntnisse nicht

49 Die Glaubenserklärung (1976) der Presbyterian Church in the United States hält
ausdrücklich fest: «Wir müssen jedes Wort...am Wort Gottes in der Schrift prüfen. Wir
unterbreiten seinem Urteil all unser Verständnis von Lehre und Praxis, einschliesslich dieser

Glaubenserklärung» (RZh 191).
50 Vgl. z.B. RZh lll.157f.280; RWT 275.424f.
51 Vgl. die oben in A. 44 aufgeführten Belege zum kritischen Schriftprinzip einerseits, die

Tatsache, dass kein reformiertes Einheitsbekenntnis und kein allgemein-reformierter
Bekenntniskanon entstand andererseits.

52 Im angelsächsischen Raum nahm diese Einsicht etwa in der langen Geschichte der
kritisch-modifizierenden Rezeption des Westminster-Bekenntnisses Gestalt an.

53 z.B. von J. D. McCaughey in seinem Commentary on the Basis of Union of the Uniting
Church in Australia. Melbourne 1980, 51 f., oder von den Verfassern des kubanischen
Glaubensbekenntnisses in ihrer Einführung zu diesem Dokument, vgl. K. Stock (Hg.), Cubanisches

Glaubensbekenntnis, München, Mainz 1980, 31-37.
54 Ebda. 33. Eine Besonderheit dieser kubanischen Einschätzung der Bedeutung überlieferter

Bekenntnisse liegt darin, dass deren ursprüngliche Relevanz ausschliesslich unter
politischem (resp. kirchenpolitischem) Aspekt gesehen wird, vgl. ebda. 36 f.



H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 323

unmittelbar, sonder nur durch eine Vergangenheit und Gegenwart
vermittelnde Auslegung in der heutigen Situation massgebend werden
können.55 Sodann ergibt sich aus dem zeit- und situationsgebundenen
Charakter von Glaubensaussagen die bleibende Verpflichtung, in einer
neuen Zeit und Situation den Glauben von neuem und in gegenwartsbezogener

Sprache zum Ausdruck zu bringen.56 Mit den Worten des

unter presbyterianischer Beteiligung erarbeiteten neuseeländischen
Plan for Union (1971):

«...Christian truth is not to be confined to any one historic or contemporary interpretation
and... the Church is always under obligation to study the Faith, to be willing, under the
guidance of the Holy Spirit, to receive new insights, and to proclaim the Faith in words and
in deeds relevant to the needs of the age.»57

c) Hie und da wird gar in noch allgemeinerer Weise auf die grundsätzliche
Inadäquatheit allen menschlichen Redens von Gott hingewiesen. So

fügt die Kirche Jesu Christi in Madagaskar dem in der Präambel ihrer
Glaubenserklärung enthaltenen Hinweis auf das verpflichtende Erbe
von Apostolikum und Reformation den Satz bei:

«Zugleich weiss sie in aller Demut, dass menschliche Sprache unfähig ist, die Offenbarung
Gottes angemessen auszudrücken.»58

Und bei einem Text wie der Glaubenserklärung (1967) der Congregational

Church in England and Wales fällt auf, wie sehr er sich bei allem
affirmativen Reden einer grossen Selbstbescheidung befleissigt und die
Angefochtenheit glaubenden Erkennens sowie eigenes Nichtverstehen
immer wieder offen ausspricht.59

55 Darum verpflichtet die Uniting Church in Australia «ihre Pfarrer und Lehrer zum
sorgfältigen Studium dieser (d.h. der altkirchlichen, H.R.) Glaubensbekenntnisse und zur
Aufgabe der Interpretation ihrer Lehre im Blick auf eine spätere Zeit» (RZh 280).

56 Vgl. RZh 111 f. 157f. 175f.280.293; RWT 275.424. Die United Presbyterian Church in
the U.S.A. hat ihr jüngstes Glaubensbekenntnis z.B. bewusst mit der Jahrzahl seiner Einführung

versehen: Bekenntnis von 1967 (vgl. RZh 158 f).
57 RWT 424. Vgl. auch die einleitende Feststellung des amerikanischen Bekenntnisses von

1967: «Kein einziger Bekenntnistyp ist allein gültig; kein einziges Bekenntnis ist irreformabel»
(RZh 159).

58 RZh 225.
59 Vgl. RZh 79.80.83.85-88.98 f. 108. Die Präambel dieses Bekenntnisses schliesst mit der

bezeichnenden Bitte: «Wir beten, dass er (=Gott, H.R.) das, was falsch daran ist, keinen
Schaden anrichten lasse. Wir beten, dass er das, was richtig daran ist, zur Stärkung des

Glaubens gebrauche» (RZh 75). Vgl. auch die Glaubenserklärung (1976) der Presbyterian



324 H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

Die Art und Weise, in der sich reformierte Kirchen heute historischen
Bekenntnissen gegenüber verpflichtet wissen, zeigt sich besonders deutlich
an der Sprache, mit der sie sich auf das überkommene Erbe beziehen. Sie

«halten»60, «empfangen»61 oder «betrachten mit besonderer Dankbarkeit»62

die alten Glaubenszeugnisse. Sie wissen sich durch sie «geleitet»63,
«hören sorgfältig auf sie»64 und erfahren durch sie Hilfe beim Verstehen
des in der Schrift bezeugten Evangeliums.65 Dann kann auch eher allgemein

festgehalten werden, dass sich eine Kirche als Erbin der Reformation
bzw. der reformatorischen Tradition versteht66, oder es wird recht
pauschal erklärt: «Wir erklären, dass unser eigenes Bekenntnis mit...
übereinstimmt.»67 Die Toraja-Kirche in Indonesien schliesslich bekennt ihren
Glauben «in Verbindung mit den ökumenischen und reformierten
Bekenntnissen»68, während die Vereinigte Kirche Christi in Japan (Ky-
odan) ihr Glaubensbekenntnis abschliessend zusammenfasst, indem sie

einfach das Apostolikum im vollen Wortlaut zitiert.69 All diese Beobachtungen

machen deutlich, dass reformierte Kirchen sich heute den
überkommenen Bekenntnissen in Dankbarkeit, aber zugleich in einer durch die
Freiheit des Glaubens begründeten kritischen Mündigkeit verpflichtet
fühlen. Bekenntnisse haben weniger eine formale als vielmehr eine mate-
riale Autorität, weil und insofern sie sich für heutiges Bekennen und Hören
auf die Schrift als Hilfe erweisen.

Dabei ist deutlich, dass nirgendwo ein Interesse besteht, überkommene
oder gegenwärtige Bekenntnisse eigens als Affirmation einer partikularen
konfessionellen Identität hochzuhalten. Vielmehr geht es durchweg - und
damit gut reformatorisch - um das Bekennen des einen, katholischen

Church in the United States: «Wir verstehen nie ganz, wer Gott ist und wie er handelt. Gottes
Wirklichkeit übersteigt bei weitem alles, was unsere Worte sagen können» (RZh 177). In
ähnlichem Sinn ist wohl auch die wiederholte Rede vom «Geheimnis» Gottes im Bekenntnis

von 1967 der United Presbyterian Church in the U.S.A. zu verstehen (vgl. RZh 160f).
60 RWT 16 steht «hold», was wir lieber mit «halten» übersetzen, statt wie RZh 225 mit

«sich richten nach».
61 RZh 280.
62 RZh 94, vgl. 293.

«RZh 159.
64 RZh 94.
65 Vgl. RZh 94.159.280.

«Vgl. RZh 225.287.293.
67 RZh 37.
68 RZh 22.
69 RZh 31 f.



H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 325

Glaubens in der Verbundenheit mit Gottes Volk auf dem ganzen bewohnten

Erdkreis (oikumene). Ja, die Congregational Church in England and
Wales bekennt sogar:

«Wir waren nicht aufmerksam genug gegenüber Erklärungen christlichen Glaubens, die
von anderen Kirchen aus Ost und West zu uns gekommen sind, und wir beten, dass Gott
unsere Sinne öffne und unseren Geist durch das, was sie enthalten, bereichere.»70

Die Frage nach der Bedeutung überkommener Bekenntnisse stellt sich
in besonderer Weise bei Unionskirchen, die durch einen Zusammenschluss
von Kirchen unterschiedlicher konfessioneller Prägung entstanden sind. In
den im Sammelband «Reformiertes Zeugnis heute» resp. «Reformed Witness

Today» vereinigten Texten aus Unionskirchen resp. aus
Unionsverhandlungen erfährt diese Frage eigentlich weitgehend die gleiche Antwort,
die sich in vier Punkten zusammenfassen lässt: Neben (i) der grundlegenden

Anerkennung der Schrift als «höchste und entscheidende Richtschnur
des Glaubens» werden (ii) Apostolikum und Nicaenum als Schriften
angenommen, «die den Glauben bezeugen und beschützen, der in der Erfahrung

der Kirche Christi durch den Heiligen Geist ständig bestätigt wird.»
Sie gelten als ausreichende Grundlage für einen Zusammenschluss.71

Gleichzeitig wird (iii) der vereinigten Kirche das Recht oder gar die
Verpflichtung zugeschrieben, nötigenfalls den Glauben mit neuen Worten
zu bekennen «in relation to the contemporary situation in which the
Church stands and in relation to the beliefs, hopes and fears of the world
around it.»72 (iv) Die bisher in den verschiedenen Traditionen gültig
gewesenen Bekenntnisse (oder eine repräsentative Auswahl davon) werden
entweder explizit als zum verpflichtenden Erbe der neuen, vereinigten
Kirche gehörend erklärt,73 oder es wird zumindest festgehalten, dass jedes
in den einzelnen Kirchen vor der Vereinigung in Geltung gestandene
Bekenntnis weiterhin benützt werden darf, solange es nicht unvereinbar ist
mit offiziellen lehrmässigen Verlautbarungen der vereinigten Kirche.74

70 RZh 94.
71 RWT 274f, vgl. RZh 229.239.254; RWT 384f.425. RWT 425 wird dem Apostolikum

und Nicaenum eine höhere Autorität beigemessen als späteren Bekenntnisaussagen. Die
Bedeutung dieser beiden altkirchlichen Symbole ruht vornehmlich darin, dass sie die heutige
Kirche mit dem Glauben der Christenheit durch die Jahrhunderte hindurch verbinden, vgl.
RZh 280; RWT 425.

72 RWT 275, vgl. RZh 255.280.293.296; RWT 385.424.
73 So RZh 255.280.287.293.296; RWT 425.
74 So RZh 239f.255; RWT 385.



326 H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

Der Versuch eines harmonisierenden Ausgleichs zwischen den bisher
immerhin die separate konfessionelle Existenz mitbegründenden
unterschiedlichen Bekenntnissen wird nicht gemacht! Die Einsicht in die
Begrenztheit jeder partikularen, konfessionellen Wahrheitserkenntnis
einerseits und das Eingeständnis der spannungsreichen Vielfalt von
theologischen Ueberzeugungen innerhalb der einzelnen konfessionellen
Kirchen bereits vor der Vereinigung75 andererseits lassen die nach wie vor
unüberwundenen Unterschiede im «Bekenntnisstand» einfach als die volle

Kirchengemeinschaft nicht mehr ausschliessend erscheinen. Dabei ist
die Zuversicht wegleitend, «dass Menschen mit verschiedenen Ueberzeugungen

im brüderlichen Gespräch innerhalb einer Kirche in der Einheit des
Geistes zusammengeführt werden».76 Diese Haltung impliziert letztlich
dasselbe Verhältnis gegenüber den überkommenen Bekenntnissen, das wir
im Falle der rein reformierten Bekenntnisse als Rezeption im Zeichen der
Dankbarkeit, zugleich aber auch im Zeichen einer durch die Freiheit des
Glaubens begründeten kritischen Mündigkeit beschrieben haben.

Eine Durchsicht der neueren reformierten Bekenntnisse im Blick auf ihr
Verhältnis zu den überkommenen Glaubensbekenntnissen wirft unweigerlich

auch einige Fragen auf:
1. Wird, wo ein zeitgenössisches Bekenntnis sich ausdrücklich in die

Tradition früheren Bekennens hineinstellt, das Gespräch mit den Müttern
und Vätern im Glauben auch wirklich geführt? Wird ihrem Zeugnis
aufmerksam Gehör geschenkt? Das scheint in unterschiedlichem Mass geschehen

zu sein. Während in vielen Fällen bewusst und erkennbar an die
Tradition angeknüpft wird,77 scheint der Bezug aufdas überkommene Erbe
in anderen Fällen eher punktuell und oberflächlich zu sein.78

75 Darauf macht der neuseeländische Plan for Union aufmerksam, RWT 424: «The
negociating Churches... confess that differences of interpretation exist already within each of
the communions taking part in the negotiations and they share the conviction that liberty of
conscience to interpret the Faith once committed to the Church must be permitted within the

fellowship of the Church united.»
76 RZh 254f.
77 Für das Bekenntnis von 1967 der United Presbyterian Church in the U.S.A. und für

Unser Lied der Hoffnung (1974) der Reformed Church in America sind z.B. eigens Tafeln
erstellt worden, die die thematischen Bezüge zwischen dem neuen und den historischen
Bekenntnissen der betreffenden Kirche aufweisen.

78 So etwa im Falle des kubanischen Bekenntnisses (RZh 111 ff.), das mit neun weiteren
Bekenntnissen den Bekenntniskanon der Presbyterianisch-Reformierten Kirche in Kuba bildet

(vgl. RZh 111). Anspielungen auf die reformierte Tradition im Bekenntnis selbst wirken
eher zufällig und nicht unbedingt sofort einleuchtend, so etwa RZh 120: «Der erzieherische



H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse 327

2. Wie verhält es sich in praxi mit der grundsätzlich postulierten Freiheit
gegenüber den historischen Bekenntnisaussagen? Wie steht es um die
Bereitschaft, heutigen Glaubenszeugnissen gleiche (wenn nicht, weil
kontextspezifischer, noch unmittelbarere) Autorität zuzubilligen wie den
überkommenen Bekenntnissen? So deutlich etwa die Presbyterianisch-Refor-
mierte Kirche in Kuba festhält, durch die älteren Bekenntnisse «nicht
vollständig auf dem richtigen Weg» geführt worden zu sein,79 so sehr
unterlässt sie es in ihrem neuen Bekenntnis, in Auseinandersetzung mit den
immer noch im offiziellen Bekenntniskanon dieser Kirche festgehaltenen
historischen Dokumenten darzulegen, in welchen Stücken sie heute auf
anderen Wegen meint gehen zu müssen.80 - Oder was bedeutet es, dass

Unser Lied der Hoffnung als «ein Zeugnis des Glaubens der Kirche für den
Gebrauch in ihrem Dienst» von der Reformed Church in America
angenommen wurde, in seinem Status aber «den älteren Glaubensbekenntnissen

klar untergeordnet» sein soll?81

3. Und schliesslich stellt sich zuweilen die Frage, ob die ökumenische
Oeffnung nicht einer allzu unreflektiert-pauschalen Beschwörung des

katholischen, allgemeinchristlichen Glaubens durch die Jahrhunderte
Vorschub leistet. Was heisst es etwa, in Verbindung mit dem Westminster
Bekenntnis den Glauben «zusammen mit allen Heiligen aller Zeiten und
aller Orte» zu bekennen?82 Oder was meint genau das Bekenntnis, eine

Charakter der Arbeit, auf den unsere reformatorischen Väter so grossen Wert legten...», oder
122: «Die Kirche lehrt in Übereinstimmung mit bester reformierter Tradition, dass <...der
Besitz und die übrigen Güter nach den Bedürfnissen eines jeden verteilt werden>.» Ebenfalls
etwas plakativ wirkt die Aussage im Neuen Bekenntnis der Presbyterianischen Kirche in der
Republik Korea (1972), RZh 37: «Wir erklären, dass unser eigenes Bekenntnis mit...
übereinstimmt», wobei dann acht altkirchliche, lutherische und reformierte Bekenntnisse genannt
werden.

79 Vgl. die oben zitierte Erklärung A.53.
80 Die Befangenheit, einzelnen Aussagen aus altehrwürdigen Bekenntnissen aufgrund

gewandelter Erkenntnis klar und deutlich zu widersprechen, zeigt sich auch etwa an den
Formulierungen der von den amerikanischen Presbyterianern 1903 an der Westminster
Confession vorgenommenen Richtigstellungen, besonders im Blick auf die Aussagen über
Gottes ewigen Ratschluss in Kap. III (vgl. The Constitution of the United Presbyterian Church
in the U.S.A., Part I: Book of Confessions. Philadelphia 1967, Para 6.176 + 6.177).

81 RZh 170. Eine ähnliche Frage stellt sich bei der Glaubenserklärung (1976) der Presbyterian

Church in the United States, die als zeitgemässes Bekenntnis angenommen und zur
Verwendung in Lehre und Liturgie empfohlen wurde, der aber die Aufnahme in den
Bekenntniskanon dieser Kirche versagt blieb, vgl. RZh 175 f!

82 RZh 22.



328 H. Rüegger, Neuere reformierte Bekenntnisse

Kirche halte «wie die Kirche aller Zeiten... fest am Glauben an Jesus
Christus»?83

Solche Fragen aufzugreifen, sich dem vielstimmigen Chor neueren
reformierten Bekennens weltweit in kritisch-verbindlicher Solidarität
auszusetzen und durch ein genaues Hinhören auf die Glaubenszeugnisse
reformierter Schwesterkirchen sich selber in die Bewegung heute
verantworteten Bekennens hineinnehmen zu lassen, dies zählt zu den in ihrer
Bedeutung noch kaum genügend erkannten Herausforderungen aller
Kirchen innerhalb der weltweiten reformierten Familie. Solche Herausforderungen

anzunehmen könnte zugleich ein wichtiger Beitrag der reformierten
Kirchen zum Suchen nach einem gemeinsam verantworteten heutigen
Bekennen des apostolischen Glaubens in ökumenischem Horizont darstellen.

Heinz Rüegger, Zürich

83 RZh 288.254; RWT 384. Vgl. demgegenüber die oben in A. 13 referierte Bemerkung von
E. C. John zur Streichung dieser Formulierung aus einem früheren Entwurf zur Unionsgrundlage

der Church of South India (RZh 236 f)!


	Neuere reformierte Bekenntnisse

