
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die hermeneutische Problematik und das
Entmythologisierungsprogramm

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die hermeneutische Problematik und das

Entmythologisierungsprogramm

i

Durch sein Entmythologisierungsprogramm hat mein verehrter
theologischer Lehrer Rudolf Bultmann das Bewusstsein der hermeneutischen
Problematik in der Theologie reaktiviert. Die Entmythologisierungsdebat-
te begann in den vierziger Jahren in der deutschen Theologie und währte,
weltweit (vor allem der nordamerikanische Raum wurde einbezogen), bis
in die sechziger Jahre. Heute steht das Thema, explizite und in seiner
damaligen Form, nicht mehr auf der Traktandenliste der für die theologische

und kirchliche Öffentlichkeit am dringlichsten erscheinenden Fragen.
Implizite und unter andern Formen dagegen ist das Entmythologisierungsprogramm

bzw. der dadurch gegebene Impuls im theologischen Denken
allgegenwärtig. Die damals erfolgte Reaktivierung der hermeneutischen
Problematik ist nicht mehr wegzudenken und nicht mehr rückgängig zu
machen.

Ich spreche von «Re-aktivierung». Denn an sich ist ja die Theologie von
Hause aus hermeneutisch. Und zwar nicht nur beiläufig oder in gewissen
Sektoren ihres Tuns, sondern durch und durch, auf der ganzen Linie und
wesenhaft. Bultmanns Impuls hat lediglich zu neuem Bewusstsein erweckt
(und dadurch neu fruchtbar werden lassen), was immer schon war. Theologie

ist durch und durch eine hermeneutische Wissenschaft, und das

philosophische Problem der Hermeneutik hat historisch gesehen in ihr
seinen Ursprung, weil es in der Theologie ja immer um ein Übersetzungsgeschehen,

um den Transport eines Sinn-Anspruchs und Wahrheits-
Anspruchs aus dem einen geschichtlichen, kulturellen, gesellschaftlichen
Verstehenshorizont in den andern geht. Dieses Problem des Über-Setzens
ist nicht spezifisch theologisch, sondern kommt auch sonst vor, und zwar
wie wir sehen werden in universaler Weite. Aber es ist charakteristisch
theologisch. Das Besondere in der Theologie, das die hermeneutische
Problematik auf ihrem Felde in charakteristischer Weise verschärft, ist der
Umstand, dass es sich hier nicht nur um das Verstehen geschichtlichen
Sinns im allgemeinen handelt, bei welchem freilich immer auch ein gewisser

Sinn- und Wahrheits-Anspruch an den Verstehenden und seine Zeit mit
über-gesetzt wird, sondern um das Verstehen eines solchen geschichtlichen
(oder: in geschichtlicher Gestalt auftretenden) Sinns, der von vornherein



II. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 223

nur im Hinblick auf seine Intention tradiert wurde und wird, ein universaler

und eschatologischer Wahrheitsanspruch an alle Menschen zu sein.
Insofern macht es, bei aller überwältigenden und auch heuristisch, für das
tiefere Eindringen in die Grundstrukturen des hermeneutischen Prozesses,
hochbedeutsamen Verwandtschaft, doch auch einen Unterschied in der
hermeneutischen Situation, ob ein Studienrat in der Klasse Goethe
interpretiert oder ob ein Pastor in der Gemeinde über Paulus predigt.

Jedenfalls zeigt das Gesagte den hermeneutischen Charakter par excellence

der Theologie, und eben dieser ist durch das Entmythologisierungsprogramm

um die Jahrhundertmitte erneut und verstärkt realisiert worden.

Denn das Entmythologisierungsprogramm visiert ja (und dies ist sein

Kern) eben ein Übersetzungsgeschehen: die Über-setzung der eschatologi-
schen Christusbotschaft und des echten Skandalon, das sie für jeden
Menschen bedeutet mit ihrer Forderung, «sich selber kreuzigen zu lassen»

(Bultmann), aus der Sprach-, Anschauungs- und Verstehenswelt des
mythisch denkenden Menschen in diejenige der «modernen», nicht mehr
mythisch denkenden Zeitgenossen. Eine entscheidende Intention der Ent-
mythologisierung des Neuen Testaments, so wie Bultmann sie gefordert
hat, scheint mir darin zu liegen: dass das echte Skandalon nicht durch ein
falsches Skandalon, nicht durch die Zumutung eines existentiell irrelevanten

sacrificium intellectus, eines Nachvollzugs unnachvollziehbar gewordener

Anschauungen, gleichsam unter der Hand ersetzt werden darf. Dies
ist der Punkt, wo Bultmann heute noch uneingeschränkte Zustimmung
verdient und wo ihm kein christlicher Theologe je glaubwürdig entgegentreten

konnte. Eher nebensächlich scheint mir demgegenüber zu sein, wie
Bultmann die beiden Ufer, zwischen denen sich das Über-setzen vollzieht,
charakterisiert hat. Sowohl hinsichtlich seiner Analyse des «modernen
Bewusstseins» wie hinsichtlich derjenigen des «mythischen Denkens» sind
Differenzierungen anzubringen, und sie sind denn auch angebracht worden.

Mancher hat sich mit guten Gründen gegen den vermuteten
Reduktionsversuch für das bleibende Recht und die unabdingbare Notwendigkeit
des Mythos, der mythischen Bildsprache als der religiösen Ausdrucksform
schlechthin, die unersetzlich bleibt, gewehrt. Ich nenne unter den Theologen

Paul Schütz, unter den Philosophen Karl Jaspers. Bultmanns
zugrundeliegender Mythosbegriff (Mythos als «weltliches Reden vom Ausserwelt-
lichen») wäre in diesem Zusammenhang neu zu examinieren, doch wird er
dabei meines Erachtens seine wichtige heuristische Bedeutung für das

Problem des Redens von Gott in jedem Falle bewahren.
Indes sind dies, was die zentrale Intention der Entmythologisierung

anbetrifft, Nebenkriegsschauplätze gewesen (so wichtig die angesproche-



224 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

nen Probleme in sich selber sind). Hauptsächlich dagegen (und mit jenem
ersten, entscheidenden Aspekt des «echten Skandalon» zusammenhängend)

ist eben die Einsicht, dass der theologische Grundvorgang ein
Übersetzungsgeschehen zu sein hat. Mochten in der ersten Gestalt des Entmy-
thologisierungsprogramms das «Hüben» und das «Drüben», die beiden
Horizonte in ihrer hermeneutischen Differenz, zu schematisch beschrieben
worden sein, so bleibt uns als Frucht der Debatte doch die nicht mehr zu
hinterschreitende Einsicht von der Unumgänglichkeit des Über-Setzungs-
Geschehens als solchen. Dass dieses Ergebnis wohl gar nicht hoch genug
eingeschätzt werden kann, und dass seine wahre theologische, philosophische

und gesellschaftliche Bedeutung und Tragweite sich erst heute, nachdem

jene schon historische Debatte bereits verhallt ist, in vollem Umfange
zeigt, das möchten die folgenden Erörterungen dartun helfen.

Ich erinnere mich an viele Gespräche mit RudolfBultmann und sehr gut
an eine stehende Redewendung, eine lakonische Zensur, die er gelegentlich
auszuteilen pflegte. Der Autor, so konnte er zuweilen im Blick auf eine
Schrift oder einen Vortrag sagen, habe «das hermeneutische Problem nicht
verstanden». Das war wohl das härteste theologische Verdikt, das es für ihn
gab, und damit war eine Sache für ihn praktisch erledigt. Was sollte man
denn mit einem Theologen sich noch lange auseinandersetzen, was sollte
man von ihm lernen können, solange ersichtlich war, dass er den Grund-
Sachverhalt, das hermeneutische Problem, (noch) nicht verstanden hatte?
Mir völlig nachvollziehbar, wurde damit ein Universalanspruch der
hermeneutischen Problematik für das Gesamte der Theologie aufgerichtet.
Dieser Universalanspruch, dieser Trend zu universaler Geltung, universaler

Anwendung scheint dem hermeneutisch geprägten Denken überhaupt
innezuwohnen, einerseits in der Theologie, wie Bultmann dies beansprucht
hat, andererseits aber - wir werden dem noch nachgehen - auch weit über
das theologische Feld hinaus.

Was zunächst das Feld der Theologie anbelangt, zeigt sich der Trend zur
Universalität darin, dass sich das Bewusstsein des hermeneutischen
Problems, welches sich zunächst mit dem Entmythologisierungsprogramm in
seiner ursprünglichen Gestalt neu Raum verschaffte, inzwischen in den
verschiedensten Fragebereichen des theologischen Denkens eingenistet
und das Feld zu beherrschen angefangen hat. Die ursprüngliche Entmy-
thologisierungsidee hatte ja ihre ganz präzise theologische Abzweckung.
Bultmann hat diese einmal so ausgedrückt: es sei ihm in dem ganzen
Versuch eigentlich nur darum gegangen, das Luthersche, oder paulinische,
Prinzip der Rechtfertigung allein durch Glauben, ein soteriologisches
Prinzip, konsequent auch auf dem Felde der theologischen Erkenntnis-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 225

theorie zur Geltung zu bringen. Dies muss so verstanden werden: dass die
Entmythologisierung darauf abzielt, den Glauben aus den Kategorien der
Werkgerechtigkeit zu befreien (Glaube als schwierige «Leistung» eines

«Glaubensgehorsams» durch sacrificium intellectus, in der Akzeptation
von vergangenen Anschauungen aus biblischer Zeit). Statt dessen sollte
dem Glauben durch die Entmythologisierung seine ursprüngliche Dimension

der Glaubenshingabe an die göttliche Gnade, als Anspruch und
Geschenk verstanden, wieder zurückgegeben werden.

War dies die ursprüngliche Absicht des evangelischen Theologen Rudolf
Bultmann bei seiner Entfaltung des Entmythologisierungsprogramms
gewesen, so hat doch später die damit neu aktuell gewordene hermeneutische

Problematik über die Orientierung am sola fide hinaus auch in andern
Perspektiven der Theologie ihre Fruchtbarkeit erwiesen. Ich denke an den
Umgang des Theologen nicht nur mit der neutestamentlichen, sondern
auch mit der nachbiblischen Tradition, etwa an die ganz unvermeidliche
Aufgabe, die sich jedem Theologen stellt, alten Bekenntnisformulierungen
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, indem er sie nicht bloss repetiert oder
bloss annulliert, sondern sie ihrer innersten Intention entsprechend aufzufassen

strebt und in neuen Kategorien interpretiert. In der katholischen
Theologie wird dieser Prozess «Dogmenentwicklung» genannt. Ich denke
auch an den Umgang des Theologen mit seinen eigenen Zeitgenossen, die
oftmals eine andere theologische Sprache sprechen und dennoch dasselbe

Evangelium glauben und zur Sprache bringen wollen. Diese Herausforderung

begegnet dem Theologen im inter-konfessionellen Dialog, beispielsweise

mit der Ostkirche, oder, einen Schritt weiter noch, bei Begegnungen
und Kommunikation mit den Indigenisationsbemühungen von Christen,
die ihr Christsein in einer andern, genuin nicht-christlichen Kultur artikulieren

müssen. Indigenisation des Christentums und die damit gegebenen
Chancen und Gefahren des Synkretismus sind heute ein Übungsfeld
theologischer Hermeneutik par excellence. Rudolf Bultmann konnte zu seiner
Zeit davon erst wenig erfahren. Heute aber hat sich das von ihm wachgerufene

hermeneutische Bewusstsein u. a. an diese Front verlegt, und wer
heute «das hermeneutische Problem nicht verstanden» hätte, könnte sich
an ihr als Theologe nicht bewähren. Nur einen kleinen Schritt weiter ist es

von da bis zum eigentlichen inter-religiösen Dialog, welcher heute im
theologischen Selbstverständnis zunehmend an Bedeutung gewinnt. Hier
spitzt sich die innertheologische hermeneutische Problematik sozusagen
aufs äusserste zu, und ein äusserstes Mass an Wachheit und Behutsamkeit
wird vom christlichen Theologen gefordert. Indessen brauchen wir nicht
einmal bis in diese Bereiche vorzustossen: Schon innerhalb der eigenen



226 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

Konfession sprechen die verschiedenen theologischen «Schulen» und
«Ansätze» oft sehr unterschiedliche Sprachen, und es gehört zur hohen Kunst,
die eigentlich jeder akademische Theologe erlernen müsste, verschiedene
solcher theologischen «Sprachen» zu beherrschen, um - ohne den häufigen,

doch unfruchtbaren Vorwurf, der Partner treibe, weil er andere
Begriffe verwendet und andere Akzente setzt, keine rechte christliche
Theologie - vielmehr ein sachliches Anliegen aus der einen Diktion in die
andere übersetzen zu können...

So mag man urteilen, dass in der Theologie die hermeneutische Problematik

inzwischen über den Neueinsatz beim Entmythologisierungsprogramm

hinausgewachsen sei und sich in andere Fragestellungen von nicht
minder grosser theologischer Dringlichkeit verlagert habe. Es trifft zu, dass
seither eine bedeutsame Weiterentwicklung stattgefunden hat. Mit
gleichem Recht könnte man diese allerdings auch so charakterisieren: dass es

inzwischen immer deutlicher an den Tag getreten sei, dass Entmythologi-
sierung eine permanente und wesenhafte Aufgabe aller Theologen in allen
ihren Problembereichen darstellt, und dass sie eigentlich, weil sie ja nichts
anderes als ein Übersetzungsgeschehen meint, mit der hermeneutischen
Problematik überhaupt zusammenfällt.

Im Rahmen der angesprochenen Entwicklung hat sich auch das
Instrumentarium des hermeneutischen Denkens in der Theologie weiterentwik-
kelt, die Kategorien, die Zentral- und Leitbegriffe, in denen dieses Denken
sich vollzieht. Zwar haben die dominierenden Leitbegriffe Bultmannscher
Hermeneutik, die Begriffe «Vorverständnis» und «Selbstverständnis»,
ihre Gültigkeit, ihre instrumentale Brauchbarkeit und richtungweisende
Kraft für die Erhellung und Aufgliederung des hermeneutischen Problemraumes

keineswegs eingebüsst. Doch sind sie von andern Leitbegriffen
gleichsam überlagert worden. Ich denke namentlich an Begriffe wie
hermeneutische Differenz und Horizontverschmelzung, und vor allem an das

Grundmodell des Dialogs.

II

Nachdem in einem ersten Überlegungsgang die hervorragende Stellung
des Entmythologisierungsprogramms im Ganzen der Theologie gezeigt
und begründet, gleichzeitig aber auf gewisse Entwicklungen der Ausweitung

hingewiesen worden ist, die sich seit der Entmythologisierungsdebatte
vollzogen haben, soll nun der zweite Teil dieses Vortrags eben jenem
Grundmodell Dialog gewidmet sein, das im Entmythologisierungspro-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 227

gramm so explizit noch nicht gegeben war, von dem aus sich heute aber das

Ganze der hermeneutischen Problematik noch tiefer, noch gründlicher
begreifen lässt. - Nur am Rande sei hier an ein charakteristisches Faktum
der neuesten Kirchengeschichte erinnert. Das Zweite Vatikanische Konzil
darfwohl ohne Übertreibung als das wichtigste, einschneidendste Geschehen

in der Geschichte der Christenheit der letzten fünf oder auch mehr
Jahrzehnte gewertet werden. Eine typische Frucht dieses Konzils ist nun
die Errichtung der drei sogenannten Dialog-Sekretariate in Rom, des
Sekretariats für die Einheit der Christen, des Sekretariats für den Dialog
mit den nicht-christlichen Religionen, und schliesslich des Sekretariats für
den Dialog mit den Nichtglaubenden. Genau parallele Bestrebungen
finden wir übrigens auch beim Weltkirchenrat in Genf. So steht die Christenheit

heute an allen Fronten im Dialog, bemüht sich um Dialog, bemüht sich
dabei auch, den nötigen Vor-Begriff von Dialog zu erarbeiten - und dies
überall da, wo sie der von ihr entdeckten Sendung in unserer Zeit besonders
nahe zu sein glaubt. Wenn wir hermeneutisch von Dialog reden, reden wir
nicht von esoterischer Theorie, sondern von realer Kirchengeschichte,
denn ein Zeitalter des Dialogs, ein «hermeneutisches Zeitalter» scheint
angebrochen zu sein. In diesem Sinne entspricht dem hermeneutischen
Diskurs eine spezifische weltgeschichtliche Wirklichkeit.

Doch kehren wir nach diesem Blick nach aussen zu den hermeneutischen

Reflexionen zurück: Betonte das Entmythologisierungsprogramm
die Notwendigkeit eines bestimmten Übersetzungsgeschehens und,
allgemeiner gefasst und darin impliziert, die Notwendigkeit eines
Übersetzungsgeschehens überhaupt, so erweitert und vertieft das Dialog-Modell
diese Einsicht. Denn im Dialog erfolgt die Über-Setzung nach zwei
Richtungen. Das Wort Dialog weist auf ein doppeltes, ein zweiseitiges und
reziprokes Übersetzungs-Geschehen. Erschien früher die Übersetzung im
weitesten Sinne verstanden als das Grundmodell für alle Hermeneutik, so

zeigt sich nun, dass Übersetzung aus der umfassenderen Realität des

Dialogs verstanden werden muss. Thetisch könnte man formulieren: Nur
als Element im Dialog ist Übersetzung, nur als zwiefaches, reziprokes
Übersetzen ist Dialog zu begreifen.

Um aber diese These richtig würdigen zu können, müssen wir uns dem
Sachverhalt zuwenden, der schon angedeutet wurde: der Tendenz der
Hermeneutik, der hermeneutischen Reflexion und ihrer Anwendungsgebiete,

ins Universale. Stufenweise wird der Bereich der Hermeneutik
immer weiter gesteckt, und diese Ausdehnung ist nicht zufällig, sondern
liegt in der Natur der Sache, des hermeneutischen Themas selbst. Der
Vorgang als solcher ist wohl bekannt und bedarfhier keiner einlässlicheren



228 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

Begründung mehr, lediglich der Kommemoration. War Hermeneutik
zunächst die Kunstlehre für das Verstehen schwieriger Texte aus alter Zeit
(Bibeltexte z.B., oder auch Gesetzestexte, deren praktische Auslegung sich
nicht von vornherein von selbst versteht, auch sonstiger historischer
Dokumente), so musste bald klar werden, dass es auch ungeschriebene,
nicht-verbale «Texte» gibt, archäologische Funde etwa, die ebenfalls der
Auslegung bedürfen. Aber nicht nur alte Texte, auch zeitgenössische können

auslegungsbedürftig sein. Oder sind sie es überhaupt immer? So

scheint es in der Tat, nur sind die Auslegungsschwierigkeiten unterschiedlich,

und dadurch ist das Problem nicht immer gleich offensichtlich. Aber
nicht nur schriftlich fixierten, auch mündlichen Texten gegenüber finden
wir uns in derselben Lage vor. Auch hier bedarf es der Auslegung, denn im
Grunde ist das Verstehen als solches eine Auslegung, auch wenn es nicht
methodisch, sondern spontan geschieht. Damit sind wir beim Modell des

Dialogs, wo zwei (oder mehr) Partner sich, indem sie zueinander sprechen
und aufeinander hören, einander verstehen (oder auch missverstehen),
faktisch gegenseitig auslegen. Und solche Auslegung ist in der Tat ein
Über-Setzen, da nämlich nicht nur jede Zeit und Kultur, sondern auch jede
Lebenswelt einer Gruppe, oder eines Individuums in seiner Lebensgeschichte,

ihre eigenen Konnotationen und damit ihre eigene «Sprache»
impliziert. Es gilt also in der Tat immer aus einer «Sprache», einem
Verstehenshorizont in den andern zu über-setzen.

In diesem Sinne ist der Dialog stets ein Übersetzungsgeschehen nach
zwei Seiten (oder nach mehreren Seiten) hin, und dies gilt nicht nur für das

Verbale, sondern auch für das (zunächst) Nichtverbale, wie Gesten, Kunstwerke

oder bedeutungsvolles Schweigen. Damit liegt es nahe, einerseits
jede Art von bedeutsamer Lebensäusserung als mögliches Thema der
Hermeneutik zu betrachten, andererseits alle geschichtliche Wirklichkeit
als ein Geflecht von Dialogen, von dialogischen Interpretationsvorgängen
zu sehen.

Damit hat die hermeneutische Reflexion wohl den äussersten Grad
möglicher.Universalisierung erreicht. Am Rande stellt sich noch die Frage,
ob und wie allenfalls auch die Natur, z.B. als in die Lebenswelt des

Menschen einbezogene Kulturlandschaft, aber auch als diese begrenzende
«ursprüngliche Natur», Gegenstand der Hermeneutik sein kann. Und für
den Theologen stellt sich natürlich überdies die Frage, welche Art von
Dialog der Dialog mit Gott selbst, in Glaube und Gebet, sei bzw. mit
welchen Modifikationen des Begriffs hier noch von Dialog gesprochen
werden dürfe.

Nun mag freilich der Einwand auftauchen, eine derartige Ausweitung



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 229

des Dialogbegriffs und damit der hermeneutischen Thematik gehe zu weit,
und so ausgedehnt werde der Begriff vage und verliere seine konkrete
Aussagekraft. Demgegenüber möchte ich hier vertreten, dass der Begriff
des Dialogs überhaupt erst in solcher Ausweitung seine Aussagekraft,
seinen potentiellen Gehalt ganz zu entfalten vermag. Nur wenn der Dialog,
und zwar jedes noch so triviale Phänomen dialogischer Begegnung - wobei,
wie gesagt, auch das Nichtverbale noch als Äusserung im Dialog zu
betrachten ist -, als ein reziprokes Auslegungsgeschehen gedacht wird, wird
er in der Tiefe dessen, was er ist, verstanden. Und nur wenn Interpretation,
also Über-Setzung, als Geschehen im Rahmen einer dialogischen Begegnung

gedacht wird, ist sie ontologisch fundiert, hängt ihr Begriff nicht in
der Luft. Darum ist es nicht abwegig, sondern führt zum Wesen der Sache,

wenn sogar schon ein blosses Austauschen von Blicken oder eine Geste wie
z.B. ein Händedruck bereits als dialogisches Phänomen und als ein
reziprokes Einander-Interpretieren aufgefasst wird.

Ein anderer möglicher Einwand gegen das hier vertretene Konzept geht
dahin, dass nicht jeder Interpretationsvorgang als ein Dialoggeschehen
bestimmt werden könne. Gerade beim ursprünglichsten Anwendungsfall
der Hermeneutik, beim Interpretieren alter Texte, fehlt ja in der Tat ein
grundlegendes Merkmal des Dialogischen: Paulus ist tot; er kann nicht
mehr antworten. Wie also soll der Vorgang zwischen Paulus und seinem

heutigen Interpreten als ein dialogischer verstanden werden?
Dieser Einwand scheint mir als Thema wichtig zu sein, weil es sich

wahrscheinlich zeigen wird, dass der Universalanspruch der hermeneutischen

Betrachtungsweise an der Verbindung des Begriffs der Interpretation
mit dem Begriff des Dialoges hängt. Wie soll man, mit andern Worten,
vertreten können, dass alles (geschichtlich) Wirkliche ein interpretierendes
Verstehen sei, wenn nicht gleichzeitig gilt, dass alles geschichtlich Wirkliche,

das «Substrat» gleichsam in aller geschichtlichen Wirklichkeit, ein
Geflecht von dialogischen (oder auch undialogischen, den Dialog
verweigernden und gerade so wieder am Dialog orientierten) Begegnungen ist?

Somit ist der Versuch, Interpretation und Dialog voneinander zu trennen

(wie im Fall des interpretierenden Dialogs mit einem verstorbenen
Autor), zugleich als ein Versuch zu werten, der hermeneutischen
Betrachtungsweise Schranken zu setzen. Ein anderer Versuch dieser Art liegt
bekanntlich darin, dass man die Realität des Politischen gegen die des

Dialogischen ausspielt: im politischen Bereich gehe es um Machtkämpfe
und nicht um Dialog. Dieses Argument bedürfte einer eigenen Untersuchung.

Im jetzigen Zusammenhang aber soviel zum ersten Argument:
Natürlich ist zuzugestehen, dass es sich bei der Interpretation eines Textes



230 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

aus der Vergangenheit um eine sehr stark modifizierte Form des Dialogs
handelt. Indessen findet ja auch bei der Interpretation von Texten eines

gegenwärtigen Autors, wo eine direkte dialogische Interaktion im Prinzip
möglich wäre, eine solche zumeist nicht statt. Es ist zwar möglich, dass der
Autor den Kommentar seines Interpreten zu Gesicht bekommt. Es ist auch
möglich, dass er darauf reagiert. Beides ist aber nicht sicher. Soll man
deswegen in Abrede stellen, dass es sich hier um dialogische Ansätze
handelt? Der Autor der Gegenwart muss sich genauso wie derjenige der
Vergangenheit gefallen lassen, dass sein Werk sich von ihm und seinem
Erleben verselbständigt und beim Interpreten neue Sinndimensionen
zeitigt. Und geschieht solches nicht in jedem Dialog? Was ein anderer Mensch
mir zu verstehen gibt, gewinnt in meinem Verstehen und Erleben neue
Aspekte. Dies ist unausweichlich und verhält sich allgemein nicht anders
als in dem Spezialfall des Dialogs, wo der eine Partner einer früheren
Epoche angehört und nicht mehr direkt reagieren wird. Auch hat jeder
Dialog sein Worüber oder Worum, und bezüglich dieser «Sache des

Dialogs», dessen, worum es eigentlich geht, findet doch auch im Sonderfall
des Dialogs zwischen verschiedenen Epochen eine Art Wechselwirkung
statt. Denn das Interpretieren wirkt auf den Text, wiederum aber bleibt
auch der interpretierte Text nicht passiv, sondern er «antwortet», er wirkt
durch seinen lebendigen geistigen Gehalt auf das Interpretieren zurück,
indem er dieses wieder in Frage stellt, es korrigiert und ihm neue Impulse
gibt - wenn nicht schon durch den jeweils «ersten» Interpreten, so durch
einen zweiten, indem er zwischen dem ersten und dem zweiten einen neuen
Dialog über die rechte Interpretation in Gang setzt. - So gibt es gute
Gründe, um das Grundmodell des Dialogs auch für diesen häufigen
Sonderfall gelten zu lassen.

Bevor wir weitergehen, sei als eine Art Zwischenbilanz die theologische
Frage aufgeworfen: Welche theologischen Implikationen und Folgen hat
nun eigentlich dieser neue Schritt der hermeneutischen Besinnung, der
Schritt von einer «Hermeneutik des Selbstverständnisses» zu einer
«Hermeneutik des Dialogs»? - Bei der ersteren, in Bultmanns
Entmythologisierungsprogramm, lag die theologische Relevanz in der Befreiung des

Glaubens zu sich selbst, zu seinem eigensten Wesen. Bei der «Hermeneutik
des Dialogs» (welche ja keinen Widerspruch zur ersteren, sondern im
Verhältnis zu ihr lediglich eine Erweiterung des Blickfeldes bedeutet)
besteht die theologische Frucht in einem vertieften Verständnis für die
Geschichtlichkeit des Glaubens und seiner Wahrheitserkenntnis, für die
grundsätzliche Endlichkeit allen Erkennens und ineins damit die
Geschichtlichkeit, die dem Wahrheitsverständnis selbst innewohnt. Wahrheit



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 231

ist geschichtlich. Wohl wird sie nicht erzeugt von dem geschichtlichen
erkennenden Subjekt und ist nicht in dem Sinne geschichtlich relativ, als ob
sie von diesem abhinge. Doch ist die Weise ihres Erscheinens eine Funktion

von dessen historischer Perspektive. Sie ist geschichtlich im Sinne von
a-letheia, d. h. dessen, was sich in einer bestimmten geschichtlichen Epoche
und Konstellation zeigt. Und sie ist geschichtlich im Sinne von 'erriet, d.i.
dessen, was sich dem erkennenden, handelnden und leidenden geschichtlichen

Subjekt in seiner geschichtlichen Situation als das unbedingt
Verlässliche und Treue erschliesst. Die grundsätzliche Endlichkeit des Erkennens

solcher Wahrheit - einer Wahrheit, die nie gleichsam übergeschichtlich
als totales System «gehabt» werden und deren totales «Haben» auch

nicht einmal als zwar unerreichbares letztes Ziel angestrebt werden kann -,
diese Endlichkeit ist als eine dialogische zu bestimmen. D.h. meine Sicht
ist jeweils durch die Sicht des Andern, des Du, begrenzt, und ich kann die
dadurch entstehende Spannung nur im Dialog durchstehen und fruchtbar
werden lassen, kann mich aber niemals über sie hinausschwingen, um sie

von einem übergeschichtlichen, über-dialogischen Gesichtspunkte her
aufzulösen. Dabei kann und muss der Dialog durchaus den Charakter eines
kritischen Diskurses haben. Aber das Moment der Kritik kann nicht darin
bestehen, den Dialog letztlich auf einen Monolog und damit auf einen
einsamen übergeschichtlichen Standort zurückzuführen, sondern Kritik
kann immer nur heissen, dass ein Dialogpartner sein Gegenüber hinsichtlich

aller seiner Voraussetzungen und Erfahrungen befragt und diese mit
den Voraussetzungen und Erfahrungen dritter möglicher Dialogpartner
konfrontiert.

Der Nutzen, welchen die Theologie aus dieser Betrachtungsweise zieht,
liegt in der Erkenntnis der Unausweichlichkeit des Dialogs, beispielsweise
zwischen unterschiedlichen Traditionen und Schulen, in der Erkenntnis
des Imperativs einer Neuinterpretation aller Formulierungen, welche jede
Form von theologischem Fundamentalismus, und wäre es ein Fundamentalismus

sublimster Art, aufsprengt. (Es gibt nicht nur den Fundamentalismus

der inspirationsgläubigen, buchstabengläubigen Biblizisten,
sondern jede grundsätzliche Unwilligkeit, sich über bestimmte Positionen
befragen und «hinterfragen» zu lassen, ist eine Form des Fundamentalismus!)

Diese Einsicht in die Unausweichlichkeit des Dialogs ist von
methodologischer Relevanz und geeignet, den Vollzug des theologischen
Denkprozesses auf allen Stufen und Feldern zu prägen und nötigenfalls zu
verändern, sei's in der Exegese und Bibeltheologie, im exegetischen Dialog
mit der Schrift, sei's im Dialog mit der bekenntnismässigen und der
theologischen Überlieferung, sei's im Dialog mit Zeitgenossen innerhalb



232 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

und ausserhalb der Christenheit. Das Feld, in dem sich Theologie im
ganzen bewegt, stellt sich als ein Feld von lauter offenen, unabgeschlossenen,

wohl letztlich überhaupt unabschliessbaren Dialogen dar. Damit
ändern sich die Erwartungen beim Erkenntnisprozess, und damit ändert
sich auch das Vorgehen. Nicht schöne, d.i. in sich abgerundete Theorien
werden mehr angestrebt, die durch ihre Geschlossenheit den Eindruck
erwecken können (oder wollen), als wären sie als endgültig gemeint. Angestrebt

wird vielmehr die Klärung von Dialog-Situationen, ein Erfassen
dessen, was in ihnen aufeinandertrifft, welche Erfahrungen, welche Denkwege,

und was in ihnen auf dem Spiel steht. Es gibt kein Denken in
geschlossenen Positionen mehr, sondern Positionen, die eingenommen
werden, sind Stationen aufeinem Weg und sind offen auf Zukunft hin und
zur Tiefe hin, offen zum Weiterfragen und zu künftiger Vertiefung.

Versuchen wir beispielsweise, das nicänokonstantinopolitanische
Glaubensbekenntnis als Quelle theologischer Einsicht für unsere Zeit neu
auszulegen, so impliziert ein solches Unterfangen die drei folgenden Momente:

1. Es genügt offensichtlich nicht, ein altes Bekenntnis bloss, vielleicht
paraphrasierend in leicht veränderten Worten, zu repetieren, und es genügt
für ein Über-Setzen und ein wirkliches Verstehen in der Gegenwart ebenso

wenig, dass man aus dem alten Text einige neue Nutzanwendungen zieht.
Sondern es gilt zu realisieren, dass der geschichtliche Verstehenshorizont
sich verändert hat. Zum Beispiel ist die Ontologie, die hinter dem im
Bekenntnis vorkommenden Begriff homo-ousios, consubstantialis, steht,
nicht mehr die unsrige. Wir können darum bei einem heutigen Nachsprechen

des Bekenntnisses diesen Begriffnicht mehr einfach unserem Denken
einverleiben, sondern müssen sorgfältig nach seiner sachlichen Intention
(nicht nur nach seiner historischen Intention damals, sondern nach einer
möglichen sachlichen Intention heute) forschen. Beiläufig bemerkt war
dieses Thema einer der theologisch gewichtigsten Kontroverspunkte
zwischen Hans Küng und seinem kirchlichen Lehramt. M. E. ist man dabei der
Subtilität der hermeneutischen Aufgabe von beiden Seiten her nicht
gerecht geworden, und somit ist dieser Disput theologisch noch völlig
offen. - Kehren wir aber zum allgemeineren Problem zurück: Was in einem
solchen Fall, wie der Über-Setzungs-Aufgabe gegenüber einem altkirchlichen

Bekenntnis, not tut, ist jeweils ein besonderer methodischer Schritt,
durch den wir die Horizontverschiedenheit, die «hermeneutische
Differenz», möglichst genau zu erfassen suchen; und erst von hier aus lässt sich
dann die eigentliche Übersetzungsaufgabe in Angriff nehmen. Die Situation

als ganze, die wir hier ins Auge fassen, ruft uns eben jene dialogische
oder hermeneutische Endlichkeit in Erinnerung, die man nicht übersprin-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 233

gen, nicht übersteigen kann. Wir sind begrenzt durch den andersartigen
Verstehenshorizont des zu interpretierenden Textes, so wie wir im Dialog
zwischen Zeitgenossen begrenzt sind durch die andersartige Weltsicht und
Welterfahrung des Andern. Ich kann mir diese nie ganz zu eigen machen,
sowenig wie jener die meine. So begrenzen wir einander gegenseitig. Und
wir müssen in dieser unausweichlichen Spannung ausharren. Wir können
sie nicht in ein Drittes, Höheres hinein aufheben. Sondern in ihr verharrend

nur können wir uns über sie aussprechen.
2. Eben weil es diesen dritten, höheren Standort für uns jeweilen nicht

gibt, ist es ebenso wenig ratsam, ein altes Bekenntnis (oder dergleichen)
einfach abschaffen zu wollen. Denn auch dadurch würden wir ja wieder,
statt uns durch den fremden Verstehenshorizont und das in ihm Gesagte
begrenzen zu lassen, einen übergeschichtlichen und über-dialogischen
Standort beanspruchen, von dem aus eine derartige Ungültigerklärung
allererst möglich wäre. - Allerdings ist diese letztere Regel nun nicht
zwingend, nicht so zwingend wie das unter (1.) genannte Gebot des
Übersetzens als solchen. Denn grundsätzlich muss es möglich bleiben, den
Wahrheitsanspruch, die Relevanz eines vorgegebenen Textes total zu
negieren und damit abzutun. Allein wer diesen Schritt in einem Falle tut,
muss sich dabei bewusst sein, dass auch das noch einmal aus der dialogischen

Endlichkeit heraus geschieht, also nicht als ein endgültiges Urteilen
titer Geschichte, sondern als ein geschichtliches Wagnis in der Geschichte,
in einem status confessionis.

3. Sowenig wie der interpretationsbedürftige Text kann auch unsere
Interpretation desselben jemals Endgültigkeit beanspruchen. Sie verlangt
ihrerseits in einem künftigen oder auch schon in einem gegenwärtigen,
unterschiedlichen Horizont nach neuen Interpretationen. So sind wir noch
einmal begrenzt: durch zukünftige Verstehenshorizonte und Dialogsituationen,

die wir jetzt noch nicht überblicken können. Als Interpret bin ich
durch den Text, und zusammen mit ihm, in die Schranken der Endlichkeit
verwiesen.

Angesichts dieses unablässigen Prozesses immer neuer Infragestellungen

jeder Position bedrängt uns noch einmal die Frage, wo denn in diesem
Ganzen jemals Wahrheit aufscheinen könne. Indes sollte sich eigentlich
gerade der Theologe hier am besten auf die Antwort verstehen. Bedeutet
doch gerade sein Thema, Gott, die «je grössere Wahrheit», die sich als je
grösser erweist gegenüber jeder menschenmöglichen Einsicht in Wahrheit,
und das unaussprechliche Geheimnis, das alle Formulierungen überholt
und, ohne sich der menschlichen Sprache gänzlich zu entziehen, doch alles

Gesprochene je weit hinter sich zurücklässt. Zwischen diesem mit der



234 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

theologischen Thematik gegebenen Wahrheitsverständnis und dem mit der
hermeneutischen Thematik gegebenen Prinzip der dialogischen Endlichkeit

scheint mir eine genaue Entsprechung zu bestehen. Das will nicht
heissen, dass es die dialogische Endlichkeit nur auf dem Felde der Theologie

gibt. Sondern dieses Phänomen zeigt sich überall, wo interpretiert
werden muss, und das heisst praktisch überhaupt überall. Aber auf dem
Felde der Theologie wird besonders deutlich, wie der unabschliessbare
Interpretationsprozess das Erscheinen von Wahrheit nicht aus-, sondern
einschliesst.

III

Nachdem wir die Bedeutung des Grundmodells Dialog, in sich selbst
und in seiner theologischen Funktion, darzustellen versucht haben, soll
nun in einem dritten Gedankengang die gewonnene Sicht noch durch eine
wissenschaftstheoretische Diskussion, die innerhalb der Theologie, nämlich
im Kreise theologischer Autoren geführt wird, weiter bestätigt werden. Die
Idee der dialogischen Endlichkeit, obschon sie gerade dem Felde der
Theologie in hervorragendster Weise zu entsprechen scheint, muss sich
doch auch auf diesem Felde erst noch bewähren und verteidigen. Denn sie

ist bestritten, vielleicht eher implizit als ausdrücklich, und zwar dies nicht
etwa nur durch Fundamentalisten.

Ich nenne hier zuerst RudolfBultmann selber. Sein Entmythologisierungsprogramm

weist uns zwar nachdrücklich aufdie Notwendigkeit einer
Über-Setzung, der Überbrückung einer hermeneutischen Differenz, indessen

kann es so verstanden werden, als sei die Über-Setzung der
Christusbotschaft aus dem Bereich des mythischen in den des modernen,
wissenschaftlich-technischen Zeitalters die eine, wesenhafte Übersetzungsaufgabe

der Theologie, der eine notwendige Interpretationsvorgang, der, einmal
geleistet, dann endgültig bleibt. Demgegenüber bringt die konsequente
Orientierung am dialogischen Grundmodell eine Erweiterung der Perspektive:

nicht nur in diesem einen, spezifischen Falle, sondern auch in vielen
andern Situationen finden wir die Theologie in eine ähnliche Bewegung
hineingezogen. Bultmann selber würde sich einer solchen Ausdehnung der
von ihm so nachdrücklich vertretenen Interpretationsforderung wohl letztlich

nicht widersetzt haben.
Anders liegt der Fall bei Wolfhart Pannenberg, der als Theologe mit der

hermeneutischen Problematik gründlich vertraut ist und der andererseits
selber, mit Bultmann und andern, zu denjenigen Theologen gehört, die



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 235

besonders eindringlich dazu mahnen, dass Theologie nicht bloss historischpositiv

einsetzen, sondern ihre Botschaft auch fundamentaltheologisch
verständlich und plausibel machen muss. Eben in diesem Bestreben nun
engagiert er sich auf einem Weg, der, konsequent zu Ende gegangen, dazu
fuhren müsste, das hermeneutische Bewusstsein wieder aufzuheben. Gerade

dieser Versuch eines Theologen, der anscheinend durchaus «das
hermeneutische Problem verstanden hat», gleichsam durch die Hermeneutik
hindurch über die Hermeneutik hinaus vorzustossen, macht Pannenberg
für unser Thema zu einem besonders interessanten Gesprächspartner. In
seinem Aufsatz «Hermeneutik und Universalgeschichte» (erstmals 1963,
in ZThK 60) bezieht sich Pannenberg zunächst zustimmend auf
H.-G. Gadamers Begriff der «Horizontverschmelzung» als Beschreibung
des dialogischen, interpretatorischen Geschehens, und er argumentiert
dann, dass «sich die historische Situation des Textes mit der Gegenwart des

Auslegers doch wohl nur aufdie Weise sachgerecht verbinden» lasse, «dass
der Geschichtszusammenhang der Gegenwart mit der damaligen Situation,

aus der der Text stammt, erfragt wird» (suhrkamp, Wissenschaft
Nr. 238, wo der Aufsatz abgedruckt ist, 309). Voraussetzung einer
Horizontverschmelzung (in der jeweils eine Interpretationsbewegung zu ihrem
vorläufigen Ende gelangt) sei «eine Konzeption des die damalige mit der
heutigen Situation und ihrem Zukunftshorizont tatsächlich verbindenden
Geschichtsverlaufs» (ebd.).

Der Begriff der Horizontverschmelzung kennzeichnet in einer prägnanten

Weise das, was in einer dialogischen Begegnung geschehen kann und
faktisch geschieht, sofern es irgendwie zur «Kommunikation» kommt und
man nicht einfach gänzlich aneinander vorbeiredet, also im Dialog das
Wesen des Dialogs verfehlt. Ausgehend von der Verschiedenheit der
Horizonte der Dialogpartner, selbst noch der lebensgeschichtlichen Horizonte
zweier Individuen (und solche Verschiedenheit, solche hermeneutische
Differenz bildet allemal den Ausgangspunkt), konstatieren wir, dass im
Vollzug des Dialogs, als Ausdruck des Verstehens, die unterschiedlichen
Horizonte sich teilweise verschmelzen und dass als Frucht des Dialogs und
als Ausgangspunkt für neuen Dialog ein partiell gemeinsamer Horizont, ein
gemeinsamer Sprachraum sozusagen, der betreffenden «Interpretationsgemeinschaft»

entsteht. Dass also z.B. paulinische Sprache und damit pau-
linisches Gedankengut in unsern heutigen Sprachraum hineinwirkt und
ihn umprägt, dass paulinische Sprachelemente in unsere Sprache eindringen

und hier einheimisch werden. Konkret war dies etwa an der Diktion der
Bultmann-Schule augenfällig festzustellen, wo im deutsch geführten
Diskurs (nicht etwa bloss im exegetischen, sondern auch im systematischen)



236 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

plötzlich griechische Termini der paulinischen Theologie, wie das Kau%â-
gGcu oder das coo pf), auftauchten. Ähnliches stellt man fest in den schon
einmal erwähnten Indigenisations-Theologien, wo Sprachelemente des

fremden kulturellen und religiösen Kontextes in die Verkündigung des

christlichen Evangeliums einfliessen, vielleicht einfliessen müssen. Wenn
z.B. ein christlicher Prediger in Thailand für Gott das buddhistische Wort
Dhamma braucht, weil das zunächst naheliegende Thai-Wort eher animi-
stische Konnotationen hat und den Charakter der Letztwirklichkeit
verfehlt, so ist das ein sprechender Beleg für diesen Sachverhalt.

Aufdiese Weise ist «Horizontverschmelzung» zu verstehen. Der Begriff
beschreibt nachträglich, was in der dialogischen Begegnung des Interpretierens

faktisch geschieht. Durch solche Nachträglichkeit wird indessen der
Begriffnicht entwertet, sondern gerade so hat er seinen heuristischen Wert.
Abgelesen an der Erfahrung und ihrer Analyse, lässt er uns mit geschärftem
Blick vor-blicken auf neue Erfahrungen und wird uns zum Instrument, um
diese tiefer und differenzierter zu begreifen. Demgegenüber stellt nun
Pannenberg die Rückfrage nach der Bedingung der Möglichkeit von
Horizontverschmelzung. Er will sich nicht einfach mit der Faktizität von
Horizontverschmelzung und mit deren verständlicher, plausibler Beschreibung

begnügen, sondern sucht nach einem «umfassenden Horizont..., in
welchem der beschränkte Gegenwartshorizont des Auslegers und der
historische Horizont des Textes verschmelzen.» Denn nur so können nach
Pannenberg die beiden unterschiedenen Horizonte «im umgreifenden
Horizont des Damaligen und des Heutigen in ihrer geschichtlichen Eigenart

und Differenz gegeneinander erhalten» bleiben - so zwar, «dass sie als

Momente in die Einheit eines beide umgreifenden Geschichtszusammenhanges

eingehen» (ebd.). An diesem umgreifenden Horizont eines umgreifenden

(letztlich universalgeschichtlichen) Geschichtszusammenhanges
scheint Pannenberg alles gelegen zu sein. In ihn hinein will er die
«hermeneutische Differenz», die Spannung der Fremdheit zwischen den Horizonten,

die zugleich aber eine dialogische und damit auch hoffnungsvolle
Spannung ist, aufheben und auflösen.

Doch damit kann wohl der sachlichen Intention des Begriffs der
Horizontverschmelzung nicht Gerechtigkeit widerfahren. Denn der Sinn dieses

Begriffes liegt doch wohl gerade darin, dass sich die differenten Horizonte
eben nicht durch ein Drittes, Höheres miteinander vermitteln, sondern nur
in der faktischen dialogischen Begegnung miteinander verschmelzen
lassen. - Für das spekulative Bedürfnis mag darin etwas Unbefriedigendes
liegen, dass wir uns auf diese Weise in einer Spannung vorfinden, die wir
nicht übersteigen, sondern eben nur durchstehen können. Unsere Lebens-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 237

erfahrung, die eine dialogische Lebenserfahrung im Mitsein mit andern ist,
bestätigt uns dagegen jene unübersteigbare Spannung. Sie bezeugt das

Moment des Unvorgreiflichen im Dialog. Wir müssen im Dialog ausharren
und können ihm nicht vorgreifen. Denn wir können jeweils nur an seine
Chance glauben oder sein Scheitern befürchten, aber seinen Ausgang nie im
voraus wissen. So erfahren wir den Dialog geradezu als den Ort der
unvoraussehbaren, unverfügbaren, schöpferischen Wirklichkeit.

Besteht hier vielleicht ein fundamentaler Unterschied im Verhältnis zur
Wirklichkeit als solcher zwischen einer radikal hermeneutischen und
dialogischen Konzeption und dem Bestreben, die Hermeneutik in der
Universalgeschichte zu fundieren und in diese hinein zu überwinden? Dafür
spricht in der Tat einiges. Dieselbe Differenz zeigt sich auch in der Stellung
zur Aussage-Struktur der Sprache. Diese wird nämlich von Pannenberg
wiederholt mit Nachdruck gegen Heidegger und Gadamer verteidigt, so
auch in seinem umfassenden Werk über «Wissenschaftstheorie und
Theologie» (1973). Er spricht von der «Priorität der Aussage für die
Hermeneutik» und stellt fest: «Ohne Aussagen findet gar keine Sprache statt...»
(suhrkamp, Wissenschaft 238, S. 308). Pannenberg zitiert dort Gadamer:
«Ein Gespräch führen heisst, sich unter die Führung der Sache stellen, auf
die die Gesprächspartner gerichtet sind», und er kommentiert das so: «Im
Gespräch geht es darum, die Sache zur Sprache, d. i. aber: zur Aussage zu
bringen. Indem man sich in der Sache verständigt, versteht man auch
einander» (ebd.). Ob Pannenberg wohl nicht zu sehen vermag, dass auch
dann, wenn man sich in einem guten Gespräch gemeinsam «unter die
Führung der Sache stellt», die hermeneutische Differenz zwischen den
Gesprächspartnern immer noch weiterbesteht? Sonst wäre nämlich ein
schöpferisches Gespräch, in welchem unversehens Wahrheit aufleuchten
kann, wohl gar nicht möglich. Auch wenn man sich «in der Sache verständigt»

und so «einander versteht», sieht jeder Partner diese Sache doch
zwangsläufig immer noch von seinem eigenen Standort, und man kann
diese unterschiedlichen Optiken nicht durch identische Aussagen beider
Partner, mit denen der in Frage stehende Sachverhalt dann endgültig und
objektiv festgestellt wäre, in eine einzige einheitliche Optik zusammenziehen.

Vielleicht liegt in dem Umstand, dass trotz unterschiedlich bleibender
Optiken eben doch Kommunikation stattfindet, überhaupt der Grund
dafür, dass ein Dialog fruchtbar und schöpferisch werden kann. Und
vielleicht liegt es gleichfalls hier begründet, dass die Aussage als ein
abgeleiteter Modus der Sprache betrachtet werden muss, dass man ihr also im
Gegensatz zu Pannenberg gerade keine «Priorität für die Hermeneutik»
zubilligen kann. Denn der Aussagemodus der Sprache erweckt den falschen



238 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

Eindruck, als ob man sich auf eine einheitliche Optik festlegen könne. Er
überspielt insofern den doch grundlegend bleibenden Sachverhalt der
hermeneutischen Differenz. - All diese Zusammenhänge drängen gerade in
der Auseinandersetzung mit Pannenberg ans Licht.

Im Rahmen unseres Themas, des Weges von der Bultmannschen
Hermeneutik zu einer radikal dialogischen Hermeneutik, diente uns diese
abschliessende kurze Diskussion mit einem zeitgenössischen systematischen

Theologen dazu, die Tragweite des Grundmodells Dialog noch
stärker zu verdeutlichen. Welcher approach nun aber der Realität
angemessener ist und uns zum Bestehen der Realität besser zurüstet, der
universalgeschichtliche oder der radikal hermeneutische, darüber kann,
wie schon gesagt, nur die Lebenserfahrung selbst entscheiden. Für welches

Konzept diese eher spricht - auch darüber wird eben der Dialog geführt
werden müssen... Kommt man von der Erfahrung der beginnenden Begegnung

der Weltreligionen in unserer Epoche her, einer Erfahrung und einem
Geschehen, die für das theologische Problembewusstsein wohl in absehbarer

Zeit ähnlich zentral sein wird wie es die Entmythologisierung um die
Jahrhundertmitte war, so wird man bald zur Einsicht gedrängt, dass es

äusserst schwierig ist, angesichts der dialogischen Konfrontation der
Religionen, dieser unterschiedlichen Erfahrungen von Transzendenz in ihrer
tiefen Fremdheit, mit der sie einander gegenüberstehen, glaubwürdig auf
ein übergeordnetes Drittes zu rekurrieren, in das hinein sich die erlebte
Spannung aufheben liesse. Und was wir an dieser exponierten Thematik
erleben, wird uns dann bestätigt durch die Alltagserfahrung, die nächstliegende:

dass unser Leben ein Gespräch ist und dass man die Gespräche
durchstehen muss und dabei niemals sicher sein kann, dass man eine Sache

hinter sich gebracht hat.
Heinrich Ott, Basel


	Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

