Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die hermeneutische Problematik und das
Entmythologisierungsprogramm

Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die hermeneutische Problematik und das
Entmythologisierungsprogramm

I

Durch sein Entmythologisierungsprogramm hat mein verehrter theolo-
gischer Lehrer Rudolf Bultmann das Bewusstsein der hermeneutischen
Problematik in der Theologie reaktiviert. Die Entmythologisierungsdebat-
te begann in den vierziger Jahren in der deutschen Theologie und wihrte,
weltweit (vor allem der nordamerikanische Raum wurde einbezogen), bis
in die sechziger Jahre. Heute steht das Thema, explizite und in seiner
damaligen Form, nicht mehr auf der Traktandenliste der fiir die theologi-
sche und kirchliche Offentlichkeit am dringlichsten erscheinenden Fragen.
Implizite und unter andern Formen dagegen ist das Entmythologisierungs-
programm bzw. der dadurch gegebene Impuls im theologischen Denken
allgegenwirtig. Die damals erfolgte Reaktivierung der hermeneutischen
Problematik ist nicht mehr wegzudenken und nicht mehr riickgidngig zu
machen.

Ich spreche von «Re-aktivierung». Denn an sich ist ja die Theologie von
Hause aus hermeneutisch. Und zwar nicht nur beildufig oder in gewissen
Sektoren ihres Tuns, sondern durch und durch, auf der ganzen Linie und
wesenhaft. Bultmanns Impuls hat lediglich zu neuem Bewusstsein erweckt
(und dadurch neu fruchtbar werden lassen), was immer schon war. Theo-
logie ist durch und durch eine hermeneutische Wissenschaft, und das
philosophische Problem der Hermeneutik hat historisch gesehen in ihr
seinen Ursprung, weil es in der Theologie ja immer um ein Ubersetzungs-
geschehen, um den Transport eines Sinn-Anspruchs und Wabhrheits-
Anspruchs aus dem einen geschichtlichen, kulturellen, gesellschaftlichen
Verstehenshorizont in den andern geht. Dieses Problem des Uber-Setzens
ist nicht spezifisch theologisch, sondern kommt auch sonst vor, und zwar
wie wir sehen werden in universaler Weite. Aber es ist charakteristisch
theologisch. Das Besondere in der Theologie, das die hermeneutische
Problematik auf ihrem Felde in charakteristischer Weise verschirft, ist der
Umstand, dass es sich hier nicht nur um das Verstehen geschichtlichen
Sinns im allgemeinen handelt, bei welchem freilich immer auch ein gewis-
ser Sinn- und Wahrheits-Anspruch an den Verstehenden und seine Zeit mit
iiber-gesetzt wird, sondern um das Verstehen eines solchen geschichtlichen
(oder: in geschichtlicher Gestalt auftretenden) Sinns, der von vornherein



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 223

nur im Hinblick auf seine Intention tradiert wurde und wird, ein univer-
saler und eschatologischer Wahrheitsanspruch an alle Menschen zu sein.
Insofern macht es, bei aller iiberwiltigenden und auch heuristisch, fiir das
tiefere Eindringen in die Grundstrukturen des hermeneutischen Prozesses,
hochbedeutsamen Verwandtschaft, doch auch einen Unterschied in der
hermeneutischen Situation, ob ein Studienrat in der Klasse Goethe inter-
pretiert oder ob ein Pastor in der Gemeinde iiber Paulus predigt.

Jedenfalls zeigt das Gesagte den hermeneutischen Charakter par excel-
lence der Theologie, und eben dieser ist durch das Entmythologisierungs-
programm um die Jahrhundertmitte erneut und verstirkt realisiert wor-
den. Denn das Entmythologisierungsprogramm visiert ja (und dies ist sein
Kern) eben ein Ubersetzungsgeschehen: die Uber-setzung der eschatologi-
schen Christusbotschaft und des echten Skandalon, das sie fiir jeden
Menschen bedeutet mit ihrer Forderung, «sich selber kreuzigen zu lassen»
(Bultmann), aus der Sprach-, Anschauungs- und Verstehenswelt des my-
thisch denkenden Menschen in diejenige der «modernen», nicht mehr
mythisch denkenden Zeitgenossen. Eine entscheidende Intention der Ent-
mythologisierung des Neuen Testaments, so wie Bultmann sie gefordert
hat, scheint mir darin zu liegen: dass das echte Skandalon nicht durch ein
falsches Skandalon, nicht durch die Zumutung eines existentiell irrelevan-
ten sacrificium intellectus, eines Nachvollzugs unnachvollziehbar gewor-
dener Anschauungen, gleichsam unter der Hand ersetzt werden darf. Dies
ist der Punkt, wo Bultmann heute noch uneingeschrinkte Zustimmung
verdient und wo ihm kein christlicher Theologe je glaubwiirdig entgegen-
treten konnte. Eher nebensichlich scheint mir demgegeniiber zu sein, wie
Bultmann die beiden Ufer, zwischen denen sich das Uber-setzen vollzieht,
charakterisiert hat. Sowohl hinsichtlich seiner Analyse des «modernen
Bewusstseins» wie hinsichtlich derjenigen des «mythischen Denkens» sind
Differenzierungen anzubringen, und sie sind denn auch angebracht wor-
den. Mancher hat sich mit guten Griinden gegen den vermuteten Reduk-
tionsversuch fiir das bleibende Recht und die unabdingbare Notwendigkeit
des Mythos, der mythischen Bildsprache als der religiosen Ausdrucksform
schlechthin, die unersetzlich bleibt, gewehrt. Ich nenne unter den Theolo-
gen Paul Schiitz, unter den Philosophen Karl Jaspers. Bultmanns zugrun-
deliegender Mythosbegriff (Mythos als «weltliches Reden vom Ausserwelt-
lichen») wire in diesem Zusammenhang neu zu examinieren, doch wird er
dabei meines Erachtens seine wichtige heuristische Bedeutung fiir das
Problem des Redens von Gott in jedem Falle bewahren.

Indes sind dies, was die zentrale Intention der Entmythologisierung
anbetrifft, Nebenkriegsschaupldtze gewesen (so wichtig die angesproche-



224 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

nen Probleme in sich selber sind). Hauptsdchlich dagegen (und mit jenem
ersten, entscheidenden Aspekt des «echten Skandalon» zusammenhin-
gend) ist eben die Einsicht, dass der theologische Grundvorgang ein Uber-
setzungsgeschehen zu sein hat. Mochten in der ersten Gestalt des Entmy-
thologisierungsprogramms das «Hiiben» und das «Driiben», die beiden
Horizonte in ihrer hermeneutischen Differenz, zu schematisch beschrieben
worden sein, so bleibt uns als Frucht der Debatte doch die nicht mehr zu
hinterschreitende Einsicht von der Unumginglichkeit des Uber-Setzungs-
Geschehens als solchen. Dass dieses Ergebnis wohl gar nicht hoch genug
eingeschdtzt werden kann, und dass seine wahre theologische, philosophi-
sche und gesellschaftliche Bedeutung und Tragweite sich erst heute, nach-
dem jene schon historische Debatte bereits verhallt ist, in vollem Umfange
zeigt, das mochten die folgenden Erorterungen dartun helfen.

Ich erinnere mich an viele Gespriche mit Rudolf Bultmann und sehr gut
an eine stehende Redewendung, eine lakonische Zensur, die er gelegentlich
auszuteilen pflegte. Der Autor, so konnte er zuweilen im Blick auf eine
Schrift oder einen Vortrag sagen, habe «das hermeneutische Problem nicht
verstanden». Das war wohl das hérteste theologische Verdikt, das es fiir ihn
gab, und damit war eine Sache fiir ihn praktisch erledigt. Was sollte man
denn mit einem Theologen sich noch lange auseinandersetzen, was sollte
man von ihm lernen k6nnen, solange ersichtlich war, dass er den Grund-
Sachverhalt, das hermeneutische Problem, (noch) nicht verstanden hatte?
Mir vollig nachvollziehbar, wurde damit ein Universalanspruch der her-
meneutischen Problematik fiir das Gesamte der Theologie aufgerichtet.
Dieser Universalanspruch, dieser Trend zu universaler Geltung, universa-
ler Anwendung scheint dem hermeneutisch geprigten Denken iiberhaupt
innezuwohnen, einerseits in der Theologie, wie Bultmann dies beansprucht
hat, andererseits aber — wir werden dem noch nachgehen — auch weit iiber
das theologische Feld hinaus.

Was zunidchst das Feld der Theologie anbelangt, zeigt sich der Trend zur
Universalitdt darin, dass sich das Bewusstsein des hermeneutischen Pro-
blems, welches sich zunachst mit dem Entmythologisierungsprogramm in
seiner urspriinglichen Gestalt neu Raum verschaffte, inzwischen in den
verschiedensten Fragebercichen des theologischen Denkens eingenistet
und das Feld zu beherrschen angefangen hat. Die urspriingliche Entmy-
thologisierungsidee hatte ja ihre ganz prazise theologische Abzweckung.
Bultmann hat diese einmal so ausgedriickt: es sei ihm in dem ganzen
Versuch eigentlich nur darum gegangen, das Luthersche, oder paulinische,
Prinzip der Rechtfertigung allein durch Glauben, ein soteriologisches
Prinzip, konsequent auch auf dem Felde der theologischen Erkenntnis-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 225

theorie zur Geltung zu bringen. Dies muss so verstanden werden: dass die
Entmythologisierung darauf abzielt, den Glauben aus den Kategorien der
Werkgerechtigkeit zu befreien (Glaube als schwierige «Leistung» eines
«Glaubensgehorsams» durch sacrificium intellectus, in der Akzeptation
von vergangenen Anschauungen aus biblischer Zeit). Statt dessen sollte
dem Glauben durch die Entmythologisierung seine urspriingliche Dimen-
sion der Glaubenshingabe an die gottliche Gnade, als Anspruch und
Geschenk verstanden, wieder zuriickgegeben werden.

War dies die urspriingliche Absicht des evangelischen Theologen Rudolf
Bultmann bei seiner Entfaltung des Entmythologisierungsprogramms
gewesen, so hat doch spiter die damit neu aktuell gewordene hermeneuti-
sche Problematik iiber die Orientierung am sola fide hinaus auch in andern
Perspektiven der Theologie ihre Fruchtbarkeit erwiesen. Ich denke an den
Umgang des Theologen nicht nur mit der neutestamentlichen, sondern
auch mit der nachbiblischen Tradition, etwa an die ganz unvermeidliche
Aufgabe, die sich jedem Theologen stellt, alten Bekenntnisformulierungen
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, indem er sie nicht bloss repetiert oder
bloss annulliert, sondern sie ihrer innersten Intention entsprechend aufzu-
fassen strebt und in neuen Kategorien interpretiert. In der katholischen
Theologie wird dieser Prozess «Dogmenentwicklung» genannt. Ich denke
auch an den Umgang des Theologen mit seinen eigenen Zeitgenossen, die
oftmals eine andere theologische Sprache sprechen und dennoch dasselbe
Evangelium glauben und zur Sprache bringen wollen. Diese Herausforde-
rung begegnet dem Theologen im inter-konfessionellen Dialog, beispiels-
weise mit der Ostkirche, oder, einen Schritt weiter noch, bei Begegnungen
und Kommunikation mit den Indigenisationsbemiihungen von Christen,
die ihr Christsein in einer andern, genuin nicht-christlichen Kultur artiku-
lieren miissen. Indigenisation des Christentums und die damit gegebenen
Chancen und Gefahren des Synkretismus sind heute ein Ubungsfeld theo-
logischer Hermeneutik par excellence. Rudolf Bultmann konnte zu seiner
Zeit davon erst wenig erfahren. Heute aber hat sich das von ihm wachge-
rufene hermeneutische Bewusstsein u.a. an diese Front verlegt, und wer
heute «das hermeneutische Problem nicht verstanden» hitte, konnte sich
an ihr als Theologe nicht bewéhren. Nur einen kleinen Schritt weiter ist es
von da bis zum eigentlichen inter-religiosen Dialog, welcher heute im
theologischen Selbstverstindnis zunehmend an Bedeutung gewinnt. Hier
spitzt sich die innertheologische hermeneutische Problematik sozusagen
aufs dusserste zu, und ein dusserstes Mass an Wachheit und Behutsamkeit
wird vom christlichen Theologen gefordert. Indessen brauchen wir nicht
einmal bis in diese Bereiche vorzustossen: Schon innerhalb der eigenen



226 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

Konfession sprechen die verschiedenen theologischen «Schulen» und «An-
sdtze» oft sehr unterschiedliche Sprachen, und es gehort zur hohen Kunst,
die eigentlich jeder akademische Theologe erlernen miisste, verschiedene
solcher theologischen «Sprachen» zu beherrschen, um - ohne den hiufi-
gen, doch unfruchtbaren Vorwurf, der Partner treibe, weil er andere
Begriffe verwendet und andere Akzente setzt, keine rechte christliche
Theologie — vielmehr ein sachliches Anliegen aus der einen Diktion in die
andere iibersetzen zu kénnen...

So mag man urteilen, dass in der Theologie die hermeneutische Proble-
matik inzwischen iiber den Neueinsatz beim Entmythologisierungspro-
gramm hinausgewachsen sei und sich in andere Fragestellungen von nicht
minder grosser theologischer Dringlichkeit verlagert habe. Es trifft zu, dass
seither eine bedeutsame Weiterentwicklung stattgefunden hat. Mit glei-
chem Recht konnte man diese allerdings auch so charakterisieren: dass es
inzwischen immer deutlicher an den Tag getreten sei, dass Entmythologi-
sierung eine permanente und wesenhafte Aufgabe aller Theologen in allen
ihren Problembereichen darstellt, und dass sie eigentlich, weil sie ja nichts
anderes als ein Ubersetzungsgeschehen meint, mit der hermeneutischen
Problematik iiberhaupt zusammenfillt.

Im Rahmen der angesprochenen Entwicklung hat sich auch das Instru-
mentarium des hermeneutischen Denkens in der Theologie weiterentwik-
kelt, die Kategorien, die Zentral- und Leitbegriffe, in denen dieses Denken
sich vollzieht. Zwar haben die dominierenden Leitbegriffe Bultmannscher
Hermeneutik, die Begriffe «Vorverstindnis» und «Selbstverstdndnis»,
ihre Giiltigkeit, ihre instrumentale Brauchbarkeit und richtungweisende
Kraft fiir die Erhellung und Aufgliederung des hermeneutischen Problem-
raumes keineswegs eingebiisst. Doch sind sie von andern Leitbegriffen
gleichsam iiberlagert worden. Ich denke namentlich an Begriffe wie her-
meneutische Differenz und Horizontverschmelzung, und vor allem an das
Grundmodell des Dialogs.

IT

Nachdem in einem ersten Uberlegungsgang die hervorragende Stellung
des Entmythologisierungsprogramms im Ganzen der Theologie gezeigt
und begriindet, gleichzeitig aber auf gewisse Entwicklungen der Auswei-
tung hingewiesen worden ist, die sich seit der Entmythologisierungsdebatte
vollzogen haben, soll nun der zweite Teil dieses Vortrags eben jenem
Grundmodell Dialog gewidmet sein, das im Entmythologisierungspro-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 227

gramm so explizit noch nicht gegeben war, von dem aus sich heute aber das
Ganze der hermeneutischen Problematik noch tiefer, noch griindlicher
begreifen ldsst. — Nur am Rande sei hier an ein charakteristisches Faktum
der neuesten Kirchengeschichte erinnert. Das Zweite Vatikanische Konzil
darf wohl ohne Ubertreibung als das wichtigste, einschneidendste Gesche-
hen in der Geschichte der Christenheit der letzten fiinf oder auch mehr
Jahrzehnte gewertet werden. Eine typische Frucht dieses Konzils ist nun
die Errichtung der drei sogenannten Dialog-Sekretariate in Rom, des
Sekretariats fiir die Einheit der Christen, des Sekretariats fiir den Dialog
mit den nicht-christlichen Religionen, und schliesslich des Sekretariats fiir
den Dialog mit den Nichtglaubenden. Genau parallele Bestrebungen fin-
den wir iibrigens auch beim Weltkirchenrat in Genf. So steht die Christen-
heit heute an allen Fronten im Dialog, bemiiht sich um Dialog, bemiiht sich
dabei auch, den nétigen Vor-Begriff von Dialog zu erarbeiten — und dies
iiberall da, wo sie der von ihr entdeckten Sendung in unserer Zeit besonders
nahe zu sein glaubt. Wenn wir hermeneutisch von Dialog reden, reden wir
nicht von esoterischer Theorie, sondern von realer Kirchengeschichte,
denn ein Zeitalter des Dialogs, ein «hermeneutisches Zeitalter» scheint
angebrochen zu sein. In diesem Sinne entspricht dem hermeneutischen
Diskurs eine spezifische weltgeschichtliche Wirklichkeit.

Doch kehren wir nach diesem Blick nach aussen zu den hermeneuti-
schen Reflexionen zuriick: Betonte das Entmythologisierungsprogramm
die Notwendigkeit eines bestimmten Ubersetzungsgeschehens und, allge-
meiner gefasst und darin impliziert, die Notwendigkeit eines Uberset-
zungsgeschehens iiberhaupt, so erweitert und vertieft das Dialog-Modell
diese Einsicht. Denn im Dialog erfolgt die Uber-Setzung nach zwei Rich-
tungen. Das Wort Dialog weist auf ein doppeltes, ein zweiseitiges und
reziprokes Ubersetzungs-Geschehen. Erschien frither die Ubersetzung im
weitesten Sinne verstanden als das Grundmodell fiir alle Hermeneutik, so
zeigt sich nun, dass Ubersetzung aus der umfassenderen Realitit des
Dialogs verstanden werden muss. Thetisch kdnnte man formulieren: Nur
als Element im Dialog ist Ubersetzung, nur als zwiefaches, reziprokes
Ubersetzen ist Dialog zu begreifen.

Um aber diese These richtig wiirdigen zu kénnen, miissen wir uns dem
Sachverhalt zuwenden, der schon angedeutet wurde: der Tendenz der
Hermeneutik, der hermeneutischen Reflexion und ihrer Anwendungsge-
biete, ins Universale. Stufenweise wird der Bereich der Hermeneutik
immer weiter gesteckt, und diese Ausdehnung ist nicht zufillig, sondern
liegt in der Natur der Sache, des hermeneutischen Themas selbst. Der
Vorgang als solcher ist wohl bekannt und bedarf hier keiner einlédsslicheren



228 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

Begriindung mehr, lediglich der Kommemoration. War Hermeneutik
zundchst die Kunstlehre fiir das Verstehen schwieriger Texte aus alter Zeit
(Bibeltexte z. B., oder auch Gesetzestexte, deren praktische Auslegung sich
nicht von vornherein von selbst versteht, auch sonstiger historischer
Dokumente), so musste bald klar werden, dass es auch ungeschriebene,
nicht-verbale «Texte» gibt, archdologische Funde etwa, die ebenfalls der
Auslegung bediirfen. Aber nicht nur alte Texte, auch zeitgendssische kon-
nen auslegungsbediirftig sein. Oder sind sie es iiberhaupt immer? So
scheint es in der Tat, nur sind die Auslegungsschwierigkeiten unterschied-
lich, und dadurch ist das Problem nicht immer gleich offensichtlich. Aber
nicht nur schriftlich fixierten, auch miindlichen Texten gegeniiber finden
wir uns in derselben Lage vor. Auch hier bedarf es der Auslegung, denn im
Grunde ist das Verstehen als solches eine Auslegung, auch wenn es nicht
methodisch, sondern spontan geschieht. Damit sind wir beim Modell des
Dialogs, wo zwei (oder mehr) Partner sich, indem sie zueinander sprechen
und aufeinander horen, einander verstehen (oder auch missverstehen),
faktisch gegenseitig auslegen. Und solche Auslegung ist in der Tat ein
Uber-Setzen, da nimlich nicht nur jede Zeit und Kultur, sondern auch jede
Lebenswelt einer Gruppe, oder eines Individuums in seiner Lebensge-
schichte, ihre eigenen Konnotationen und damit ihre eigene «Sprache»
impliziert. Es gilt also in der Tat immer aus einer «Sprache», einem
Verstehenshorizont in den andern zu iiber-setzen.

In diesem Sinne ist der Dialog stets ein Ubersetzungsgeschehen nach
zwei Seiten (oder nach mehreren Seiten) hin, und dies gilt nicht nur fiir das
Verbale, sondern auch fiir das (zunichst) Nichtverbale, wie Gesten, Kunst-
werke oder bedeutungsvolles Schweigen. Damit liegt es nahe, einerseits
jede Art von bedeutsamer Lebensdusserung als mogliches Thema der
Hermeneutik zu betrachten, andererseits alle geschichtliche Wirklichkeit
als ein Geflecht von Dialogen, von dialogischen Interpretationsvorgéngen
zu sehen.

Damit hat die hermeneutische Reflexion wohl den dussersten Grad
moglicher.Universalisierung erreicht. Am Rande stellt sich noch die Frage,
ob und wie allenfalls auch die Natur, z.B. als in die Lebenswelt des
Menschen einbezogene Kulturlandschaft, aber auch als diese begrenzende
«urspriingliche Natur», Gegenstand der Hermeneutik sein kann. Und fiir
den Theologen stellt sich natiirlich iiberdies die Frage, welche Art von
Dialog der Dialog mit Gott selbst, in Glaube und Gebet, sei bzw. mit
welchen Modifikationen des Begriffs hier noch von Dialog gesprochen
werden diirfe.

Nun mag freilich der Einwand auftauchen, eine derartige Ausweitung



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 229

des Dialogbegriffs und damit der hermeneutischen Thematik gehe zu weit,
und so ausgedehnt werde der Begriff vage und verliere seine konkrete
Aussagekraft. Demgegeniiber mochte ich hier vertreten, dass der Begriff
des Dialogs iiberhaupt erst in solcher Ausweitung seine Aussagekraft,
seinen potentiellen Gehalt ganz zu entfalten vermag. Nur wenn der Dialog,
und zwar jedes noch so triviale Phanomen dialogischer Begegnung — wobeli,
wie gesagt, auch das Nichtverbale noch als Ausserung im Dialog zu
betrachten ist —, als ein reziprokes Auslegungsgeschehen gedacht wird, wird
er in der Tiefe dessen, was er ist, verstanden. Und nur wenn Interpretation,
also Uber-Setzung, als Geschehen im Rahmen einer dialogischen Begeg-
nung gedacht wird, ist sie ontologisch fundiert, hdngt ihr Begriff nicht in
der Luft. Darum ist es nicht abwegig, sondern fiihrt zum Wesen der Sache,
wenn sogar schon ein blosses Austauschen von Blicken oder eine Geste wie
z.B. ein Handedruck bereits als dialogisches Phdnomen und als ein rezi-
prokes Einander-Interpretieren aufgefasst wird.

Ein anderer moglicher Einwand gegen das hier vertretene Konzept geht
dahin, dass nicht jeder Interpretationsvorgang als ein Dialoggeschehen
bestimmt werden kénne. Gerade beim urspriinglichsten Anwendungsfall
der Hermeneutik, beim Interpretieren alter Texte, fehlt ja in der Tat ein
grundlegendes Merkmal des Dialogischen: Paulus ist tot; er kann nicht
mehr antworten. Wie also soll der Vorgang zwischen Paulus und seinem
heutigen Interpreten als ein dialogischer verstanden werden?

Dieser Einwand scheint mir als Thema wichtig zu sein, weil es sich
wahrscheinlich zeigen wird, dass der Universalanspruch der hermeneuti-
schen Betrachtungsweise an der Verbindung des Begriffs der Interpretation
mit dem Begriff des Dialoges hiangt. Wie soll man, mit andern Worten,
vertreten konnen, dass alles (geschichtlich) Wirkliche ein interpretierendes
Verstehen sei, wenn nicht gleichzeitig gilt, dass alles geschichtlich Wirkli-
che, das «Substrat» gleichsam in aller geschichtlichen Wirklichkeit, ein
Geflecht von dialogischen (oder auch undialogischen, den Dialog verwei-
gernden und gerade so wieder am Dialog orientierten) Begegnungen ist?

Somit ist der Versuch, Interpretation und Dialog voneinander zu tren-
nen (wie im Fall des interpretierenden Dialogs mit einem verstorbenen
Autor), zugleich als ein Versuch zu werten, der hermeneutischen Betrach-
tungsweise Schranken zu setzen. Ein anderer Versuch dieser Art liegt
bekanntlich darin, dass man die Realitdt des Politischen gegen die des
Dialogischen ausspielt: im politischen Bereich gehe es um Machtkdmpfe
und nicht um Dialog. Dieses Argument bediirfte einer eigenen Untersu-
chung. Im jetzigen Zusammenhang aber soviel zum ersten Argument:
Natiirlich ist zuzugestehen, dass es sich bei der Interpretation eines Textes



230 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

aus der Vergangenheit um eine sehr stark modifizierte Form des Dialogs
handelt. Indessen findet ja auch bei der Interpretation von Texten eines
gegenwairtigen Autors, wo eine direkte dialogische Interaktion im Prinzip
moglich wire, eine solche zumeist nicht statt. Es ist zwar moglich, dass der
Autor den Kommentar seines Interpreten zu Gesicht bekommt. Es ist auch
moglich, dass er darauf reagiert. Beides ist aber nicht sicher. Soll man
deswegen in Abrede stellen, dass es sich hier um dialogische Ansédtze
handelt? Der Autor der Gegenwart muss sich genauso wie derjenige der
Vergangenheit gefallen lassen, dass sein Werk sich von ihm und seinem
Erleben verselbstindigt und beim Interpreten neue Sinndimensionen zei-
tigt. Und geschieht solches nicht in jedem Dialog? Was ein anderer Mensch
mir zu verstehen gibt, gewinnt in meinem Verstehen und Erleben neue
Aspekte. Dies ist unausweichlich und verhilt sich allgemein nicht anders
als in dem Spezialfall des Dialogs, wo der eine Partner einer fritheren
Epoche angehort und nicht mehr direkt reagieren wird. Auch hat jeder
Dialog sein Woriiber oder Worum, und beziiglich dieser «Sache des
Dialogs», dessen, worum es eigentlich geht, findet doch auch im Sonderfall
des Dialogs zwischen verschiedenen Epochen eine Art Wechselwirkung
statt. Denn das Interpretieren wirkt auf den Text, wiederum aber bleibt
auch der interpretierte Text nicht passiv, sondern er «antwortet», er wirkt
durch seinen lebendigen geistigen Gehalt auf das Interpretieren zuriick,
indem er dieses wieder in Frage stellt, es korrigiert und thm neue Impulse
gibt — wenn nicht schon durch den jeweils «ersten» Interpreten, so durch
einen zweiten, indem er zwischen dem ersten und dem zweiten einen neuen
Dialog iiber die rechte Interpretation in Gang setzt. — So gibt es gute
Griinde, um das Grundmodell des Dialogs auch fiir diesen hdufigen Son-
derfall gelten zu lassen.

Bevor wir weitergehen, sei als eine Art Zwischenbilanz die theologische
Frage aufgeworfen: Welche theologischen Implikationen und Folgen hat
nun eigentlich dieser neue Schritt der hermeneutischen Besinnung, der
Schritt von einer «Hermeneutik des Selbstverstindnisses» zu einer «Her-
meneutik des Dialogs»? — Bei der ersteren, in Bultmanns Entmythologi-
sierungsprogramm, lag die theologische Relevanz in der Befreiung des
Glaubens zu sich selbst, zu seinem eigensten Wesen. Bei der «k Hermeneutik
des Dialogs» (welche ja keinen Widerspruch zur ersteren, sondern im
Verhiltnis zu ihr lediglich eine Erweiterung des Blickfeldes bedeutet)
besteht die theologische Frucht in einem vertieften Verstindnis fiir die
Geschichtlichkeit des Glaubens und seiner Wahrheitserkenntnis, fiir die
grundsitzliche Endlichkeit allen Erkennens und ineins damit die Ge-
schichtlichkeit, die dem Wahrheitsverstindnis selbst innewohnt. Wahrheit



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 231

ist geschichtlich. Wohl wird sie nicht erzeugt von dem geschichtlichen
erkennenden Subjekt und ist nicht in dem Sinne geschichtlich relativ, als ob
sie von diesem abhinge. Doch ist die Weise ihres Erscheinens eine Funk-
tion von dessen historischer Perspektive. Sie ist geschichtlich im Sinne von
a-letheia, d.h. dessen, was sich in einer bestimmten geschichtlichen Epoche
und Konstellation zeigf. Und sie ist geschichtlich im Sinne von ’emet, d. 1.
dessen, was sich dem erkennenden, handelnden und leidenden geschicht-
lichen Subjekt in seiner geschichtlichen Situation als das unbedingt Ver-
lassliche und Treue erschliesst. Die grundsédtzliche Endlichkeit des Erken-
nens solcher Wahrheit — einer Wahrheit, die nie gleichsam iibergeschicht-
lich als totales System «gehabt» werden und deren totales «Haben» auch
nicht einmal als zwar unerreichbares letztes Ziel angestrebt werden kann —,
diese Endlichkeit ist als eine dialogische zu bestimmen. D.h. meine Sicht
ist jeweils durch die Sicht des Andern, des Du, begrenzt, und ich kann die
dadurch entstehende Spannung nur im Dialog durchstehen und fruchtbar
werden lassen, kann mich aber niemals Uiber sie hinausschwingen, um sie
von einem iibergeschichtlichen, iiber-dialogischen Gesichtspunkte her auf-
zulésen. Dabei kann und muss der Dialog durchaus den Charakter eines
kritischen Diskurses haben. Aber das Moment der Kritik kann nicht darin
bestehen, den Dialog letztlich auf einen Monolog und damit auf einen
einsamen iibergeschichtlichen Standort zuriickzufithren, sondern Kritik
kann immer nur heissen, dass ein Dialogpartner sein Gegeniiber hinsicht-
lich aller seiner Voraussetzungen und Erfahrungen befragt und diese mit
den Voraussetzungen und Erfahrungen dritter moglicher Dialogpartner
konfrontiert.

Der Nutzen, welchen die Theologie aus dieser Betrachtungsweise zieht,
liegt in der Erkenntnis der Unausweichlichkeit des Dialogs, beispielsweise
zwischen unterschiedlichen Traditionen und Schulen, in der Erkenntnis
des Imperativs einer Neuinterpretation aller Formulierungen, welche jede
Form von theologischem Fundamentalismus, und wire es ein Fundamen-
talismus sublimster Art, aufsprengt. (Es gibt nicht nur den Fundamenta-
lismus der inspirationsgldubigen, buchstabengldubigen Biblizisten, son-
dern jede grundsitzliche Unwilligkeit, sich iiber bestimmte Positionen
befragen und «hinterfragen» zu lassen, ist eine Form des Fundamentalis-
mus!) Diese Einsicht in die Unausweichlichkeit des Dialogs ist von metho-
dologischer Relevanz und geeignet, den Vollzug des theologischen Denk-
prozesses auf allen Stufen und Feldern zu pridgen und noétigenfalls zu
verdndern, sei’s in der Exegese und Bibeltheologie, im exegetischen Dialog
mit der Schrift, sei’s im Dialog mit der bekenntnismissigen und der
theologischen Uberlieferung, sei’s im Dialog mit Zeitgenossen innerhalb



232 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

und ausserhalb der Christenheit. Das Feld, in dem sich Theologie im
ganzen bewegt, stellt sich als ein Feld von lauter offenen, unabgeschlosse-
nen, wohl letztlich iiberhaupt unabschliessbaren Dialogen dar. Damit
andern sich die Erwartungen beim Erkenntnisprozess, und damit dndert
sich auch das Vorgehen. Nicht schone, d.i. in sich abgerundete Theorien
werden mehr angestrebt, die durch ihre Geschlossenheit den Eindruck
erwecken konnen (oder wollen), als wéren sie als endgiiltig gemeint. Ange-
strebt wird vielmehr die Klidrung von Dialog-Situationen, ein Erfassen
dessen, was in ihnen aufeinandertrifft, welche Erfahrungen, welche Denk-
wege, und was in ihnen auf dem Spiel steht. Es gibt kein Denken in
geschlossenen Positionen mehr, sondern Positionen, die eingenommen
werden, sind Stationen auf einem Weg und sind offen auf Zukunft hin und
zur Tiefe hin, offen zum Weiterfragen und zu kiinftiger Vertiefung.
Versuchen wir beispielsweise, das nicinokonstantinopolitanische Glau-
bensbekenntnis als Quelle theologischer Einsicht fiir unsere Zeit neu aus-
zulegen, so impliziert ein solches Unterfangen die drei folgenden Momen-
te: 1. Es geniigt offensichtlich nicht, ein altes Bekenntnis bloss, vielleicht
paraphrasierend in leicht verdnderten Worten, zu repetieren, und es geniigt
fiir ein Uber-Setzen und ein wirkliches Verstehen in der Gegenwart ebenso
wenig, dass man aus dem alten Text einige neue Nutzanwendungen zieht.
Sondern es gilt zu realisieren, dass der geschichtliche Verstehenshorizont
sich verdndert hat. Zum Beispiel ist die Ontologie, die hinter dem im
Bekenntnis vorkommenden Begriff homo-ousios, consubstantialis, steht,
nicht mehr die unsrige. Wir konnen darum bei einem heutigen Nachspre-
chen des Bekenntnisses diesen Begriff nicht mehr einfach unserem Denken
einverleiben, sondern miissen sorgfdltig nach seiner sachlichen Intention
(nicht nur nach seiner historischen Intention damals, sondern nach einer
moglichen sachlichen Intention heute) forschen. Beildufig bemerkt war
dieses Thema einer der theologisch gewichtigsten Kontroverspunkte zwi-
schen Hans Kiing und seinem kirchlichen Lehramt. M. E. ist man dabei der
Subtilitdt der hermeneutischen Aufgabe von beiden Seiten her nicht
gerecht geworden, und somit ist dieser Disput theologisch noch voéllig
offen. — Kehren wir aber zum allgemeineren Problem zuriick: Was in einem
solchen Fall, wie der Uber-Setzungs-Aufgabe gegeniiber einem altkirchli-
chen Bekenntnis, not tut, ist jeweils ein besonderer methodischer Schritt,
durch den wir die Horizontverschiedenheit, die «hermeneutische Diffe-
renz», moglichst genau zu erfassen suchen; und erst von hier aus ldsst sich
dann die eigentliche Ubersetzungsaufgabe in Angriff nehmen. Die Situa-
tion als ganze, die wir hier ins Auge fassen, ruft uns eben jene dialogische
oder hermeneutische Endlichkeit in Erinnerung, die man nicht {ibersprin-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 233

gen, nicht iibersteigen kann. Wir sind begrenzt durch den andersartigen
Verstehenshorizont des zu interpretierenden Textes, so wie wir im Dialog
zwischen Zeitgenossen begrenzt sind durch die andersartige Weltsicht und
Welterfahrung des Andern. Ich kann mir diese nie ganz zu eigen machen,
sowenig wie jener die meine. So begrenzen wir einander gegenseitig. Und
wir miissen in dieser unausweichlichen Spannung ausharren. Wir k6nnen
sie nicht in ein Drittes, Hoheres hinein aufheben. Sondern in ihr verhar-
rend nur konnen wir uns iiber sie aussprechen.

2. Eben weil es diesen dritten, hheren Standort fiir uns jeweilen nicht
gibt, ist es ebenso wenig ratsam, ein altes Bekenntnis (oder dergleichen)
einfach abschaffen zu wollen. Denn auch dadurch wiirden wir ja wieder,
statt uns durch den fremden Verstehenshorizont und das in ihm Gesagte
begrenzen zu lassen, einen iibergeschichtlichen und iiber-dialogischen
Standort beanspruchen, von dem aus eine derartige Ungiiltigerkldarung
allererst moglich wire. — Allerdings ist diese letztere Regel nun nicht
zwingend, nicht so zwingend wie das unter (1.) genannte Gebot des Uber-
setzens als solchen. Denn grundsitzlich muss es moglich bleiben, den
Wahrheitsanspruch, die Relevanz eines vorgegebenen Textes total zu
negieren und damit abzutun. Allein wer diesen Schritt in einem Falle tut,
muss sich dabei bewusst sein, dass auch das noch einmal aus der dialogi-
schen Endlichkeit heraus geschieht, also nicht als ein endgiiltiges Urteilen
tiber Geschichte, sondern als ein geschichtliches Wagnis in der Geschichte,
in einem status confessionis.

3. Sowenig wie der interpretationsbediirftige Text kann auch unsere
Interpretation desselben jemals Endgiiltigkeit beanspruchen. Sie verlangt
ihrerseits in einem kiinftigen oder auch schon in einem gegenwartigen,
unterschiedlichen Horizont nach neuen Interpretationen. So sind wir noch
einmal begrenzt: durch zukiinftige Verstehenshorizonte und Dialogsitua-
tionen, die wir jetzt noch nicht {iberblicken kénnen. Als Interpret bin ich
durch den Text, und zusammen mit ihm, in die Schranken der Endlichkeit
verwiesen.

Angesichts dieses unablidssigen Prozesses immer neuer Infragestellun-
gen jeder Position bedridngt uns noch einmal die Frage, wo denn in diesem
Ganzen jemals Wahrheit aufscheinen konne. Indes sollte sich eigentlich
gerade der Theologe hier am besten auf die Antwort verstehen. Bedeutet
doch gerade sein Thema, Gott, die «je grossere Wahrheit», die sich als je
grosser erweist gegeniiber jeder menschenmoglichen Einsicht in Wahrheit,
und das unaussprechliche Geheimnis, das alle Formulierungen uiberholt
und, ohne sich der menschlichen Sprache gidnzlich zu entziehen, doch alles
Gesprochene je weit hinter sich zuriickldsst. Zwischen diesem mit der



234 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

theologischen Thematik gegebenen Wahrheitsverstindnis und dem mit der
hermeneutischen Thematik gegebenen Prinzip der dialogischen Endlich-
keit scheint mir eine genaue Entsprechung zu bestehen. Das will nicht
heissen, dass es die dialogische Endlichkeit nur auf dem Felde der Theo-
logie gibt. Sondern dieses Phdnomen zeigt sich iiberall, wo interpretiert
werden muss, und das heisst praktisch iiberhaupt iiberall. Aber auf dem
Felde der Theologie wird besonders deutlich, wie der unabschliessbare
Interpretationsprozess das Erscheinen von Wahrheit nicht aus-, sondern
einschliesst.

III

Nachdem wir die Bedeutung des Grundmodells Dialog, in sich selbst
und in seiner theologischen Funktion, darzustellen versucht haben, soll
nun in einem dritten Gedankengang die gewonnene Sicht noch durch eine
wissenschafistheoretische Diskussion, die innerhalb der Theologie, nimlich
im Kreise theologischer Autoren gefiihrt wird, weiter bestitigt werden. Die
Idee der dialogischen Endlichkeit, obschon sie gerade dem Felde der
Theologie in hervorragendster Weise zu entsprechen scheint, muss sich
doch auch auf diesem Felde erst noch bewidhren und verteidigen. Denn sie
ist bestritten, vielleicht eher implizit als ausdriicklich, und zwar dies nicht
etwa nur durch Fundamentalisten. '

Ich nenne hier zuerst Rudolf Bultmann selber. Sein Entmythologisie-
rungsprogramm weist uns zwar nachdriicklich auf die Notwendigkeit einer
Uber-Setzung, der Uberbriickung einer hermeneutischen Differenz, indes-
sen kann es so verstanden werden, als sei die Uber-Setzung der Christus-
botschaft aus dem Bereich des mythischen in den des modernen, wissen-
schaftlich-technischen Zeitalters die eine, wesenhafte Ubersetzungsaufga-
be der Theologie, der eine notwendige Interpretationsvorgang, der, einmal
geleistet, dann endgiiltig bleibt. Demgegeniiber bringt die konsequente
Orientierung am dialogischen Grundmodell eine Erweiterung der Perspek-
tive: nicht nur in diesem einen, spezifischen Falle, sondern auch in vielen
andern Situationen finden wir die Theologie in eine dhnliche Bewegung
hineingezogen. Bultmann selber wiirde sich einer solchen Ausdehnung der
von ithm so nachdriicklich vertretenen Interpretationsforderung wohl letzt-
lich nicht widersetzt haben.

Anders liegt der Fall bei Wolfhart Pannenberg, der als Theologe mit der
hermeneutischen Problematik griindlich vertraut ist und der andererseits
selber, mit Bultmann und andern, zu denjenigen Theologen gehort, die



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 235

besonders eindringlich dazu mahnen, dass Theologie nicht bloss historisch-
positiv einsetzen, sondern ihre Botschaft auch fundamentaltheologisch
verstindlich und plausibel machen muss. Eben in diesem Bestreben nun
engagiert er sich auf einem Weg, der, konsequent zu Ende gegangen, dazu
fiihren miusste, das hermeneutische Bewusstsein wieder aufzuheben. Gera-
de dieser Versuch eines Theologen, der anscheinend durchaus «das her-
meneutische Problem verstanden haty», gleichsam durch die Hermeneutik
hindurch iiber die Hermeneutik hinaus vorzustossen, macht Pannenberg
fiir unser Thema zu einem besonders interessanten Gespriachspartner. In
seinem Aufsatz « Hermeneutik und Universalgeschichte» (erstmals 1963,
in ZThK 60) bezieht sich Pannenberg zunidchst zustimmend auf
H.-G. Gadamers Begriff der «Horizontverschmelzung» als Beschreibung
des dialogischen, interpretatorischen Geschehens, und er argumentiert
dann, dass «sich die historische Situation des Textes mit der Gegenwart des
Auslegers doch wohl nur auf die Weise sachgerecht verbinden» lasse, «dass
der Geschichtszusammenhang der Gegenwart mit der damaligen Situa-
tion, aus der der Text stammt, erfragt wird» (suhrkamp, wissenschaft
Nr. 238, wo der Aufsatz abgedruckt ist, 309). Voraussetzung einer Hori-
zontverschmelzung (in der jeweils eine Interpretationsbewegung zu ihrem
vorldufigen Ende gelangt) sei «eine Konzeption des die damalige mit der
heutigen Situation und ihrem Zukunftshorizont tatsdchlich verbindenden
Geschichtsverlaufs» (ebd.).

Der Begriff der Horizontverschmelzung kennzeichnet in einer pragnan-
ten Weise das, was in einer dialogischen Begegnung geschehen kann und
faktisch geschieht, sofern es irgendwie zur «k Kommunikation» kommt und
man nicht einfach gédnzlich aneinander vorbeiredet, also im Dialog das
Wesen des Dialogs verfehlt. Ausgehend von der Verschiedenheit der Hori-
zonte der Dialogpartner, selbst noch der lebensgeschichtlichen Horizonte
zweier Individuen (und solche Verschiedenheit, solche hermeneutische
Differenz bildet allemal den Ausgangspunkt), konstatieren wir, dass im
Vollzug des Dialogs, als Ausdruck des Verstehens, die unterschiedlichen
Horizonte sich teilweise verschmelzen und dass als Frucht des Dialogs und
als Ausgangspunkt fiir neuen Dialog ein partiell gemeinsamer Horizont, ein
gemeinsamer Sprachraum sozusagen, der betreffenden «Interpretationsge-
meinschaft» entsteht. Dass also z.B. paulinische Sprache und damit pau-
linisches Gedankengut in unsern heutigen Sprachraum hineinwirkt und
ihn umprégt, dass paulinische Sprachelemente in unsere Sprache eindrin-
gen und hier einheimisch werden. Konkret war dies etwa an der Diktion der
Bultmann-Schule augenfillig festzustellen, wo im deutsch gefiihrten Dis-
kurs (nicht etwa bloss im exegetischen, sondern auch im systematischen)



236 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

plotzlich griechische Termini der paulinischen Theologie, wie das kovyd-
o6a1 oder das do un, auftauchten. Ahnliches stellt man fest in den schon
einmal erwdhnten Indigenisations-Theologien, wo Sprachelemente des
fremden kulturellen und religiosen Kontextes in die Verkiindigung des
christlichen Evangeliums einfliessen, vielleicht einfliessen miissen. Wenn
z.B. ein christlicher Prediger in Thailand fiir Gott das buddhistische Wort
Dhamma braucht, weil das zunéchst naheliegende Thai-Wort eher animi-
stische Konnotationen hat und den Charakter der Letztwirklichkeit ver-
fehlt, so ist das ein sprechender Beleg fiir diesen Sachverhalt.

Auf diese Weise ist «Horizontverschmelzung» zu verstehen. Der Begriff
beschreibt nachtriglich, was in der dialogischen Begegnung des Interpre-
tierens faktisch geschieht. Durch solche Nachtriglichkeit wird indessen der
Begriff nicht entwertet, sondern gerade so hat er seinen heuristischen Wert.
Abgelesen an der Erfahrung und ihrer Analyse, ldsst er uns mit geschirftem
Blick vor-blicken auf neue Erfahrungen und wird uns zum Instrument, um
diese tiefer und differenzierter zu begreifen. Demgegeniiber stellt nun
Pannenberg die Riickfrage nach der Bedingung der Moglichkeit von Hori-
zontverschmelzung. Er will sich nicht einfach mit der Faktizitdt von
Horizontverschmelzung und mit deren verstandlicher, plausibler Beschrei-
bung begniigen, sondern sucht nach einem «umfassenden Horizont..., in
welchem der beschrinkte Gegenwartshorizont des Auslegers und der histo-
rische Horizont des Textes verschmelzen.» Denn nur so kénnen nach
Pannenberg die beiden unterschiedenen Horizonte «im umgreifenden
Horizont des Damaligen und des Heutigen in ihrer geschichtlichen Eige-
nart und Differenz gegeneinander erhalten» bleiben — so zwar, «dass sie als
Momente in die Einheit eines beide umgreifenden Geschichtszusammen-
hanges eingehen» (ebd.). An diesem umgreifenden Horizont eines umgrei-
fenden (letztlich universalgeschichtlichen) Geschichtszusammenhanges
scheint Pannenberg alles gelegen zu sein. In ihn hinein will er die «herme-
neutische Differenz», die Spannung der Fremdheit zwischen den Horizon-
ten, die zugleich aber eine dialogische und damit auch hoffnungsvolle
Spannung ist, auftheben und auflosen.

Doch damit kann wohl der sachlichen Intention des Begriffs der Hori-
zontverschmelzung nicht Gerechtigkeit widerfahren. Denn der Sinn dieses
Begriffes liegt doch wohl gerade darin, dass sich die differenten Horizonte
eben nicht durch ein Drittes, Hoheres miteinander vermitteln, sondern nur
in der faktischen dialogischen Begegnung miteinander verschmelzen las-
sen. — Fiir das spekulative Bediirfnis mag darin etwas Unbefriedigendes
liegen, dass wir uns auf diese Weise in einer Spannung vorfinden, die wir
nicht iibersteigen, sondern eben nur durchstehen konnen. Unsere Lebens-



H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm 237

erfahrung, die eine dialogische Lebenserfahrung im Mitsein mit andern ist,
bestédtigt uns dagegen jene uniibersteigbare Spannung. Sie bezeugt das
Moment des Unvorgreiflichen im Dialog. Wir miissen im Dialog ausharren
und kénnen ihm nicht vorgreifen. Denn wir konnen jeweils nur an seine
Chance glauben oder sein Scheitern befiirchten, aber seinen Ausgang nie im
voraus wissen. So erfahren wir den Dialog geradezu als den Ort der
unvoraussehbaren, unverfiigharen, schépferischen Wirklichkeit.

Besteht hier vielleicht ein fundamentaler Unterschied im Verhéltnis zur
Wirklichkeit als solcher zwischen einer radikal hermeneutischen und dialo-
gischen Konzeption und dem Bestreben, die Hermeneutik in der Univer-
salgeschichte zu fundieren und in diese hinein zu iiberwinden? Dafiir
spricht in der Tat einiges. Dieselbe Differenz zeigt sich auch in der Stellung
zur Aussage-Struktur der Sprache. Diese wird ndmlich von Pannenberg
wiederholt mit Nachdruck gegen Heidegger und Gadamer verteidigt, so
auch in seinem umfassenden Werk iiber « Wissenschaftstheorie und Theo-
logie» (1973). Er spricht von der «Prioritdt der Aussage fiir die Herme-
neutik» und stellt fest: «Ohne Aussagen findet gar keine Sprache statt...»
(suhrkamp, wissenschaft 238, S. 308). Pannenberg zitiert dort Gadamer:
«Ein Gesprich fiihren heisst, sich unter die Fiihrung der Sache stellen, auf
die die Gesprichspartner gerichtet sind», und er kommentiert das so: «Im
Gesprich geht es darum, die Sache zur Sprache, d.i. aber: zur Aussage zu
bringen. Indem man sich in der Sache verstdndigt, versteht man auch
einander» (ebd.). Ob Pannenberg wohl nicht zu sehen vermag, dass auch
dann, wenn man sich in einem guten Gespriach gemeinsam «unter die
Fithrung der Sache stellt», die hermeneutische Differenz zwischen den
Gesprachspartnern immer noch weiterbesteht? Sonst wire namlich ein
schopferisches Gesprach, in welchem unversehens Wahrheit aufleuchten
kann, wohl gar nicht méglich. Auch wenn man sich «in der Sache verstian-
digt» und so «einander versteht», sieht jeder Partner diese Sache doch
zwangsldufig immer noch von seinem eigenen Standort, und man kann
diese unterschiedlichen Optiken nicht durch identische Aussagen beider
Partner, mit denen der in Frage stehende Sachverhalt dann endgiiltig und
objektiv festgestellt wire, in eine einzige einheitliche Optik zusammenzie-
hen. Vielleicht liegt in dem Umstand, dass trotz unterschiedlich bleibender
Optiken eben doch Kommunikation stattfindet, iiberhaupt der Grund
dafiir, dass ein Dialog fruchtbar und schopferisch werden kann. Und
vielleicht liegt es gleichfalls hier begriindet, dass die Aussage als ein abge-
leiteter Modus der Sprache betrachtet werden muss, dass man ihr also im
Gegensatz zu Pannenberg gerade keine «Prioritidt fiir die Hermeneutik»
zubilligen kann. Denn der Aussagemodus der Sprache erweckt den falschen



238 H. Ott, Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

Eindruck, als ob man sich auf eine einheitliche Optik festlegen kdonne. Er
iiberspielt insofern den doch grundlegend bleibenden Sachverhalt der
hermeneutischen Differenz. — All diese Zusammenhénge dringen gerade in
der Auseinandersetzung mit Pannenberg ans Licht.

Im Rahmen unseres Themas, des Weges von der Bultmannschen Her-
meneutik zu einer radikal dialogischen Hermeneutik, diente uns diese
abschliessende kurze Diskussion mit einem zeitgendssischen systemati-
schen Theologen dazu, die Tragweite des Grundmodells Dialog noch
stdarker zu verdeutlichen. Welcher approach nun aber der Realitédt ange-
messener ist und uns zum Bestehen der Realitdt besser zuriistet, der
universalgeschichtliche oder der radikal hermeneutische, dariiber kann,
wie schon gesagt, nur die Lebenserfahrung selbst entscheiden. Fiir welches
Konzept diese eher spricht — auch dariiber wird eben der Dialog gefiihrt
werden miissen... Kommt man von der Erfahrung der beginnenden Begeg-
nung der Weltreligionen in unserer Epoche her, einer Erfahrung und einem
Geschehen, die fiir das theologische Problembewusstsein wohl in absehba-
rer Zeit dhnlich zentral sein wird wie es die Entmythologisierung um die
Jahrhundertmitte war, so wird man bald zur Einsicht gedridngt, dass es
dusserst schwierig ist, angesichts der dialogischen Konfrontation der Reli-
gionen, dieser unterschiedlichen Erfahrungen von Transzendenz in ihrer
tiefen Fremdheit, mit der sie einander gegeniiberstehen, glaubwiirdig auf
ein iibergeordnetes Drittes zu rekurrieren, in das hinein sich die erlebte
Spannung aufheben liesse. Und was wir an dieser exponierten Thematik
erleben, wird uns dann bestétigt durch die Alltagserfahrung, die néchstlie-
gende: dass unser Leben ein Gesprich ist und dass man die Gespriche
durchstehen muss und dabei niemals sicher sein kann, dass man eine Sache
hinter sich gebracht hat.

Heinrich Ott, Basel



	Die hermeneutische Problematik und das Entmythologisierungsprogramm

