
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 3

Artikel: Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben

Autor: Schwarz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Aktualität des Trinitarischen im
christlichen Gottesglauben

Martin Luther schrieb in seiner Auslegung zum 1. Gebot im Grossen
Katechismus: «Worauf Du nun (sage ich) Dein Herz hängst und verlässt,
das ist eigentlich Dein Gott Ein Gott heisst das, dazu man sich versehen
soll alles Guten und Zuflucht haben in allen Nöten. Also dass ein Gott
haben nichts anderes ist, denn ihm von Herzen glauben und trauen, wie ich
oft gesagt habe, dass allein das Trauen und Glauben des Herzens macht
beides, Gott und Abgott.»1 Wichtig ist für den Gottesglauben, dass man das

rechte Vertrauen zu und den rechten Glauben an Gott hat.
Obwohl die westdeutschen Kirchen einem zunehmenden Schrump-

fungsprozess ausgesetzt sind und es in manchen Grossstädten nur eine
Frage der Zeit ist, wann das offizielle Christentum zur Minderheiten-
Religion wird, sind die Menschen selbst nicht weniger religiös geworden.
Der Zulauf zu neuen Religionsformen und zu strengeren Gruppierungen
innerhalb der Kirche deutet darauf hin, dass die Menschen am Glauben
interessiert sind und sich sogar verpflichtend auf religiöse Ansprüche
einlassen wollen. Trotz aller Unkenrufe von Karl Marx bis Dietrich Bon-
hoeffer ist der Gottesglaube nicht im Aussterben begriffen. Im Gegenteil,
im Zeichen der drohenden Wolken am Horizont der Geschichte erfreut er
sich sogar erneuter Beliebtheit.

Doch ist es nach Luther nicht ausschlaggebend, dass man irgendeinem
«höheren Wesen» vertraut, sondern wem man sich anvertraut, denn beide,
Gott und Abgott, werden geglaubt. Wie kann man aber christlicherseits
zwischen beiden unterscheiden? Dazu hat Karl Barth zu Beginn unseres
Jahrhunderts zwei Aussagen gemacht, die noch immer unsere Aufmerksamkeit

erfordern: 1. «Dass von Gott reden etwas Anderes heisst als in
etwas erhöhtem Ton vom Menschen reden»2, und 2. «Also ist das
sogenannte <Gotteserlebnis> von der Erweckung des Glaubens durch Gott so
verschieden wie die Erde vom Himmel und unterscheidet sich in der Tat
nicht von unkontrollierbarer Schwärmerei»»3 In einer Zeit, in der man

1 M. Luther, Grosser Katechismus (Vorrede - 1. Gebot), in: Bekenntnisschriften der

evangelisch-lutherischen Kirche, Göttingen 31956, 560.
2 K. Barth, Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie (1922), in: Anfänge der dialektischen

Theologie, Teil 1, hg. v. J. Moltmann, München 21966, 205.
3 K. Barth, Fünfzehn Antworten an Herrn Professor von Harnack (1923), ebd. 326.



212 H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben

notwendigerweise wieder Fragestellungen des 19. Jahrhunderts aufgreift,
darf man nicht gleichzeitig in die Fehler dieses Jahrhunderts verfallen. So

darf der Transzendenzbezug nicht so zusammenschmelzen, dass wir nur
von der Ausstrahlungskraft der religiösen Persönlichkeit Jesu reden.
Zudem muss man sich immer erneut vergewissern, wodurch der Gottesglaube

genährt wird, durch «die fromme Seele», die gemeinsame
Grundüberzeugung, oder durch Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Christus.
Obwohl wir andere Momente, die unseren Gottesglauben mitbestimmen,
nicht ablehnen sollten, dürfen sie ihn jedoch nicht überfremden.

Durch das Zusammenrücken der grossen Weltreligionen und das
Wiedererwachen ihrer Missionstätigkeit ist der christliche Gottesglaube erneut
herausgefordert. Erinnert es dann nicht fast an die Arroganz vergangener
Kolonialzeit, wenn man den Absolutheitsanspruch des Christentums
erhebt? Hat für uns nicht Lessings Ringparabel an Überzeugungskraft

gewonnen, und gleichen wir nicht alle Blinden, die sich gemeinsam
vorwärts tasten? Eine theologia viatorum kann keine theologia gloriae sein, die
selbstbewusst auf ihre Lehrmeinungen pocht. Im Zeichen ständig
wachsender Unsicherheit und zunehmender Intoleranz gegen Absolutheits-
ansprüche, die sich manchmal der Indifferenz nähern, hat es der christliche
Gottesglaube schwer, sich zu artikulieren.

Will man diesen Gottesglauben erhellen, reicht es nicht aus, im Horizont

der Moderne Gründe für das Dasein Gottes anzuführen, sondern man
muss das Wesentliche des christlichen Gottesglaubens im Unterschied zu
anderem Gottesglauben darlegen. Dabei ist es aufschlussreich, dass keiner
der sogenannten klassischen Gottesbeweise, von Anselm über Thomas bis
hin zu Kants Beweis durch die praktische Vernunft, den christlichen
Gottesglauben zentral berührt. Sie weisen zwar eine Plausibilität oder gar
Notwendigkeit für die Existenz Gottes und für manche seiner Attribute
auf, jedoch ohne die Frage nach Jesus Christus oder dem Heiligen Geist
überhaupt zu stellen. Ebenso stammen die klassischen Attribute Gottes, die
ihn charakterisieren sollten, nicht aus dem biblischen Traditionsbereich,
sondern aus der philosophischen Spekulation.

I

Soll der christliche Gottesglaube artikuliert werden, so muss man sich
auf das ursprüngliche christliche Credo des kyrios Jesus, d.h. Christus ist
der Herr, besinnen. Der Begriff des kyrios hat in der christlichen Tradition
selbst schon eine Geschichte und darf nicht vorschnell mit dem hellenisti-



H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben 213

sehen Kyriosgebrauch, etwa im Kaiserkult, identifiziert werden. In der
Apokalyptik, der Übergangsperiode vom Alten Testament zum Neuen,
wurde der nationale, ethnische Gott Israels immer mehr als alleinige
Wirkkraft aller historischen und schliesslich auch kosmischen Prozesse
verstanden. Diese Vorstellung von einer einzigen Wirkkraft verhalf der
Geschichte zu einer grundlegenden Einheit. Ein übernationaler und
überweltlicher Gott, der Gott Israels, galt nun als alleiniger Herr der Geschichte,

der die Welt nach seinem Willen leitete. Zur gleichen Zeit, da Gott als

Herr der Geschichte ausserhalb Israels verstanden wurde, kam es zu einer
sehr bedeutsamen Veränderung in der Gottesbenennung.

Während im hebräischen Alten Testament die vorherrschende Bezeichnung

für den Gott Israels sein Eigenname Jahwe ist, benutzt die griechische
Übersetzung des Alten Testaments meist Herr anstelle von Jahwe. Im
ausserbiblischen Sprachgebrauch war der Begriff Herr oder kyrios schon
lange zur Bezeichnung von Gottheiten oder des Kaisers geläufig. Im Neuen
Testament ist jedoch kyrios oder Herr nicht mehr der Hauptbegriff für Gott
wie in der Septuaginta. Jetzt ist kyrios durch theos, den generischen Begriff
für Gott, ersetzt. Mit anderen Worten, die zunehmende Auffassung von
Gottes universaler Regentschaft geht Hand in Hand mit einem Namenwechsel

für Gott, vom Eigennamen zum generischen Begriff. Wir sind
deshalb nicht überrascht, dass Paulus und Lukas, die beide in enger
Berührung mit der hellenistischen Welt lebten, sogar stoisch-pantheisti-
sche Begrifflichkeit benutzen, um Gott zu verkünden.

II

Da Gott der einzige Gott ist, weiss jede (religiöse) Person zu einem
gewissen Grad von ihm. Doch diese Kenntnis ist unbefriedigend, da man
ohne die Anerkenntnis Jesu Christi nicht die volle Geschichte der Heilstätigkeit

Gottes erkennt. Wenn die christliche Kirche von Anfang an das
Bekenntnis zum kyrios Jesus in den Mittelpunkt ihres Gottesglaubens
stellte, behauptete sie damit, dass der Eigenname für den generischen theos

jetzt Jesus Christus war. Sollte Gott nicht zu einem Allerweltsgott verblassen,

musste seine Spezifität in Jesus Christus ausgesagt werden. Das
Bekenntnis zu Jesus als dem kyrios erschliesst deshalb Gott und bringt ihn
uns gleichzeitig nahe.

Die ersten dogmatischen Entscheidungen waren deshalb christologi-
scher Natur, bedacht, das Verhältnis zwischen Gott, dem Vater, und Jesus

Christus auszuloten und dann auch das Verhältnis von Göttlichem und



214 H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben

Menschlichem in Jesus Christus selbst. In dieser Tradition stand auch
Martin Luther. So lesen wir in einer Predigtnachschrift von 1541: «Daher
sagt Augustin und andere alte Lehrer: Opera Trinitatis ab extra sunt
indivisa, das ist: Die Werke der heiligen Dreifaltigkeit sind von aussen
unzerteilt. Der Vater, Sohn und Heiliger Geist ist ein einiger Schöpfer,
nicht drei, gegen die Kreatur. Soweit kommen Juden, Heiden, Türken. Wir
aber sollen Gott nicht allein ansehen von aussen in seinen Werken, sondern
er will auch erkannt sein, was er inwendig ist.»4 Luther unterscheidet hier
eine zweifache Gotteserkenntnis, die von aussen, die auch «Juden, Türken
und Heiden» mit uns teilen, und eine Gotteserkenntnis von innen, die
spezifisch christlich und trinitarisch bzw. christologisch ist. Die äussere
Gotteserkenntnis kann man mit der generischen gleichsetzen. Sie führt zu
dem, was man nach Luther auch «vernünftigerweise» von Gott erkennen
kann.

Obwohl uns zumindest seit Kant solch unmittelbarer Zugang zur
Gotteserkenntnis verwehrt ist, ergibt dies immer noch die landläufige Vorstellung

eines «Allerweltsgottes». Luther lehnt diese nicht ab, weist jedoch
darauf hin, dass damit das eigentlich Christliche und für den Christen
Wichtige seines Gottesglaubens noch nicht getroffen ist. Wichtig und
entscheidend ist nicht die Gotteserkenntnis von aussen, sondern man muss
Gott von innen her kennen und sozusagen wissen, wie es in Gottes Herzen
aussieht. Dazu sagt Luther schon in der Heidelberger Disputation von
1518: «Ergo in Christo crucifixo est vera Theologia et cognitio Dei.»5
Wirkliche Theologie und Erkenntnis Gottes gibt es nur durch den gekreuzigten

Christus. Der Gekreuzigte steht bei Luther hier als Kurzform für den
Mensch gewordenen Gott. Weil Gott Mensch geworden ist, können wir ihn
erkennen.

In diese Richtung weist auch Melanchthon mit seiner bekannten
Aussage: «Die Geheimnisse der Gottheit sollten wir richtiger angebetet als

erforscht haben», denn er erläutert dazu sachgemäss: «Demgemäss gibt es

keinen Grund, warum wir viel Mühe setzen sollen an jene höchsten Loci
von Gott, von der Einheit, von der Dreifaltigkeit Gottes, vom Geheimnis
der Schöpfung, von der Weise der Inkarnation.»6 Viel wichtiger ist es nach
Melanchthon, dass wir von den «Wohltaten» Christi reden. Während man
diese verkürzend auf die Rechtfertigung des Sünders beschränken kann,

4M. Luther, Predigten des Jahres 1541 (25. Dezember), WA 49, 239,21-27.
5 M. Luther, Disputatio Heidelbergae habita (1518), WA 1, 362, 18 f., in seiner Auslegung

von These 20.
6 Ph. Melanchthon, Loci von 1521, CR 21,84.



H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben 215

hatte sie Luther viel weiter gefasst. Entscheidend war für ihn, dass uns in
Christus wirklich Gott begegnete, ein Gott, dessen Haltung gegenüber den
Menschen er an dem Verhalten des irdischen Jesus ablesen zu können
glaubte. Jesus wird damit transparent für Gott und ist selbst dieser
Gott.

Wird Jesus nur als Prophet (Islam) oder als Tugendlehrer (Humanismus)

angesehen, oder auch als Revolutionär, dann wird die Komponente
der Gottesmitteilung ausgeklammert und der christliche Gottesglaube
muss aus anderen, nicht selbst-mitgeteilten, d.h. nicht offenbarten Quellen
gespeist werden. So verblasst das Spezifische des generischen Gottes und er
wird zu einem Gott des Individuums oder der Gruppe.

Aus der griechisch-römischen Mythologie hatte man zudem schon in der
frühen Kirche erkannt, dass Gottessöhne oder Halbgötter nur begrenzte
Hilfe bieten konnten und letztlich auch dem Schicksal unterworfen waren.
Deshalb erhob man 325 in Nicäa die Einsicht zum Dogma, dass uns in
Jesus Gott in unverminderter Weise begegnete. Obwohl Arius zu Recht die
Einheit des christlichen Gottes am Herzen lag, konnte sein Lösungsvorschlag

der Heilsbedeutung Jesu Christi nicht gerecht werden. Doch stellte
sich nach Nicäa die Frage, wie sich das Göttliche zum Menschlichen
verhielte. Im Gegensatz zu mancher heute mehr «aufgeklärten» Auffassung

tendierte die Volksfrömmigkeit und die Theologie der frühen Kirche
immer dahin, das Menschliche vom Göttlichen überdecken zu lassen. Der
Pantokrator lag ihnen näher als der in Getsemane mit seinem Schicksal
ringende Jesus. Doch wiederum entschied sich die Kirche richtig. Sie gab
weder dem Drängen nach einem Überdecken des Menschlichen noch der
Idee einer Vermischung von Göttlichem und Menschlichem oder gar
Trennung beider statt. In Chalcedon entschied man 451, dass in Jesus

Christus das Göttliche und das Menschliche voll und unvermindert anwesend

sind. Wie sich beide jedoch zueinander verhielten, lehnte die Kirche
in weiser Einsicht ab zu bestimmen, da man zuerst jede der Seinsweisen
hätte bestimmen müssen. Eine Definition Gottes ist jedoch im Prinzip
unmöglich. So stellte die Kirche nur die Parameter fest, innerhalb deren
man die menschlich-göttliche Anwesenheit auszusagen hatte.

Vielen von uns geht es heute wie Celsus, der die Alternative aufstellte:
«Entweder verwandelt sich Gott wirklich, wie diese meinen, in einen
sterblichen Leib; das ist aber, wie schon gesagt, unmöglich; oder er selbst
verwandelt sich nicht, bewirkt aber, dass die Zuschauer glauben, er habe
sich verwandelt, und führt sie (also) in die Irre und lügt.»7 Wir können uns

7 Nach Origenes, Gegen Celsus (4,18), BKV Bd. 71,316.



216 H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben

kaum vorstellen, wie Jesus zugleich Gott und Mensch gewesen sein könnte.
Doch sind wir damit in guter Gesellschaft. So bekannte Luther: «Es ist eine

unbegreifliche Sache, wie denn selber die Engel nicht fassen und begreifen
können, dass zwei Naturen in einer Person vereinigt sind. »8 Aber es ist kein
Fideismus, der uns an der Gotteinheit Jesu Christi festhalten lässt, sondern
Gottes Selbstbeglaubigung in der Geschichte. Jesus von Nazareth hat sich
so verhalten, als ob er an Gottes Stelle stünde. Der darin enthaltene
Anspruch blieb während seines Lebens ungedeckt, wurde aber durch seine

Auferweckung bestätigt. Er war der, der sich nicht nur mit Gott identifizierte,

sondern mit dem sich auch Gott so identifizierte, dass er wie Gott in
Ewigkeit lebt.

III

Bei einer Besinnung über die Aktualität des Trinitarischen dürfen wir
jedoch nicht bei dem zweiten Artikel stehenbleiben, obwohl auch die
sogenannten trinitarischen Streitigkeiten der frühen Kirche primär, wenn
nicht fast exklusiv, christologischen Inhalts waren. Die Dominanz Christi
machte den Heiligen Geist schon immer zum Stiefkind der theologischen
Reflexion. So schreibt Ekkehard Lessing: «Dem dogmatischen Verständnis
des Heiligen Geistes wurde erst relativ spät Aufmerksamkeit zugewandt.
Die ihm geltenden Bestimmungen wurden im Zusammenhang der
trinitarischen Streitigkeiten (Trinität) gefunden und sind insbesondere als eine
notwendige Folge der Lehre von der Homoousie des Sohnes zu verstehen.»9

Analog dazu schreibt Wolf-Dieter Hauschild für die Forschungslage:

«Eine befriedigende Gesamtdarstellung [der Entwicklung bis 381]
existiert bisher weder für den gesamten Komplex noch für die altkirchliche
Entwicklung. Ausser einer Fülle von Spezialuntersuchungen bietet die
Forschung keine umgreifenden Fragestellungen und Erklärungsversuche.»10

Obwohl der Heilige Geist primär die Lebenswirklichkeit der Christen
prägt, wird er kaum explizit zu einem leitenden Thema, sondern er wird
nur als ein Aspekt bei Behandlung anderer Themen bedacht. Doch erkennt

8 M. Luther, Die Disputation de divinitate et humanitate Christi 1540), WA 39 II, 98,13 ff.
(Est res incomprehensibilis, sicut etiam angeli non possint capere aut comprehendere, quod
duae naturae in una persona unitae sunt.)

9 E. Lessing, Geist/Heiliger Geist/Geistgaben V, TRE 12, 220.
10 W.D. Hauschild, Geist/Heiliger Geist/Geistgaben IV, TRE 12,196.



H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben 217

man, dass der göttliche Geist die göttliche Präsenz und damit Teilnahme an
der Wahrheit vermittelt. Besonders von der Taufe her wird auch das Leben
des einzelnen Christen von der Gegenwart des Geistes geprägt. Diese
Einsichten verlangten schliesslich nach grösserer Reflexion.

Man erinnerte sich, dass nach alttestamentlichem Verständnis der
«Heilige Geist» keine unabhängige Einheit war, sondern als Geist Gottes
verstanden wurde. Im Neuen Testament wurde dieses Verständnis
beibehalten. Doch wurde die Verhältnisbestimmung von Geist und Gott durch
das Auftreten Jesu kompliziert. Da auch Jesus als eine von Gott nicht
unabhängige Einheit verstanden wurde, sondern als Sohn Gottes (des
Vaters), musste man sich irgendwann der Frage zuwenden, wie sich Jesus

Christus und der Geist zueinander verhielten. Es war wiederum vom Alten
Testament her verständlich, dass Gott durch seinen lebenwirkenden Geist
seinen Sohn inkarnierte und ihn nach dem Tod zu neuem Leben erweckte.
Doch konnte man noch mehr aussagen.

Wir lesen zum Beispiel in II Clem 9,5: «Wenn nämlich Christus, der
Herr, unser Erlöser, der zuerst Geist war, Fleisch geworden ist und so uns
berufen hat, so werden auch wir in diesem Fleisch unseren Lohn bekommen.»

Damit wird ausgesagt, dass Christus vor seiner Menschwerdung
Geist war. Bischof Theophilus von Antiochien (ca. 169) entwickelte diese
Gedanken in seinen drei Büchern an Autolycus folgendermassen weiter:
«Dieses Wort nun gebrauchte er [Gott] als Mittel aller seiner Schöpfungen
und erschuf alles durch dasselbe. Dies Wort heisst <der Anfang>, weil es das

Prinzip und der Herr aller Dinge ist, die durch dasselbe sind geschaffen
worden. Dies Wort also, das da ist der Geist Gottes, das Prinzip (aller
Dinge), die Weisheit und Kraft des Allerhöchsten war es, das auf die
Propheten herabkam und durch sie die Offenbarungen über die Erschaffung

der Welt und die übrigen Dinge sprach.»11 Gott ist als Gott im Logos
gegenwärtig und enthüllt sich durch ihn. Wie die Verbindung zwischen
Spr 8,22 und Joh 1,3 zeigt, ist das Wesen des Logos das Pneuma oder der
Geist. Obwohl Pneuma und Logos als untrennbar angesehen werden, kann
der Geist durch die Sophia (Weisheit) ersetzt werden. Obgleich der
geschöpfliche Aspekt des Geistes nicht verleugnet wird, zeigt Theophilus
auf, dass im Pneuma Gott selbst tätig ist. Das Pneuma, die lebenschaffende
Macht Gottes, nahm in der historischen Wirklichkeit Jesu Gestalt an.

Irenäus von Lyon führt diese Überlegungen weiter, wenn er sagt:
«Durch sein Wort und seinen Geist macht er alles und lenkt und leitet alles

11 Theophilus von Antiochien, Ad Autolycum (2,10), BKV 5,38.



218 H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben

und gibt allem das Dasein.»12 Sohn und Geist werden als Einheit verstanden,

die jedoch voneinander unterschieden werden. «Es dient ihm in allem
seine Nachkommenschaft und Gestaltung, der Sohn und der Hl. Geist, das

Wort und die Weisheit, denen als Diener unterworfen alle Engel sind.»13
Obwohl hier noch eine klare Unterordnung des Sohnes und des Geistes
unter Gott angedeutet ist, hatte es der Sohn verhältnismässig leicht, in den
trinitarischen Streitigkeiten bis 381 seine Gottgleichheit zu behaupten.
Auch der Geist musste wegen seiner engen Verbindung mit dem Sohn
Berücksichtigung finden. Athanasius zum Beispiel schrieb, dass «der Vater
alles durch den Logos im Heiligen Geist schafft und erneuert».14 Dieser
Hinweis wurde von vielen anderen Kirchenvätern aufgenommen. Doch
ergänzte ihn Athanasius dahingehend, dass er anregte, dass der Vater durch
den Geist alle Dinge vervollkommnet und erneuert.15 Die Schöpfung ist
keine selbständige Einheit, sondern ist ständig auf die schöpfende, erhaltende

und vervollkommnende Tätigkeit Gottes angewiesen. Dies gilt auch
für das Leben in der Schöpfung allgemein und für das Leben der Christen.

Aufdem Konzil von Nicäa sind die Reflexionen über den Heiligen Geist
noch sehr zurückhaltend. So hiess es im Bekenntnis der 318 Väter ganz
schlicht: «Und [wir glauben] an den Heiligen Geist.» Das ist die ganze
Summe des dritten Artikels. Erst das sogenannte konstantinopolitanische
Bekenntnis, das aufdem Konzil von Chalcedon 451 verlesen wurde und in
die Konzilsakten als Bekenntnis von Konstantinopel (381) aufgenommen
wurde und im Ursprung wohl auf Konstantinopel zurückgeht, geht expliziter

auf den Heiligen Geist ein. Jetzt wird ausgesagt, dass der Heilige Geist
am Inkarnationsgeschehen beteiligt war, denn Jesus Christus «hat Fleisch

angenommen durch den Heiligen Geist aus Maria der Jungfrau». Er selbst
wird der genannt, «der Herr und Lebensspender, der vom Vater ausgeht. Er
wird mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und verherrlicht. Er
hat gesprochen durch die Propheten.» Alle diese Erweiterungen können
sich auf die Bibel berufen, die Inkarnation durch den Heiligen Geist auf
Luk 1,35, der Heilige Geist als Herr auf II Kor 3,17, als lebenspendende
Kraft Joh6,63 und als vom Vater hervorgehend Joh 15,26. Nur die
Wendung «er wird mit dem Vater und dem Sohn zugleich angebetet und

12Irenaeus, Adversus haereses (1,22,1), BKV 61,67.
13Irenaeus, Adversus haereses (4,7,4), BKV 62,21.
14 Athanasius, Ad Serapion (1,24), BKV 9,437.
15 Vgl. dazu H. Schwarz, Reflections on the Work of the Spirit outside the Church,
NZSTh 23 (1981) 205.



H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben 219

verherrlicht» findet sich nirgendwo ausdrücklich. Mit dieser Formulierung
wird jedoch unmissverständlich die tatsächliche Gottheit des Geistes
ausgedrückt. Obwohl schon Athanasius die Homoousie des Geistes betonte,
gab es noch genügend Widerstand, so dass das Konzil diesen Begriff
sorgfältig vermied, um jene nicht vor den Kopf zu stossen, die solche

Identifizierung mit Gott nicht gutheissen konnten.16

IV

Damit war, abgesehen von der westlichen Einführung des filioque, die
Entwicklung des trinitarischen Dogmas abgeschlossen. So kann man mit
Jaroslav Pelikan vom Endpunkt theologischer Reflexion reden, denn Chal-
cedon brachte viele vorhergehende Entwicklungslinien zum Abschluss.17

Gleichzeitig kann man mit ihm das Konzil als Anfangspunkt bezeichnen,
denn innerhalb der Grenzen dieses offiziellen Dogmas konnten jetzt
einzelne Theologen ihren individuellen Spekulationen nachgehen.

Augustin etwa versteht den Geist innertrinitarisch als die vom Vater
und Sohn ausgehende Liebesbewegung, die beide verbindet und von denen
her die Liebe in das Herz des Christen eindringt. So schreibt er De
Trinitate: «Der Heilige Geist ist nach der Heiligen Schrift nicht der Geist
des Vaters allein, nicht der Geist des Sohnes allein, sondern beider Geist
und deshalb ein Hinweis auf die gemeinsame Liebe des Vaters und des

Sohnes, in der sie sich gegenseitig lieben.» «Gott der Heilige Geist also, der
von Gott ausgeht, entzündet den Menschen, wenn er ihm gegeben wird, zur
Liebe Gottes und des Nächsten, und er ist selbst die Liebe.»18 Durch die
Liebe zieht uns der Heilige Geist in seine trinitarische Bewegung hinein
und ermutigt uns zur Nächstenliebe und zur Gemeinschaft.

Bei solchen Überlegungen ist jedoch der Ausgangspunkt fraglich. Die
innertrinitarische Geschichte ist die Geschichte Gottes mit uns Menschen.
Es geht hier um das pro nobis oder um Heilsgeschichte, aber nicht um
innertrinitarische Bewegungen. Zur Liebe entflammt uns nicht das Geschehen

in Gott, sondern Gottes Geschehen in seinem Menschwerden.

16 Vgl. dazu J.N.D. Kelley, Early Christian Creeds, London 31972, 342f., der dieses

ausführlich kommentiert.
17 J. Pelikan, The Christian Tradition. A History of the Development of Doctrine, Bd. 1:

The Emergence of the Catholic Tradition (100-600), Chicago 1971, 223 f.
18 Augustin, De Trinitate (15,17,27 und 15,17,31), BKV 22,296 und 301.



220 H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben

Innertrinitarische Bewegungen zu konstatieren ist nur dann sinnvoll,
wenn sie geschichtlich ableitbar sind. Selbst die These: «Strikter
Monotheismus muss theokratisch gedacht und durchgeführt werden, wie der
Islam beweist», ist mit Vorsicht anzubringen.19 Dem Islam liegt auch ein
anderes heilsgeschichtliches Verständnis von Gottes Wirken zugrunde.
Allah enthüllt nicht sich (als liebender Gott), sondern sein Gesetz. Gerade
das Hervortreten Gottes in Christus wird im Islam abgelehnt. Statt sich in
rationalistische Spekulationen zu ergehen, die exegetisch nicht belegt sind,
sollte man einem östlichen Theologen wie Gregor von Nyssa zuhören, der
bekennt: «Wer die Tiefen des Geheimnisses (der Trinität) mit aller Genauigkeit

durchforscht, gewinnt in seiner Seele eine bescheidene, der
Unergründlichkeit derselben angemessene Einsicht in die Lehre von der
Gotteserkenntnis, jedoch in Worten vermag er die unaussprechliche Tiefe des

Geheimnisses nicht darzulegen.»20 Nach dieser Selbstbescheidung weist er
daraufhin: «Andererseits muss von der jüdischen Auffassung die Einheit,
nämlich der Natur, festgehalten, desgleichen aus dem Heidentum nur die
Unterschiede hinsichtlich der Personen [...]. Denn sozusagen bewährt sich
als Heilsmittel für die, welche bezüglich der Einheit sich irren, die Dreizahl,
und für die, welche bezüglich der Vielheit auf Abwege kamen, die Lehre
von der Einheit.»21

V

So erfüllt die Trinitätslehre eine zweifache Aufgabe, sie wehrt jeden
Tritheismus und Polytheismus ab und identifiziert zugleich den einen Gott
als den dreieinigen.22 Notwendigerweise führt das auch zur ontologischen
Aussage der Homoousie. Viel wichtiger ist jedoch das historisch-heilsgeschichtliche

Moment, das jede Spekulation begrenzt. Es zeigt an, dass die
trinitarischen Aussagen über Gott den Vater, den Sohn und den Heiligen
Geist in einzigartiger Weise unvertauschbar sind. Gott der Vater offenbarte

sich uns in unüberbietbarer Weise und in eschatologischer Sinnrichtung
durch seinen Sohn und ist gegenwärtig durch seinen Geist, der in uns und
über uns hinaus wirkt.

19 J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, München 1980, 146.
20 Gregor von Nyssa, Grosse Katechese (3), BKV 53,8f.
21 Gregor von Nyssa, a.a.O. (3), BKV 53,9.
22 Vgl. dazu R.W. Jenson, The Triune Identity, Philadelphia 1982.



H. Schwarz, Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben 221

Eine christliche Ethik, soll sie nicht spekulativ begründet sein, kann
demnach nicht innertrinitarisch begründet werden, etwa durch Aussagen
wie: Gott ist von Ewigkeit her kein einsamer Gott, sondern ein liebender,
der Einheit und Gemeinschaft zugleich bildet, der in ewigem Gegenüber
Ich und Du ist und somit menschliche Gemeinschaft ermöglicht und
präformiert, sondern nur aufgrund des heilsgeschichtlichen Wirkens des

dreieinigen Gottes. Wie Martin Luther zu Recht betonte, genügt es nicht zu
wissen, wie Gott ist, sondern dass er dergestalt für mich ist. Dieser
existentielle Bezug wird uns durch seine heilsgeschichtliche Wirkweise
unübersehbar nahegebracht.

Wenn wir Gott nicht als dreieinigen benennen können, hat er sich auch
nicht in unüberbietbarer Weise in Jesus von Nazareth geoffenbart. Die
Welt und mit ihr der Christ wissen dann auch nicht, dass sie vom
lebenschaffenden und -bewahrenden Geist Gottes abhängig sind, sondern sie

hängen ihr Herz an einen kraftlosen Allerweltsgott. Das Trinitarische ist
deshalb schon immer aktuell gewesen als Demarkationslinie zwischen
einem Gott und dem rechten Gott.

Hans Schwarz, Regensburg


	Die Aktualität des Trinitarischen im christlichen Gottesglauben

