
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 44 (1988)

Heft: 3

Artikel: Stellung und Bedeutung des Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

Autor: Vuilleumier, Réne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 44 1988 Heft 3

Stellung und Bedeutung des Buches Ruth
im alttestamentlichen Kanon

Öffentliche Gastvorlesung an der Evangelisch-Theologischen Fakultät
der Universität Bern

A nos petits-enfants Rachel, Lucas et Cécile, dans la fidélité de Ruth

I. Einführung: Das Problem

Stellung und Bedeutung des Buches Ruth hängen von zwei ineinandergreifenden

Faktoren ab.

Erster Faktor: das Alter des Buches (insofern es sich als einheitlich erweist)
oder das Alter der verschiedenen Schichten (insofern solche gefunden
werden). Daher der

Zweite Faktor: die Einheitlichkeit.
Beide Faktoren wurden im Laufe der Zeit verschiedenartig beurteilt.
Nehmen wir zuerst das Alter der eigentlichen Ruthgeschichte an die

Reihe. Die Niederschrift dieser Ruthgeschichte ist schon in verschiedene,
weit auseinanderliegende Jahrhunderte angesetzt worden. Es geht von der
älteren Königszeit bis in die Epoche des Esra und Nehemia. Das merkt man
wieder an zwei Beiträgen, die in letzter Zeit erschienen sind. Der erste
Beitrag ist ein Artikel von André Lacocque in einer Festschrift für Edmond
Jacob.1 Der Verfasser geht wieder bis in die Zeit Esras und Nehemias
hinunter. Der zweite Beitrag ist ein originelles Büchlein eines viel zu früh
verstorbenen Orientalisten (also eines Nichttheologen): Pierre Crapon de

Carpona.2 Er denkt an die Zeit um 610, zwischen der Reform des Josia und
der ersten Deportation. Man hat aber die Ruthgeschichte auch schon viel
früher angesetzt.

Und nun zur Einheitlichkeit des Buches. Auch sie ist verschiedentlich
behandelt worden. Das gilt besonders vom Schluss. Man ist sich fast
allgemein einig, dass der Kern der Geschichte Ruth aufden ersten Blick ein

1 Date et milieu du livre de Ruth, in: Prophètes, Poètes et Sages d'Israël. Sondernummer
der Revue d'Histoire et de Philosophie religieuse, Strasbourg 1979, 583 ff.

2 Ruth la Moabite, Labor et Fides, Genève 1982.



194 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

Ganzes bildet. Eine Ausnahme macht die Schlussgenealogie. Die Schlussverse

sind wohl ein Anhängsel. Die Frage ist nur, wo der Einschnitt liegt.
Gehört 4,17 noch zum ursprünglichen Text, also mit der Nennung Isais
und Davids? Oder gehört dieser Vers schon zur Schlussgenealogie, sodass
das Buch Ruth mit dem Königtum Davids überhaupt nichts zu tun hätte?
Das ist hier die Hauptfrage. Da nun die Epoche der Abfassung stark von der
Frage abhängt, wo die Urschrift endet (mit oder ohne David), wenden wir
uns zuerst diesem Problem zu:

Wo liegt der Einschnitt in Kap. 4. Nach V. 16 oder V. 17?

Hier möchte ich keinen Augenblick zögern. Wenn der Ruth ein Stammbaum

angehängt wurde, so muss er doch im Buche selbst, besonders am
Schluss, einen Anknüpfungspunkt haben. Ein solcher Anknüpfungspunkt
liegt aber nicht in V. 16. Dieser Vers kann kaum ein Abschluss sein. So muss
der Anknüpfungspunkt in V. 17 liegen, und V. 17 ist m. E. eine Einheit. Wir
werden am Ende noch einmal auf diesen Vers zurückkommen müssen. An
die Rumpfgenealogie von V. 17 (drei Namen) hat ein Späterer etwas
Ausführlicheres anhängen wollen, und das ist der volle Stammbaum von
V. 18-22.

Dazu noch die Bemerkung: Das Buch Ruth beginnt und endet mit
Bethlehem, sodass wir auch von dieser Seite her annehmen dürfen, dass wir
in einer Davidstradition stehen (cf. I Sam 16 ; Mi 5,1 Ich möchte vorläufig
sogar behaupten, dass David das Ziel ist, auf das die ganze Geschichte
hinausläuft.

Wann ist nun dieser längere Stammbaum angeschlossen worden? Hier
kommen wir schon der Frage der Abfassungszeit des ganzen Buches Ruth
etwas näher. Man hat oft behauptet, die Genealogie stamme aus
I Chr 2,4.5.9-15. Somit wäre ihr Anhängen an Ruth noch jünger als die
Chronik selber. Das möchte ich nun bestreiten.

Sehen wir uns einmal beide Genealogien an.

a) In der Genealogie des Buches Ruth sind zwei Unebenheiten zu
vermerken. V.20 endet mit dem Namen Salmâ, während V.21 mit dem
Namen Salmon anfängt. Und doch sollte es sich hier um die eine und selbe

Person handeln.
Ähnlich steht es zwischen V.21 und V.22. Zuerst ist 'ôbêd plene

geschrieben und sodann defektiv.
b) In der Genealogie des Chronisten (I Chr 2,12-13). Der Name des

Vaters Davids kommt zuerst ganz normal vor (wie in I Sam 16 oder Jes 11 ):

Jisaj, und sofort anschliessend mit einem vorangestellten Aleph: 'Isdj. Also



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 195

auch hier eine kleine Schwierigkeit. Nun möchte ich die beiden letzten
Unebenheiten als belanglos ansehen. Solche Verschiedenheiten in der
Orthographie (plene und defektiv) kommen oft vor. Bei der Lektüre bleibt
die Aussprache dieselbe.

Ganz anders steht es aber mit Salmä und Salmon. Hier ist nicht nur die
Orthographie, sondern auch die Aussprache anders. Nun könnte man
hervorheben, dass für die lange Zeit zwischen Perez und David eigentlich
wenig Generationen genannt werden. Da das Schriftbild beider Namenformen

sehr ähnlich ist, möchte man vermuten, dass ein Abschreiber (nicht
ein Sekretär, der unter Diktat arbeitet) einmal versehentlich einige Namen
übersprungen hat, sodass diese Genealogien nun verkürzt vor uns lägen.
Das ist nicht ausgeschlossen, aber auch nicht mehr zu beweisen.

Wichtig ist für uns, dass der Chronist hier auch ein Problem gesehen hat.
Er hat es auf seine Weise gelöst, indem er beide Namen einander angeglichen

hat. Zwar nicht wie man es gewöhnlich tut, indem man einen Namen
auswählt und diese Form zweimal hinsetzt.3

Der Chronist hat eine dritte mittlere Form ausgewählt: Salmä'. Nun
kommt Salmä ' an einer anderen Stelle noch einmal vor: I Chr 2,51. Er wird
dort als Vater Bethlehems angegeben. Dieser Salmä' geht also auch auf die
Davidstradition hinaus, sodass wohl der Chronist ganz bewusst die beiden
ursprünglichen Namen so abgeändert und angepasst hat. In diesem Falle ist
also der Text in Ruth nicht von der Chronik abhängig, sondern umgekehrt.
Die Genealogie bei Ruth ist die ältere.4

Wann ist die Verknüpfung der langen Genealogie mit dem Buche Ruth
zustande gekommen? Die allgemeine Form und besonders der Ausdruck
we'ëUê tôledôt lassen uns an die Priesterschrift denken.5 Damit wären wir
am Ende des babylonischen Exils, ungefähr zur Zeit Deuterojesajas. Hier
haben wir schon ein erstes Ergebnis. Für die Ansetzung des Buches Ruth
fällt die Ära Esras und Nehemias jedenfalls aus.

3 So LXX (zweimal Zcdpav) und dann Mt (zweimal ZaÀpcbv). Die Vulgata hat sich

wenigstens in I Chr 2,11 aus der Schwierigkeit gezogen, indem sie den Namen nur einmal
vorkommen liess, und zwar unter der Form Salma (cf. je nach Handschriften bei Lk 3: "Laka.

oder Ecdpriiv).
4 Wenn wir genauer hinsehen, ist in I Chr 2 die Genealogie von Ram bis Obed, die teilweise

derjenigen in Ruth entspricht, in der Form anders gestaltet als die übrigen Genealogien in der
Chronik. Wahrscheinlich ist sie durch Auswechslung dort als Fremdkörper eingedrungen. Am
Ende ist sie nur erweitert.

5 Das Wort tôRdôt kommt zwar auch in der Chronik vor, aber viel häufiger in der
Priesterschrift. Mit we'êllê nur in letzterer. Mit 'ëllê ohne we in I Chr 1,29.



196 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

Nach dieser kurzen Einführung möchte ich nun die doppelte These
vorlegen, die ich zu verteidigen gedenke.

Gunkel hat einmal gesagt: «Der Stoff der Erzählung Ruth hat eine
Geschichte erlebt und ist erst allmählich so umgeformt worden, wie er
heute vorliegt.»6 Damit bin ich völlig einverstanden, auch wenn ich diese
Geschichte aus einem anderen Winkel sehe und somit auch anders beurteile.

Das Buch Ruth (ohne 4,18-22) ist vielleicht doch nicht so ganz aus
einem Guss, wie es auf den ersten Blick scheinen konnte.

Erster Teil der These:
Das Buch Ruth besteht im grossen und ganzen aus einer alten

Grundnovelle, die mit dem Königtum und besonders mit dem Königtum Davids
zu tun hat. Sie ist relativ alt.

Zweiter Teil der These:
Diese.Novelle ist im Laufe der Zeit, durch Generationen hindurch und

bei immer neuer Lektüre im Gottesdienst (Wochenfest)7, langsam durch
die Brille der Allegorese gelesen und somit leicht übertüncht worden, um
sie einer veränderten Ära näherzubringen und auf neuem Hintergrund
wieder hörbar zu machen.

II. Erster Teil der These: Beziehung der Grundnovelle zu David
und ihr Alter

1. Die Leviratsehe
Das Ziel der Leviratsehe besteht darin, einem kinderlos verstorbenen

Ehemann trotz allem doch noch eine Nachkommenschaft zu sichern und
seinen Namen zu erhalten. Sie kommt früh im AT vor und wird noch im
NT erwähnt. Genau geregelt ist sie im Deuteronomium (25,5 ff). Stirbt ein
Gatte ohne Kinder, so ist der nächstfolgende Bruder verpflichtet, die
Witwe zu sich zu nehmen, um mit ihr einen Sohn zu zeugen, der dann dem
älteren Bruder zugeschrieben wird. Die Verweigerung einer solchen Ehe ist
eine Schande und wird streng geahndet. Eine Einschränkung ist immerhin
festzustellen. Bei dieser Leviratsehe handelt es sich nur um Brüder, die
beisammen wohnen.

Dass dieses Gesetz lange Jahre hindurch befolgt wurde, merken wir an
einem Text des NTs. Es ist Mt 22,23 ff, wo die Sadduzäer gegeTi Jesus

6 SAT 1,2 (1922) 278.
7 Es scheint, dass unser Buch in Qumrân eifrig gelesen wurde. Vier Exemplare sind dort

gefunden worden, S. Amsler (u.a.), Le Canon de l'Ancien Testament, Genève 1984, 18.



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 197

auftreten. Sie nehmen die Leviratsehe als Grundlage und Vorwand für ihre
Ablehnung der Auferstehung. In ihrer Anwendung des Gesetzes handelt es

sich nicht unbedingt um Brüder, die beieinander wohnen. Doch sind sie am
selben Ort, was wohl das gleiche bedeutet («Nun sind bei uns sieben Brüder
gewesen...», V.25). Dazu berufen sich die Sadduzäer auf Mose, also auf
unseren Deuteronomiumtext. In ihrer Situation haben sie sich bestimmt
auf die jüngste und letzte Fassung des Gesetzes gestützt.

Nun hat das Deuteronomium einen Brauch legalisiert, der schon lange
vorher geübt wurde. «L'usage fait la loi.» So wird eine solche Leviratsehe
schon früh in Gen 38 beschrieben.

Es handelt sich um einen «jahwistischen» Text, der hier sicher älter ist
als das Deuteronomium.8 Er berichtet von der Geschichte Judas mit
Thamar. Juda hat Thamar seinen ersten Sohn Er gegeben. Diese Ehe ist
aber kinderlos geblieben. Dem Usus entsprechend gibt nun Juda der
Thamar seinen zweiten Sohn Onan. Dieser sollte seinem älteren Bruder
eine Nachkommenschaft sichern. Aus reinem Egoismus verweigert er aber
seiner Pflicht nachzukommen. Die Strafe folgt auf dem Fuss. Onan muss
sterben. Dadurch kommt Juda in eine heikle Lage. Er hat Angst, das

Unglück könnte auch seinen dritten Sohn ereilen. So entzieht er ihn der
einem Bruder obliegenden Pflicht. Wir kennen die Fortsetzung. Thamar ist
schlau. Sie verkleidet sich als Dirne. Ohne es zu ahnen, zeugt nun Juda
selber eine Nachkommenschaft in seinem Stamm. Es sind die Zwillinge
Perez und Serah. Nebenbei sei hier noch bemerkt, dass es sicher kein Zufall
ist, wenn im Buche der Ausländerin Ruth gerade das Beispiel der kanaa-
näischen Thamar zum Zuge kommt, sodass der erste Zwilling Perez nun
auch ein Anlass war, mit ihm die angehängte Genealogie beginnen zu
lassen. Hier in Genesis ist zwar nirgends gesagt, dass die Brüder beieinander

wohnen müssen. Das wird vielleicht vorausgesetzt oder war
selbstverständlich, es sei denn, dass die Praxis von Gen 38 bis Deuteronomium
etwas strenger und restriktiver gehandhabt wurde.

Wie dem auch sei: Im Deuteronomium und in Gen 38 ist die Leviratsehe

brüderliche Pflicht. Verweigerung ist sträfliche Schande.
Wie liegt nun die Sache bei Ruth? Die Leviratsehe wird nicht unbedingt

vom Bruder vollzogen. Es kann auch ein nächster Familienangehöriger
sein, wie die ganze Erzählung es darstellt (besonders 2,1 nach Qere).9 Ist
kein Bruder da, der die Pflicht übernehmen kann, so muss nach dem

8 Ich setze solche Erzählungen immer noch in die frühe Königszeit!
9 Nach Ketib könnte es sogar ein Bekannter sein.



198 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

nächststehenden Verwandten Umschau gehalten werden.10 Das ist dann
der Go'êl oder Löser. Zudem besteht die Möglichkeit (die in Gen 38 und
Deuteronomium völlig ausgeschlossen ist), die Leviratsehe zu verweigern,
um sie einem weiteren Angehörigen anzubieten und anzuvertrauen. So

handelt jedenfalls der erste Löser zugunsten des Boas. Das sind gravierende
Unterschiede zwischen einerseits dem Deuteronomium und dem Genesistext

und anderseits bei Ruth. Was ist nun älter? Wir haben schon
angedeutet, dass sich mit der Zeit die Praxis vielleicht eher etwas restriktiver
gestaltet hat (von Gen 38 bis Dt). Aber es fällt auf, dass die landwirtschaftliche

Atmosphäre, wie sie im Buche Ruth geschildert wird, näher bei den
alten bäuerlichen Gebräuchen steht als bei der Latifundienwirtschaft, wie
sie dann von den Propheten des 8. Jahrhunderts später schärfstens kritisiert

und gebrandmarkt wurde. Der Verfasser der Novelle Ruth, der also

vor den Propheten des 8. Jahrhunderts und nicht weit von der «jahwisti-
schen» Zeit gewirkt hat, setzt die Geschichte Ruth in die Richterzeit. Er hat
wahrscheinlich eine historisch zuverlässige Erinnerung an eine noch nicht
zu lang vergangene Epoche behalten. Erst mit der wachsenden Sesshaftig-
keit ist dann die Praxis enger gestaltet worden bis zur strengen Fixierung im
Deuteronomium.

2. Der Grundbesitz

Im Buche Ruth wird die Frage der Leviratsehe eng mit einer anderen
verkoppelt, der Frage nach der Unversehrtheit väterlichen Besitzes. Mit
der Leviratsehe soll ja das ganze Gut in den Händen der Stammfamilie
bleiben. Der Grund dazu ist der Glaube, dass Gott jedes Land einmal bis
ins einzelne verteilt hat, sodass nichts davon ohne weiteres feilgeboten und
veräussert werden kann." Wir denken hier sofort an Naboth und Achab.
Der König hat dem Bauern angeboten (uns scheint auf ganz legitime und
anständige Weise), ihm ein Stück Land abzukaufen oder es gegen ein
besseres umzutauschen. Aber er bekommt sofort die Antwort: «JHWH
behüte mich, dir das Erbe meiner Väter zu geben» (I Kön 21,3). nahalâ ist
hier das Stichwort. Das Land gehört JHWH allein, er hat es verteilt, er
verfügt darüber, so soll es auch bleiben (Lev 25,23.24).

10 Wenn Ruth einen Bruder hat, so ist er in Moab und kommt hier nicht in Frage.
11 Bruderlose, also erbende Töchter sollen in der eigenen Familie heiraten, um das Erbgut

nicht zu zerstreuen (Num 36; Tob 3,11-15; 6,10-19).



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 199

Nun wird aber im Pentateuch die Frage des Erbes besonders behandelt,
nicht zusammen mit der Leviratsehe. Am deutlichsten in den Leviticus-
versen, die den vorher erwähnten folgen (Lev 25,25-28). Ich fasse hier
zusammen: Wird ein Bauer zu arm und muss Land abtreten, so ist der
nächste Verwandte verpflichtet, sein Kaufrecht auszuüben, um das Erbe
der Familie zu erhalten. Sind alle Möglichkeiten, dies zu erreichen,
erschöpft, so darf ein anderer Käufer einspringen. Im nächsten Jobeljahr
muss aber das Gut dem ursprünglichen Besitzer zurückerstattet werden.
Das Erbe ist unantastbar.

Die Haltung Naboths ist also altes Recht in Israel und hat eine Grundlage

im Glauben («JHWH behüte mich...»).
Dass dieses Recht auch wirklich schon früh so ausgeübt wurde, das wird

bezeugt durch ein Erlebnis Jeremias (32,6 ff.-), wo der Prophet in schwerer,
menschlich gesehen hoffnungsloser Zeit von einem nächsten Verwandten
einen Acker kaufen muss, um ihn der Familie zu erhalten. Jeremia hat
somit ein Zeichen gesetzt, um anzuzeigen, dass nach Ruin und Schrecken
doch wieder Zeiten kommen werden, wo alles von neuem beginnt und in
früherer Form wiederhergestellt wird.

3. Die Stellung der Frau

Warum ist in älterer Zeit (wie in Ruth) die Leviratsehe mit der Wahrung
des Besitzes gekoppelt, während beide Probleme in neuerer Gesetzgebung
getrennt behandelt werden (Dt und Lev)? Das hängt mit der Stellung der
Frau zusammen. In alter Zeit gehört die Frau zum Besitz, der dem Manne
übergeben wird. So ist es im zehnten Gebot ausgedrückt (Ex 20,17). Zuerst
kommt das Haus an die Reihe und nachher das übrige Gut (die Frau
immerhin an erster Stelle). So ist die Situation in Ruth (4,5), wo der Löser
mit dem Acker auch Ruth nehmen muss. Sie gehört zum Erbanteil (4,9.10).
Nun hat sich aber die Situation in Dt 5,21 geändert. Ich zitiere hier Pierre
Buis in seinem Kommentar über das Deuteronomium.12 «La révision
deutéronomique du décalogue représente un travail important. Elle porte
parfois sur des points de détail, mais dont la_ portée n'est point négligeable.
Ainsi le 10e commandement a été remanié pour isoler lafemme du prochain
qui, dans Ex. 20,17 figurait au milieu de la liste de ses biens, à côté de

l'esclave et de l'âne. On verra dans le code d'autres exemples de cette
tendance, discrète mais soutenue, à mieux respecter la valeur de la femme

12 Le Deutéronome, Paris 1969, 124 f.



200 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

comme personne.» Tatsächlich besteht zwischen den Geboten in Ex 20,17
und Dt 5,21 ein Unterschied. Wird in Ex 20,17 das Haus zuerst und dann
die Frau mit dem übrigen Gut, beide Male mit demselben Verb hmd
eingeführt, so ist es im Deuteronomium anders. Hier kommt mit dem Verb
hmd zuerst die Frau daran und dann mit einem bewusst anderen Verb
(hitp. von 'wh) das Haus und was dazugehört. Somit ist die Trennung
verschieden gesetzt und deutlicher geprägt. Der Feminismus hat
Fortschritte gemacht. Das Buch Ruth aber steht näher bei Exodus als bei
Deuteronomium.

4. Der Ritus mit dem Schuh

Im Buche Ruth wird erzählt, wie der erste Löser seinen Schuh auszieht,
um ihn dem Boas zu übergeben. Es ist dies ein Zeichen seines Zurücktretens

und der Übergabe des ganzen Besitzrechtes an Boas.

Im AT ist noch an einer anderen Stelle von einem Schuhritus die Rede
und bezeichnenderweise in dem Abschnitt des Deuteronomiums, wo von
der Leviratsehe gesprochen wird (Dt 25,5-10). Es wird dort gesagt, dass bei
der Verweigerung einer Leviratsehe, die zurückgewiesene Frau dem
Verweigerer den Schuh ausziehen und ihm dann ins Gesicht speien soll. Eine
Schmähung also.

Nun wird oft behauptet, an diesem Beispiel sehe man, dass das Buch
Ruth jüngeren Datums sei. Der Verfasser habe den Ritus nicht mehr
verstanden und daraus lediglich ein einfaches Abkommen gemacht
(4,7).

Der Unterschied zwischen Deuteronomiun und Ruth ist aber auch
anders zu erklären. Er ist sogar historisch sehr logisch.

Der Schuh ist ein besonderes Zeichen einer Besitznahme oder einer
Besitzübergabe (Ps 60,10; 108,10). Mit dem Schuh betritt man symbolisch
gekauftes oder geerbtes Land oder umgekehrt. Das ist im Deuteronomium
der Fall. Verweigert der Löser die Leviratsehe, dann verzichtet er auch auf
den möglicherweise dazugehörigen Besitz. Daher wird ihm der Schuh von
der Verschmähten abgezogen und abgenommen.

In Ruth übergibt der erste Löser den ganzen Besitz, inklusive Ruth, dem
Boas. Das wird auch mit dem Zeichen des Schuhs bildlich bestätigt.

Der einzige Unterschied ist, dass im Deuteronomium eine Schmähung
folgt. Das ist ganz normal, weil hier die Verweigerung der Leviratsehe eine
Schande ist. Darum dib Strafe. Der Verweigerer muss sich ins- Gesicht
speien lassen.



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 201

Das ist im Buche Ruth nicht der Fall. In dieser Zeit kann eine Leviratsehe

noch verweigert und einem anderen Verwandten weitergegeben werden.

Da hat eine Schmähung gar keinen Platz.

5. Reminiszenzen eines Matriarchates

Im Moment wo Naomi von ihren Schwiegertöchtern Abschied nimmt,
sagt sie: «Gehet nur und kehret heim, eine jede in ihrer Mutter Haus» (1,8).
Sofort aber fährt sie weiter: «JHWH gebe euch, dass ihr eine Heimstätte
findet, eine jede im Hause eines Gatten» (1,9). Es werden hier zwei

Möglichkeiten der Ehe erwähnt. Die erste erinnert an ein Matriarchat, die
andere an die übliche Form, wie wir sie später allgemein im AT kennen.

Wir sind in einer Zeit des Umbruchs. Da Ruth noch ihren Vater hat
(2,11), müssen wir beim ersten Ausspruch Naomis an ein noch nicht ganz
verschollenes Matriarchat denken.13

Es gibt im AT noch andere (wenn auch anders gelagerte) Spuren eines

vergangenen Matriarchates. Sie führen alle in ältere Zeit zurück. Damals
gaben z.B. die Frauen den Kindern den Namen. So geschieht es auch im
Buche Ruth (4,17), genau wie in folgenden Stellen: Gen 4,1 (Kain); 19,36-
38 (Moab und Ben-Ammi); 29,32-35 und 30,1-24 (die Patriarchen);
Ri 13,24 (Simson); I Sam 1,20 (Samuel); 4,21 (Ikabod) und endlich Jes

7,14 (Immanuel). Nach Ch. Bruston14 hört diese Sitte mit dem 8. Jahrhundert

auf.
Dann muss hier noch von der Zadika-Ehe gesprochen werden, wie sie

auch von Arabern und Assyrern gepflegt wurde. Die Frau bleibt im Hause
des Vaters und erzieht dort ihre Kinder. Der Mann kommt zu ihr auf
Besuch. So ausgerechnet in der Richterzeit, in der sich ja die Geschehnisse
des Buches Ruth abspielen. Wir denken an Simson mit seiner Philisterin
von Thimna (Ri 14,1 ff.) und mit Delila (Ri 16,4 ff), früher vielleicht auch

13 G. Gerleman erklärt die Angelegenheit so: «Es könnte sein, dass die Erwähnung des

Mutterhauses gerade hier einen weicheren, eindringlicheren Klang hat» (BK XVIII [ 1960] 18).

H. W. Hertzberg geht einen anderen Weg: Die Erwähnung des Mutterhauses «mag damit
zusammenzuhängen, dass Töchter (und Schwiegertöchter, 1. Mose 24,67) der besonderen
Obhut und Herrschergewalt der Mutter unterstellt waren» (ATD 9 [1954], 260). Keine dieser
beiden Erklärungen scheint mir die Tragweite des Textes zu erfassen.

14 Dictionnaire Encyclopédique de la Bible, Valence S/Rhône 1935, 2. Band, Artikel
«Mariage» 110.



202 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

an Mose mit der Tochter Jethros, Zippora (Ex 2,21 ; 18,2-6, wo die beiden
letzten Termini in V.2 Zusätze sind).

Bemerkenswert ist diesbezüglich die Unterredung zwischen Abraham
und seinem Diener, den der Patriarch aussendet, um Isaak eine Ehefrau zu
suchen (Gen 24,2ff.). Der Diener stellt die Frage: Wie? wenn mir die Frau
in dieses Land nicht folgen will? Soll ich alsdann deinen Sohn in jenes Land
zurückbringen, aus dem du weggezogen bist? Abraham antwortet: Hüte
dich wohl meinen Sohn dorthin zurückzubringen... Wenn aber die Frau
nicht mit dir ziehen will, so bist du deines Eides ledig... (Gen 24,4-8). Es

scheint, dass der Diener den Normalfall im Auge hat, wo der Mann zur
Frau zieht und dass Abraham, um seine Familie im Gelobten Land zu
behalten, hier eine Ausnahme verlangt. Er bittet also die Frau, zu ihrem
Manne zu kommen. Zwingen kann er sie aber nicht.

Die Zadika-Ehe ist wahrscheinlich eine Zwischenstufe zwischen Matriarchat

und Patriarchat.
Wie lange diese verschiedenen Formen der Ehe nebeneinander Geltung

hatten, ist nicht mehr genau zu bestimmen. Immerhin spricht schon ein
«jahwistischer» Text wie Gen 38,11 vom Haus des Vaters, später dann
auch Lev 22,13; Num 30,17; Dt 22,21; Ri 19,23.24, in einem Anhang
zum Richterbuch.

Die Novelle Ruth liegt in der Zeit der Wende. Man sollte sie auch hier
nicht zu fern von der «jahwistischen» Zeit ansetzen.

6. Eine Anmerkung zum Gottesbegriff

Wir haben schon von den Abschiedsworten der Naomi gehört, im
Zeitpunkt, wo sie von ihren Schwägerinnen Abschied nehmen will. Sie rät
ihnen, umzukehren und in ihrer Heimat zu leben. Orpa folgt ihrer
Aufforderung. Ruth jedoch bleibt. Aber Naomi beharrt auf ihrem Ansinnen und
spricht: «Siehe, deine Schwägerin ist heimgekehrt zu ihrem Volk und zu
ihrem Gott; so kehr du auch um und folge deiner Schwägerin.» Ruth aber
antwortet: «Dein Volk ist mein Volk, und dein Gott ist mein Gott»
(1,15.16). Das ist eine sehr alte Anschauung. Jedem Volk, jedem Land sein
Gott. Aufdem Boden Palästinas kann Ruth ihrem Gott nicht mehr dienen,
so nimmt sie den Gott ihrer Schwiegermutter an. Fast könnte man an
Naeman denken, der aus dem Heiligen Land etwas Erde mitnimmt, um in
Syrien JHWH anbeten zu können (II Kön 5,17-19).



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 203

7. Zusammenfassung von 1-6

Aus den in den Paragraphen 1-6 gemachten Beobachtungen können wir
nun den Schluss ziehen, dass die Urnovelle Ruth sehr weit in die Geschichte

hinaufgeht, in eine Zeit wo Ehen mit Ausländerinnen ganz anders
beurteilt wurden als später zur Zeit Esras und Nehemias. Im Buche Ruth
steht die Ehe mit einer Moabiterin im Zentrum des Geschehens. Sie wird
ohne weiteres angenommen und erregt überhaupt keinen Anstoss.15

Das kann nur in einer Epoche grosser Universalität geschehen sein. In
alten (allgemein der «jahwistischen» Tradition zugerechneten) Texten
finden wir die gleiche Situation. So die Ehe Josephs mit der ägyptischen
Priesterstochter Asnath (Gen 41,45) oder diejenige Moses mit der Mi-
dianiterin Zippora (Ex 2,21.22; 4,24-26).16 Beide Ehen bilden kein
Problem. Man könnte fast meinen, sie seien sogar wohlwollend aufgenommen
worden.17 Desgleichen die Verbindung des jungen Salomo mit der Tochter
Pharaos. Diese Ehe wird öfters zitiert und im positiven Sinne gewertet (I
Kön 3,1; 7,8; 9,16 ist Einschub; 9,24; 11,1). Salomo soll damit auf die
Höhe anderer Herrscher emporgehoben werden.18 In solch eine weltweit
offene Situation würde die Urnovelle Ruth sehr gut passen.19

15 Zudem kennt man ja die guten Beziehungen des jungen David zu den Moabitern (I Sam

22,3-4). Hier muss ich mich also gegen Gerleman wenden. Er meint, dass die ganze Geschichte
Ruth nur dahin hinausläuft, die Moabiterin zu judaisieren, um den Schandfleck einer
moabitischen Abstammung des Königs auszuwischen (op. cit., 5 ff.).

16 Es wurden damals nicht einmal Ehen mit einer Kanaanäerin beanstandet (Gen 38). Das
ändert sich rasch. Schon Gen 24,3.4 und noch später Gen 27,46-28,2 (P), wo noch
Hethiterinnen hinzugefügt werden, kommen solche Ehen nicht mehr in Frage. Zum Alter dieser
letztgenannten Texte, siehe C. Westermann, BK 1/2 (1979 und 1980), 469 und 545.

17 Erst viel später wurde die Situation Josephs unhaltbar. Es kam dann die Legende auf,
dass Asnath eigentlich die Tochter der von Sichern vergewaltigten Dina sei. Potiphar habe sie

lediglich als Pflegevater bei sich erzogen (cf. M. Philonenko, Joseph et Aséneth, Leiden 1968,
22 ff. und 109).

18 Erst nach der noch gerühmten Verbindung mit der Königin von Saba wird am Ende
seines Lebens Salomo wegen der Vielheit seiner fremden Frauen scharf kritisiert (I Kön
11,1 -8 ; cf. Dt 17,17). Diese Kritik zielt weniger aufdie Fremdheit der Frauen als auf die Zahl
und die Tatsache, dass Salomo ihren Göttern unterlegen ist. Bezeichnenderweise befindet sich
in der Liste der Prinzessinnen hier keine Kanaanäerin! Siehe Anm. 16.

19 Zur Zeit der Könige David und Salomo waren Männer aus anderen Nationen im Dienste
beider Herrscher. So z.B. der Hethiter Uria (II Sam 11,2-27) und die beiden Philister aus
Gath: Obed-Edom (II Sam 6,10-22) und Ithai (II Sam 15,16-22). Leute aus Gebal bauten am
Tempel zu Jerusalem (I Kön 5,32). Schlussendlich wurde Salomo weltweite Weisheit
zugeschrieben.



204 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

8. Der Zweck der Grundnovelle

Die Grundnovelle findet also in der früheren Königszeit ihren besten
Platz. Sie hat mit dem Königtum Davids und seiner Dynastie zu tun. Der
Schlussatz endet mit Isai und seinem Sohne und, wie wir schon gesehen
haben, beginnt und schliesst die ganze Erzählung mit Bethlehem. Das alles
ist beste Davidstradition (wir denken noch einmal an I Sam 16; Mi 5,1 und
auch Jes 11).

Nun wissen wir, dass das Königtum lange Zeit umstritten war. Schon bei
seiner Einfuhrung war man geteilter Meinung. Saul ist übrigens an seiner
Sache gescheitert. Auch David musste kämpfen. Ich zitiere hier nur den
Aufruhr Simeis (II Sam 16,5 ff.) und denjenigen Sebas (II Sam 20). Seba

braucht die Worte, die später (I Kön 12,16) bei der Reichstrennung
ausgerufen wurden: «Wir haben keinen Teil an David, kein Erbe an dem
Sohn Isais! Ein jeder zu seinen Zelten, Israel» (II Sam 20,1)!

Daher musste David immer bereit sein, sich für die Legitimität seines

Königtums und seiner Dynastie einzusetzen. Das ging unter späteren
Nachfolgern weiter. Im Norden brach ja die Dynastie sowieso bald einmal
zusammen. Gerade hier zeigt die Novelle ihren Zweck. Die Dynastie
Davids soll in ihrem Anspruch auf Legitimität unterstützt werden. Wie
kommt das zum Ausdruck?

In der Ruthgeschichte kommt eine Anspielung auf Abraham vor. Die
Worte, die Boas zum Ruhme Ruths ausspricht (2,10-11), erinnern an den
Befehl, den Gott dem Patriarchen gegeben hat (Gen 12,1).

In 4,11 werden ausdrücklich Rahel und Lea genannt und von ihnen
gesagt, dass sie das Haus Israels aufgebaut hätten. Das ist eine Reminiszenz
aus der Patriarchengeschichte. Genau wie im Buche Ruth (4,11 b) wird die
Raheltradition mit Bethlehem verbunden (Gen 35,19). Durch Thamar
kommt sogar Juda durch ein Hintertürchen hinein.

Die Väter- (oder hier könnte man fast hinzufügen: und Mütter-)
Traditionen kommen also ausgiebig zu Wort.

Nun ist es auch schon aufgefallen, dass Elimelek und Naomi ihr Land
wegen einer Hungersnot verlassen müssen (1,1). Gerleman sieht darin ein
«erzählerisches Motiv, das an die Vätersagen erinnern soll».20 Tatsächlich
kommt eine Hungersnot vor bei Abraham (Gen 12,10), bei Isaak (Gen

20 Op. cit. 14. Er begründet es damit, dass man wegen einer Hungersnot nicht von Juda nach
Moab auswandert. In beiden Ländern herrscht das gleiche Klima und fällt dieselbe Menge
Regen.



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 205

26,1) und ganz besonders bei Jakob und seinen Söhnen, die deswegen nach
Ägypten auswandern mussten (Gen 4Iff.).

Mit letztem Zitat sind wir schon am Anfang der Exodustradition. Auf
verschiedenartige Weise kommt sie in der Geschichte Ruth vor.

Zuerst das Motiv der Ruhe als Ziel des Lebens und als Gabe Gottes für
sein Volk. So menûhâ oder manôah, beides von nûah{ 1,9; 3,1). menûhâ ist
eigentlich der Rastplatz (Num 10,33), kann aber auch für die Ruhe Gottes
gebraucht werden (z.B. Jes 66,1; cf. Hebr 4,4.10); für die Ruhe des

einzelnen (Ps 23,2) und besonders für die Ruhe, die Gott seinem Volke in
Aussicht stellt und ihm verleihen wird (Gen 49,15;Jes32,18;IKön8,56;
Dt 12,9; Ps 95,10.11; Jos 21,43-22,9). Im Hebräerbrief kommt auch
dieser Aspekt der Ruhe (als Zitat) oft vor, mit den Termini KatÛ7tauoiç
(3,11.18; 4,1.3 [te]. 5.10.11) und aaPPtraapôç (4,9).

Sodann das Thema des Grundstücks (so helqâ mit sadê 2,3 ; 4,3) oder das
schon früher erwähnte Erbe nahalä (4,5.10).

Diese Begriffe führen alle in die Landnahmetradition (Dt 4,38; 12,9,
hier nahalâ mit menûhâ verbunden; Jos 11,23; 24,32; Ri 18,1). Der häufige
Gebrauch von süb (besonders in Kap. 1) bestätigt dies noch.

Das bedeutet, dass die Novelle Ruth die Dynastie Davids so legitimierte,
dass sie sein Königtum an die Väter- und besonders an die Exodus- und

Landnahmetradition anhängte und in sie integrierte.21
Damit ist geschehen, was der König David schon selber angefangen hat,

indem er die Lade nach Jerusalem kommen liess. Er hat seinen Thron auf
das alte Credo Israels aufgebaut und somit seine Dynastie dem Gesamtglauben

Israels eingeordnet.
Dass die Beziehung des Buches Ruth zu David nicht aus der Luft

gegriffen ist, möchte ich an einem letzten Beispiel erleuchten. Wenn wir
den Treueschwur betrachten, den Ruth vor ihrer Schwiegermutter ablegt
1,16.17), so merken wir, dass er jenem gleicht, den Ithai aus Gath seinem

König einmal geleistet hat (II Sam 15,21). Das kann kein Zufall sein.

III. Zweiter Teil der These: Allegorisierung?

Im Laufe der Zeit ist die Novelle in einer neuen Umwelt und veränderten

geschichtlichen Situation ganz sachte und kaum bemerkbar leicht
überarbeitet und mit einem Hauch von Allegorie überzogen worden.

21 S. Amsler, David, Roi et Messie, CTh 49 (1963), 19.



206 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

Es kommen tatsächlich Termini vor, die auf ein jüngeres Datum
hinweisen. Es seien hier nur drei Beispiele angegeben.

Zum ersten: ns' 'sh (1,4), eine Frau nehmen, also heiraten. Der normale
Ausdruck ist Iqh 'sh (Hos 1,2 und auch Ruth 4,13). In alten Schriften
kommt einmal ns' 'sh vor (Ri 21,23), aber es handelt sich dort um
Frauenraub.

Zum zweiten: Das Piel von qüm (4,7). In älteren Texten nur Ez 13,6, oft
in Est (9,21.27.29.31 [ter], 32).

Endlich: sbr pi. (1,13), warten, hoffen! Ausser Jes 38,18 (wahrscheinlich
nicht von Jesaja, sondern jünger) und sonst in späterer Zeit. Eine Bearbeitung

des Buches ist also von vornherein nicht abzuweisen, und zwar, wie
schon angedeutet, im Sinne eines Hauches von Allegorie.

Das heisst, dass die wichtigsten Züge oder Personen über den einfachen
Sinn hinaus eine übergeordnete Bedeutung bekamen. Das war eigentlich
sehr leicht. Der Anlass zu einer Allegorisierung lag schon im Text, sodass
sich der Prozess einfach weiterentwickeln konnte.

Die Frage stellte sich bereits bei der Hungersnot. Sie dürfte schon eine
Chiffre sein, um die Reise der Jakobssöhne nach Ägypten anzudeuten.

Dann die Worte Naomis, als sie mit Ruth in Bethlehem ankam: «Heisst
mich nicht Naomi, heisst mich märä'» (1,20). Hier hat Naomi ihren
Namen selber allegorisiert. Dazu kommt noch, dass das Femininadjektiv
eine aramäische Endung aufweist, also ' statt h. Nun bedeutet «aramaisie-
rend» nicht unbedingt «aus neuerer Zeit». Aber oft ist dem doch so, sodass

man sich fragen kann, ob hier nicht schon die Hand eines letzten Überarbeiters

im Spiele war. Einige Namen waren schon sehr früh leicht zu
allegorisieren. So gerade Naomi, das Gegenteil von Bitterkeit, also «die
Freundliche», «die Liebliche». Der Name Naomi kommt zwar in dieser
Form im AT nirgends vor, aber Na'amâ (Gen 4,22; I Kön 14,21, eine
Ammoniterin, Mutter des Roboam; als Ortsname Jos 15,41; Hi 2,11).
Deswegen brauchen wir uns aber an der Form des Namens nicht zu
stossen.

Weibliche Namen auf y sind in Ugarit häufig.22
Dann wenden wir uns zum Namen Elimelek. Auch er kommt so im AT

nicht mehr vor. Nahestehend ist aber Abimelek.23 Elimelek ist ein gut

22 Es kann noch interessant sein zu erwähnen, dass in Gen 49,15 nâ'êmâ im Parallelismus
membrorum zu menuhä steht.

23 So steht übrigens der Name in LXX (Aßt|ts2.Ex), cf. Ri 8-10. Auch Ahimelek (I Sam

21,2-9).



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 207

semitischer Name. Wir finden ihn noch in Ugarit und in den Amarna-
briefen: «Gott ist König» oder «Mein Gott ist König».

Die Namen des ausreisenden Ehepaares konnten also schon sehr früh
allegorisch verstanden werden.

Etwas schwieriger ist es bei Ruth. Das ist, wie Orpa, ein moabitischer
Name. Aber Moabitisch und Hebräisch sind ja eng verwandt.

Was spürte man hinter solchen Namen? Das ist schwer zu sagen. Man
sucht heute noch den Sinn, den man ihnen entlocken kann. Bei Ruth denkt
man zuerst an einen Zusammenzug von r^'ût, also «die Freundin», «die
Gefährtin». Wahrscheinlicher ist jedoch eine Etymologie aus rwh («sich
satt trinken»). Das gäbe «die Labung» oder «die Begüterte».

Am kompliziertesten steht es bei Orpa. Erinnert der Name an den
Nacken Çorep) oder, nach dem Arabischen, an eine mit reichem Haar
geschmückte Frau, sogar an eine Mähne.24 Das wäre eine Volksetymologie,
die man annehmen könnte. Orpa ist ja umgekehrt, man sieht von ihr nur
noch den Nacken oder das wallende Haar, das auf ihren Rücken fällt.

Vielleicht bei Ruth, sicher bei Orpa, war nicht der Name an sich
allegorisch deutbar, sondern der Sinn, den man ihm im Laufe der Zeit
beigegeben hat.

Nun zu Boas. Auch dieser Name kommt nur hier vor. Allerhand Bedeutungen

sind ihm angehängt worden. Ich denke am liebsten an die beiden
Säulen am Tempel zu Jerusalem: Jâkîn und Bo'az (I Kön 7,21).

Jâkîn kommt als Personenname vor (Sohn Simeons in Gen 46,10; Ex
6,15; Num 26,12; in I Chr 4,24 ist der Name merkwürdigerweise in Jârîb
verschrieben). Es ist auch ein Priestername (Neh 11,10;IChr 9,10; 24,17).
Wir haben es mit einer Hiphilform von kün zu tun («festmachen»).

Die andere Säule muss eine Parallele sein. Daher möchte ich gerne
denen beistimmen, die den Namen so deuten, dass dahinter auch an Kraft
gedacht werden kann bô 'oz («bei ihm ist Kraft»). Ob hier sogar noch eine
Anspielung auf den Tempel gemacht werden soll, bleibe momentan
dahingestellt. Wir werden am Schluss (zu 4,17) noch etwas Ähnliches antreffen.

Sehr wichtig ist folgendes. Der erste Löser, der praktisch nicht in die
Geschichte eingreift, sondern vom Erzähler nur als künstlerisch retardierendes

Moment beigegeben ist, bleibt anonym. Das ist typisch für eine
Allegorie. Von ihm wird einfach gesagt: pelonî âlmonî (4,1; so für einen
unbestimmten Ort in I Sam 21,3 ; II Kön 6,8). Der Ursprung des Ausdruk-

24 cf. A. Lacocque, op. cit. 591.



208 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

kes ist schwer zu bestimmen. Deutsch würden wir sagen: Herr Soundso
oder Herr N.N. oder noch Herr X.25

Zum Schluss die Namen der beiden Söhne Elimeleks und Naomis:
Mahlon und Kiljon, welche es auch nur hier gibt (aber Mahalat in Gen 28,9;
II Chr 11,18). Beide Formen sind gut hebräisch, zuerst mit Präfix und
Suffix und dann ohne Präfix, aber mit dem gleichen Suffix ôn.26

J. J. Stamm27 hält dieses Suffix mit Recht für ein Diminutiv, wobei noch zu
fragen wäre, ob dahinter manchmal nicht noch etwas Abwertendes
mitschwingt.

killâjôn bedeutet Vernichtung (so Jes 10,22) und kiljôn 'ênajm einen
Schwund der Sehkraft (Dt 28,65 neben manôah).

mahlon kommt von hlh «krank sein». mahalâ ist die Krankheit (I Kön
8,37; II Chr 6,28). Ausgerechnet an einem Ort, der Marah heisst {cf. 1,20),
ist mahalä das, wovon Israel nun verschont bleibt und auf die Ägypter
zurückfällt. Der Spiess hat sich umgekehrt (Ex 15,22 ff; 23,25 im Gegensatz

zu Ex 3,7-10).
Es ist schon oft gewarnt worden, man solle aus diesen Namen nicht zu

viel herauspressen. Immerhin stehen sie da, zweimal in einem ungefähr
gleichen Sinn: «Schwächling, Kränkling». Das kann nicht ohne Bedeutung
sein. Ich möchte glauben, dass hier, mit dem Einschub oder Auswechseln
beider Namen, der Allegorisierungsprozess sein Ende gefunden hat. Das
Ganze ist damit abgerundet.

Jede Zeit liest die Texte aus ihrem Gesichtswinkel, aus ihren Freuden
und Nöten heraus. So konnte die Geschichte Ruth auch einmal so gelesen
werden:

Ein unter der Herrschaft Gottes (Elimelek) stehendes, liebliches
(Naomi) Volk ist einmal wegen einer Hungersnot, schwächlich und hinfällig
(Mahlon und Kiljon), ausgewandert (nach Ägypten). Dort hat sich der
Spiess umgedreht. Das Volk konnte zurückkehren (sûb) und mit grosser
Kraft (Boas) von seinem Land wieder Besitz nehmen. Das ist die alte
Exodus- und Landnahmetradition, das Credo Israels (Dt 26,5-9). Wann
konnte die Geschichte Ruths so gelesen werden? In einer Zeit schwerer

Prüfung und nicht minderer Hoffnung. Ende des Exils? Deuterojesajazeit?
Ein schwer bedrücktes Volk musste nach Mesopotamien ziehen. Es wartet

25 Im Midrasch hat man ihm doch noch einen Namen gefunden. Aus dem Ausdruck in 3,13
hat man geglaubt, ihn Tôb nennen zu können.

26 Siehe auch Hezron und Nahason im angehängten Stammbaum.
27 Zum Ursprung des Namens der Ammoniter, in: Beiträge zur hebräischen und

altorientalischen Namenkunde, OBO 30 (1980), 5ff.



R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon 209

auf eine Wende. Nun hat Gott in Ägypten schon einmal eine solche Wende
vollbracht. In Anlehnung an die Befreiung, die er damals geschenkt hat,
darf das Volk auch jetzt am Euphrat hoffen, denn Gott bleibt seiner
Verheissung und seinem Plan treu. Etliche Volksglieder (Orpa) werden
vielleicht zurückbleiben, andere aber die Gelegenheit freudig begrüssen,
von Gott gelabt (Ruth) nach der Heimat wandern und von neuem wieder
anfangen.

Durch die spätere Überarbeitung ist das Buch Ruth wahrscheinlich in
die Megilloth abgerutscht. Später, in der Septuaginta, hat es dann einen
historisch gerechten Platz bei den älteren Propheten bekommen, zwar als

getrenntes Buch, und doch fast als dritter Anhang zum Buch der Richter.

IV. Rückblick und Ausblick

Ich komme zum Schluss. Von nun an werde ich aber keine «Ergebnisse»
mehr mitteilen, sondern nur noch Fragen stellen, weil ich hier mit meinen
Untersuchungen selber noch nicht fertig geworden bin.

Es geht noch einmal um 4,17. In diesem Vers ist auch eine kleine
Unebenheit. Nachdem Naomi das neugeborene Kind auf ihren Schoss

genommen hat und damit seine Pflegerin geworden ist (V. 16), gaben ihm
die Nachbarinnen einen Namen, indem sie sagten: «Der Naomi ist ein
Sohn geboren!» Dann nannten sie ihn Obed (V. 17).

Die Schwierigkeit liegt nicht darin, dass der Sohn nun Naomi
zugeschrieben wird. Indem sie ihn auf den Schoss nimmt, hat sie ihn adoptiert.
Ähnliches findet sich Gen 30,3, wo die Dienerin Bilha den von Jakob
stammenden Sohn auf den Knien Raheis gebären soll, damit er auch als

Sohn Raheis gelten könne.
Die Schwierigkeit liegt im Zusammenhang zwischen Namenbegründung

und Namengebung. Der Naomi ist ein Sohn geboren (das ist die
Begründung), daher soll er Obed heissen (das ist die Namengebung). Nun
hätte man etwas anderes erwartet, z.B. Ben-Naomi oder Annäherndes.
Hier muss der Text auch leicht retouchiert worden sein. An den Namen
Davids oder Isais konnte man natürlich nichts ändern. Die waren durch die
Tradition zu bekannt. Beim Grossvater war das eher möglich. Aber warum
gerade Obed?

Soll hier (wie bei Boas) eine leichte Andeutung auf den Tempel
gemacht werden? Auf Wunsch Davids war ja die Lade lange Zeit bei
Obed-Edom von Gath, bevor sie nach Jerusalem geholt wurde (II Sam



210 R. Vuilleumier, Stellung u. Bedeutung d. Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

6,10-12; I Chr 13,13f.; 15,25). Ist es nicht derselbe Obed, der auch als
Diener bei der Lade angesehen wurde (I Chr 15.18.21; 16,5.38;
26,4.8.15; vielleicht noch II Chr 25,24)? Das ist eine Möglichkeit.

Eine andere Möglichkeit wäre, da wir ja angedeutet haben, dass die
Endallegorisierung und das Anhängen der Schlussgenealogie in die Zeit des

Deuterojesaja fallen, dass hier ein ganz anderer 'ebed durchblicken soll, um
dem Ganzen einen etwas messianischen Klang zu geben.

Diesen Fragen muss ich noch nachgehen. Ich lege sie denjenigen ans
Herz, die das Buch Ruth lieben und daran arbeiten.

René Vuilleumier, Bern


	Stellung und Bedeutung des Buches Ruth im alttestamentlichen Kanon

